
 

SOCIOLOGÍA HISTÓRICA 15/2025: 424-440 

La más grande 

 

Peter Burke 

Ignorancia. Una historia global 

Madrid: Alianza editorial, 486 págs. 

 

 

 

Peter Burke abre su historia global de la ignorancia con un homenaje y dos 

citas que anticipan cómo aborda su objeto de estudio. El homenaje es para «los 

maestros del mundo entero, los héroes de la lucha cotidiana por remediar la 

ignorancia». (Así que la protagonista es también «la mala» de esta historia, 

aunque no siempre). La primera cita es una advertencia lanzada por el político 

brasileño Leonel Brizola: «la educación no es cara. Lo que es caro es la 

ignorancia». (Entonces no será por dinero. O quizás sí). Y la segunda, la 

pregunta retórica con la que Petrarca fija la dimensión del reto: «¿qué campo 

más amplio puede haber que un tratado sobre la ignorancia?». (Aquí queda 

claro, es la historia de la más grande). Nos adentramos en la obra de un gran 

erudito -autor también de una historia social del conocimiento en dos 

volúmenes (Burke, 2016; 2012)- que no elude la sonrisa que despierta la 

consideración de la ignorancia como materia de estudio. 

En el prefacio, Burke recoge el comentario de un conocido suyo que sostiene 

que «un libro acerca de la ignorancia tendría las páginas en blanco» (11). La 

réplica son casi quinientas páginas, densas y bien documentadas, en las que 

sigue el juego con algunas citas que se valen de paradojas y también con 

historias y propuestas completamente serias y convincentes que, sin embargo, 

parecen cargadas de humor. Entre estas últimas, la que «el polimático doctor 

Lewis Thomas» planteó en «un ensayo que sirve de prólogo a un libro de 

medicina» (69): propuso ¡una asignatura formal sobre la ignorancia médica que 

debía cursarse en la propia carrera de medicina! Lo mejor es que «Marlys Witte, 

profesora en la universidad de Arizona, quien considera a Lewis Thomas su 

“mentor”, puso en práctica su sugerencia». Pese «a que hubo cierta oposición, 

el “Primero de Ignorancia” de Witte arrancó en 1985 y fue todo un éxito, hasta 

el punto de que pronto contó además con un curso de verano para profesores 

y estudiantes de otras universidades» (69-70). Entre las cuestiones que se 

abordaban en estos cursos destaca una de las formas más insidiosas de la 

ignorancia: no las cosas que no sabes sino las que sabes (o crees que sabes) y no 



CRÍTICA DE LIBROS (SH) 

425 

son ciertas. Es decir, no se trata solo de los primeros que vienen a la cabeza 

cuando escuchamos la palabra ignorantes. Burke recurre en esto a Mark Twain, 

que nos advirtió de que «todos somos ignorantes, solo que respecto a cosas 

diferentes» (380) y, buscando una salida optimista, cita al físico teórico 

estadounidense David Gross quien, al recibir el premio Nobel en 2004, se 

mostró muy feliz al «anunciar que nada indica que se esté agotando nuestro 

recurso más importante: la ignorancia» (113).  

Y ya que mencionamos a un físico teórico: al revés de lo que la física cuántica 

dice que sucede con una partícula cuando se observa (que pasa de una 

indeterminación que implica una gran complejidad a un estado bien definido 

en el que no queda ni rastro de todo lo anterior), en las ciencias sociales al 

convertir cualquier concepto o asunto en objeto de estudio se le multiplican 

las facetas posibles y su complejidad. Como pista, antes de comenzar la historia 

global de la ignorancia, no está de más echar un vistazo al glosario que se 

incluye al final del libro. Se abre con la ignorancia activa (no querer saber) e 

incluye una variante de esta, la ignorancia interesada, y también otras como la 

ignorancia censurable o culpable, la ignorancia virtuosa, que resulta útil; la 

ignorancia racional, que evita aprender cuando el coste es superior al beneficio; 

la Docta ignorantia, que se consigue a través del estudio y la meditación; la 

fabricación de la ignorancia, etcétera, etcétera. Resumiendo mucho, tres son 

los temas clave para entrar en materia: «no saber algo, no querer saber algo y 

no querer que los demás sepan algo» (34). Tres temas que Burke estudia en 

conexión con conceptos «vecinos»: «obstáculos, olvidos, secretos, negación, 

incertidumbre, prejuicio, malentendido y credulidad» (34). No cita de forma 

expresa, aunque aparece de fondo en muchas de las referencias históricas que 

recoge, un multiplicador automático de la ignorancia o de sus efectos, la 

estupidez, que, como es sabido, también ha sido objeto de destacadas obras 

tanto clásicas (Erasmo de Rotterdam, 2020) como contemporáneas (Cipolla, 

2019). 

Conviene colocar esta relación de las formas de la ignorancia, que se pueden 

aliar en diferentes combinaciones con la estupidez o con los mencionados 

«conceptos vecinos», más entre las conclusiones o los resultados de la obra de 

Burke, que en su punto de partida. Para emprender el camino necesita, aunque 

sea de forma implícita, una teoría de la ignorancia que le permita localizarla y 

situarla a lo largo de la historia. Y, antes todavía, necesita, argumentar su 

convicción contraria a la ignorancia frente a los autores -«un número 

relativamente reducido» (20), aunque no irrelevante- que defienden con 

diferentes objetivos y argumentos, como poco, las ventajas de la ignorancia 

frente al conocimiento. Desde San Agustín, «que critica “la curiosidad vana”» 

(21) al empresario Henry Ford que buscaba «a muchas personas con una 

capacidad infinita para no saber lo que no se puede hacer» (22); pasando por el 



SOCIOLOGÍA HISTÓRICA (SH) 

426 

siempre estimulante Henry David Thoreau, que «quería fundar la Sociedad 

para la Divulgación de la Ignorancia Útil, que complementara la otra existente, 

la Sociedad para la Divulgación del Conocimiento Útil» (20). Frente a todos 

esos autores y sus argumentos, Burke adelanta que los ejemplos que ha recogido 

para la elaboración del libro «sugieren que las consecuencias negativas de la 

ignorancia superan con mucho a sus posibles beneficios» (Ibid.). Dicho esto, en 

el epígrafe de veinte páginas que Burke titula «¿qué es la ignorancia?» da como 

primera respuesta la definición clásica: «ausencia o “privación” de 

conocimiento» que «suele no ser visible al individuo ignorante» (23). Sin 

embargo, después de repasar una larga serie de matices, distinciones y 

variedades, advierte de que se trata de «un concepto más complicado de lo que 

podría parecer a simple vista». Es decir, Burke no parte de una definición 

cerrada sino de una de perfiles difusos que se puede pensar que le impide 

centrarse en la forma específica de ignorancia que se espera que puedan aliviar 

los maestros y la escuela, aunque le permite abordar de forma compleja otras 

muchas formas de ignorancia y sus consecuencias. En particular, las que 

exhiben muchos actores sociales, individuales y colectivos, presuntamente 

caracterizados por su cultura, su civilización o su conocimiento.   

Esta historia global de la ignorancia tiene una referencia constante al 

conocimiento. Para entrar en profundidades, la primera supone hablar de 

ignorancias al igual que se habla de conocimientos, y así distinguir «entre sus 

muchas variantes» (26), «porque lo que es conocimiento común o sabiduría 

convencional varía tanto de un lugar a otro como de un período a otro» (380). 

En general, conocimiento e ignorancia se muestran de formas diferentes, con 

diversos orígenes y consecuencias. Resulta relevante, en especial, el papel de la 

ignorancia en la práctica de la ciencia, que es la mayor maquinaria de acceso al 

conocimiento creada por la humanidad. En esto Burke se refiere a dos formas 

de la ignorancia que actúan en sentido contrario, la ignorancia consciente y la 

ignorancia activa. La primera expresión la toma de Maxwell: representa la 

obligación de los científicos de trabajar con la convicción de que «una 

ignorancia consciente es el preludio de cualquier progreso verdadero de la 

ciencia» (112). Burke toma la segunda, la ignorancia activa, de Popper que la 

utilizó para criticar, entre otros, a quienes se resistían a aceptar las evidencias 

que sustentan la física relativista de Einstein. Añade el lamento de Plank («la 

ciencia avanza de funeral en funeral»), que constataba que los avances 

científicos solo se acababan imponiendo con la desaparición de quienes se 

atrincheran en la defensa de teorías ya superadas (119). En el lado oscuro de la 

relación entre ciencia e ignorancia, Burke señala también la «ciencia no 

hecha», vías de investigación en las que no se avanza por falta de interés o de 

financiación. 



CRÍTICA DE LIBROS (SH) 

427 

Ya hemos visto que Burke se detiene en la ignorancia en la medicina que ha 

sufrido -como otras tantas disciplinas- la actuación de «los charlatanes y los 

timadores, así como de formas más profesionales de “mala medicina”» (124). 

Pero añade que, en casos como este, es necesario discutir no solo sobre el 

problema de lo que no se sabe en un campo concreto, sino también sobre el 

problema mucho más extendido de lo que no saben muchos individuos que 

trabajan en él, sobre todo si su carrera se centra en la aplicación del 

conocimiento y no en la investigación. (124-125) Y así profundiza -y deja 

abiertas puertas para profundizar más- en el papel de la ignorancia en 

numerosas actividades y disciplinas. En el caso de la geografía, por ejemplo, 

recoge desde muestras penosas del escaso conocimiento geográfico actual a un 

recorrido histórico por la exploración del mundo, guiada por afanes prácticos 

de conocimiento y, en ocasiones, torcida por prejuicios, mitos, leyendas. 

También recoge engaños, esfuerzos conscientes para la ocultación de mapas y 

rutas de navegación, esfuerzos por mantener en la ignorancia a los imperios o 

compañías rivales. Además, se detiene en esa parte «de la ignorancia de los 

forasteros, los colonizadores [que] fue tan conveniente para sus intereses que a 

todas luces tuvo que ser fingida». Se trata de la decisión de «ignorar», de hacer 

como que no existían los habitantes de tierras que se iban a colonizar. Un tipo 

de ignorancia interesada ante lo evidente que se sigue manteniendo 

cruelmente hasta hoy.  

La ignorancia geográfica también resulta decisiva en otra actividad de la que se 

ocupa Burke, la guerra que, además de ser «una continuación de la política por 

otros medios», es «el reino de la incertidumbre», según el general prusiano Carl 

von Clausewitz. Burke, que se extiende aquí en el análisis del papel de la 

ignorancia, mezclada con la arrogancia y el caos organizativo en el desarrollo 

de batallas y guerras de diversas épocas, destaca, además, algunos aspectos que 

son relevantes también en otros ámbitos. Uno es el papel de la ignorancia 

relativa de los distintos contendientes (179). El otro, más general, es el papel 

de la información dentro de la contienda y el que tiene la transmisión de la 

información hacia afuera, la información que se recibe en el exterior sobre lo 

que ocurre en la guerra sobre el terreno. Dentro parece importar solo la 

ignorancia de los mandos, pero Burke subraya que entre los soldados «el vacío 

que no ocupa la verdadera información se llena con rumores». Cita, para 

ilustrarlo al «historiador francés Marc Bloch, que había servido durante la 

Primera Guerra Mundial, [y que] escribió un estudio pionero sobre las “noticias 

falsas” que habían circulado por las trincheras entre 1914 y 1918». En cuanto a 

la información que va de la guerra sobre el terreno al exterior, señala dos 

aspectos diferentes pero muy relevantes los dos. Uno es la ignorancia (o desdén 

respecto a la información que reciben) de los que dirigen la guerra desde afuera 

(aquí, por ejemplo, los casos de Hitler en la invasión de Rusia y del gobierno 



SOCIOLOGÍA HISTÓRICA (SH) 

428 

de EE. UU. en Vietnam). El otro, lo que considera «otro caso de ignorancia 

organizativa, aunque no se refiere al ejército ni a los responsables políticos sino 

a “ese ente vasto que llamamos ‘la prensa’ [que] no estaba bien comunicado con 

los corresponsales”». Un problema de «ignorancia organizativa» que hizo que 

los medios tardaran «en informar, por ejemplo, de la “masacre de cientos de 

civiles en la aldea de My Lai en 1968”», respecto a la que «todos se estaban 

cubriendo las espaldas unos a otros» (196).  

Para Burke en «cuestión de desastres provocados por la ignorancia, la economía 

en general y la agricultura en particular ocupan el segundo puesto después de 

la guerra» (201). En concreto, sobre la agricultura menciona casos históricos de 

los que es fácil encontrar consecuencias y paralelismos hoy mismo. Ignorancia 

en la colonización y cultivo de nuevas tierras, muy distintas en condiciones y 

clima a las de origen; en la difusión de lo que hoy se consideran especies 

invasoras (el caso de los conejos llevados de Europa a Australia y Nueva 

Zelanda); en la deforestación o en la sustitución de pastos por cultivos de cereal 

que hacen la tierra muy vulnerable a la erosión… En unos casos se trató de la 

ignorancia de los propios agricultores, en otros de la que mostraron expertos y 

administraciones públicas -mezclada aquí con fuertes dosis de arrogancia- que 

implantaron costosos pero equivocados planes para la «mejora» agraria. La 

agricultura es una parte de la economía en la que la ignorancia ha jugado un 

papel relevante en muchos momentos de la historia, pero, como es sabido, 

también el resto de las actividades económicas. Es lógico si tenemos en cuenta 

que una de las condiciones clave de un «mercado perfecto» es que todos los que 

operan en él tengan igual acceso a la información relevante sin excesivo coste. 

Burke da un repaso histórico a los resultados de la muy desigual falta de 

información en los mercados reales o, más exactamente, a los efectos de la 

ignorancia -muchas veces inducida por rumores y por la manipulación 

intencionada de la información- en el comportamiento habitual de 

consumidores e inversores y, en concreto, en algunos desastres económicos. Se 

refiere, desde luego, al crac del 29 (durante el que, según Galbraith, los 

«inversores, sobre todo las mujeres, no sabían que no sabían lo que estaban 

haciendo»), pero también a las llamadas «burbujas»: desde la burbuja de los 

Mares del Sur que estalló en Gran Bretaña en 1720, a la burbuja de las 

puntocoms (1995-2002) o a la burbuja del ladrillo en España (2005-2008). Y, lo 

que es más relevante, sostiene que la ignorancia que llevó a estos desastres no 

era invencible. El mecanismo se describió ya en 1690, cuando responsables 

ingleses del comercio condenaron la práctica de fundar una compañía con el 

único objetivo de vender sus acciones «a hombres ignorantes atraídos por su 

reputación, una reputación creada y difundida con engaños sobre la excelente 

condición de sus mercancías». (218) 



CRÍTICA DE LIBROS (SH) 

429 

Si la ignorancia tiene una gran relevancia en la economía, su papel en la política 

no se queda atrás. Para adentrarse en este ámbito, Burke propone completar la 

contribución de Michel Foucault a la comprensión de la relación entre el poder 

y el conocimiento, estudiando la también esclarecedora relación entre el poder 

y la ignorancia. Y señala tres formas principales: la ignorancia de los 

gobernados -bien cultivada por los dictadores, según Kapuscinski, y en la que 

algunos reclaman que nadie se entrometa-, la ignorancia de los gobernantes -

que muchas veces ignoran e incluso desprecian lo que no saben y deberían 

saber- y la ignorancia organizativa que se construye en el sistema político. No 

es posible resumir aquí el análisis de la evolución de la ignorancia de los 

gobernados en autocracias y democracias, aunque -sobre estas últimas- 

podemos subrayar que Burke concluye que  

el concepto de la «ignorancia del votante» se puede ampliar para incluir a 

gente que confía en información no fidedigna porque no ha aprendido a 

ejercer la crítica, ya sea por un sesgo en los medios de comunicación o por 

la posibilidad de recibir fake news. Son vulnerables a la 

desinformación…(244-245)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           

Claro que el propio Burke documenta ampliamente que noticias falsas, bulos y 

teorías de la conspiración no son cosa nueva ni exclusiva de las democracias: 

desde la historia del «complot papista» para asesinar a Carlos II que corrió por 

el Reino Unido entre 1678 y 1681, a los «rumores que acusaban a Hillary 

Clinton de toda una serie de crímenes, desde asesinar a sus adversarios a beber 

sangre de bebés», antes de las elecciones presidenciales de EE.UU. de 2016. O 

los más recientes que sostenían que las vacunas sirven para implantar 

microchips a las personas. Respecto a la ignorancia de los gobernantes -

víctimas en unos casos e impulsores en otros de falsedades como las 

mencionadas-, el repaso histórico muestra un panorama complejo. En unos 

casos, la ignorancia del gobernante se debe a la distancia social -señala Burke 

que «las clases bajas son casi invisibles desde la cima»-. En el caso de los 

primeros gobernantes modernos (siglos XVI y XVII), importaba también la 

distancia física (lo que tardaban en llegar las noticias sobre asuntos importantes 

que requerían acciones urgentes) y la incipiente organización burocrática. 

Después, los grandes números estadísticos acumulados por las administraciones 

acaban ocultando la realidad cotidiana de muchas personas. Además, incluso 

gobernantes formados y con experiencia, tienen que decidir sobre asuntos 

sobre los que saben muy poco o nada y no recurren a buenos asesores. Pero 

hay casos también de ignorancia severa entre los que apunta, junto a otros 

muchos, los de varios presidentes estadunidenses, entre ellos Donald Trump. 

Señala que «al igual que su seguidor en Brasil, Jäir Bolsonaro, Trump padece de 

ignorancia en su forma más aguda, la de no saber que no sabe» (255), para hacer 

referencia a continuación a las políticas de ambos presidentes sobre cuestiones 



SOCIOLOGÍA HISTÓRICA (SH) 

430 

de gran importancia como la epidemia de covid, respecto a la que coincidieron 

en «negarse a tomarla en serio» y el cambio climático, respecto al que ambos 

son negacionistas (Ibid.).  

En cuanto a la tercera dimensión de la ignorancia en la política que menciona 

Burke, «la ignorancia organizativa» -que afecta no solo a las administraciones 

públicas sino también a otro tipo de organizaciones- se puede  resumir de forma 

muy esquemática como la suma del simple desconocimiento de algunas 

cuestiones y de un manejo ineficiente  de la cada vez más abundante 

información disponible, de forma que es habitual que dentro de una misma 

administración en unos niveles o departamentos desconozcan por completo la 

información que tienen otros. En su repaso histórico Burke presta especial 

atención al gobierno británico en la India. Se trata de ver un caso particular y 

significativo de la historia del colonialismo que «pone de relieve la ignorancia 

organizativa, ya que colonos y colonizados proceden de culturas diferentes, 

hablan distintos idiomas y tienen lealtades opuestas» (262). Alude, entre otras 

cuestiones, a una – muy llamativa para un sociólogo- a la que podríamos llamar 

ignorancia performativa: atribuye a un malentendido el origen del actual 

sistema de estratificación social indio:  

Como dice el historiador Nicholas Dirks, «la casta, tal como la conocemos hoy, 

no es un hecho inmutable que viene de la antigua India», sino «el producto de 

un encuentro histórico entre la India y el gobierno colonial de Occidente». Los 

británicos lo redefinieron en un intento de comprender el sistema y, de nuevo, 

tuvieron el poder para convertir el malentendido en una nueva realidad. (265)  

Respecto a los fenómenos relacionados con la ignorancia política y de otros 

ámbitos de poder que analiza Burke, baste con añadir que se refiere también a 

los secretos de Estado, la censura, el encubrimiento, el espionaje (en sus 

versiones clásica y cibernética), la falsificación, la negación, la desinformación 

y la posverdad. Todo en un capítulo dedicado a secretos y mentiras escrito bajo 

la inspiración de estas preguntas: «¿quién quiere que quién no sepa qué y por 

qué motivos? ¿Quién tiene el poder (la oportunidad, los recursos) para hacerlo, 

y qué consecuencias tienen sus acciones?» (293-294) 

Antes de exponer su conclusión, Burke incluye en su historia global de la 

ignorancia un inevitable capítulo dedicado a la ignorancia del pasado (la del 

futuro -que también tiene consecuencias- se caracteriza como incertidumbre). 

Se refiere, en primer lugar, a su gremio, los historiadores «que nunca saben 

tanto como ellos quisieran sobre el pasado, y a menudo saben menos de lo que 

creen». Incluye aquí el escepticismo que ha rodeado a la disciplina y los sesgos 

y la ignorancia selectiva que la han condicionado. Alude también a la 

ignorancia del público sobre la que los estudios que maneja no son nada 

optimistas. En 2015, por ejemplo, una encuesta realizada a una muestra de 



CRÍTICA DE LIBROS (SH) 

431 

británicos mostró que «tres de cada cuatro tienen poco o ningún conocimiento 

sobre la batalla de Waterloo. Los jóvenes creen que Waterloo es una canción 

de Abba; las personas mayores, que es una estación de tren, […] muchos 

nombran a Francis Drake o Winston Churchill en lugar de al duque de 

Wellington como arquitectos de la victoria, y no pocos creen que los franceses 

ganaron» (364-365) 

Peor panorama -o con peores consecuencias- refleja lo que se refiere a la 

ignorancia histórica de los responsables de la toma de decisiones. Burke recorre 

algunos casos de «decisiones tomadas por estadistas y generarles ignorantes de 

experiencias que han tenido consecuencias desafortunadas, cuando no 

desastrosas» (366). Son «los peligros de ignorar la historia». En unos casos 

porque no se tienen en cuenta antecedentes significativos (las hambrunas de 

Calcuta de 1770 y 1943; las ya mencionadas invasiones de Rusia primero por 

Napoleón y después por Hitler; la guerra francesa en Indochina y la 

subsiguiente de Estados Unidos en Vietnam y las invasiones de Afganistán -

británica en 1839, rusa en 1979 y estadounidense en 2001-) (365-372). En otros 

casos, el error está en forzar analogías con el pasado o en elegir la analogía 

equivocada: Gran Bretaña reaccionó ante el cierre del canal de Suez por Naser, 

como desearía que hubiese respondido Chamberlain a Hitler en 1938, igual que 

el presidente de EE. UU. Lyndon B. Johnson explicó que «todo lo que sabía 

sobre la historia me decía que, si salía de Vietnam […] estaría haciendo lo 

mismo que hizo Chamberlain en la Segunda Guerra Mundial». (373)   

 

FILOSOFÍA Y SOCIOLOGÍA DE LA IGNORANCIA 

Burke se ocupa también del tratamiento de la ignorancia por la filosofía, tanto 

oriental como occidental. Ve a Confucio - «el conocimiento es saber qué 

sabemos y también saber qué no sabemos»- apuntando en la misma dirección 

que Sócrates que dejaba perplejos a sus oyentes cuando aseguraba que solo sabía 

que no sabía nada (39-40). Sócrates representó un «giro epistemológico» en la 

filosofía griega, con su preocupación por «cómo adquirimos el conocimiento y 

cómo sabemos que es fiable» (Ibid.). Su discípulo Platón dedicó el mito de la 

caverna a diferenciar la realidad de lo que son solo sombras. Y no sólo eso, 

muestra algo absolutamente contemporáneo: la reacción burlesca e incluso 

violenta que tienen los que ignoran la verdad cuando quien la ha descubierto 

intenta mostrársela. No obstante, Burke pone su atención, sobre todo, en otros 

filósofos griegos, los primeros escépticos -entre los que destaca Pirrón de Elis- 

que llegan mucho más allá que Sócrates al cuestionar el propio conocimiento. 

Burke ve dos tipos: «los escépticos “dogmáticos”, que están seguros de que no 

se puede saber nada, y los escépticos “reflexivos”, que no están seguros ni 

siquiera de eso». Ya en el Renacimiento, Michel de Montaigne, «la figura más 



SOCIOLOGÍA HISTÓRICA (SH) 

432 

importante en la recuperación del antiguo escepticismo que se dio en el siglo 

XVI», «convirtió en su lema personal la pregunta Que sais-je? (¿Qué sé yo?)» 

(41). Décadas después de su muerte, le responde -sin citarlo- Descartes, «en un 

ejercicio de “ignorancia metodológica” para pasar de la duda a la certeza» (42). 

Pero las dudas y la ignorancia no se acaban nunca y Burke suma obras y 

reflexiones de autores tan diversos como Pedro Calderón de la Barca, David 

Hume y dos de los llamados maestros de la sospecha, Karl Marx y Sigmund 

Freud. 

Al acercarse a la sociología, Burke subraya que «la ignorancia, al igual que el 

conocimiento, está socialmente situada» (81) y nos remite a Charles Mills que 

afirma que «Si existe una sociología del conocimiento también tendría que 

existir una sociología de la ignorancia» (25). Claro, que siguiendo la propia 

argumentación de Burke deberíamos pensar que hay diversas ignorancias 

socialmente situadas y, desde luego, no todas en la misma posición. De hecho, 

el propio Mills no habla en términos generales. Se refiere, en concreto, a la 

ignorancia de los blancos respecto a todos los que no lo son y a sus 

consecuencias. En un nivel de generalización más amplio, desde principios del 

siglo XX, la sociología del conocimiento de Karl Mannheim ya deja bien 

asentado que la posición social de cada uno implica ceguera para una parte de 

la realidad del mundo.  Ahora, la obra de Burke sugiere que la sociología del 

conocimiento puede prestar más atención a la ignorancia como parte 

inseparable de su mismo objeto o como factor clave en todos sus procesos. De 

hecho, lo es en muchos de ellos tal como permite observar con claridad el 

célebre teorema de Thomas (Si los individuos definen las situaciones como 

reales [aunque sean falsas], son reales en sus consecuencias).  Entonces, ¿se 

debe profundizar en el papel de la ignorancia al estudiar el comportamiento 

social? El historiador de la ciencia Robert Proctor, impulsor del estudio de la 

agnotología, nos proporciona algún argumento más a favor. Sostiene que «la 

ignorancia no se debe considerar como una simple omisión o brecha, sino como 

una producción activa. La ignorancia puede ser parte de un plan diseñado en 

forma deliberada.» (Proctor, 2020: 25). Y aclara: «La agnotología no trata de la 

anticiencia, sino de las entidades poderosas que utilizan la ciencia y la 

tecnología basada en la ciencia como instrumentos de engaño, de control, de 

dominación y de exclusión» (Proctor y Schiebinger, 2022: 15). Entre los casos 

que plantea, puede ser el más destacado el de los esfuerzos de la industria 

tabacalera para neutralizar el conocimiento científico sobre los perjuicios del 

tabaco sobre la salud: 

su objetivo era generar ignorancia -o a veces conocimiento falso- sobre el 

impacto del tabaco en la salud. La industria fue muy activa en esta esfera; 

fingía ignorar los peligros al tiempo que aducía la falta de pruebas definitivas 



CRÍTICA DE LIBROS (SH) 

433 

en la comunidad científica y hacía todo lo posible para crear ignorancia 
entre el público fumador  (Proctor, 2020, pág. 31). 

Un ejemplo, solo un ejemplo, de fuera de la política en tiempos de la postverdad 

y de los hechos alternativos.  

 

ACTITUDES QUE ABREN (O CIERRAN) CAMINOS 

En conclusión, la obra de Burke que comentamos es un alegato contra la 

ignorancia que recurre, en gran medida, a mostrar muchas de sus 

consecuencias. Es, por tanto, a la inversa, una defensa del conocimiento, en 

particular del conocimiento que se transmite a través de la educación formal, 

pero no sólo de este. Burke nos ofrece un amplio repaso a la ignorancia (una 

historia global) que subraya la dimensión del reto de hacerle frente y que 

estimula numerosas vías de reflexión. Veamos alguna. 

En primer lugar, resulta inevitable convivir con la ignorancia y jugar con dos 

contrarios igualmente inabarcables, la propia ignorancia y el conocimiento. A 

medida que se ha incrementado el conocimiento se ha intentado manejar 

mediante dos estrategias. Una se podría decir que es técnica, buscando formas 

de utilizarlo de forma eficaz. Aquí se puede incluir la historia de la 

organización y el manejo de los libros y de las bibliotecas y, de nuevo 

paradójicamente, los intentos de ponerles límites que son más frecuentes y, 

quizá sobre todo, más inesperados de lo que cabría imaginar.  Xavier Nueno 

(2023) en El arte del saber ligero relata cómo Séneca -en el siglo I- acepta sin 

objeciones que pueda arder el millón de libros de la biblioteca de Alejandría. 

Argumenta «que su acumulación solo servía para mostrar el poder fastuoso de 

sus propietarios y en nada contribuía a la sabiduría de sus lectores» (Ibid.: 25). 

Añade que, once siglos más tarde, al dominico Vicent de Beauvais también se 

le hace bola la gran cantidad de libros disponible, aunque se conforma con una 

medida menos drástica, escribe una voluminosa síntesis enciclopédica, el 

Speculum maius, en la que reduce a un solo volumen y ordena resumidamente 

«algunos de los lugares comunes que emplean todos aquellos autores que tuv[o] 

ocasión de leer, ya fueran nuestros, es decir, doctores, católicos o gentiles, es 

decir filósofos y poetas» (Ibid.: 26 ). Y, quizá lo más llamativo, en la Ilustración, 

impulsora del conocimiento y recopiladora también del saber en la 

Enciclopedia, se observa una fuerte y muchas veces airada pulsión depuradora. 

D’Alembert sostiene que es  

tanta la gente mediocre y son tantos los idiotas incluso que han escrito, que en 

general se puede considerar cualquier colección de libros, sin importar el 

género que sean, como una recopilación de testimonios para escribir la historia 

de la ceguera y de la locura humanas. (cit. en Nueno 2023: 146).   



SOCIOLOGÍA HISTÓRICA (SH) 

434 

Y no se queda ahí, defiende una «biblioteca selectísima, suficientemente amplia 

y que, sin embargo, no ocupa casi espacio». Una biblioteca que su propietario 

mantiene a raya también por un procedimiento expeditivo. Si adquiere, por 

ejemplo, «una obra en doce volúmenes de la que no hay más de seis páginas 

que merecen ser leídas, separa esas seis páginas del resto, y arroja la obra al 

fuego» (Ibid. 147). Es decir, ya desde hace mucho el problema del conocimiento 

(de la lucha contra la ignorancia) es que el propio conocimiento se ha hecho 

inabarcable. Hoy algo ha cambiado, la herramienta principal para manejar el 

conocimiento no es ya (o no solo) depurarlo o sintetizarlo. Hoy la inteligencia 

artificial pretende manejar cantidades ingentes de información en segundos. 

Aunque, desde luego, queda la duda sobre los sesgos que incluye cada uno de 

los programas de IA para manejar, seleccionar, organizar y presentar toda la 

información a la que tiene acceso1.  

Además, de las estrategias técnicas o tecnológicas para organizar y manejar un 

conocimiento cada vez más enorme, contamos con otra más básica. Una actitud 

que supone tener presente que es inevitable convivir con la ignorancia (con la 

propia ignorancia). Con una buena carga de ironía, se ha propuesto el tipo ideal 

de «homo ignorans», «un sujeto que se encuentra en gran medida 

desconcertado (…), en un estado del que solo puede escapar atreviéndose a 

ignorar, a convivir con la ignorancia, paradójicamente en plena explosión de 

la “sociedad del conocimiento”» (Galán Machío, 2020: 448).  No se trata de 

alguien ignorante que se muestra satisfecho o despreocupado por serlo, sino del 

«animal meta-ignorante de nuestro tiempo que “sabe que no sabe”, y que posee 

un “mapa” de ignorancias» característico que le permite sobrevivir atendiendo 

a un nuevo imperativo: «¡ignorare aude!» (Ibid.) Es algo similar a lo que plantea 

Daniel Innerarity en La sociedad del desconocimiento: 

Nos caracterizamos como «sociedad del conocimiento», pero eso no significa 

que sepamos mucho, sino que somos una sociedad que es cada vez más 

consciente de su no-saber y que progresa aprendiendo a gestionar el 

desconocimiento en sus diferentes manifestaciones: inseguridad, 

verosimilitud, riesgo e incertidumbre. (Innerarity, 2022: 20)  

Segunda reflexión. Otra paradoja. En un momento en el que el conocimiento 

se multiplica exponencialmente, es frecuente que en ámbitos muy diversos se 

extienda la impresión de que la ignorancia, lejos de retroceder, avanza a paso 

ligero. Esta impresión puede tener una respuesta rápida argumentando que, si 

es cierto este lugar común difundido entre los profesores de secundaria y de 

universidad desde hace, al menos, cincuenta años, debemos descender desde 

                                                 
1 También están en cuestión los costes ocultos de la inteligencia artificial. En 

particular, los ambientales (en consumo energético y de agua) y los sociales (con la 

explotación de numerosos «trabajadores fantasma»). Pero eso es otra historia. 



CRÍTICA DE LIBROS (SH) 

435 

muy alto (nuestros abuelos y bisabuelos debían ser muy letrados) para que a 

ese ritmo no nos hayamos hundido ya en la más absoluta ignorancia. Pero esta 

ironía no es satisfactoria. Desde luego, es cierto que hemos abandonado el ideal 

de Comenio que, en el siglo XVII, propuso un proyecto de educación universal 

que consistía en enseñárselo todo a todo el mundo. Pero, el caso es que el 

mundo cuenta con sistema generalizado de educación universal que se puede 

considerar «el proyecto más exitoso de la historia» (Moreno y Gortazar, 2024). 

Aunque no llegue al sueño de Comenio, se ha pasado en poco más de doscientos 

años de una escolarización para minorías privilegiadas a que vaya a la escuela 

la mayor parte de los niños de la mayor parte del mundo. Y no solo eso, una 

vez que la educación se ha generalizado, ha subido el nivel de conocimiento de 

las sociedades, aunque también sea cierto que ha bajado la media escolar 

respecto a los momentos en los que el acceso a la escuela estaba mucho más 

restringido (Ibid.: 43). ¿Y a pesar de todo eso avanza la ignorancia? Eso parece. 

A pesar del incremento del conocimiento global, de la extensión de la 

escolarización y de la multiplicación de profesionales de muy diferentes 

niveles que son capaces de desarrollar trabajos complejos. Weber (2014 [1922]: 

1188) sostiene que detrás de «todas las discusiones del presente en torno a los 

fundamentos de la cultura se encuentra en algún punto decisivo el combate del 

tipo del “especialista” contra el antiguo “hombre culto”»2. No es exacto, pero 

podemos situar en el primer extremo (el especialista) los aprendizajes prácticos 

y en el segundo (la persona culta), los conocimientos generales que se 

acomodan, de alguna forma, a la concepción del mundo del momento y a la 

posibilidad de interpretarlo de una forma algo más que superficial. Los dos 

extremos cambian a lo largo de la historia. Resulta evidente que cambian los 

conocimientos útiles, Burke (375-380) nos advierte, además, de que también 

cambian de forma radical los conocimientos que vienen a definir a la persona 

culta. Un ejemplo, la heráldica, que en un momento fue un saber esencial para 

un «caballero», es hoy marginal. Otro: en la actualidad no tienen ninguna 

relevancia en el espacio público los debates sobre teología que estuvieron muy 

extendidos en la Europa de la Reforma incluso «entre hombres y mujeres de a 

pie». Sin entrar en el terreno densamente minado de las guerras curriculares, 

podríamos decir que la definición de Weber se acomoda bastante bien a lo que 

en general se espera de la enseñanza secundaria, la que concentra la mayor 

parte de las discusiones actuales sobre la educación. Se espera que proporcione 

a los alumnos bases para una especialización profesional y también -se podría 

                                                 
2 En El estamento de los literatos, Weber añade que «la pedagogía de la cultura 

pretende educar un “hombre de cultura”, es decir, un hombre con un determinado 

estilo de vida interior y exterior, cuyos tipos difieren según el ideal cultural del del 

estrato dominante.» (Weber, 1998 [1920], pág. 402). Esto, sin duda, sugiere otra 

interesante discusión sobre la cultura y la educación actuales.  



SOCIOLOGÍA HISTÓRICA (SH) 

436 

decir, sobre todo- que les dote de los conocimientos generales básicos que 

permiten acercarse a la cultura de su tiempo. De hecho, acabado el bachillerato, 

los estudiantes de medicina o de química no volverán a estudiar historia ni 

literatura. Y los que opten por la filología o el derecho no volverán a oír en 

clase nada de física ni de biología. La secundaria será, por lo tanto, la última 

aportación del sistema escolar reglado a su cultura general.  

Se ha dicho ya que la definición del currículo es terreno minado, pero es posible 

afirmar, al menos, que hay una tendencia en auge que desecha la separación 

radical de lo que se ha venido llamando ciencias y letras. Una tendencia que 

defiende que el canon de la persona culta actual debe incluir tanto los 

conocimientos literarios, artísticos, filosóficos que Nucio Ordine (2013) 

defiende por la «utilidad de lo inútil» (¿quién dijo que nos habíamos librado del 

utilitarismo?), como conocimientos de economía, política, biología (y 

neurobiología) y (¿otra inutilidad para la mayoría?) astrofísica. Por tomar esto 

último como ejemplo de esta relación que no pretende ser exhaustiva: por 

mucho que sepa de su especialidad ¿se puede considerar culta una persona del 

siglo XXI que vea el universo como lo concibieron Kepler o Newton entre el 

XVI y el XVII? Einstein alteró profundamente esa imagen hace ya más de cien 

años. Y una pregunta más (volviendo a la utilidad de lo inútil): ¿No están 

prescindiendo de demasiados conocimientos los especialistas universitarios 

que no atienden más que a su propia disciplina? No es solo la vieja ironía que 

reprocha a la superespecialización que acabe sabiéndolo casi todo de casi nada. 

La cuestión es preguntarse si todas las disciplinas (por alejadas que parezcan) 

pueden necesitarse unas a otras para avanzar cada una en su terreno específico. 

Este texto se publica en una revista de sociología histórica, así que, sin ir más 

lejos, estas dos disciplinas tienen una larga historia de estrecha (y más o menos 

agitada) relación. Pero hay más, Bourdieu (2001: 16) propuso reconstruir la 

economía, como disciplina, teniendo en cuenta que «el mundo social está 

presente en su totalidad en cada decisión “económica”»; la sociología también 

se ha liado con la biología y con la antropología y no faltan razones para que 

ahonde relaciones con la paleontología y tampoco -por ejemplo, y en sentido 

inverso- para que la neurobiología contraste algunos de sus resultados con 

experiencias y reflexiones sociológicas.  Otro ejemplo, en su último libro, el 

biólogo molecular Alfonso Martínez Arias (2025) vuelve sobre un debate que 

va y viene (con desigual fortuna) de la biología a las ciencias sociales, para 

poner en cuestión las conclusiones que se han levantado sobre la tesis del gen 

egoísta de Richard Dawkins3.  

                                                 
3 Martínez Arias (2025: 116) considera que la «lógica fundamental de la vida desafía 

la tesis del gen egoísta» y sostiene que, en biología, tiene una mayor fuerza 

explicativa «la tensión entre los genes egoístas y la naturaleza cooperativa 



CRÍTICA DE LIBROS (SH) 

437 

Desde luego, lo dicho remite a la siempre compleja colaboración 

interdisciplinar, pero con carácter previo requiere, como se ha planteado antes, 

una cierta actitud. Una apertura de mente, una cierta humildad respecto a la 

propia disciplina y una disposición a lo que pueden aportar las demás, incluso 

las más alejadas. La filosofía se ha quedado con el nombre de amor a la sabiduría 

pero, al final, cada uno acaba volcando ese amor a lo que atesora la propia 

disciplina. Sin embargo, es posible también mirar con buenos ojos a otras 

disciplinas, mirarlas con una especie de amor de baja o de media intensidad, 

propio de quien en español llamamos aficionado o también, con una palabra 

francesa más expresiva, amateur. Esta es la actitud que propone un prestigioso 

paleontólogo, Juan Luis Arsuaga (2019), en el prólogo al libro sobre El Universo 
Improbable del astrofísico, Rafael Bachiller. Frente a la «explosión de 

ignorancia a la que conduce la hiperespecialización», Arsuaga se presenta como 

un «aficionado» deseoso de que otros científicos le cuenten lo que hacen de 

manera que pueda «entenderlo e integrarlo» en lo que él mismo hace «para así 

tener una perspectiva más amplia de las cosas». Cuestión de actitud.  

Es conveniente aún una tercera reflexión.  Hemos visto que Burke elogia el 

papel de la escuela y de los maestros en la lucha contra la ignorancia y también 

la extensión que ha alcanzado el sistema educativo. Esto, en términos 

económicos, podríamos decir que es el lado de la oferta, una parte de ella de 

aceptación obligatoria. Pero, del otro lado ¿qué esperan y qué demandan los 

que llegan al sistema educativo? ¿Con qué actitudes recorren sus diferentes 

tramos? ¿Tienen, sobre todo, ansias de conocimiento y de reducir su propia 

ignorancia? Con carácter general, se podría aceptar que, además de obtener 

unas herramientas imprescindibles para vivir en el mundo actual (para 

empezar la lectura y la escritura), los alumnos -sobre todo a partir de la 

secundaria- esperan que, a cambio de dedicación y esfuerzo en el estudio, 

puedan obtener un buen empleo y una buena posición social. ¿A cambio de 

conocimiento o a cambio de obtener un título? Es frecuente la queja que apunta 

a lo segundo más que a lo primero. Es lo que se llama credencialismo, que no 

es, en sentido estricto, contrario al conocimiento, pero que sí tiene una relación 

turbia con él. El credencialismo, claro, tiene también una relación turbia con 

otros de los objetivos (muchas veces contradictorios) que efectivamente 

mueven a los diferentes actores que intervienen en el mundo educativo. Es el 

caso de la meritocracia, la igualdad y la reproducción social. Pero, en relación 

con la adquisición de conocimiento (de reducción de la ignorancia) que es lo 

                                                 
intrínseca de las células» (Ibid.: 315). No obstante, a la vista de lo ocurrido con el 

llamado darwinismo social, es probable que los nuevos avances en biología del 

desarrollo deban llevar a a las ciencias sociales, más que a otra cosa, a cumplir el 

deber de tomar con cautela su uso como argumento definitivo de autoridad en 

cualquier intento de explicar los procesos sociales humanos. 



SOCIOLOGÍA HISTÓRICA (SH) 

438 

que nos interesa aquí, están particularmente contraindicadas algunas formas 

específicas de credencialismo. Aquellas que ni siquiera responden a la 

concepción de la cultura académica «como bien de salvación» (Martín Criado, 

2010: 262-283) sino que sitúan la producción y obtención de títulos como 

simples mecanismos de acceso restringido a ciertas posiciones, impulsados, 

sobre todo, por privilegios previos. 

Además de la orientación credencialista, se detecta otra expectativa relevante 

entre las demandas que se presentan al sistema educativo: la propia identidad 

como materia de enseñanza, que viene a ser la enseñanza a cada uno o a cada 

grupo de sí mismo. Lo cierto es que la identidad es tan interesante como 

engañosa o, al menos, esquiva. Desde que Heráclito advirtió que nadie puede 

bañarse dos veces en el mismo río, deberíamos saber que la identidad real ni 

siquiera es siempre idéntica, igual a sí misma. Al revés, cuando alguien 

pretende que lo sea, cuando quiere definirla o fijarla no hace otra cosa que 

petrificarla, destruir su esencia cambiante y, peor aún, la convierte en un corsé, 

en una ortodoxia. Y esto vale para la identidad individual y para las identidades 

colectivas o grupales, que en la actualidad se extienden en formas 

autorreferenciales. Se trata de una inversión (o una perversión) del aforismo 

clásico conócete a ti mismo, interpretado ahora como la búsqueda interior de 

una supuesta esencia. Nada que ver esta tendencia actual a colocar en el centro 

de todo la propia esencia, con el conocimiento de uno mismo que reclamaba la 

famosa inscripción del templo de Apolo en Delfos ni, por citar un ejemplo más 

reciente, con lo que proponía Gramsci en sus célebres Cuadernos de la cárcel, 
defendiendo el «ideal humanista»:  

En la vieja escuela [...] No se aprendía el latín y el griego para hablarlos, para 

trabajar como camareros, como intérpretes, como agentes comerciales. Se 

aprendía para conocer directamente la civilización de ambos pueblos, 

presupuesto necesario de la civilización moderna, o sea, para ser uno mismo y 

conocerse a uno mismo conscientemente. (Gramsci, 1985: 376) 

Desde luego, no se puede considerar imprescindible aprender el latín y el 

griego para conocerse a uno mismo. Pero sí lo es abrirse al mundo, a la cultura, 

al conocimiento, a los demás. Supone eludir el engaño de una esencia interior 

presocial y la obligación narcisista de encontrarla para ver el mundo a través 

de ella. Lo que debe proporcionar la escuela, el sistema educativo, no es el 

descubrimiento ni mucho menos la veneración de ninguna esencia individual 

o colectiva, sino, para empezar, la convicción de que, si no nos llega nada de 

afuera, cuando excavemos en nuestro interior comprobaremos que allí no 

anida más que la más grande.  



CRÍTICA DE LIBROS (SH) 

439 

REFERENCIAS 

ARSUAGA, J. L. (2019). ¡Cuéntame una buena historia! En R. Bachiller, El 
universo improbable (págs. 15-18). Madrid: La Esfera de los Libros. 

BOURDIEU, P. (2001). Las estructuras sociales de la economía. (H. Pons, Trad.) 

Buenos Aires: Manantial. 

BURKE, P. (2012). Historia social del conocimiento Vol. II. De la enciclopedia 
a la Wikipedia. (C. Font Paz, & F. Martín Arribas, Trads.) Barcelona: Paidós. 

BURKE, P. (2016). Historia social del conocimiento. (I. Arias, Trad.) Barcelona: 

Paidós. 

CIPOLLA, C. M. (2019). Las leyes fundamentales de la estupidez humana. (M. 

Pons, Trad.) Barcelona: Crítica. 

ERASMO DE ROTTERDAM. (2020). Elogio de la estupidez. (T. Fanego Pérez, 

Ed.) Madrid: Akal. 

GALÁN MACHÍO, A. (13 de octubre de 2020). La modernidad ignorante. 

Sociología de la ignorancia, ignorancia de la sociología (Tesis inédita de la 

Universidad Complutense de Madrid). Madrid. Recuperado el 15 de junio de 

2024, de https://hdl.handle.net/20.500.14352/11180 

GRAMSCI, A. (1985). Cuadernos de la cárcel. (A. Palos, Trad.) Puebla: Era. 

INNERARITY, D. (2022). La sociedad del desconocimiento . Barcelona: 

Galaxia Gutemberg. 

MARTÍN CRIADO, E. (2010). La escuela sin funciones. Barcelona: Bellaterra. 

MARTÍNEZ ARIAS, A. (2025). Las arquitectas de la vida. Cómo la nueva 
ciencia celular está reescribiendo la historia del ser humano. (P. Pacheco 

González, Trad.) Barcelona: Paidós. 

MORENO, J. M., Y GORTAZAR, L. (2024). Educación universal. Por qué el 
proyecto más exitoso de la historia genera malestar y nuevas desigualdades. 
Barcelona : Penguin Random House. 

NUENO, X. (2023). El arte del saber ligero. Una breve historia del exceso de 
información. Siruela: Madrid. 

ORDINE, N. (2013). La utilidad de lo inútil. Manifiesto. (J. Bayod Brau, Trad.) 

Barcelona: Acantilado. 

PROCTOR, R. N. (2020). Anotología. Revista de Economía Institucional, 
22(42), 15-48. doi:https://doi.org/10.18601/01245996.v22n42.02. 



SOCIOLOGÍA HISTÓRICA (SH) 

440 

PROCTOR, R. N., y SCHIEBINGER, L. (. (2022). Agnotología. La producción 
de la ignorancia. (O. Marcuello Gil, & C. Marcuello Servós, Trads.) Zaragoza: 

Prensas de la Unversidad de Zaragoza. 

WEBER, M. (1998 [1920]). Ensayos sobre sociología de la religión, I. (J. 

Almaraz, & J. Carabaña, Trads.) Madrid: Taurus. 

WEBER, M. (2014 [1922]). Economía y sociedad. (J. Medina Echavarría, J. 

Roura Parella, E. Ímaz, E. García Máynez, J. Ferrater Mora, & F. Gil Villegas, 

Trads.) Mexico: Fondo de Cultura Económica. 

 

 

Javier Cortijo Pardo 

Universidad de Murcia 


