CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES
DESDE EL SUBSUELO

ANIMAL CEMETERIES: NOTES FROM THE
ANTHROPOLOGICAL UNDERGROUND

Alberto Lombo Montanés *

Recibido: 30/01/2025 -+ Aceptado: 29/04/2025
Doi: https://dx.doi.org/10.6018/rmu.602701
Publicado bajo licencia CC BY-SA

Resumen

El presente articulo trata sobre los cementerios de animales. La idea surgié hace diez afos,
cuando investigdbamos el entorno urbano. Se trata de un fenémeno complejo que hemos
decidido presentar en forma de notas y observaciones. También hemos indagado en la his-
toria de los enterramientos animales, las relaciones entre humanos y animales y las creencias
en el alma de los animales. Finalmente, utilizamos el concepto de animismo descubierto por
Tylor, para entender la historia de este curioso fenémeno.

Palabras clave
Animales, cementerios de mascotas, Tylor, animismo, creencias, arqueologia, supersticiones.

Abstract

This article is about pet cemeteries. The idea came about ten years ago, when we were
researching cities. This is a complex phenomenon that we have decided to present in the
form of notes. We've also delved into the history of animal cemeteries, human-animal
relationships, and beliefs in the soul of animals. Finally, we use the concept of animism
discovered by Tylor, to understand the history of this curious phenomenon.

Key words
Animals, pet cemeteries, Tylor, animism, beliefs, archaeology, superstitions.

* Doctor en Ciencias de la Antigliedad. Investigador. Email: albertolommon@hotmail.com.

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



106

ALBERTO LOMBO MONTANES

1. INTRODUCCION

El presente estudio parte de una serie viajes y anotaciones de campo
sobre cementerios de animales. Los cementerios son una expresién de la cul-
tura urbana, son necrépolis, es decir ciudades de seres humanos fallecidos. Las
ciudades tienen dos tipos de cementerios: los humanos y los de animales. Si
bien estos dltimos aparecieron recientemente en la historia de los cementerios
europeos (Howell, 2002).

Hemos indagado en su origen y su historia, pero las observaciones que
hemos realizado nos sugerfan un nuevo tipo de escritura (Augé y Colleyn,
2005: 111). Una manera diferente de presentar un trabajo cientifico no tiene
por qué ser discriminada de los trabajos académicos (Ruiz, 2014), pues nos
permite experimentar con nuevas formas de narrar cientificamente los hechos
estudiados y conectar con otras dreas de conocimiento. Esto entrarfa dentro
de los planes de una antropologfa integrada en otros dmbitos interdisciplina-
rios (Schriewer et al., 2018).

Hemos recogido esta idea y la hemos usado para responder a las pregun-
tas que nos han sugerido las observaciones realizadas en la ciudad. El entorno
urbano es una superestructura simbdlica que expresa las relaciones entre indi-
viduos de la misma especie, pero también las relaciones entre especies distin-
tas (Leroi-Gourhan, 1971: 338). Por lo tanto, la afinidad social no afecta tan
solo a los seres de la misma especie: existe toda una sociologfa intraespecifica
(Chauchard, 1968: 18). En efecto, es obvio, la expansién de las ciudades ha
cambiado nuestra relacién con los animales. Y para analizar estas complejas
interacciones necesitamos una perspectiva antropolégica de la historia de los
animales (Digard, 1990). Saber cémo y porqué hemos percibido de manera
diferente a los animales, implica adentrarnos en el 4mbito de las creencias
(Boyer, 1994; Viveiros, 2010: 29). Contraponer el animismo, el totemismo
con el urbanismo nos permite comparar sistemas sociales, culturales y mode-
los de pensamiento. En este sentido, el animismo parece haber soportado
mejor el paso del tiempo (Bir-Davidd, 1999), destacando su importancia en
las relaciones humanas y animales (Halbmayer, 2012: 9).

Sin embargo, como si nos hubiéramos liberado de viejas supersticiones,
se ha pasado por alto su influencia en las ciudades industrializadas. Lo que
Tylor llamé «supervivencias» y los psicélogos evolutivos llaman «recapitula-
ciones» son un campo de estudio cuyo alcance estd adn por descubrir. En el
cine y en la literatura de terror podemos encontrar los ecos de estas creencias
en espiritus o cementerios de animales. Ellas nos advierten de la perseveran-
cia de una compleja red de creencias que operan en los margenes del tejido de

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

la realidad y la mentalidad modernas. Mientras mantengamos cerradas las
puertas a las trasferencias académicas, serd imposible conocer al ser humano
en toda su amplitud, lo cual ha sido siempre objetivo de la Antropologia.

2. NOTAS: NO TODOS LOS PERROS VAN AL CIELO

Inicié mi trabajo sobre la ciudad hace mds de diez afios y nunca lo dejé
(Lombo, 2013; 2014). Asi que con el tiempo acumulé mucha informacién.
Ahora tengo muchos apuntes en mi estudio, algunos hacen referencia a los
cementerios. Los arquedlogos prestamos mucha atencién a la cultura funera-
ria, coincidimos con los antropélogos en que es una fuente primordial de
conocimiento (Lull, 1997; Andrés, 2003; Fischer, 2019). En nuestro caso es
a veces una de las pocas maneras de acceder a las mentalidades prehistdricas
(Van Berg y Cauwe, 1998). Con razén se ha dicho que una tumba es una
construccién social e incluso un paradigma del sistema cultural.
Efectivamente los cementerios cuentan historias y son el reflejo de procesos
socioculturales cruciales para el estudio del hombre (Martinez Cavero y
Schriewer, 2019: 9).

Mi investigacién estaba plenamente justificada, salvo por una cuestién
importante, las tumbas de los grandes hombres no me interesaban, habia ya
suficiente bibliografia sobre ellas. Busqué las tumbas sencillas, incluso las de
aquellos que no pueden pagdrselas y no salfan en los libros, estaban precisa-
mente fuera de la historia. Definitivamente, buscaba algo que hubiera pasado
desapercibido en los trabajos anteriores y lo encontré fuera de los cemente-
rios. Muy cerca de alli encontré un pequeno monticulo de tierra rodeado de
piedras. Era la sepultura de un animal. Este curioso fenémeno se repite en los
descampados y montes con relativa frecuencia. Es un hecho conocido, pero
poco tratado. En la bibliografia encontré un concepto interesante en el que
dicho fenémeno podria encuadrarse. Los llamados no-cementerios, segin la
expresién que utiliza Juan Jorddn Montés, en uno de sus trabajos sobre ente-
rramientos humanos (Jorddn y Jorddn de la Pefia, 2019). Pero en este caso se
trataba de animales y de las relaciones que mantenemos con ellos tras la muer-
te. Porque la arqueologfa revela que estas interacciones han cambiado mucho.

En los primeros cementerios en los que hay tumbas de perros no hay una
separacién entre humanos y animales. Es decir, hace unos 7.000 afios, ciertas
culturas del norte de Europa enterraron algunos perros en los mismos cemen-
terios en los que estaban sus familiares y conocidos. No se trata de sacrificios,
algunos de estos cdnidos tenian sus propias fosas o tumbas, mds o menos ela-

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU

107



108

ALBERTO LOMBO MONTANES

boradas, revestidas de piedra. En el cementerio de Skateholm se encontraron
diez tumbas de perro cubiertos de ocre y con ajuares funerarios propios
(Larsson, 1989). Tan pronto se desarrollaron los cementerios formales, algu-
nos cdnidos empezaron a recibir un trato parecido a los humanos (Albuzubri
et al., 2019; Morey y Jeger, 2022). En los poblados neoliticos del lago Baikal,
ciertos cdnidos eran transportados a lugares de enterramiento, colocados en
tumbas con accesorios, adornos u otros objetos (Losey ez al., 2011). Se cree
que eran perros especiales, pues convivian con ellos y ayudaban en el trans-
porte, estaban emocionalmente vinculados a la estructura del grupo. Solo
ellos recibian ese trato, perros y mds raramente lobos, eran compaferos y
tenfan un estatus parecido al del ser humano. De hecho, los enterramientos
de cdnidos indican que estos animales tenfan un alma similar a la humana. Y
todo parece indicar que humanos y cdnidos compartfan un mismo paraiso.
Otra posibilidad es que los perros tuvieran su propio més alld, aunque serfa
raro dadas las escasas diferencias en el tratamiento funerario de ambos.

De las sepulturas mesoliticas de Skateholm a las encontradas en el monte
fuera de los cementerios habifa una distancia, pero también un eco dificilmen-
te explicable. Estas sepulturas sin cementerio son pensamientos que funcio-
nan al margen de las normas tradicionalmente admitidas por la modernidad.!
A lo largo de mi estudio pude constatar la increible perennidad de estas
pequefias estructuras funebres, no solo eran reparadas sino también eran nor-
malmente respetadas por los transetntes. He revisitado algunas recientemen-
te y he podido comprobar cémo se han renovado, aunque nunca vi a nadie
hacerlo. Son tumbas anénimas, conmovedoras precisamente por eso, cuentan
historias de amistad entre hombres y animales. En los cementerios de masco-
tas hay ldpidas realmente increibles, no estamos hablando solo de perros, sino
también de gatos, cobayas, periquitos y todo tipo de animales. Una visita al
viejo cementerio de animales cambié el rumbo de la investigacién hacia nue-
vos derroteros.

Algunas ldpidas fueron adornadas con juguetes, habfa una acompanada
de un oso de peluche. Me hizo pensar en los nifios que suelen enterrar a sus
mascotas e incluso a sus mufecos rotos. Solo ellos practican un tipo de entie-
rro espontdneo parecido al que se hace fuera de los cementerios. Se sabe, y se
ha dicho en numerosas ocasiones, que a los nifios no les parece raro que los

1 En Suecia, por ejemplo, como en otros tantos paises europeos, estd prohibido enterrarse
junto con animales. Un estudio del cementerio sueco de Limhamn muestra como algunas per-
sonas trasgreden en secreto estas normas (Petersson et al., 2018: 6).

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

animales hablen y se comporten como humanos. Existe en ellos una capaci-
dad casi innata para dotar de vida incluso a sus muifiecos preferidos. Creen
que todo estd vivo, razén por la cual algunos investigadores han comparado
estas pricticas con el animismo (Piaget, 1926; Dennis, 1943; Klingensmith,
1953). En las sociedades cazadoras-recolectoras las mascotas tienen una espe-
cial relacién con los nifos. Los nifios inuit por ejemplo tienen la costumbre
de llevar a todas partes junto a ellos cachorros con los que tienen un podero-
so vinculo emocional. Si los nifos pudieran elegir, enterrarian a sus mascotas
en los cementerios humanos, pues no entienden bien las diferencias que los
adultos establecen con los animales. Los antiguos partidarios de la teoria de la
recapitulacién no dudarian en ver en ello una especie de reviviscencia del
pasado. Segtn versiones mds modernas, parte del comportamiento infantil
estd programado genéticamente por la historia evolutiva (Egan, 2000: 373).

Un ultimo dato extraido de mis apuntes creo interesante anadir a la lista
de no-cementerios. Se trata de las flores que hay en las carreteras y que como
todo el mundo sabe indican el lugar donde se ha producido una muerte. Aqui
no hay cuerpo, pero hay memoria. Esta practica resulta llamativa, sobre todo
porque el cementerio dispone de muchas formas de recordar al difunto. Pero
la influencia del lugar es en este caso irremplazable, la creencia de que de
algtin modo el alma del fallecido qued6 impregnada en el sitio. Este fendme-
no se puede relacionar con los otros casos mencionados. Todos ellos actiian
fuera de los cauces oficialmente establecidos. No sabemos bien cémo surgen
este tipo de précticas, al parecer espontdneas, pero estdn en todas partes, con-
formando un heterogéneo sistema de creencias, leyendas urbanas, supersticio-
nes, patas de conejo, rituales de exdmenes, amuletos y otras maneras de expe-
rimentar la metafisica. Nadie escapa a esta légica elemental, hasta un mate-
mitico besarfa los dados antes de lanzarlos sobre una ruleta. En el juego es
donde mejor se aprecia la persistencia de creencias subrepticias a menudo
inconscientes muy presentes en el mundo actual (Bellach, 2011). Siempre que
no podemos prever los resultados de algo surge una manera de paliar esa
incertidumbre en forma de manfa ritualizada.

3. JUGUETES EN EL CEMENTERIO

La presencia de los juguetes y juegos en las tumbas es muy antigua
(Dugan, 2015; Hall, 2016; Pomadere, 2018; Massar, 2019: 40). Las peque-
fias figurillas que en ocasiones nos encontramos en los enterramientos infan-
tiles podrian ser juguetes. No serfa raro que el juguete de un nifio se hubiera

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU

109



110

ALBERTO LOMBO MONTANES

convertido en una ofrenda, a veces las barreras entre lo sagrado y lo profano
son casi inexistentes. En manos de un nifio cualquier objeto puede transfor-
marse en un juguete (Crawford, 2009: 67) y viceversa. Los adultos tienden a
convertirlo todo en algo serio, pero no siempre. Una valiosa investigacién
etnografica ha revelado la existencia de entierros lidicos en las comunidades
rurales espafolas (Jorddn y Jorddn de la Pefia, 2019: 139) Los nifos menores
de diez afios eran enterrados en medio de un jolgorio festivo. Los autores de
dicho trabajo recuperan de la memoria colectiva estas «précticas de festiva ale-
gria» a través de las fuentes escritas y el trabajo de campo. Se bailaba en torno
a la tumba del nifio porque estaba garantizada la salvacién de su alma en el
cielo. Los pequefios se enterraban rodeados de flores, desconozco si hubo
juguetes en las tumbas. Pero es una préctica milenaria acompanar al difunto
con los objetos que le representaron durante su vida. Por ejemplo, en el men-
cionado cementerio de Skateholm se encontraron puntas de flecha en minia-
tura en la tumba de un nino, seguramente usada por el pequefio en sus jue-
gos de imitacién de los mayores. No es el tnico caso que se discute, hachas
en miniatura neoliticas (Larsson, 2017), pequefios cuadripedos de terracota
(Pliatsika, 2022: 37), vasijas de cerdmica en miniatura (Luce, 2011: 61), etc.
Cualquier objeto encontrado en la tumba de un infante es en plena justicia
un juguete que imita una ofrenda o una ofrenda que imita un juguete. En mi
opinién, se ha menospreciado el mobiliario lddico de las sepulturas por pare-
cer contrario a nuestros conceptos de lo sagrado. Estoy totalmente de acuer-
do con los autores que advierten malinterpretaciones en este sentido a favor
de los rituales (Galdn, 1989: 175; Langley y Lister, 2018: 616) y se pregun-
tan por qué tiene que ser siempre todo tan serio (Pliatsika, 2022). Es posible
que la vida de nuestros ancestros no fuera siempre tan dramdtica como por
regla general se pinta.

Tampoco deberfamos menospreciar el simbolismo del juego como metd-
fora funebre (Manniez 2019). Los arquedlogos han encontrado mesas de
juego, fichas, dados en contextos funerarios de diversas culturas repartidas por
todo el mundo (Dunn-Vaturi y Schiddler, 2006; Crist, Dunn-Vaturi y Voogt,
2016; Graelis y Pérez, 2021). El lujoso tablero de juego del cementerio de Ur
es un ejemplo bien conocido. En la mitologia hindu el juego tiene un papel
muy importante en la creacién del cosmos. Los tableros son a veces metaforas
de trayectorias con un principio y un final como la vida y la muerte. Y los
dados, el azar que rige nuestras vidas en forma de las fichas que nos represen-
tan. Con razén, algunos autores han interpretado asi algunos juegos de mesa
encontrados en contextos funebres. Una especie de metéfora de ganar o perder
el juego definitivo contra el dltimo adversario (Paleothodoros, 2022: 144).

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

Imagen 1. El juego con la muerte,
mural de la Iglesia de Taby en
Estocolmo (Albertus Pictor, 1480).

4. CEMENTERIOS DE ANIMALES

En principio, los animales fueron enterrados en los mismos cementerios
que los humanos. Incluso cuando existia la costumbre de enterrar en el inte-
rior de las casas, fueron inhumados dentro de los hébitats (Losey ez a/., 2011:
181). Si bien eran casos excepcionales y siempre de cdnidos, cabe sefialar que,
al menos en los casos indicados, no habia distinciones estrictas entre cemen-
terios humanos y animales. La separacién no ocurre repentinamente, ni de la
misma manera en todas partes. Pero poco a poco se va imponiendo, sobre
todo en occidente, un nuevo modelo del espacio funerario. En Europa, por
ejemplo, el cementerio fuera de los muros reemplaza la proximidad de los
muertos por una relacién a distancia, mediante la visibilidad manifiesta de
una «ciudad de los muertos» instalada en el territorio (Cauwe ez af, 2007:
293). Lo cierto es que esta mentalidad se va imponiendo porque va en para-
lelo al desarrollo de las ciudades. A mediados del siglo I d. C. se construy6 un
muro en Berenice de unos 20 cm?, en donde fueron enterrados animales
(Osypinski y Osypinska, 2019). Durante el siglo siguiente fueron acumuldn-
dose sobre todo gatos, aunque también perros y babuinos (Osypinska y

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU

111



112

ALBERTO LOMBO MONTANES

Osypinski, 2018: 176). Berenice era casi un cementerio de gatos, el primero
constatado histéricamente.? En Saqqarah también se excavé una necrdpolis
de bévidos (Charron, Luret y Hénaff, 2022), el trato especial que los antiguos
egipcios concedian a determinados animales es bien conocido. Existen
momias de animales repartidas por museos de toda Europa. La momificacién
no era un proceso reservado solo para los humanos, también determinados
animales domésticos podian conservar su cuerpo mds alld de la muerte
(Charron, 2010). Sin duda algunos de estos animales tenfan un espiritu y un
lugar reservado en el mds all4.

En occidente también se enterré animales, sobre todo durante el
Neolitico y la Edad de Bronce, con un progresivo decaimiento de los sacrifi-
cios rituales en periodos posteriores (Morris, 2016: 149). La situacién se des-
arrollé de manera diferente en el periodo histérico. Las grandes religiones
nunca concedieron un alma inmortal a los animales, por lo que no se les
podia enterrar en un camposanto. La muerte de un animal querido debia lle-
varse un poco en secreto y su entierro debfa ser clandestino. La historia de esta
resistencia atin no ha sido escrita y la ausencia bibliografica del tema de los
cementerios animales es llamativa. Pero esto no quiere decir que no existan
entierros de animales. Un caso muy curioso se encontré en la ciudad romana
de Iulia Livica en Cerdana. Aqui los arquedlogos hallaron la tumba de un
macaco con sus ajuares, seguramente una mascota traida de Africa en torno al
siglo VI d. C. (Olesti, Guardia y Mercadal, 2014), pero en lineas generales los
entierros de animales descienden progresivamente a medida que nos acerca-
mos al periodo medieval.

De este modo, se puede decir que los animales fueron «desacralizados»
por la paulatina influencia de las doctrinas religiosas (Delort, 1993: 83). En
un momento de paroxismo anti-animal san Bernardo excomulgé a las mos-
cas. Muchas fobias a determinados animales son una herencia cultural. Los
vinculos demasiado personales con animales podian ser entendidos como una
especie de adoracién pagana. A esto se opuso san Francisco cuando predicé a
los p4jaros. Hubo siempre voces disconformes, pero por lo demds los anima-
les pasaron a ser simbolos alegéricos (Morales, 1998: 255). La Ilustracién
empeord las cosas pues, a la consabida superioridad espiritual, se le anadié la
racional y, en consecuencia, los animales no tenfan oficialmente donde caer-

2 También se hallé un posible gato, aunque enterrado éste junto a un joven, en el
cementerio musulmén del siglo Il d. C. de la puerta de Toledo en Zaragoza (Galve y
Benavente, 1991: 96).

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

Imagen 2. Cementerio de mascotas de la Casa Rosa de Roma.

se muertos (Morgado, 2015). La situacién mejora a mediados del siglo XIX,
cuando Darwin escribe su tratado sobre las emociones animales, al menos en
los 4mbitos académicos. A finales del siglo XIX y principios del XX se obser-
van las primeras reacciones a favor de los enterramientos animales (Howell,
2002). Casi siempre son iniciativas personales a las que se adhiere la gente al
margen de la cultura funeraria establecida. Asi es como en 1881 surgié el
cementerio de Hyde Park en Londres o el cementerio de Hartsdale en Nueva
York en 1896 (Brandes, 2009), pero también otros en Estados Unidos, como
puede verse en el documental de Errol Morris Gates of Heaven (1978). Los
cementerios de animales aparecen en las grandes ciudades no por casualidad,
pues entre sus nuevos inquilinos se encontraban las mascotas (Amato, 2015:
48). En Paris se funda el Cimetiére des Chiens en 1899, que cuenta con un
monumento a un perro San Bernardo que habia rescatado a cuarenta perso-
nas en los Alpes (Gaillemin, 2009: 497). En Harstdale también hay un ceno-
tafio dedicado a los perros muertos en la guerra, ademds de la tumba de Rin
Tin Tin, el dnico pastor alemdn que tiene su propia huella en el paseo de la
fama de Hollywood Boulevard. El primer cementerio de animales en Italia se
abrié en Roma, la llamada Casa Rosa, alberga todo tipo de animales, inclui-
da la gallina de Mussolini. Las ofrendas que se suelen dejar tienen que ver
mucho con los nifios, mufiecos, juguetes, pelotas y sobre todo molinillos de
colores.

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU

113



114

ALBERTO LOMBO MONTANES

5. ;QUE ES EL ANIMISMO?

Los cementerios de cdnidos en el lago Baikal, sugieren que dichos anima-
les eran concebidos como personas con «almas» ya durante el Holoceno
medio (Losey ez al., 2011: 174). Es posible que el tratamiento de los cuerpos
animales después de la muerte esté relacionado con creencias de tipo animis-
ta. Los autores de este trabajo asi lo interpretan (Losey ez al., 2011: 176). El
animismo es una teorfa que, entre otras muchas cosas, nos permite entender
los origenes de la idea del alma. En 1871 Tylor planteé la supervivencia del
animismo en la evolucién de la cultura. Descubrié un fenémeno cognitivo
fundamentado en la experiencia y la reflexién, pero pasé por alto las bases
perceptuales que lo sustentan (Helvenston y Hodgson, 2010). La vida es per-
cibida en primera instancia por el movimiento (DeVal, 1975: 54). Animar
(dotar de movimiento) es dar vida, incluso en seres inanimados, parece que
todo lo que se mueve tiene vida. Los nifios disfrutan mds que nadie de esta
ilusién, con las marionetas o los dibujos animados protagonizados por anima-
les. Y es que los animales desempefian una funcién importante en las creen-
cias animistas (Viveiros de Castro, 1998; Descola, 2005). Ahora bien, entre
la vida y el alma hay una diferencia. Se puede tener vida y no estar dotado de
alma y tener alma y no estar vivo. Hay un paso entre uno y otro que impide
establecer un vinculo ficil entre ambos. Aun asi, la mayorfa de culturas caza-
recolectoras creen que ciertos animales tienen un espiritu no muy diferente al
de los seres humanos (Viveiros de Castro, 2010: 35 y 47). Pues cuando se
comen el cuerpo de un animal, mantienen precauciones para no comerse el
espiritu, al que normalmente liberan de alguna forma. Los inuit arrojan al
mar parte de la ballena, o los nuer entierran las trompas de los elefantes para
que retornen al paraiso de los animales (Evans-Pritchard, 1980: 187). Tanto
si se trata de animismo como de totemismo, la relevancia de los animales es
incuestionable (Pederson, 2001). Por ejemplo, los lazos que se establecen
entre el nombre de una persona y el animal totémico recuerdan las lipidas del
cementerio de animales en las que se inclufa el nombre de la mascota junto a
los apellidos familiares (Brandes, 2009; Tourigny, 2010).

Si el lento desarrollo perceptivo de nuestros antepasados ha servido de
gufa para establecer creencias de tipo animista, las bases de su sistema deben
estar de algtin modo presentes en nuestra filogénesis. Esto explicaria numero-
sas ilusiones visuales, el comportamiento de los nifios y, en definitiva, su per-
sistencia cultural. Si uno lee con detenimiento a Tylor se da cuenta de la
importancia que tiene hoy en dia el animismo para entender los origenes el
entramado cultural (Puente y Careaga, 2005). Bien entendido, el animismo

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

se puede encontrar en casi todas las sociedades humanas (Harris, 1982: 410).
Pero como bien advirtié Marvin Harris, el animismo es también un fenéme-
no histérico. Es decir, no se mantiene incélume al paso del tiempo, sino que
se ha transformado (Harris, 1968: 387). La domesticacién por ejemplo modi-
ficé las relaciones mantenidas con los animales y las ciudades han creado un
sinfin de nuevas relaciones con ellos. ;Es posible seguir el rastro el animismo
a lo largo de la historia de la cultura en el espiritismo, las leyendas urbanas y
los dibujos animados? Se ha hecho con el totemismo, la magia, el chamanis-
mo, la adivinacién (Lévi-Strauss, 1965; Todorov, 1973; Boyer, 2020), pero
por alguna razén el animismo no parece gozar de la misma influencia. Se ha
reclamado el retorno del animismo en las selvas amazdnicas (Costa y Fausto,
2010), pero ;puede detectarse también en las ciudades actuales?

6. DISCUSION

Los cementerios de animales reflejan un aspecto de nuestra cultura en su
relacién con otras especies. Los relatos sobre los origenes de los cementerios
suelen ser simples anécdotas, parecen «mitos de fundacién» que nada tienen
que ver con la realidad del problema. Lo que realmente ocurrié es que, a fina-
les del siglo XIX, los animales entraron de lleno en el sistema de mercado
urbano. Las mascotas siempre habian sido una especie de distingo social,
como una ropa, cuanto mds exdtica fuera la especie animal, m4s se distingufa
el duefio. La burguesia, empez6 a adquirir esta costumbre. En torno al afio
1900 su influencia era muy poderosa en las ciudades. En consecuencia, la
demanda de mascotas crecié. Y muchos animales fueron capturados, enjaula-
dos, vendidos o comprados como mera mercancia esclavizada (Ritvo, 1987:
86). Otros eran abandonados o simplemente escapaban para formar parte de
una nueva poblacién marginal de animales suburbiales. Los animales morfan
en las calles, las clases bajas los enterraban en donde podian, pero los burgue-
ses tenfan otro concepto de la cultura funeraria (Fischer, 2019: 22). Los
cementerios de animales no eran gratuitos sino un negocio como cualquier
otro, no todos los perros van al cielo, solo aquellos que pueden, pues las tari-
fas no son baratas. Ademds, a principios de siglo no todos vefan con buenos
ojos enterrar animales como si fueran humanos o tuvieran un alma compara-
ble a la humana. Asi que los vinculos entre humanos y animales debian repri-
mirse en los epitafios. Sin embargo, a mediados del siglo XX los animales
enterrados son considerados casi como parte de la familia (Tourigny, 2020).
Y en muchas dedicatorias se puede leer el deseo explicito de reencontrarse en

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU

115



116

ALBERTO LOMBO MONTANES

la otra vida con el animal. En cierto sentido, las creencias «animistas» resur-
gieron porque nunca se extinguieron del todo. El debate sobre si los animales
tenfan alma o no estuvo siempre presente a pesar de las posturas oficiales. Su
protagonismo en cuentos mitos y leyendas sigue todavia vigente (Sdnchez,
2013: 63). En el cine de terror los animales atropellados en la carretera repre-
sentan la ruptura con las antiguas relaciones con la naturaleza, como si se
hubiera cometido un sacrilegio contra un animal antano sagrado. Del arma-
dillo de La Matanza de Téxas (Tobe Hooper, 1974) al canguro de Hablame
(Danny Philippou y Michael Philippou, 2022), el 4nima del animal atrope-
llado parece perseguir a los que han perturbado las antiguas leyes de la natu-
raleza. No olvidemos las precauciones que tomaban los caza-recolectores con
los espiritus de los animales cazados y que ademds en ocasiones eran conside-
rados sagrados (Durkheim, 1992: 60). El cine de terror reaviva miedos ances-
trales: el atropello de un animal salvaje suele desencadenar una desgracia por-
que el alma de los animales puede ser también vengativa. Asi es cémo muere
el gato en la novela Cementerio de animales de Stephen King.

Segtin la hipétesis de la supervivencia tyloriana, una idea cuya significa-
cién ha caducado durante siglos, puede continuar existiendo, simplemente
porque ha existido. Tylor, pone como ejemplo los juegos infantiles, adelantan-
do la teoria atdvica de Stanley Hall (1883). A pesar de los prejuicios decimo-
nénicos de estos planteamientos, la renombrada «teorfa de la recapitulaciény,
ha tenido importantes valoraciones en el campo de la psicologfa evolutiva y
ha aportado valiosas reflexiones acerca de cémo se ha desarrollado el conoci-
miento en la historia de la cultura (Egan, 2000: 49). En lo que se refiere a los
juguetes infantiles como el arco y la flecha o el molinillo que hemos visto en
las tumbas de los animales, serfan objetos «supervivientes» de culturas del
pasado cuya significacién ha cambiado en manos de nifios. El molinillo de
colores que gira con el viento como las cometas en Oriente eran elementos
sagrados que se movian (tenfan ilusion de vida) a través de la fuerza invisible
del viento. Eran lo més parecido a las 4nimas. El hecho de encontrarnos estos
molinillos de colores en los cementerios de mascotas es cuanto menos algo
desconcertante. Segtin me han informado los encargados la mayoria de estos
juguetes han sido puestos por nifos. Puede que los nifios comprendan la
muerte a su manera, no tan dramdtica como los adultos, y desde luego les
resulta dificil asimilar que sus queridas mascotas no vayan al mismo cielo que
estd reservado para ellos.

En esta linea, las supersticiones en los juegos serfan también superviven-
cias de creencias en fuerzas que actiian sobre la suerte o el destino (Tylor,
1977: 88). Este tipo de supersticiones impregna nuestra vida cotidiana de la

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

noche a la mafiana. Desde levantarse con el pie izquierdo a pisar un excre-
mento. No son solo el tarot, los ovnis y las variadas excentricidades de nues-
tra cultura. También son un conjunto de manias y actitudes que se encuen-
tran en todos los dmbitos de la vida.3 En cuanto no podemos controlar ni pre-
ver el resultado de un acontecimiento, surgen una serie de manfas o tics que
tratan de paliar los efectos imprevistos o cualquier mal. Lo mismo sucede con
los espiritus, incluso en quienes dicen no creer en ellos, pueden asustarse con
las peliculas de fantasmas. Es como si nuestra mente estuviese configurada
para creer en este tipo de cosas. Tylor relacionaba el espiritismo con el animis-
mo (Tylor, 1977: 147). Esta actitud puede explicar la puesta de flores en las
carreteras o en los lugares donde ha muerto alguien. Se puede decir, sin 4nimo
de ofender a nadie, que el materialismo es una utopia pricticamente inalcan-
zable para un cerebro humano. Al mismo tiempo que el espiritualismo puede
ser una ilusién de nuestra mente. De este modo quizds podemos explicar las
«supervivencias» tylorianas. Una idea una vez germina en la mente, tras su
multiple uso colectivo, no se extingue, pasa a formar parte de los resquicios
sociales y culturales, o espera cobrar vida de nuevo bajo renovadas formas, en
contextos diferentes.

7. APUNTES: LA ULTIMA MORADA DEL GATO SMUCKY

Los nifios de un pueblo de Maine han enterrado sus mascotas muy cerca
de un antiguo cementerio indio. Los micmac no hacfan distinciones, sepulta-
ban a los animales al lado de sus amos, dice Jud Crandall, y no estd mal infor-
mado, pues sacrificaban a los perros. El gato Smucky, de la novela de Sthepen
King, es enterrado en un cementerio algonquino. El libro tiene todos los
ingredientes de las creencias animistas: los suenos, los nifios, un bosque ani-
mado y un cementerio de animales. En la actualidad el animismo ha pasado
a formar parte de las ficciones de terror y fantasfa (Del Val, 1975: 294); pero
no nos engafiemos, la mente animista sigue funcionando en nuestra sociedad

3 Cuando tropezamos con una mesa solemos liberar nuestro enfado a veces golpean-
dola, como si pudiera sentir algo. Hasta hace poco el derecho penal condenaba objetos
que habian servido para cometer crimenes (Del Val, 1975: 293).

4 Normalmente los micmacs enterraban el cadaver después de haber permanecido
varios meses sobre una plataforma, cubierto por un especie de mortaja de corteza de
abedul. Luego lo enterraban junto con sus ajuares y a veces un perro, al que sacrificaban
para que le sirviera de compafiia en la otra vida.

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU

117



118

ALBERTO LOMBO MONTANES

y la importancia de la antropologfa para entenderla es fundamental. No solo
nos aporta conceptos, sino nos permite abordar el fenémeno integramente,
gracias a sus vinculaciones con otros dmbitos disciplinarios (Schriewer ez 4l.,
2018: 17 y 23).

Un ejemplo de lo que estamos diciendo son las reflexiones de Tylor, que,
a pesar de las criticas, ha tenido importantes implicaciones en el campo de la
neurociencia. Muchos de sus descubrimientos nos han permitido entre otras
cosas conocer mejor a los nifios y mejorar notablemente sus vidas. Incluso es
posible que exista un «animismo lidico» (DelVal, 1975: 297), visible a través
de la presencia de los juguetes, el ajuar preferido por los nifios en los enterra-
mientos. Pero también el espiritismo es posiblemente una trasformacién ani-
mista, bastante frivola, por cierto. No deberfamos subestimar ni su influencia,
ni su estudio, pues es un fenémeno actual que la antropologfa deberia inves-
tigar. El verano de 2022, pude recoger varias tarjetas colocadas en los parabri-
sas de los coches por un espiritista. Al igual que los médiums hablan con los
muertos, otros consuelan a los que han perdido a sus mascotas, asegurdndo-
les un paraiso en el més alld (Browne, 2009). Se trata de un tema controver-
tido, razén por la cual los discursos del Papa Juan Pablo II y Francisco han
causado tanta repercusién. La doctrina catdlica jamds podrd conceder a los
animales un alma semejante a la humana, ni reconocer que el espiritualismo
reside en el interior de la mente humana, como descubrié Tylor. Légicamente
piensan que Dios estd fuera de la mente, en la naturaleza también, como pen-
saban los animistas, en un dios tinico como el Manitd de los algonquinos.
Esta conexidn es reciproca e igualmente la causa de que la mayoria de los mic-
mac sean ahora catdlicos. Los micmac de Maine fueron reconocidos como
tribu por la Oficina de Asuntos Indigenas en 1996, gracias, en parte, a la
popularidad del libro de King, aunque nadie, desde entonces, los ha visto
enterrarse con sus perros.

8. CONCLUSIONES

Una cosa es que los cementerios animales y los humanos estén separados,
con espacios finebres para cada uno de ellos, y otra, bien distinta, es que ani-
males y humanos compartan un mismo espacio finebre. El primer caso es
extrafio, se remonta a la practica funeraria egipcia y la época moderna, por
razones distintas. Pues los animales enterrados en Berenice eran considerados
sagrados, mientras que los enterrados en las ciudades decimonénicas tienen
consideraciones funcionales y también emotivas. Sin embargo, tras la fachada

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

emocional no habrfa que descartar motivos econédmicos (Smith, 2015: 106) e
incluso creencias soterradas operativas en el subconsciente de la sociedad
moderna. El segundo caso es mucho mds frecuente que el primero, se remon-
ta al menos al mesolitico y casi siempre, el enterramiento conjunto de anima-
les y humanos en una misma tumba implica el sacrificio del animal. Puede
tratarse también de un enterramiento posterior, no necesariamente de una
muerte simultdnea. Una tercera posibilidad son los enterramientos aislados,
fuera del cementerio, marginales, por razones econdémicas o mantener ideas
distintas a las doctrinas dominantes acerca de los animales.

Se aprecian tres momentos cruciales, uno en el que los animales tenfan
alma y eran considerados sagrados. Otro en el que se desacralizaron y por lo
tanto sus entierros no eran frecuentes. Y un tercero, en el que estamos ahora,
con una nueva sensibilidad hacia los animales (Petterson et 4, 2017: 14). En
los tres momentos, la convivencia sentimental con los animales, sobre todo
perros y gatos, hace resurgir la creencia en sus espiritus inmortales. Es muy
posible que estas ideas tengan algo que ver con el animismo tyloriano, no
tanto como «supervivencias» o «recapitulaciones»; sino como una parte per-
ceptual fundamental en el desarrollo evolutivo de nuestra mente.*

BIBLIOGRAFIA

Andrés Rupérez M. T. (2003). El concepto de la muerte y el ritual funerario
en la prehistoria. Cuadernos de Arqueologia, (11), 13-36.

Albizuri, S., Nadal, J., Martin, P, Gibaja, ]. E, Martin Célliga, A., Esteve, X,
Olmos, X., Marti, M., Pozo, R., Lépez-Onaindia, D., & Subira, M. E.
(2019). Dogs in funerary contexts during the Middle Neolithic in the
northeastern Iberian Peninsula (5th-early 4th millennium BCE). Journal
of Archaeological Science: Reports, (24), 198-207.

Amato, S. (2015). Beastly Possession: Animals in the Victorian Consumer
Culture. Toronto: University of Toronto Press.

Augé, M., & Colleyn, ].-P. (2005). Que es la antropologia. Barcelona: Paidés.

Ayestén, A. (2004). El cementerio de animales que se perdid. Senales, 3, 38.

Bellah, R. N. (2011). Religion in human evolution: From the Paleolithic to the
axial age. Harvard University Press.

* Agradecimientos
A la Oficina de Asuntos Indios (Bureau of Indian Affairs) por haberme ensefiado las cos-
tumbres funerarias de sus ancestros.

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU

119



120

ALBERTO LOMBO MONTANES

Bird-David, N. (1999). «Animism» revisited: personhood, environment, and
relational epistemology. Current Anthropology, (40), S67-S91.

Boyer, P. (1994). The naturalness of religious ideas: A cognitive theory of religion.
University of California Press.

Boyer, P. (2020). Why divination? Evolved psychology and strategic interaction
in the production of truth. Current Anthropology, (61), 1, 100-123.

Brandes, S. (2009). Meaning of American Pet Cemetery Gravestones.
Ethnology, (48), 2, 99-118.

Browne, S. (2009). All Pets Go To Heaven: The Spiritual Lives of the Animals
We Love. New York: Atria.

Cauwe, N., Dolukhanov, P, Kozlowski, J., & Van Berg, P-L. (2007). Le
Neolitigue. Paris: Armand Colin.

Charron, A. (2010). Les animaux momifiés d’Abou Rawash. Archéologia,
(481), 51-53.

Charron, A., Luret, M., & Hénaff, X. (2022). Une nouvelle nécropole de
bovidés a Saqqarah. Bulletin de la Société d’Egypto/ogie, 33, 5-23.

Chauchard, P. (1968). Sociedades animales. Sociedad humana. Buenos Aires:
Universidad de Buenos Aires.

Crist, W., Dunn-Vaturi, A-E., & Voogt, A. de (2016). Ancient Egyptians at
Play Board Games across. London: Borders Bloomsbury.

Costa, L. y Fausto, C. (2010). The return of the animists: Recent studies of
Amazonian ontologies. Religion and Society: Advances in Research, (1), 1,
89-109.

Crawford, S. (2009). The Archaeology of Play Things: Theorizing a Toy Stage
in the Biography of Objects. Childhood in the Past, 2, 56-71.

Dennis, W. (1943). Animism and related tendencies in Hopi children. 7%e
Journal of Abnormal and Social Psychology, (38), 21-36.

Delort, R. (1993). Les animaux ont une histoire. Paris : Editions du Seuil.

Del Val, J. A. (1975). El animismo infantil. Madrid: Siglo Veintiuno.

Descola, P. (2005). Par-dela nature et culture. Paris : Editions Gallimard.

Digard, J-P. (1990). LHomme et les animaux domestiques Anthropologie d’une
passion. Paris : Fayard.

Duggan, E. (2015). Strange Games: some Iron Age examples of a four-player
board game? Board Game Studes Journal, (9), 17-40.

Dunn-Vaturi, A.-E., & Schidler, U. (2006). Nouvelles perspectives sur les
jeux a la lumiere de plateau du Kerman. franica Antiqua, (41), 1-29.
Durkheim, E. (1992). Las formas elementales de la vida religiosa. Madrid:

Akal.

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

Egan, K. (2000): Mentes educadas. Cultura, instrumentos cognitivos y formas de
comprension. Barcelona: Paidés.

Evans-Pritchard, E. E. (1980). La religién Nuer. Madrid: Taurus.

Fischer, N. (2019). La cultura europea de los cementerios: pasado y presente.
Revista Murciana de Antropologia, (26), 17-32.

Gaillemin, B. (2009). Vivre et construire la mort des animaux. Le cimetiére
d’Asnieres. Ethnologie francaise, (39), 3, 495-507.

Galdn Domingo, E. (1989). Naturaleza y cultura en el mundo celtibérico.
Kalathos, (9-10), 175-204.

Galve Izquierdo, P, & Benavente Serrano, J. A. (1991). Las necrépolis isld-
micas de Zaragoza. En Las necrdpolis de Zaragoza. Cuadernos de Zaragoza,
63 (pp. 85-98). Ayuntamiento de Zaragoza.

Graells i Fabregat, R., & Pérez Blasco, M. (Eds.). (2021). E/ guerrero ibero y
el juego. Estrategia, azar y estatus. Elche: Ajuntament d’Elx.

Klingensmith, S. W. (1953). Child animism: what the child means by alive.
Child Develop. 24, 51-61.

Halbmayer, (2012). Debating animism, perspectivism and the construction
of ontologies. Indiana, (29), 9-23.

Hall, G. S. (1883): The contents of children’s minds. 7he Princeton Review,
(1), 249-272.

Hall, G. S. y Caswell Ellis, A. (1896): A study of Dolls. E. L. Kellogg & Co.

Hall, M (2016). Boar game in boat burials: Play in the Performance of
Migration and Viking Age Mortuary Practique. European Journal of
Archaeology, (19), 3, 436-455.

Harris, M. (1968). The Rise of Anthropological Theory. New York: Crowell.

Harris, M. (1972). Introduccion a la antropologia general. Madrid: Alianza.

Helvenston, P A., & Hodgson, D. (2010). The Neuropsychology of
Animism: implications for Understanding. Rock Art Rock Art Research,
(27), 1, 61-94.

Howell, P. (2002): A Place for the Animal Dead: Pets, Pet Cemeteries and
Animal Ethics in Late Victorian Britain. Ethics, Place ¢ Environment,
(5), 1, 5-22.

Jorddn Montés, E, & Jorddn de la Pefia (2019). En el limes: los no-cemente-
rios; en el limbo: los no-duelos. Bebés, suicidas y accidentados con muer-
te en la mentalidad tradicional espafiola. Revista Murciana de
Antropologia, (26), 111-172.

King, S. (2019). Cementerio de animales. Barcelona: Penguin Random House.

Manniez, Y. (2019). Jouer dans I'au-dela ? Le mobilier ludique des sépultures
de Gaule méridionale et du Corse. Revue Archimede, (6), 186-198.

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU

121



122

ALBERTO LOMBO MONTANES

Martinez Cavero, P, & Schriewer, K. (2016). Culturas funerarias europeas.
Revista Murciana de Antropologia, (26), 9-14.

Massar, N. (2019). Poupée hellénistique. En V. Dasen (ed.) Ludigue ! Jouer
dans [Antiquité (pp. 40-41). Lyon : Lugdunum musée et théatres
romains.

Morales Muiiiz, M.2 D. C. (1998). Los animales en el mundo medieval cris-
tiano-occidental. Espacio Tiempo y Forma III, (11), 307-329.

Morey, D. E, & Jeger, R. (2022). When dogs and people were buried toge-
ther. Journal of Anthropological Archaeology, (67), 1-10.

Morgado Garcia, A. (2015). La imagen el mundo animal en la Espania
Moderna. Universidad de Cadiz.

Morris, J. (2011). Investigating Animal Burials: Ritual, Mundane and Beyond.
Oxford: BAR British Series 535.

Larsson, L. (1989). Big dog and poor man: mortuary practices in Mesolithic
societies in southern Sweden. En T. B. Larsson & H. Lundmark (eds.),
Approaches to Swedish prehistory: a spectrum of problems and perspectives in
contemporary research (pp. 211-223). Oxford: BAR International Series
500.

Larsson, L. (2017). A miniature in ambar of a battle-axe frum the Battle-Axe
Culture. Adoranten, 48-54.

Leroi-Gourhan, A. (1971). El gesto y la palabra. Universidad Central de
Venezuela.

Lévi-Strauss, C. (1965). El totemismo en la actualidad. México: Fondo de
Cultura Econémica.

Lombo Montafnés. A. (2013). El concepto de caricatura en el arte paleolitico
y los graffiti actuales. Arkeogazre, (3), 243-270.

Lombo Montafiés, A. (2014). El graffiti filico. Un andlisis de ejemplos
encontrados en la ciudad de Zaragoza. EARI, (5), 111-125.

Losey, R. J., Bazaliiskii, V. 1., Garvie-Lok, S., Germonpré, M., Leonard, J. A,
Allen, A. L., Katzenberg, M. A., & Sablin, M. V. (2011). Canids as per-
sons: Early Neolithic dog and wolf burials, Cis-Baikal, Siberia. Journal of
Anthropological Archaeology, (30), 174-189.

Luce, J-M. (2011). From miniature objects to giant ones: The process of
defunctionalisation in sanctuaries and graves in Iron Age Greece. Pallas,
(86), 53-73.

Lull, V. (1997). El Argar: la muerte en casa. AnMurcia, 13-14, 65-80.

Olesti, O., Guardia, J., & Mecadal, O. (2014). Una mascota militar tardorro-
mana. En O. Olesti, ]. Vidal y B. Antela (Eds.), Animales y guerra en el
mundo antiguo (pp. 137-154). Zaragoza: Libros Pértico.

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

Osypinska, M., & Osypinski, P. (2018). New evidence for the emergence of
a human-pet relation in early Roman Berenike (1st-2nd century AD).
PAM, (26), 2, 167-192.

Osypinski, P, & Osypinska, M. (2019). Excavation of the small animal
cemetery at the Red Sea Roman harbor of Berenike in 2018 and 2019.
Polish Archaeology in the Mediterranean, (28), 2, 175-193.

Paleothudoros, D. (2022). Board games equipment from archaeological con-
texts in archaic Attica. Board Game Studies Journal, (16), I, 129-157.

Pederson, M. A., (2001). Totemism, animism, and North Asian indigenous
ontologies. Journal of the Royal Anthropological Institute, (7), 411-427.

Petersson, A., Cerwén, G., Liljas, M., & Wingren, C. (2018) Urban cemetery
animals: an exploration of animals’ place in the human cemetery.
Mortaliy, (23), 1, 1-18.

Phialon, L. (2022). Amulets, gaming pieces, Toys or offerings? Thoughts on
animal figurines and funerary practiques in the Late Bronze Age Aegean.
Board Games Studes Journal, (16), 1, 9-50.

Piaget, J. (1926). La représentation du monde chez l'enfant. Paris : Alcan.

Pomadere, M. (2018). Ambiguité des jeux et jouets dans la culture matérielle du
monde égéen aux ages du bronce moyen et récent. Kentron, (34), 61-80.

Puente Ojea, G., & Careaga Villalonga, 1. (2005). Animismo. El umbral de la
religiosidad. Madrid: Siglo XXI.

Ritvo, Harriet (1987). The Animal Estate: The English and Other Creatures in
the Victorian Age. Cambridge: Harvard University Press.

Ruiz Zapatero, G. (2014). Escribir como arqueologfa, arqueologia como
escritura. AnMurcia, (30), 11-28.

Sanchez Ferra, A. J. (2013). El cuento folklérico en Lorca. Revista Murciana
de Antropologia, (20).

Schriewer, K., Rico Becerra, J. 1., Palacios Ramirez, J., Mufioz Sinchez, P,
Rodes Garcfa, J., Martinez Cavero, P, Cayuela Sinchez, S., Diaz Agea,
J. L., Garcia Jiménez, M., Gehrig, R., & Omar Martinez, D. (2008).
Presente y futuro de la Antropologfa Social y Cultural espafiola: A partir
de las reflexiones sobre niveles de asociacién cientifico-académica entre
dreas de conocimiento. Revista Murciana de Antropologia, (25), 15-26.

Smith, A. M. (2015). The Ashkelon dog cemetery Conundrum. Journal for
Semitics, (24), 1, 93-108.

Todorov, T. (1973). Le Discours de la magie. LHomme, (13), 4, 38-65.

Tourigny, E. (2020). Do all dogs go to heaven? Tracking human-animal rela-
tionships through the archaeological survey of pet cemeteries. Antiquizy,

(94), 378, 1614-1629.

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU

123



124

ALBERTO LOMBO MONTANES

Tylor, E- B. (1977). Cultura primitiva. Los origenes de la cultura. Madrid:
Ayuso.

Van Berg, P-L., & Cauwe, N. (1998). De l'objet aux fagons de penser : nou-
velle approche paléo-ethnographique des civilisations préhistoriques.
Anthropologie et Prébistoire, 109, 293-307.

Viveiros de Castro, E. (1998). Cosmological deixis and Amerindian perspectivism.
Journal of the Royal Anthropological Instituze (N.S.), 4, 3, 469-488.

Viveiros de Castro, E. (2020). Metafisicas canibales. Lineas de antropologia
postestructural. Buenos Aires: Katz.

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGIA 32+ 2025 * PP. 105-124 * ISSN 1135-691X * E-ISSN 1989-6204 UMU





