
REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU

Resumen
El presente artículo trata sobre los cementerios de animales. La idea surgió hace diez años,
cuando investigábamos el entorno urbano. Se trata de un fenómeno complejo que hemos
decidido presentar en forma de notas y observaciones. También hemos indagado en la his-
toria de los enterramientos animales, las relaciones entre humanos y animales y las creencias
en el alma de los animales. Finalmente, utilizamos el concepto de animismo descubierto por
Tylor, para entender la historia de este curioso fenómeno.

Palabras clave
Animales, cementerios de mascotas, Tylor, animismo, creencias, arqueología, supersticiones.

Abstract
This article is about pet cemeteries. The idea came about ten years ago, when we were
researching cities. This is a complex phenomenon that we have decided to present in the
form of notes. We’ve also delved into the history of animal cemeteries, human-animal
relationships, and beliefs in the soul of animals. Finally, we use the concept of animism
discovered by Tylor, to understand the history of this curious phenomenon.

Key words
Animals, pet cemeteries, Tylor, animism, beliefs, archaeology, superstitions.

* Doctor en Ciencias de la Antigüedad. Investigador. Email: albertolommon@hotmail.com.

CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES

DESDE EL SUBSUELO

ANIMAL CEMETERIES: NOTES FROM THE

ANTHROPOLOGICAL UNDERGROUND

Alberto Lombo Montañés *

Recibido: 30/01/2025  . Aceptado: 29/04/2025
Doi: https://dx.doi.org/10.6018/rmu.602701
Publicado bajo licencia CC BY-SA

 



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU106

1. INTRODUCCIÓN

El presente estudio parte de una serie viajes y anotaciones de campo
sobre cementerios de animales. Los cementerios son una expresión de la cul-
tura urbana, son necrópolis, es decir ciudades de seres humanos fallecidos. Las
ciudades tienen dos tipos de cementerios: los humanos y los de animales. Si
bien estos últimos aparecieron recientemente en la historia de los cementerios
europeos (Howell, 2002). 

Hemos indagado en su origen y su historia, pero las observaciones que
hemos realizado nos sugerían un nuevo tipo de escritura (Augé y Colleyn,
2005: 111). Una manera diferente de presentar un trabajo científico no tiene
por qué ser discriminada de los trabajos académicos (Ruiz, 2014), pues nos
permite experimentar con nuevas formas de narrar científicamente los hechos
estudiados y conectar con otras áreas de conocimiento. Esto entraría dentro
de los planes de una antropología integrada en otros ámbitos interdisciplina-
rios (Schriewer et al., 2018). 

Hemos recogido esta idea y la hemos usado para responder a las pregun-
tas que nos han sugerido las observaciones realizadas en la ciudad. El entorno
urbano es una superestructura simbólica que expresa las relaciones entre indi-
viduos de la misma especie, pero también las relaciones entre especies distin-
tas (Leroi-Gourhan, 1971: 338). Por lo tanto, la afinidad social no afecta tan
solo a los seres de la misma especie: existe toda una sociología intraespecífica
(Chauchard, 1968: 18). En efecto, es obvio, la expansión de las ciudades ha
cambiado nuestra relación con los animales. Y para analizar estas complejas
interacciones necesitamos una perspectiva antropológica de la historia de los
animales (Digard, 1990). Saber cómo y porqué hemos percibido de manera
diferente a los animales, implica adentrarnos en el ámbito de las creencias
(Boyer, 1994; Viveiros, 2010: 29). Contraponer el animismo, el totemismo
con el urbanismo nos permite comparar sistemas sociales, culturales y mode-
los de pensamiento. En este sentido, el animismo parece haber soportado
mejor el paso del tiempo (Bir-Davidd, 1999), destacando su importancia en
las relaciones humanas y animales (Halbmayer, 2012: 9).

Sin embargo, como si nos hubiéramos liberado de viejas supersticiones,
se ha pasado por alto su influencia en las ciudades industrializadas. Lo que
Tylor llamó «supervivencias» y los psicólogos evolutivos llaman «recapitula-
ciones» son un campo de estudio cuyo alcance está aún por descubrir. En el
cine y en la literatura de terror podemos encontrar los ecos de estas creencias
en espíritus o cementerios de animales. Ellas nos advierten de la perseveran-
cia de una compleja red de creencias que operan en los márgenes del tejido de

 



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU 107

la realidad y la mentalidad modernas. Mientras mantengamos cerradas las
puertas a las trasferencias académicas, será imposible conocer al ser humano
en toda su amplitud, lo cual ha sido siempre objetivo de la Antropología. 

2. NOTAS: NO TODOS LOS PERROS VAN AL CIELO

Inicié mi trabajo sobre la ciudad hace más de diez años y nunca lo dejé
(Lombo, 2013; 2014). Así que con el tiempo acumulé mucha información.
Ahora tengo muchos apuntes en mi estudio, algunos hacen referencia a los
cementerios. Los arqueólogos prestamos mucha atención a la cultura funera-
ria, coincidimos con los antropólogos en que es una fuente primordial de
conocimiento (Lull, 1997; Andrés, 2003; Fischer, 2019). En nuestro caso es
a veces una de las pocas maneras de acceder a las mentalidades prehistóricas
(Van Berg y Cauwe, 1998). Con razón se ha dicho que una tumba es una
construcción social e incluso un paradigma del sistema cultural.
Efectivamente los cementerios cuentan historias y son el reflejo de procesos
socioculturales cruciales para el estudio del hombre (Martínez Cavero y
Schriewer, 2019: 9).

Mi investigación estaba plenamente justificada, salvo por una cuestión
importante, las tumbas de los grandes hombres no me interesaban, había ya
suficiente bibliografía sobre ellas. Busqué las tumbas sencillas, incluso las de
aquellos que no pueden pagárselas y no salían en los libros, estaban precisa-
mente fuera de la historia. Definitivamente, buscaba algo que hubiera pasado
desapercibido en los trabajos anteriores y lo encontré fuera de los cemente-
rios. Muy cerca de allí encontré un pequeño montículo de tierra rodeado de
piedras. Era la sepultura de un animal. Este curioso fenómeno se repite en los
descampados y montes con relativa frecuencia. Es un hecho conocido, pero
poco tratado. En la bibliografía encontré un concepto interesante en el que
dicho fenómeno podría encuadrarse. Los llamados no-cementerios, según la
expresión que utiliza Juan Jordán Montés, en uno de sus trabajos sobre ente-
rramientos humanos (Jordán y Jordán de la Peña, 2019). Pero en este caso se
trataba de animales y de las relaciones que mantenemos con ellos tras la muer-
te. Porque la arqueología revela que estas interacciones han cambiado mucho. 

En los primeros cementerios en los que hay tumbas de perros no hay una
separación entre humanos y animales. Es decir, hace unos 7.000 años, ciertas
culturas del norte de Europa enterraron algunos perros en los mismos cemen-
terios en los que estaban sus familiares y conocidos. No se trata de sacrificios,
algunos de estos cánidos tenían sus propias fosas o tumbas, más o menos ela-

 



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU108

boradas, revestidas de piedra. En el cementerio de Skateholm se encontraron
diez tumbas de perro cubiertos de ocre y con ajuares funerarios propios
(Larsson, 1989). Tan pronto se desarrollaron los cementerios formales, algu-
nos cánidos empezaron a recibir un trato parecido a los humanos (Albuzubri
et al., 2019; Morey y Jeger, 2022). En los poblados neolíticos del lago Baikal,
ciertos cánidos eran transportados a lugares de enterramiento, colocados en
tumbas con accesorios, adornos u otros objetos (Losey et al., 2011). Se cree
que eran perros especiales, pues convivían con ellos y ayudaban en el trans-
porte, estaban emocionalmente vinculados a la estructura del grupo. Solo
ellos recibían ese trato, perros y más raramente lobos, eran compañeros y
tenían un estatus parecido al del ser humano. De hecho, los enterramientos
de cánidos indican que estos animales tenían un alma similar a la humana. Y
todo parece indicar que humanos y cánidos compartían un mismo paraíso.
Otra posibilidad es que los perros tuvieran su propio más allá, aunque sería
raro dadas las escasas diferencias en el tratamiento funerario de ambos. 

De las sepulturas mesolíticas de Skateholm a las encontradas en el monte
fuera de los cementerios había una distancia, pero también un eco difícilmen-
te explicable. Estas sepulturas sin cementerio son pensamientos que funcio-
nan al margen de las normas tradicionalmente admitidas por la modernidad.1

A lo largo de mi estudio pude constatar la increíble perennidad de estas
pequeñas estructuras fúnebres, no solo eran reparadas sino también eran nor-
malmente respetadas por los transeúntes. He revisitado algunas recientemen-
te y he podido comprobar cómo se han renovado, aunque nunca vi a nadie
hacerlo. Son tumbas anónimas, conmovedoras precisamente por eso, cuentan
historias de amistad entre hombres y animales. En los cementerios de masco-
tas hay lápidas realmente increíbles, no estamos hablando solo de perros, sino
también de gatos, cobayas, periquitos y todo tipo de animales. Una visita al
viejo cementerio de animales cambió el rumbo de la investigación hacia nue-
vos derroteros. 

Algunas lápidas fueron adornadas con juguetes, había una acompañada
de un oso de peluche. Me hizo pensar en los niños que suelen enterrar a sus
mascotas e incluso a sus muñecos rotos. Solo ellos practican un tipo de entie-
rro espontáneo parecido al que se hace fuera de los cementerios. Se sabe, y se
ha dicho en numerosas ocasiones, que a los niños no les parece raro que los

1 En Suecia, por ejemplo, como en otros tantos países europeos, está prohibido enterrarse
junto con animales. Un estudio del cementerio sueco de Limhamn muestra como algunas per-
sonas trasgreden en secreto estas normas (Petersson et al., 2018: 6).



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU 109

animales hablen y se comporten como humanos. Existe en ellos una capaci-
dad casi innata para dotar de vida incluso a sus muñecos preferidos. Creen
que todo está vivo, razón por la cual algunos investigadores han comparado
estas prácticas con el animismo (Piaget, 1926; Dennis, 1943; Klingensmith,
1953). En las sociedades cazadoras-recolectoras las mascotas tienen una espe-
cial relación con los niños. Los niños inuit por ejemplo tienen la costumbre
de llevar a todas partes junto a ellos cachorros con los que tienen un podero-
so vínculo emocional. Si los niños pudieran elegir, enterrarían a sus mascotas
en los cementerios humanos, pues no entienden bien las diferencias que los
adultos establecen con los animales. Los antiguos partidarios de la teoría de la
recapitulación no dudarían en ver en ello una especie de reviviscencia del
pasado. Según versiones más modernas, parte del comportamiento infantil
está programado genéticamente por la historia evolutiva (Egan, 2000: 373). 

Un último dato extraído de mis apuntes creo interesante añadir a la lista
de no-cementerios. Se trata de las flores que hay en las carreteras y que como
todo el mundo sabe indican el lugar donde se ha producido una muerte. Aquí
no hay cuerpo, pero hay memoria. Esta práctica resulta llamativa, sobre todo
porque el cementerio dispone de muchas formas de recordar al difunto. Pero
la influencia del lugar es en este caso irremplazable, la creencia de que de
algún modo el alma del fallecido quedó impregnada en el sitio. Este fenóme-
no se puede relacionar con los otros casos mencionados. Todos ellos actúan
fuera de los cauces oficialmente establecidos. No sabemos bien cómo surgen
este tipo de prácticas, al parecer espontáneas, pero están en todas partes, con-
formando un heterogéneo sistema de creencias, leyendas urbanas, supersticio-
nes, patas de conejo, rituales de exámenes, amuletos y otras maneras de expe-
rimentar la metafísica. Nadie escapa a esta lógica elemental, hasta un mate-
mático besaría los dados antes de lanzarlos sobre una ruleta. En el juego es
donde mejor se aprecia la persistencia de creencias subrepticias a menudo
inconscientes muy presentes en el mundo actual (Bellach, 2011). Siempre que
no podemos prever los resultados de algo surge una manera de paliar esa
incertidumbre en forma de manía ritualizada. 

3. JUGUETES EN EL CEMENTERIO

La presencia de los juguetes y juegos en las tumbas es muy antigua
(Dugan, 2015; Hall, 2016; Pomadère, 2018; Massar, 2019: 40). Las peque-
ñas figurillas que en ocasiones nos encontramos en los enterramientos infan-
tiles podrían ser juguetes. No sería raro que el juguete de un niño se hubiera

 



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU110

convertido en una ofrenda, a veces las barreras entre lo sagrado y lo profano
son casi inexistentes. En manos de un niño cualquier objeto puede transfor-
marse en un juguete (Crawford, 2009: 67) y viceversa. Los adultos tienden a
convertirlo todo en algo serio, pero no siempre. Una valiosa investigación
etnográfica ha revelado la existencia de entierros lúdicos en las comunidades
rurales españolas (Jordán y Jordán de la Peña, 2019: 139) Los niños menores
de diez años eran enterrados en medio de un jolgorio festivo. Los autores de
dicho trabajo recuperan de la memoria colectiva estas «prácticas de festiva ale-
gría» a través de las fuentes escritas y el trabajo de campo. Se bailaba en torno
a la tumba del niño porque estaba garantizada la salvación de su alma en el
cielo. Los pequeños se enterraban rodeados de flores, desconozco si hubo
juguetes en las tumbas. Pero es una práctica milenaria acompañar al difunto
con los objetos que le representaron durante su vida. Por ejemplo, en el men-
cionado cementerio de Skateholm se encontraron puntas de flecha en minia-
tura en la tumba de un niño, seguramente usada por el pequeño en sus jue-
gos de imitación de los mayores. No es el único caso que se discute, hachas
en miniatura neolíticas (Larsson, 2017), pequeños cuadrúpedos de terracota
(Pliatsika, 2022: 37), vasijas de cerámica en miniatura (Luce, 2011: 61), etc.
Cualquier objeto encontrado en la tumba de un infante es en plena justicia
un juguete que imita una ofrenda o una ofrenda que imita un juguete. En mi
opinión, se ha menospreciado el mobiliario lúdico de las sepulturas por pare-
cer contrario a nuestros conceptos de lo sagrado. Estoy totalmente de acuer-
do con los autores que advierten malinterpretaciones en este sentido a favor
de los rituales (Galán, 1989: 175; Langley y Lister, 2018: 616) y se pregun-
tan por qué tiene que ser siempre todo tan serio (Pliatsika, 2022). Es posible
que la vida de nuestros ancestros no fuera siempre tan dramática como por
regla general se pinta. 

Tampoco deberíamos menospreciar el simbolismo del juego como metá-
fora fúnebre (Manniez 2019). Los arqueólogos han encontrado mesas de
juego, fichas, dados en contextos funerarios de diversas culturas repartidas por
todo el mundo (Dunn-Vaturi y Schäddler, 2006; Crist, Dunn-Vaturi y Voogt,
2016; Graelis y Pérez, 2021). El lujoso tablero de juego del cementerio de Ur
es un ejemplo bien conocido. En la mitología hindú el juego tiene un papel
muy importante en la creación del cosmos. Los tableros son a veces metáforas
de trayectorias con un principio y un final como la vida y la muerte. Y los
dados, el azar que rige nuestras vidas en forma de las fichas que nos represen-
tan. Con razón, algunos autores han interpretado así algunos juegos de mesa
encontrados en contextos fúnebres. Una especie de metáfora de ganar o perder
el juego definitivo contra el último adversario (Paleothodoros, 2022: 144).

 



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU 111

4. CEMENTERIOS DE ANIMALES

En principio, los animales fueron enterrados en los mismos cementerios
que los humanos. Incluso cuando existía la costumbre de enterrar en el inte-
rior de las casas, fueron inhumados dentro de los hábitats (Losey et al., 2011:
181). Si bien eran casos excepcionales y siempre de cánidos, cabe señalar que,
al menos en los casos indicados, no había distinciones estrictas entre cemen-
terios humanos y animales. La separación no ocurre repentinamente, ni de la
misma manera en todas partes. Pero poco a poco se va imponiendo, sobre
todo en occidente, un nuevo modelo del espacio funerario. En Europa, por
ejemplo, el cementerio fuera de los muros reemplaza la proximidad de los
muertos por una relación a distancia, mediante la visibilidad manifiesta de
una «ciudad de los muertos» instalada en el territorio (Cauwe et al., 2007:
293). Lo cierto es que esta mentalidad se va imponiendo porque va en para-
lelo al desarrollo de las ciudades. A mediados del siglo I d. C. se construyó un
muro en Berenice de unos 20 cm2, en donde fueron enterrados animales
(Osypinski y Osypinska, 2019). Durante el siglo siguiente fueron acumulán-
dose sobre todo gatos, aunque también perros y babuinos (Osypinska y

Imagen 1. El juego con la muerte,
mural de la Iglesia de Taby en
Estocolmo (Albertus Pictor, 1480).

 



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU112

Osypinski, 2018: 176). Berenice era casi un cementerio de gatos, el primero
constatado históricamente.2 En Saqqarah también se excavó una necrópolis
de bóvidos (Charron, Luret y Hénaff, 2022), el trato especial que los antiguos
egipcios concedían a determinados animales es bien conocido. Existen
momias de animales repartidas por museos de toda Europa. La momificación
no era un proceso reservado solo para los humanos, también determinados
animales domésticos podían conservar su cuerpo más allá de la muerte
(Charron, 2010). Sin duda algunos de estos animales tenían un espíritu y un
lugar reservado en el más allá.

En occidente también se enterró animales, sobre todo durante el
Neolítico y la Edad de Bronce, con un progresivo decaimiento de los sacrifi-
cios rituales en periodos posteriores (Morris, 2016: 149). La situación se des-
arrolló de manera diferente en el periodo histórico. Las grandes religiones
nunca concedieron un alma inmortal a los animales, por lo que no se les
podía enterrar en un camposanto. La muerte de un animal querido debía lle-
varse un poco en secreto y su entierro debía ser clandestino. La historia de esta
resistencia aún no ha sido escrita y la ausencia bibliográfica del tema de los
cementerios animales es llamativa. Pero esto no quiere decir que no existan
entierros de animales. Un caso muy curioso se encontró en la ciudad romana
de Iulia Livica en Cerdaña. Aquí los arqueólogos hallaron la tumba de un
macaco con sus ajuares, seguramente una mascota traída de África en torno al
siglo VI d. C. (Olesti, Guàrdia y Mercadal, 2014), pero en líneas generales los
entierros de animales descienden progresivamente a medida que nos acerca-
mos al periodo medieval. 

De este modo, se puede decir que los animales fueron «desacralizados»
por la paulatina influencia de las doctrinas religiosas (Delort, 1993: 83). En
un momento de paroxismo anti-animal san Bernardo excomulgó a las mos-
cas. Muchas fobias a determinados animales son una herencia cultural. Los
vínculos demasiado personales con animales podían ser entendidos como una
especie de adoración pagana. A esto se opuso san Francisco cuando predicó a
los pájaros. Hubo siempre voces disconformes, pero por lo demás los anima-
les pasaron a ser símbolos alegóricos (Morales, 1998: 255). La Ilustración
empeoró las cosas pues, a la consabida superioridad espiritual, se le añadió la
racional y, en consecuencia, los animales no tenían oficialmente donde caer-

2 También se halló un posible gato, aunque enterrado éste junto a un joven, en el
cementerio musulmán del siglo III d. C. de la puerta de Toledo en Zaragoza (Galve y
Benavente, 1991: 96).



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU 113

se muertos (Morgado, 2015). La situación mejora a mediados del siglo XIX,
cuando Darwin escribe su tratado sobre las emociones animales, al menos en
los ámbitos académicos. A finales del siglo XIX y principios del XX se obser-
van las primeras reacciones a favor de los enterramientos animales (Howell,
2002). Casi siempre son iniciativas personales a las que se adhiere la gente al
margen de la cultura funeraria establecida. Así es como en 1881 surgió el
cementerio de Hyde Park en Londres o el cementerio de Hartsdale en Nueva
York en 1896 (Brandes, 2009), pero también otros en Estados Unidos, como
puede verse en el documental de Errol Morris Gates of Heaven (1978). Los
cementerios de animales aparecen en las grandes ciudades no por casualidad,
pues entre sus nuevos inquilinos se encontraban las mascotas (Amato, 2015:
48). En París se funda el Cimetière des Chiens en 1899, que cuenta con un
monumento a un perro San Bernardo que había rescatado a cuarenta perso-
nas en los Alpes (Gaillemin, 2009: 497). En Harstdale también hay un ceno-
tafio dedicado a los perros muertos en la guerra, además de la tumba de Rin
Tin Tin, el único pastor alemán que tiene su propia huella en el paseo de la
fama de Hollywood Boulevard. El primer cementerio de animales en Italia se
abrió en Roma, la llamada Casa Rosa, alberga todo tipo de animales, inclui-
da la gallina de Mussolini. Las ofrendas que se suelen dejar tienen que ver
mucho con los niños, muñecos, juguetes, pelotas y sobre todo molinillos de
colores. 

Imagen 2. Cementerio de mascotas de la Casa Rosa de Roma.

 



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU114

5. ¿QUÉ ES EL ANIMISMO?

Los cementerios de cánidos en el lago Baikal, sugieren que dichos anima-
les eran concebidos como personas con «almas» ya durante el Holoceno
medio (Losey et al., 2011: 174). Es posible que el tratamiento de los cuerpos
animales después de la muerte esté relacionado con creencias de tipo animis-
ta. Los autores de este trabajo así lo interpretan (Losey et al., 2011: 176). El
animismo es una teoría que, entre otras muchas cosas, nos permite entender
los orígenes de la idea del alma. En 1871 Tylor planteó la supervivencia del
animismo en la evolución de la cultura. Descubrió un fenómeno cognitivo
fundamentado en la experiencia y la reflexión, pero pasó por alto las bases
perceptuales que lo sustentan (Helvenston y Hodgson, 2010). La vida es per-
cibida en primera instancia por el movimiento (DeVal, 1975: 54). Animar
(dotar de movimiento) es dar vida, incluso en seres inanimados, parece que
todo lo que se mueve tiene vida. Los niños disfrutan más que nadie de esta
ilusión, con las marionetas o los dibujos animados protagonizados por anima-
les. Y es que los animales desempeñan una función importante en las creen-
cias animistas (Viveiros de Castro, 1998; Descola, 2005). Ahora bien, entre
la vida y el alma hay una diferencia. Se puede tener vida y no estar dotado de
alma y tener alma y no estar vivo. Hay un paso entre uno y otro que impide
establecer un vínculo fácil entre ambos. Aun así, la mayoría de culturas caza-
recolectoras creen que ciertos animales tienen un espíritu no muy diferente al
de los seres humanos (Viveiros de Castro, 2010: 35 y 47). Pues cuando se
comen el cuerpo de un animal, mantienen precauciones para no comerse el
espíritu, al que normalmente liberan de alguna forma. Los inuit arrojan al
mar parte de la ballena, o los nuer entierran las trompas de los elefantes para
que retornen al paraíso de los animales (Evans-Pritchard, 1980: 187). Tanto
si se trata de animismo como de totemismo, la relevancia de los animales es
incuestionable (Pederson, 2001). Por ejemplo, los lazos que se establecen
entre el nombre de una persona y el animal totémico recuerdan las lápidas del
cementerio de animales en las que se incluía el nombre de la mascota junto a
los apellidos familiares (Brandes, 2009; Tourigny, 2010). 

Si el lento desarrollo perceptivo de nuestros antepasados ha servido de
guía para establecer creencias de tipo animista, las bases de su sistema deben
estar de algún modo presentes en nuestra filogénesis. Esto explicaría numero-
sas ilusiones visuales, el comportamiento de los niños y, en definitiva, su per-
sistencia cultural. Si uno lee con detenimiento a Tylor se da cuenta de la
importancia que tiene hoy en día el animismo para entender los orígenes el
entramado cultural (Puente y Careaga, 2005). Bien entendido, el animismo

 



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU 115

se puede encontrar en casi todas las sociedades humanas (Harris, 1982: 410).
Pero como bien advirtió Marvin Harris, el animismo es también un fenóme-
no histórico. Es decir, no se mantiene incólume al paso del tiempo, sino que
se ha transformado (Harris, 1968: 387). La domesticación por ejemplo modi-
ficó las relaciones mantenidas con los animales y las ciudades han creado un
sinfín de nuevas relaciones con ellos. ¿Es posible seguir el rastro el animismo
a lo largo de la historia de la cultura en el espiritismo, las leyendas urbanas y
los dibujos animados? Se ha hecho con el totemismo, la magia, el chamanis-
mo, la adivinación (Lévi-Strauss, 1965; Todorov, 1973; Boyer, 2020), pero
por alguna razón el animismo no parece gozar de la misma influencia. Se ha
reclamado el retorno del animismo en las selvas amazónicas (Costa y Fausto,
2010), pero ¿puede detectarse también en las ciudades actuales? 

6. DISCUSIÓN

Los cementerios de animales reflejan un aspecto de nuestra cultura en su
relación con otras especies. Los relatos sobre los orígenes de los cementerios
suelen ser simples anécdotas, parecen «mitos de fundación» que nada tienen
que ver con la realidad del problema. Lo que realmente ocurrió es que, a fina-
les del siglo XIX, los animales entraron de lleno en el sistema de mercado
urbano. Las mascotas siempre habían sido una especie de distingo social,
como una ropa, cuanto más exótica fuera la especie animal, más se distinguía
el dueño. La burguesía, empezó a adquirir esta costumbre. En torno al año
1900 su influencia era muy poderosa en las ciudades. En consecuencia, la
demanda de mascotas creció. Y muchos animales fueron capturados, enjaula-
dos, vendidos o comprados como mera mercancía esclavizada (Ritvo, 1987:
86). Otros eran abandonados o simplemente escapaban para formar parte de
una nueva población marginal de animales suburbiales. Los animales morían
en las calles, las clases bajas los enterraban en donde podían, pero los burgue-
ses tenían otro concepto de la cultura funeraria (Fischer, 2019: 22). Los
cementerios de animales no eran gratuitos sino un negocio como cualquier
otro, no todos los perros van al cielo, solo aquellos que pueden, pues las tari-
fas no son baratas. Además, a principios de siglo no todos veían con buenos
ojos enterrar animales como si fueran humanos o tuvieran un alma compara-
ble a la humana. Así que los vínculos entre humanos y animales debían repri-
mirse en los epitafios. Sin embargo, a mediados del siglo XX los animales
enterrados son considerados casi como parte de la familia (Tourigny, 2020).
Y en muchas dedicatorias se puede leer el deseo explícito de reencontrarse en

 



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU116

la otra vida con el animal. En cierto sentido, las creencias «animistas» resur-
gieron porque nunca se extinguieron del todo. El debate sobre si los animales
tenían alma o no estuvo siempre presente a pesar de las posturas oficiales. Su
protagonismo en cuentos mitos y leyendas sigue todavía vigente (Sánchez,
2013: 63). En el cine de terror los animales atropellados en la carretera repre-
sentan la ruptura con las antiguas relaciones con la naturaleza, como si se
hubiera cometido un sacrilegio contra un animal antaño sagrado. Del arma-
dillo de La Matanza de Texas (Tobe Hooper, 1974) al canguro de Hablame
(Danny Philippou y Michael Philippou, 2022), el ánima del animal atrope-
llado parece perseguir a los que han perturbado las antiguas leyes de la natu-
raleza. No olvidemos las precauciones que tomaban los caza-recolectores con
los espíritus de los animales cazados y que además en ocasiones eran conside-
rados sagrados (Durkheim, 1992: 60). El cine de terror reaviva miedos ances-
trales: el atropello de un animal salvaje suele desencadenar una desgracia por-
que el alma de los animales puede ser también vengativa. Así es cómo muere
el gato en la novela Cementerio de animales de Stephen King. 

Según la hipótesis de la supervivencia tyloriana, una idea cuya significa-
ción ha caducado durante siglos, puede continuar existiendo, simplemente
porque ha existido. Tylor, pone como ejemplo los juegos infantiles, adelantan-
do la teoría atávica de Stanley Hall (1883). A pesar de los prejuicios decimo-
nónicos de estos planteamientos, la renombrada «teoría de la recapitulación»,
ha tenido importantes valoraciones en el campo de la psicología evolutiva y
ha aportado valiosas reflexiones acerca de cómo se ha desarrollado el conoci-
miento en la historia de la cultura (Egan, 2000: 49). En lo que se refiere a los
juguetes infantiles como el arco y la flecha o el molinillo que hemos visto en
las tumbas de los animales, serían objetos «supervivientes» de culturas del
pasado cuya significación ha cambiado en manos de niños. El molinillo de
colores que gira con el viento como las cometas en Oriente eran elementos
sagrados que se movían (tenían ilusión de vida) a través de la fuerza invisible
del viento. Eran lo más parecido a las ánimas. El hecho de encontrarnos estos
molinillos de colores en los cementerios de mascotas es cuanto menos algo
desconcertante. Según me han informado los encargados la mayoría de estos
juguetes han sido puestos por niños. Puede que los niños comprendan la
muerte a su manera, no tan dramática como los adultos, y desde luego les
resulta difícil asimilar que sus queridas mascotas no vayan al mismo cielo que
está reservado para ellos. 

En esta línea, las supersticiones en los juegos serían también superviven-
cias de creencias en fuerzas que actúan sobre la suerte o el destino (Tylor,
1977: 88). Este tipo de supersticiones impregna nuestra vida cotidiana de la

 



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU 117

noche a la mañana. Desde levantarse con el pie izquierdo a pisar un excre-
mento. No son solo el tarot, los ovnis y las variadas excentricidades de nues-
tra cultura. También son un conjunto de manías y actitudes que se encuen-
tran en todos los ámbitos de la vida.3 En cuanto no podemos controlar ni pre-
ver el resultado de un acontecimiento, surgen una serie de manías o tics que
tratan de paliar los efectos imprevistos o cualquier mal. Lo mismo sucede con
los espíritus, incluso en quienes dicen no creer en ellos, pueden asustarse con
las películas de fantasmas. Es como si nuestra mente estuviese configurada
para creer en este tipo de cosas. Tylor relacionaba el espiritismo con el animis-
mo (Tylor, 1977: 147). Esta actitud puede explicar la puesta de flores en las
carreteras o en los lugares donde ha muerto alguien. Se puede decir, sin ánimo
de ofender a nadie, que el materialismo es una utopía prácticamente inalcan-
zable para un cerebro humano. Al mismo tiempo que el espiritualismo puede
ser una ilusión de nuestra mente. De este modo quizás podemos explicar las
«supervivencias» tylorianas. Una idea una vez germina en la mente, tras su
múltiple uso colectivo, no se extingue, pasa a formar parte de los resquicios
sociales y culturales, o espera cobrar vida de nuevo bajo renovadas formas, en
contextos diferentes.

7. APUNTES: LA ÚLTIMA MORADA DEL GATO SMUCKY

Los niños de un pueblo de Maine han enterrado sus mascotas muy cerca
de un antiguo cementerio indio. Los micmac no hacían distinciones, sepulta-
ban a los animales al lado de sus amos, dice Jud Crandall, y no está mal infor-
mado, pues sacrificaban a los perros.4 El gato Smucky, de la novela de Sthepen
King, es enterrado en un cementerio algonquino. El libro tiene todos los
ingredientes de las creencias animistas: los sueños, los niños, un bosque ani-
mado y un cementerio de animales. En la actualidad el animismo ha pasado
a formar parte de las ficciones de terror y fantasía (Del Val, 1975: 294); pero
no nos engañemos, la mente animista sigue funcionando en nuestra sociedad

3 Cuando tropezamos con una mesa solemos liberar nuestro enfado a veces golpeán-
dola, como si pudiera sentir algo. Hasta hace poco el derecho penal condenaba objetos
que habían servido para cometer crímenes (Del Val, 1975: 293). 
4 Normalmente los micmacs enterraban el cadáver después de haber permanecido
varios meses sobre una plataforma, cubierto por un especie de mortaja de corteza de
abedul. Luego lo enterraban junto con sus ajuares y a veces un perro, al que sacrificaban
para que le sirviera de compañía en la otra vida.



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU118

y la importancia de la antropología para entenderla es fundamental. No solo
nos aporta conceptos, sino nos permite abordar el fenómeno íntegramente,
gracias a sus vinculaciones con otros ámbitos disciplinarios (Schriewer et al.,
2018: 17 y 23). 

Un ejemplo de lo que estamos diciendo son las reflexiones de Tylor, que,
a pesar de las críticas, ha tenido importantes implicaciones en el campo de la
neurociencia. Muchos de sus descubrimientos nos han permitido entre otras
cosas conocer mejor a los niños y mejorar notablemente sus vidas. Incluso es
posible que exista un «animismo lúdico» (DelVal, 1975: 297), visible a través
de la presencia de los juguetes, el ajuar preferido por los niños en los enterra-
mientos. Pero también el espiritismo es posiblemente una trasformación ani-
mista, bastante frívola, por cierto. No deberíamos subestimar ni su influencia,
ni su estudio, pues es un fenómeno actual que la antropología debería inves-
tigar. El verano de 2022, pude recoger varias tarjetas colocadas en los parabri-
sas de los coches por un espiritista. Al igual que los médiums hablan con los
muertos, otros consuelan a los que han perdido a sus mascotas, asegurándo-
les un paraíso en el más allá (Browne, 2009). Se trata de un tema controver-
tido, razón por la cual los discursos del Papa Juan Pablo II y Francisco han
causado tanta repercusión. La doctrina católica jamás podrá conceder a los
animales un alma semejante a la humana, ni reconocer que el espiritualismo
reside en el interior de la mente humana, como descubrió Tylor. Lógicamente
piensan que Dios está fuera de la mente, en la naturaleza también, como pen-
saban los animistas, en un dios único como el Manitú de los algonquinos.
Esta conexión es recíproca e igualmente la causa de que la mayoría de los mic-
mac sean ahora católicos. Los micmac de Maine fueron reconocidos como
tribu por la Oficina de Asuntos Indígenas en 1996, gracias, en parte, a la
popularidad del libro de King, aunque nadie, desde entonces, los ha visto
enterrarse con sus perros. 

8. CONCLUSIONES

Una cosa es que los cementerios animales y los humanos estén separados,
con espacios fúnebres para cada uno de ellos, y otra, bien distinta, es que ani-
males y humanos compartan un mismo espacio fúnebre. El primer caso es
extraño, se remonta a la práctica funeraria egipcia y la época moderna, por
razones distintas. Pues los animales enterrados en Berenice eran considerados
sagrados, mientras que los enterrados en las ciudades decimonónicas tienen
consideraciones funcionales y también emotivas. Sin embargo, tras la fachada

 



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU 119

emocional no habría que descartar motivos económicos (Smith, 2015: 106) e
incluso creencias soterradas operativas en el subconsciente de la sociedad
moderna. El segundo caso es mucho más frecuente que el primero, se remon-
ta al menos al mesolítico y casi siempre, el enterramiento conjunto de anima-
les y humanos en una misma tumba implica el sacrificio del animal. Puede
tratarse también de un enterramiento posterior, no necesariamente de una
muerte simultánea. Una tercera posibilidad son los enterramientos aislados,
fuera del cementerio, marginales, por razones económicas o mantener ideas
distintas a las doctrinas dominantes acerca de los animales. 

Se aprecian tres momentos cruciales, uno en el que los animales tenían
alma y eran considerados sagrados. Otro en el que se desacralizaron y por lo
tanto sus entierros no eran frecuentes. Y un tercero, en el que estamos ahora,
con una nueva sensibilidad hacía los animales (Petterson et al., 2017: 14). En
los tres momentos, la convivencia sentimental con los animales, sobre todo
perros y gatos, hace resurgir la creencia en sus espíritus inmortales. Es muy
posible que estas ideas tengan algo que ver con el animismo tyloriano, no
tanto como «supervivencias» o «recapitulaciones»; sino como una parte per-
ceptual fundamental en el desarrollo evolutivo de nuestra mente.* 

BIBLIOGRAFÍA

Andrés Rupérez M. T. (2003). El concepto de la muerte y el ritual funerario
en la prehistoria. Cuadernos de Arqueología, (11), 13-36.

Albizuri, S., Nadal, J., Martín, P., Gibaja, J. F., Martín Cólliga, A., Esteve, X.,
Olmos, X., Martí, M., Pozo, R., López-Onaindia, D., & Subirà, M. E.
(2019). Dogs in funerary contexts during the Middle Neolithic in the
northeastern Iberian Peninsula (5th-early 4th millennium BCE). Journal
of Archaeological Science: Reports, (24), 198-207.

Amato, S. (2015). Beastly Possession: Animals in the Victorian Consumer
Culture. Toronto: University of Toronto Press. 

Augé, M., & Colleyn, J.-P. (2005). Que es la antropología. Barcelona: Paidós. 
Ayestán, A. (2004). El cementerio de animales que se perdió. Señales, 3, 38.
Bellah, R. N. (2011). Religion in human evolution: From the Paleolithic to the

axial age. Harvard University Press. 

* Agradecimientos
A la Oficina de Asuntos Indios (Bureau of Indian Affairs) por haberme enseñado las cos-
tumbres funerarias de sus ancestros.



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU120

Bird-David, N. (1999). «Animism» revisited: personhood, environment, and
relational epistemology. Current Anthropology, (40), S67-S91.

Boyer, P. (1994). The naturalness of religious ideas: A cognitive theory of religion.
University of California Press.

Boyer, P. (2020). Why divination? Evolved psychology and strategic interaction
in the production of truth. Current Anthropology, (61), 1, 100-123.

Brandes, S. (2009). Meaning of American Pet Cemetery Gravestones.
Ethnology, (48), 2, 99-118.

Browne, S. (2009). All Pets Go To Heaven: The Spiritual Lives of the Animals
We Love. New York: Atria. 

Cauwe, N., Dolukhanov, P., Kozlowski, J., & Van Berg, P-L. (2007). Le
Neolítique. Paris: Armand Colin. 

Charron, A. (2010). Les animaux momifiés d’Abou Rawash. Archéologia,
(481), 51-53.

Charron, A., Luret, M., & Hénaff, X. (2022). Une nouvelle nécropole de
bovidés à Saqqarah. Bulletin de la Société d’Égyptologie, 33, 5-23. 

Chauchard, P. (1968). Sociedades animales. Sociedad humana. Buenos Aires:
Universidad de Buenos Aires. 

Crist, W., Dunn-Vaturi, A-E., & Voogt, A. de (2016). Ancient Egyptians at
Play Board Games across. London: Borders Bloomsbury. 

Costa, L. y Fausto, C. (2010). The return of the animists: Recent studies of
Amazonian ontologies. Religion and Society: Advances in Research, (1), 1,
89-109.

Crawford, S. (2009). The Archaeology of Play Things: Theorizing a Toy Stage
in the Biography of Objects. Childhood in the Past, 2, 56-71. 

Dennis, W. (1943). Animism and related tendencies in Hopi children. The
Journal of Abnormal and Social Psychology, (38), 21-36. 

Delort, R. (1993). Les animaux ont une histoire. Paris : Éditions du Seuil. 
Del Val, J. A. (1975). El animismo infantil. Madrid: Siglo Veintiuno. 
Descola, P. (2005). Par-delà nature et culture. Paris : Éditions Gallimard. 
Digard, J-P. (1990). L’Homme et les animaux domestiques Anthropologie d’une

passion. Paris : Fayard. 
Duggan, E. (2015). Strange Games: some Iron Age examples of a four-player

board game? Board Game Studes Journal, (9), 17-40.
Dunn-Vaturi, A.-E., & Schädler, U. (2006). Nouvelles perspectives sur les

jeux à la lumière de plateau du Kerman. Iranica Antiqua, (41), 1-29. 
Durkheim, E. (1992). Las formas elementales de la vida religiosa. Madrid:

Akal. 



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU 121

Egan, K. (2000): Mentes educadas. Cultura, instrumentos cognitivos y formas de
comprensión. Barcelona: Paidós. 

Evans-Pritchard, E. E. (1980). La religión Nuer. Madrid: Taurus. 
Fischer, N. (2019). La cultura europea de los cementerios: pasado y presente.

Revista Murciana de Antropología, (26), 17-32. 
Gaillemin, B. (2009). Vivre et construire la mort des animaux. Le cimetière

d’Asnières. Ethnologie française, (39), 3, 495-507. 
Galán Domingo, E. (1989). Naturaleza y cultura en el mundo celtibérico.

Kalathos, (9-10), 175-204. 
Galve Izquierdo, P., & Benavente Serrano, J. A. (1991). Las necrópolis islá-

micas de Zaragoza. En Las necrópolis de Zaragoza. Cuadernos de Zaragoza,
63 (pp. 85-98). Ayuntamiento de Zaragoza. 

Graells i Fabregat, R., & Pérez Blasco, M. (Eds.). (2021). El guerrero íbero y
el juego. Estrategia, azar y estatus. Elche: Ajuntament d’Elx.

Klingensmith, S. W. (1953). Child animism: what the child means by alive.
Child Develop. 24, 51-61. 

Halbmayer, (2012). Debating animism, perspectivism and the construction
of ontologies. Indiana, (29), 9-23. 

Hall, G. S. (1883): The contents of children’s minds. The Princeton Review,
(1), 249-272.

Hall, G. S. y Caswell Ellis, A. (1896): A study of Dolls. E. L. Kellogg & Co.
Hall, M (2016). Boar game in boat burials: Play in the Performance of

Migration and Viking Age Mortuary Practique. European Journal of
Archaeology, (19), 3, 436-455. 

Harris, M. (1968). The Rise of Anthropological Theory. New York: Crowell. 
Harris, M. (1972). Introducción a la antropología general. Madrid: Alianza. 
Helvenston, P. A., & Hodgson, D. (2010). The Neuropsychology of

Animism: implications for Understanding. Rock Art Rock Art Research,
(27), 1, 61-94.

Howell, P. (2002): A Place for the Animal Dead: Pets, Pet Cemeteries and
Animal Ethics in Late Victorian Britain. Ethics, Place & Environment,
(5), 1, 5-22.

Jordán Montés, F., & Jordán de la Peña (2019). En el limes: los no-cemente-
rios; en el limbo: los no-duelos. Bebés, suicidas y accidentados con muer-
te en la mentalidad tradicional española. Revista Murciana de
Antropología, (26), 111-172. 

King, S. (2019). Cementerio de animales. Barcelona: Penguin Random House.
Manniez, Y. (2019). Jouer dans l’au-delà ? Le mobilier ludique des sépultures

de Gaule méridionale et du Corse. Revue Archimède, (6), 186-198.



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU122

Martínez Cavero, P., & Schriewer, K. (2016). Culturas funerarias europeas.
Revista Murciana de Antropología, (26), 9-14. 

Massar, N. (2019). Poupée hellénistique. En V. Dasen (ed.) Ludique ! Jouer
dans l’Antiquité (pp. 40-41). Lyon : Lugdunum musée et théâtres
romains. 

Morales Muñiz, M.ª D. C. (1998). Los animales en el mundo medieval cris-
tiano-occidental. Espacio Tiempo y Forma III, (11), 307-329. 

Morey, D. F., & Jeger, R. (2022). When dogs and people were buried toge-
ther. Journal of Anthropological Archaeology, (67), 1-10. 

Morgado García, A. (2015). La imagen el mundo animal en la España
Moderna. Universidad de Cádiz. 

Morris, J. (2011). Investigating Animal Burials: Ritual, Mundane and Beyond.
Oxford: BAR British Series 535. 

Larsson, L. (1989). Big dog and poor man: mortuary practices in Mesolithic
societies in southern Sweden. En T. B. Larsson & H. Lundmark (eds.),
Approaches to Swedish prehistory: a spectrum of problems and perspectives in
contemporary research (pp. 211-223). Oxford: BAR International Series
5oo. 

Larsson, L. (2017). A miniature in ambar of a battle-axe frum the Battle-Axe
Culture. Adoranten, 48-54. 

Leroi-Gourhan, A. (1971). El gesto y la palabra. Universidad Central de
Venezuela. 

Lévi-Strauss, C. (1965). El totemismo en la actualidad. México: Fondo de
Cultura Económica. 

Lombo Montañés. A. (2013). El concepto de caricatura en el arte paleolítico
y los graffiti actuales. Arkeogazte, (3), 243-270.

Lombo Montañés, A. (2014). El graffiti fálico. Un análisis de ejemplos
encontrados en la ciudad de Zaragoza. EARI, (5), 111-125. 

Losey, R. J., Bazaliiskii, V. I., Garvie-Lok, S., Germonpré, M., Leonard, J. A.,
Allen, A. L., Katzenberg, M. A., & Sablin, M. V. (2011). Canids as per-
sons: Early Neolithic dog and wolf burials, Cis-Baikal, Siberia. Journal of
Anthropological Archaeology, (30), 174-189. 

Luce, J-M. (2011). From miniature objects to giant ones: The process of
defunctionalisation in sanctuaries and graves in Iron Age Greece. Pallas,
(86), 53-73. 

Lull, V. (1997). El Argar: la muerte en casa. AnMurcia, 13-14, 65-80.
Olesti, O., Guàrdia, J., & Mecadal, O. (2014). Una mascota militar tardorro-

mana. En O. Olesti, J. Vidal y B. Antela (Eds.), Animales y guerra en el
mundo antiguo (pp. 137-154). Zaragoza: Libros Pórtico. 

 



CEMENTERIOS DE ANIMALES: APUNTES DESDE EL SUBSUELO

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU 123

Osypinska, M., & Osypinski, P. (2018). New evidence for the emergence of
a human-pet relation in early Roman Berenike (1st-2nd century AD).
PAM, (26), 2, 167-192. 

Osypinski, P., & Osypinska, M. (2019). Excavation of the small animal
cemetery at the Red Sea Roman harbor of Berenike in 2018 and 2019.
Polish Archaeology in the Mediterranean, (28), 2, 175-193.

Paleothudoros, D. (2022). Board games equipment from archaeological con-
texts in archaic Attica. Board Game Studies Journal, (16), I, 129-157.

Pederson, M. A., (2001). Totemism, animism, and North Asian indigenous
ontologies. Journal of the Royal Anthropological Institute, (7), 411-427. 

Petersson, A., Cerwén, G., Liljas, M., & Wingren, C. (2018) Urban cemetery
animals: an exploration of animals’ place in the human cemetery.
Mortality, (23), 1, 1-18. 

Phialon, L. (2022). Amulets, gaming pieces, Toys or offerings? Thoughts on
animal figurines and funerary practiques in the Late Bronze Age Aegean.
Board Games Studes Journal, (16), I, 9-50.

Piaget, J. (1926). La représentation du monde chez l’enfant. Paris : Alcan. 
Pomadère, M. (2018). Ambiguïté des jeux et jouets dans la culture matérielle du

monde égéen aux âges du bronce moyen et récent. Kentron, (34), 61-86.
Puente Ojea, G., & Careaga Villalonga, I. (2005). Animismo. El umbral de la

religiosidad. Madrid: Siglo XXI. 
Ritvo, Harriet (1987). The Animal Estate: The English and Other Creatures in

the Victorian Age. Cambridge: Harvard University Press.
Ruiz Zapatero, G. (2014). Escribir como arqueología, arqueología como

escritura. AnMurcia, (30), 11-28.
Sánchez Ferra, A. J. (2013). El cuento folklórico en Lorca. Revista Murciana

de Antropología, (20).
Schriewer, K., Rico Becerra, J. I., Palacios Ramírez, J., Muñoz Sánchez, P.,

Rodes García, J., Martínez Cavero, P., Cayuela Sánchez, S., Díaz Agea,
J. L., García Jiménez, M., Gehrig, R., & Omar Martínez, D. (2008).
Presente y futuro de la Antropología Social y Cultural española: A partir
de las reflexiones sobre niveles de asociación científico-académica entre
áreas de conocimiento. Revista Murciana de Antropología, (25), 15-26. 

Smith, A. M. (2015). The Ashkelon dog cemetery Conundrum. Journal for
Semitics, (24), 1, 93-108. 

Todorov, T. (1973). Le Discours de la magie. L’Homme, (13), 4, 38-65. 
Tourigny, E. (2020). Do all dogs go to heaven? Tracking human-animal rela-

tionships through the archaeological survey of pet cemeteries. Antiquity,
(94), 378, 1614-1629. 



ALBERTO LOMBO MONTAÑÉS

REVISTA MURCIANA DE ANTROPOLOGÍA 32 . 2025 . PP. 105-124 . ISSN 1135-691X . E-ISSN 1989-6204 UMU124

Tylor, E- B. (1977). Cultura primitiva. Los orígenes de la cultura. Madrid:
Ayuso. 

Van Berg, P.-L., & Cauwe, N. (1998). De l’objet aux façons de penser : nou-
velle approche paléo-ethnographique des civilisations préhistoriques.
Anthropologie et Préhistoire, 109, 293-307.

Viveiros de Castro, E. (1998). Cosmological deixis and Amerindian perspectivism.
Journal of the Royal Anthropological Institute (N.S.), 4, 3, 469-488.

Viveiros de Castro, E. (2020). Metafísicas caníbales. Líneas de antropología
postestructural. Buenos Aires: Katz.

 




