PAOLA MARIA Universidad Nacional Auténoma de México
MARUGAN RICART https://orcid.org/0000-0002-0767-1988

Tzompantli de Deborah Castillo.
Sobre practicas magicas, creaciones

estético politicas y estrategias de
comunicacion en el arte

Vol.33 / Jul 2025 / 63-79pp Recibido: 26-02-2025 - Aceptado: 12-06-2025

Arte y politicas de identidad ~ © Copyright 2012: Servicio de Publicaciones de la Universidad de Murcia. Murcia (Espafia)
ISSN edicién impresa: 1889-979X. ISSN edicidon web (http://revistas.um.es/api): 1989-8452



Tzompantli de Deborah Castillo. Sobre practicas magicas, creaciones estético politicas y estrategias Paola Maria
de comunicacion en el arte Marugén Ricart

TZOMPANTLI BY DEBORAH CASTILLO: ON MAGICAL PRACTICES, AESTHETIC-POLITICAL
CREATIONS, AND COMMUNICATION STRATEGIES IN ART

ABSTRACT

In this article | analyze Tzompantli a performance by the artist Deborah Castillo (Caracas, 1971)
showed at the Modern Art Museum in Mexico City in April 2024. The aim is to examine the
creation process and the communicative actions proposed by the artist as a way to generate
an anticolonial narrative of some historical characters still honored today by the hegemonic
narratives about the colonization of the Americas. The methodological and theoretical
framework articulates tools from the knowledge of Western popular magic, Afro-descendant
and indigenous worldviews, Speculative fabulation and Performance studies.

Keywords: Tzompantli, performance, magic, enchanted imagination, communication, history

RESUMEN

Este articulo presenta un andlisis de la performance Tzompantli de la artista Deborah Castillo
(Caracas, 1971) realizada en el Museo de Arte Moderno de la Ciudad de México en abril de 2024.
El objetivo consiste en examinar su proceso de creacion y las acciones comunicativas planteadas
por la artista como un modo de generar una narrativa anticolonial de algunos personajes
histéricos homenajeados todavia hoy en los relatos hegemodnicos sobre la colonizacidn de las
Américas. El marco tedrico metodoldgico articula herramientas de los saberes de la magia
popular, las cosmovisiones afrodescendientes e indigenas, la fabulacién especulativa y los
estudios de performance.

Palabras clave: Tzompantli, performance, magia, imaginacidn encantada, comunicacion, historia



n INTRODUCCION

Este es un articulo dedicado a hilvanar algunas reflexiones acerca de la performance Tzompantli
de la artista Deborah Castillo (Caracas, 1971) concebida por mi como una practica de magia
consumada en el ocaso de un dia de celebraciones insurrectas en un museo mexicano. Esta
accion poética fue parte del programa artistico de «inSURrecciones. Reflexiones en torno a
performatividades decoloniales», en el que se presentaron performances! y mesas de discusion?
para la elaboracidon de un pensamiento colectivo «sobre los procesos creativos que utilizan
las practicas performativas como estrategia para nombrarse y nombrar la otredad desde una
perspectiva decolonial», segln su curador Gabriel Yepes (Web inSURrecciones, 2024).

Mi primer acercamiento al trabajo artistico de Deborah Castillo fue justamente en este
evento, aunque habia escuchado sobre su obra con anterioridad en otros espacios. La artista
fue participe de una de las mesas de discusién en la que nos compartié amplia informacién
sobre sus producciones artisticas, su trayectoria profesional, su biografia y sobre el proceso
creativo de la performance Tzompantli. Ademas, tuve la oportunidad de conversar con ella
sobre la experiencia de esa accién algunas semanas después. No fue una entrevista formal sino
mas bien una charla extendida en la terraza de su casa en la que intercambiamos historias de
vida, sentidos de desarraigo, posiciones politicas y disputas feministas. Con ese material y la
experiencia de la performance me dispongo a elaborar este articulo.

La practica artistica de Deborah Castillo ha problematizado con contundencia el conservadurismo
patriarcal del poder politico del pais que la vio nacer. Esto la llevd a abandonar Venezuela en
2014 y tras un periodo ndmada entre Londres, Nueva York y Australia, la artista se instald en
Ciudad de México donde reside actualmente. En un texto de gran intimidad y belleza, Gisela
Kozak Rovero? cuenta sobre la artista:

Se levantd en una casa de mujeres, madre y abuela, mas libre que otros nifios y nifias
crecidos en los afios setenta, pero en tensidon con la disciplina propia de la escolaridad
formal. Desde pequefia desafid a las instituciones educativas en las que no encajaba,
tipicainfancia inquieta de tantos hombres y mujeres del arte y la literatura. La modernidad
prohijo las personalidades fuertes y definidas enfrentadas a los poderes en juego, pero
el precio a pagar siempre ha sido altisimo: ya en su nifiez, la artista se despidié para
siempre del abrigo de la mayoria (2022, p.16).

El legado de una madre ceramista explica los procesos artesanales que incluyen varias de
sus performances como Tzompantli o Desafiando al Coloso: tres actos (2022), realizada esta
ultima en el Museo Universitario del Chopo, UNAM, Ciudad de México. Sus incursiones en el
anarco-punk, la poesia, la fotografia, el video-arte y la cerdmica han conformado un camino de
desobediencias politicas, estéticas y disciplinares que le han dado herramientas para disputar
tanto al patriarcado de la naciéon y sus figuras heroicas como a los estereotipos de la mujer
latina, exdtica y sexualizada.

La decisidon de reflexionar sobre Tzompantli se debe principalmente al caracter insurrecto de
esa performance, en el sentido de plantear un ejercicio de justicia ancestral que desborda el
plano de lo empirico y nos desafia a sentir de otros modos su propuesta escritural de la historia.
La insurreccién, el levantamiento o la sublevacién viene como una suerte de invitacién a sentir
y pensar de forma compleja (acariciando la dimensién de lo cdsmico) los procesos politicos e
histéricos de este territorio (México).



Tzompantli de Deborah Castillo. Sobre practicas magicas, creaciones estético politicas y estrategias Paola Maria
de comunicacion en el arte Marugén Ricart

El objetivo de este texto consiste en analizar el proceso creativo de Tzompantli asi como su
presentacion publica en el Museo de Arte Moderno de la Ciudad de México (abril 2024).
Me interesa discernir las acciones comunicativas planteadas por la artista como un modo de
generar una narrativa anticolonial de algunos personajes histéoricos homenajeados todavia hoy
en los relatos hegemadnicos sobre la colonizacién de las Américas. Las preguntas que orientan el
analisis son: ¢de qué maneras Deborah Castillo problematiza la narrativa histérica hegemonica
sobre la colonizacion de las Américas en su performance Tzompantli? ¢Qué tipo de narrativa
anticolonial crea la artista a través de las acciones comunicativas llevadas a cabo durante el
proceso creativo?

Presento una escritura subjetiva y apasionada sobre la performance de Deborah Castillo a partir
de articular elementos propios del sistema de saberes de la magia popular® que, a mi entender,
tienen cierta correspondencia con los procesos de creacidn artistica. La eleccion de la magia
como marco epistemoldgico de analisis tiene que ver con la propuesta de la performance en si,
dado que ésta extrapola los limites disciplinares de la critica del arte, |a historia o la antropologia.
Se trata de una poética que desafia el método cientifico académico y los limites de un encuadre
obediente del decir disciplinar.

Asimismo, tomaré elementos tedrico creativos del feminismo fabulativo de Ursula K. Le Guin y
de epistemologias africanas, afrodescendientes e indigenas con las cuales me he formado en la
ultima década. No obstante, la modernidad del sur de Europa es mi cosmovision de pertenencia
por lo que cualquier propuesta elaborada aqui tendra las limitaciones propias de esa condicién.
Ademas, me servi de reflexiones procedentes de los estudios de performance para examinar las
estrategias de comunicacion planteadas por la artista.

La estructura del articulo se organiza en dos partes: en la primera analizo el proceso creativo de
Tzompantli considerando distintos elementos de interpretacidn: el espacio, el tiempo, la noche,
las presencias magicas, la imaginacion, la fantasia y el encantamiento. En la segunda presento
algunas ideas sobre las estrategias de comunicacion de Deborah Castillo (la artista, la artesana
o la maga) en su propuesta insurrecta de re-contar la historia de la colonizacion de las Américas
colocando el cuerpo en el centro de la narrativa y concluyo recogiendo las reflexiones finales
del texto.

n LA NOCHE, LA MAGA Y LA IMAGINACION ENCANTADA

No fue sino hasta finales del siglo XIX que la magia comenzd a ser reconocida como un «conjunto
de conocimientos y practicas relacionadas con formas diversas de entender y actuar sobre el
mundo, reunia los elementos propios de cualquier cuerpo coherente, colectivo, de principios
epistémicos y cosmoldgicos» (Mondragon, 2022, p. 24). Podriamos sustituir magia por arte y la
definicion continuaria teniendo sentido. La magia demanda la presencia ineludible de un otro
para dialogar, de ahi que invoque necesariamente al cuerpo. Se trata de una practica relacional
que requiere de complejos procedimientos (procesos creativos), férmulas de prueba-error
enraizadas en saberes ancestrales, materialidades diversas, determinada gramatica gestual y
un mundo de encantaria que conjuga experimentalismo con artesania.

El espacio en el que se desarrolla el acontecimiento debe ser delimitado como cual puesta en
escena. Sobonfu Somé* enfatiza que una accién magica no puede dar comienzo sin antes haber



demarcado con nitidez su area; recomienda la utilizacion de cenizas, hojas, piedras, veladoras
o cualquier elemento orientado a su propdsito (2003, p. 52). La accidon debera acontecer en
esa escena determinada por una intencién especifica. Las creaciones magicas exigen de un
conocimiento profundo de los ciclos naturales, puesto que cada estacion requiere de una
practica concreta en relacién con las entidades especificas de ese periodo y de las distintas
temporalidades en juego. De ahi que la magia pueda ser comprendida como «algo que divide y
ordena el tiempo» (Valerio, 2022, p. 11).

Figura 1. Tzompantli, Deborah Castillo, inSURrecciones. Reflexiones en torno a performatividades decoloniales, Museo
de Arte Moderno, Ciudad de México, abril 2024. Foto: Mara Arteaga.

Tzompantli es un término nahuatl traducido cominmente como «altar de craneos», «xandamio
de craneos», «hilera de cabezas» o «plataforma de cabezas». Este era un espacio de muerte
mexica dedicado a la exposicién publica de la violencia corporal ejercida como castigo, sacrificio
0 pena capital. «Se trata de una baja plataforma de piedra sobre la cual se levanta un andamio
0 armazon de madera del cual generalmente cuelgan, perforados horizontal o verticalmente,
craneos o cabezas humanas, atravesadas por varas o delgados postes de madera» (Carredn
Blaine, 2012, p. 5y 6).

Esta creacién magico poética se presentd en el jardin del museo durante el crepusculo
vespertino. Un camino estrecho desembocaba en una suerte de espacio escénico, demarcado
por la presencia de distintos arboles, en el que se erigia un andamio de 4.5 m de altura. El
misticismo concibid la noche como el anteceder de una epifania, manifestacién divina o acto de
iluminacién cognitiva. La oscuridad nocturna simbolizaba encuentros efimeros de saberes de



Tzompantli de Deborah Castillo. Sobre practicas magicas, creaciones estético politicas y estrategias Paola Maria
de comunicacion en el arte Marugén Ricart

distintas naturalezas regidos por el misterio y la vulnerabilidad. La maga aparece en la escena
mundo vestida de negro y se dispone a escalar el andamio hasta alcanzar su cima; a ritmo lento,
se prepara para la ejecucion del acto. Desde esa altura, su presencia se revela como una suerte
de manifestacion divina al invocar el misterio y la vulnerabilidad propias del misticismo de la
noche.

Frente al andamio habia una lanza de hierro de 3.30 m con una punta de madera. Se trataba
de un objeto magico creado para la ocasion por un grupo de artesanos del Ajusco, region
montanosa ubicada en el suroeste de la capital mexicana. Esta fue una de las piezas artisticas
realizada durante el proceso creativo, que gracias a una red tentacular de vinculos pudo alcanzar
su punto de clavado en la tierra. En la magia popular se aprende que los objetos magicos no
tienen poder de per se, mas bien éstos ganan vida en la medida en que son utilizados.

Los objetos magicos, pues, existen gracias al poder evocativo de sus descripciones, que
dependen de la suspensién de la incredulidad para que sean, crezcan y se amplifiquen
en la mente de quienes reciben la informacién. Aunque sus caracteristicas cambien y
se adapten a la geografia y época, es precisamente su mutacidn y su trayectoria las que
los hacen potentes y perdurables, capaces de cumplir sus multiples funciones (Damian
Miravete, 2022, p. 18).

Sin embargo, siento una pulsién mayor por el uso del término presencias magicas, para asi
evitar reproducir la ordenacion sistémica de la modernidad, basada en procesos jerarquicos
de subjetivacion y objetivacion del mundo. La lanza era una presencia magica imponente (viva,
en la medida que fuera utilizada) con la que se consumaria el acto de justicia ancestral: el
empalamiento de doce figuras tragicas de nuestra Historia. Su apariencia falica anunciaba una
pena de muerte por decapitacién de aquellos que conformaron los cimientos de una futura
nacion parida a la fuerza.

Confieso que por un momento pensé, éiotro perecimiento mas? Los sefiores de Occidente ya
acabaron con todo. No resté nada. Mataron a Dios, mataron al padre, mataron al autor, mataron
al sujeto y mataron al Otro. Esa es «la historia del asesino, la historia del héroe» —diria Ursula
K. Le Guin® (2020a, 14). Sin embargo, en el transcurso de la performance se da una disputa
de significado de la nocién de muerte, que no se sitla en oposicion a la vida sino en relacion
esencial con ella. Diversas cosmovisiones o «cosmopercepciones» (segin Oyewumi, 2017)" y
relatos astroldgicos cuentan de varias muertes vivenciadas a través de los rituales de paso que
se dan a lo largo de la vida. Asi, muerte y vida son parte del mismo proceso, no cabe oposicion
alguna entre ambas.

No obstante, lo que seria contrario a la vida es el desencanto (Simas y Rufino, 2020, p. 10),
paradigma que la artista maga enfrenta en el proceder poético, magico y politico de Tzompantli,
en una accidon que evoca la memoria ancestral de este territorio. El encantamiento del
mundo tiene como fundamento el principio vital de integracion y, por tanto, la suspensién del
excepcionalismo humano. Simas y Rufino definen encantamiento como

la capacidad de transitar en las innimeras vueltas del tiempo e invocar espiritualidades
de batalla y de cura, priorizar una politica y educacion de base comunitaria entre todos
los seres y ancestrales, inscribir el cotidiano como rito de lectura y escritura en diferentes
sistemas poéticos y priorizar la inteligibilidad de los ciclos (2020, p. 7).



Si bien se dijo que Tzompantli es una accién simbdlica contra el poder y su representacion
histérica, me inclino mas por la imaginacién y la fantasia como pardmetros de lectura de esa
performance contra el canon, contra la hegemonia de su representacion. Segin Ursula K. Le
Guin, laimaginacion es un canal de acceso a la verdad, que requiere de lo sensorial, la memoria,
la fantasia y una comun-unidad. La imaginacién inaugura un juego regido por el orden de la
reglay el orden de la libertad desde el cual producir la fantasia como una verdad del mundo.

Porque la fantasia es verdadera, por supuesto. No es factica, pero si cierta. Los nifios
lo saben. Los adultos también, y por eso tantos la temen, y con razén. Saben que esa
verdad desafia, amenaza incluso, todo lo que es falso, todo lo que de postizo, innecesario
y trivial hay en la vida que se han dejado empujar a vivir (...) Los nifios son perfectamente
conscientes de que los unicornios no existen, pero también de que los libros sobre
unicornios, si son buenos, son verdad (Le Guin, 2020b, pp. 28 y 29).

Lo cierto es que la escritora estaba discutiendo con el legado de una modernidad que habia
reducido el significado de verdad a la correspondencia factica. Si bien la filosofia griega concibio
alétheia como una verdad desvelada, como aquello que no estaba oculto, con la instauracion
del método cientifico moderno y su imperativo universal, el significado quedd reducido a la
cifra del uno. De ahi que reivindicar la nocién de verdad propuesta por Le Guin invoque una
imaginacion encantada capaz de multiplicar los significados de lo verdadero mas allad de las
relaciones por correspondencia empirica.

Tzompantli nos propone la fantasia politica de la muerte de algunas figuras tragicas de la
Historia, a través de una practica magica capaz de producir un acto verdadero por desvelamiento
0 exposicion. La performance es verdad. La magia también. Quienes vivenciamos esa accion
sabemos que el empalamiento de la cabeza de la Reina Isabel la Catdlica no existio por
correspondencia con los hechos, pero también de que su performance, si era buena, era verdad.
Aquella noche la maga re-presentd una muerte intrinseca a la vida como una verdad resultante
de ese ejercicio de fantasia, puesto que el empalamiento poético de Cristébal Coldn, la Reina
Isabel la Catdlica o Hernan Cortés contribuye a la invocacion de espiritualidades de batalla y
cura, encantamiento de mundos y caminos histéricos de descolonizacion.

Figura 2. Tzompantli, Deborah Castillo, inSURrecciones. Reflexiones en torno a performatividades decoloniales, Museo
de Arte Moderno, Ciudad de México, abril 2024. Foto: Mara Arteaga.



Tzompantli de Deborah Castillo. Sobre practicas magicas, creaciones estético politicas y estrategias Paola Maria
de comunicacion en el arte Marugén Ricart

El proceso creativo de Tzompantli fue extenuante. Deborah Castillo utiliz6 400 kg de arcilla negra
(un peso histérico nada metaférico) para la creacidén de doce cabezas de 20 o 30 kg cada una.
La artista o artesana (sin distincidn colonial) pasé semanas encerrada en su taller moldeando
las esculturas de personajes de la historia de Venezuela, Espafia, Argentina, Chile y México.
Dias y noches esculpiendo esa materialidad y conviviendo con las personalidades emergidas
de la arcilla. Los fantasmas llegaron a irrumpir sus suefios. El dia previo a la performance su
cuerpo manifestaba las marcas de un proceso creativo literalmente pesado: dolores de espalda,
cuello, brazos y manos. Esta es la expresion somatica de la tragedia de perder un pais —en el
decir de la artista—e incluso, la tragedia de una historia colonial inconclusa con figuraciones
contemporaneas de poder al servicio de las élites geopoliticas.

La maga destaca la importancia de los vinculos en su proceso creativo, consciente de que sin esa
red tentacular no hubiera sido posible la realizacién de semejante acontecimiento. Tzompantli
no solo consiste en una practica de anti-representacion historica, también desafia la estructura
del canon moderno colonial del arte al desmantelar el photocall que ensalza la singularidad
del artista genio y re-direccionar el foco de luz al tejido de vinculos necesarios para el devenir
poético.® La puesta en valor de la red tentacular de alianzas y complicidades en el desarrollo de
un proceso creativo implica el reconocimiento de una enunciacién colectiva en las formas de
hacer arte. Aqui se da una conjuncidn indivisible entre estética y ética.

Asimismo, la creacion de las doce cabezas de arcilla de color negra demandé una politica de
cuidados que atendiera esa materia viva hasta el instante final del empalamiento. La arcilla
es una roca sedimentaria compuesta por silicatos de aluminio hidratados, provenientes de
rocas igneas (Velazquez Herrera y Fetter, 2022). Se relaciona con el elemento tierra, aunque el
agua y el aire también participen en el proceso de creacion. En este caso, se trataba de avivar
la relacién entre la tierra y el agua, sin dejar al aire ejercer su voluntad, puesto que las doce
cabezas requerian vivir en estado de humedad para poder ser empaladas. Su etimologia remite
a la nocion de argilla, que significa barro de alfarera.

El simbolismo de la arcilla como generadora de vida es parte de las narrativas mitoldgicas de
distintas cosmovisiones. En el sur de México, la mitologia maya narrada en el Popol Vuh cuenta
que los progenitores Tepeu y Gucumatz crearon al primer ser humano de lodo y acabaron
destruyéndolo debido a que no se mantenia en pie y su cuerpo se disolvia con el contacto
del agua. Los mexicas también tenian su propia creacién del humano protagonizada por
Quetzalcdatl y Cihuacdatl. «[...] Y ella, Quilaztli [otro de los nombres de Cihuacéatl], molié los
huesos sobre un metate, los amasé, tomd porciones de la masa y les dio la forma humanay la
puso después en una vasija dotada de hermosura, modelada en barro» (Veldzquez Herrera y
Fetter, 2022, p. 13).°



Figura 3. Tzompantli, Deborah Castillo, inSURrecciones. Reflexiones en torno a performatividades decoloniales, Museo
de Arte Moderno, Ciudad de México, abril 2024. Foto: Mara Arteaga.

En Tzompantli también surgieron vinculos magicos entre la fuerza de la artesana y el poder de la
diosa Cihuacéatl, esto es, entre los saberes de la alfareria y la fertilidad de la tierra. La recreacion
de unos personajes histéricos destinados a morir en manos de la artista maga y la divinidad
guerrera suponia una epistemologia artesanal al servicio de la justicia ancestral. Su proceso
creativo implicaba sabidurias relacionadas con las materialidades en ciernes (futuras presencias
magicas), los distintos planos temporales actuantes durante la realizacion, la convivencia con la
arcilla (como elemento vivo), las reacciones somaticas y la invasion fantasmagérica en el plano
onirico. Pero no todo el control quedaba a merced de la maga. Ella misma contaba sobre la
decisidon de asumir el riesgo de intervencion del azar y la gravedad en el procedimiento de la
performance. Esto supuso el resultado de una obra Unica e irrepetible. A mi modo de ver, ese
altar de craneos fue una invocacion a la muerte como cual ritual de paso hacia paradigmas que
sittian la vida en el centro.



Tzompantli de Deborah Castillo. Sobre practicas magicas, creaciones estético politicas y estrategias Paola Maria
de comunicacion en el arte Marugén Ricart

Figura 4. Tzompantli, Deborah Castillo, inSURrecciones. Reflexiones en torno a performatividades decoloniales, Museo
de Arte Moderno, Ciudad de México, abril 2024. Foto: archivo Deborah Castillo. Cortesia de la artista

iHernan Cortés, presente! Conquistador militar, ego violento, moderno y félico. Dird Enrique
Dussel que «la primera experiencia moderna fue de la superioridad cuasi-divina del Yo europeo
sobre el Otro primitivo, rustico, inferior. Es un Yo violento-militar que codicia, que anhela
riqueza, poder, gloria» (1994, p. 44).

iReina Isabel La Catdlica, presente! 1492, la Toma de Granada; la expulsion de los moriscos y los
judios, la mal llamada Reconquista o cristianizacion de la futura Espafia; el lema de la pureza de
sangre; la Conquista de América y el origen del mito de la modernidad — segun el filésofo de
la liberacion —.

iCristobal Coldn, presente! Protagonista de la universalidad descubridora, ego conquiro,
el primer hombre moderno, activo, pragmatico, que impuso su individualidad violenta a lo
concebido como Otro (Dussel, 1994).

En Tzompantli, la accién de empalar a tales personajes configura un complejo ensamble de
temporalidades que desafia la tirania de Chronos. Esta divinidad inauguré una ordenacién
temporal capturada por la linea recta y conforme a un linaje progresivo que disgrego el
devenir del tiempo histdrico en departamentos incomunicados (un pasado, un presente
y un futuro). Sin embargo, en los tiempos curvos de la memoria se escuchan narrativas que
conectan ancestralidades, ontologias plurales, espacialidades multiples, traumas, curas y
celebraciones. Cosmovisiones no occidentales son morada de racionalidades que darian cuenta
de la complejidad temporal de Tzompantli. De ahi que convoque el pensamiento de Leda
Maria Martins,° tedrica descendiente de matrilinajes desobedientes de la afrodidaspora de este
continente, para sentir y pensar la amalgama de elementos propia de lo que ella denomina una
«cronosofia en espirales».

El tiempo en espiral resulta de multiples imbricaciones; la de un movimiento césmico,
simultdneamente retrospectivo y prospectivo, en el cual se incluyen todos los seres y
todas las cosas, o sea, todo lo que existe en sus varias formas de ambitos de existir y de
ser, todos los fendmenos naturales y transcendentales, desde las relaciones familiares
mas intimas a las practicas y expresiones sociales y comunales mdas amplias y mas
diversificadas; las materialidades del ahora, asi como las epifanias del futuro; e incluso la



emanacion y resonancia de las fuerzas y energias vitales que pulsan en el movimiento y
aseguran la sobrevivencia de todos los seres y del cosmos, en su integralidad y totalidad
(Martins, 2022, p. 207).

En el movimiento espiral, el tiempo y la memoria se encuentran, puesto que ambos pueden
ser ontoldgicamente experimentados como figuraciones reversibles, dilatadas o contenidas, no
lineales y discontinuas. Esta temporalidad curva nos aproxima a la nocion de misterio y a su vez,
a pensar en como nos relacionamos con éste, es decir, con todo aquello que no pasa por el filtro
de la razén moderna, pero que es parte del principio de integracidn de la vida concebida como
una politica de conexiones plurales. De ahi que necesitemos de la imaginaciéon y la fantasia
como verdad de la escena mundo para danzar las espirales propuestas en Tzompantli.

H CONTAR LA HISTORIA MAS ALLA DEL TEXTO CLASICO

La comunicacién en esta obra se da a través de una propuesta de escritura corporal que
cuenta con la potencia de interrumpir el canon de la historiografia imperial y multiplicar las
posibilidades del decir histérico. Los tres elementos principales que componen Tzompantli: el
cuerpo de la artista, las presencias magicas y las coordenadas espacio temporales cdsmicas o
espirales entretejen una narrativa compleja que extrapola el hacer cientifico racional impreso
en el texto clasico. De ahi que, a mi entender, su propuesta nos desafie a conjugar el sentir con el
pensar para dejarse afectar por una comunicacion no verbal que requiere de otros parametros
situados en el plano de lo subjetivo (dado que los mensajes seran recibidos de formas distintas
segun el lugar de enunciacion de cada receptor/a/e). Esta es una invitacién a incluir la letra s al
final de la disciplina: Historias.

La construccién de un relato histérico distinto se inscribe en el movimiento expandido de
ascender una altura de 4.5 m de andamio sin perder el equilibrio (dado que no habia ninguna
medida de seguridad), sin titubear, y repetir durante doce veces el mismo gesto de empalar las
pesadas cabezas de nuestra historia patriarcal y colonial. Esa repeticién gestual dota a la poética
de un caracter performativo (no apenas narrativo) en el sentido de enunciar el hecho histérico
al reconocer la herida colonial y procurar justicia ancestral. El cuerpo aqui no es sélo concebido
como la figura ejecutante de la accidn, el que realiza el acto de escribir, mas bien es

El lugar principal de inscripcién de conocimiento, conocimiento este que se grafia en el
gesto, en el movimiento, en la coreografia (...) En este sentido, lo que en el cuerpo se
repite no lo hace apenas como habito, sino como técnica y procedimiento de inscripcion,
recreacion, transmisidn y revisidon de la memoria del conocimiento, sea este estético,
filosofico, metafisico, cientifico, tecnoldgico, etc (Martins, 2003, p. 66).

De acuerdo con esto, la repeticion de la acciéon de empalar en Tzompantli se presentaria como
una practica de revisién de la memoria del conocimiento inscrito en el gesto de recuperar
el altar de craneos mexica. En esta expresion, la artista articula lo artesanal y estético con lo
decolonial y metafisico.

Unavezconcluidalaaccionpoéticase pudoescucharentreloscaminosdelrecintointerpretaciones
delicadas que generaron ciertaincomodidad. Hubo ojos que apenas vislumbraron en la oscuridad



Tzompantli de Deborah Castillo. Sobre practicas magicas, creaciones estético politicas y estrategias Paola Maria
de comunicacion en el arte Marugén Ricart

de la noche a «una mujer blanca empalando cabezas negras». Parece que posicionamientos
esencialistas leyeron la performance desde la apropiacion cultural o, en el peor de los casos,
como un gesto racista o un ejercicio de poder propio de la blanquitud. Pero esa interpretacion
es demasiado reduccionista, puesto que se trata mas bien de una voluntad de dialogar con su
territorio de acogida desde la herida causada por la tragedia de haber perdido un pais. La maga
entreteje memorias afectivas e historias politicas de varias colectividades (en el empalamiento
de diferentes personajes historicos) e invoca espiritualidades de batalla y cura a través de la
creacioén de una escena mundo que conjuga magia, ancestralidad y arte o artesania.

Tzompantli de Deborah Castillo revela una complejidad de cruces indecibles, pero si reconocibles
desde sentidos o racionalidades mas expansivas, que extrapolan el régimen visual adscrito a
las politicas del colorismo epidérmico. éSera que una lectura pigmentocratica del cuerpo de
la maga responde a la complejidad del movimiento poético, politico, magico y cdsmico de la
performance Tzompantli? ¢Su tez blanca cancela la potencia de su hacer artistico? La discusion
racial es delicada justamente por el grado de ambigiiedad que trae consigo la lectura de cuerpos
mestizos en este continente. La categoria mestizo en si ya es ambivalente y porosa y como cual
posicién identitaria, cambia segun el contexto de enunciacidn (Sovik, 2005; Catelli, 2017). En el
gesto de empalar las doce cabezas se inscribe esa ambigiliedad; el ego conquiro atravesado por
una punta de lanza es un reclamo al fin de la violencia simbdlica y material legada del sistema
de castas colonial.

No obstante, confundir blancura con blanquitud es un error de lectura que coloca al sujeto en
un lugar de poder al cual puede no pertenecer —como seria el caso de la maga—. La blancura
es la que informa sobre el color de la piel y, en efecto, tener una tez blanca significa disfrutar
de ciertas ventajas otorgadas socialmente por ese capital simbdlico (como bien expresa el
sistema de castas). En cambio, la blanquitud se ha construido histdrica y socialmente como el
lugar de los privilegios simbdlicos y materiales de una estructura social de poder. Ser blanco
es considerado el estandar normativo Unico —el modelo de ser humano ideal—, por lo que su
identidad racial no necesita ser marcada.

Lourengo Cardoso, en didlogo con Ruth Frankenberg (1993), plantea la idea de descentralizar
la reflexion en torno a la invisibilidad del sujeto blanco (como grupo social) y problematizar las
formas en las que esa identidad es marcada (Cardoso, 2011, p. 85). Aqui es donde identifico
un problema en la lectura pigmentocratica de la maga. La blanquitud es una tecnologia de
alta sofisticacion que nos exige afinar el sentido critico de nuestras practicas visuales, pues, el
caracter sutil de su poder hace que se filtre por cualquier hendidura, al reducir la complejidad de
nuestro marco visual e imponer un «poder ver» simplista y desajustado. La lectura reduccionista
de su piel a una cuestién pigmentocratica trae consigo un doble apagamiento de su historia
como mujer venezolana y de la memoria ancestral de su cuerpo como mujer mestiza.** En mi
opinidn, percibir a la maga apenas como una mujer blanca se equipararia a esa concepcion de
verdad por correspondencia factica que no aceptaria como verdadero el empalamiento de las
figuras histdricas. La confusion entre blanquitud y blancura conlleva obliterar matices, detalles,
especificidades, peculiaridades, memorias, marcas invisibilizadas, en la construccion de un
relato que termina siendo simple, lineal y por correspondencia. La nocidn ch’ixi propuesta por
Silvia Rivera Cusicanqui expresa la tension dialéctica del decir y reconocer de esos cruces y nos
ayuda a no ceder ante la reduccion esencialista.



Porque lo que se trata para blancxs, g’aras y mestizxs, es de reencontrar los hilos
perdidos de esos origenes diversos y contradictorios para hacer gestos epistemolégicos
de reversidn del proceso colonial y de sus marcas de subjetivacion. Pero ademas hay
que recordar el significado de la palabra ch’ixi: simplemente designa en aymara a un
tipo de tonalidad gris. Se trata de un color que por efecto de la distancia se ve gris, pero
al acercarnos nos percatamos de que esta hecho de puntos de color puro y agénico:
manchas blancas y negras entreveradas. Un gris jaspeado que, como tejido o marca
corporal distingue a ciertas figuras —el k’usillu— o a ciertas entidades —la serpiente—
en las cuales se manifiesta la potencia de atravesar fronteras y encarnar polos opuestos
de manera reverberante (Rivera Cusicanqui, 2018, p. 79).

Para una lectura compleja de la accidn poética de la maga y su presencia en la escena mundo, lo
ch’ixi nos inspira a transcender lo obvio, que seria el sentido de pertenencia distinto al mexica
por haber nacido en tierras venezolanas, y el campo de lo visual, como principio privilegiado de
cognicidn a través del cual identificar su blancura. El gris jaspeado de Cusicanqui nos convoca
a reconocer las encrucijadas (entre lo social, cultural, ancestral y material) de los procesos de
subjetivacion y a entretejer conexiones profundas con lo plural de esta regién re-nombrada por
los feminismos descoloniales como Abya Yala.

n A MODO DE CONCLUSION

El objetivo del texto era examinar las prdcticas estéticas y politicas y las estrategias de
comunicacion de Tzompantli dadas en la accién de enfrentar la narrativa hegemonica de la
historia patriarcal y colonial de este territorio. La performance como intervencion poética y
forma de contar la historia mas alla del texto clasico es subversiva e insurrecta justamente por
colocar el cuerpo en el centro de la ecuacidn. El cuerpo es el aqui y el ahora; adna ancestralidad
y futuro; es el espacio donde lo estructural se da en lo particular. De ahi que no haya insurreccién
sin cuerpo y, por ende, sin espacio y tiempo. En Tzompantli esas tres nociones exceden el
presente de la accion poética, multiplican sus significados (esa significacién dependera de la
cosmovision de pertenencia de cada asistente) y evidencian los procesos de simplificacién
semantica impuestos por el raciocinio moderno.

Mi estrategia fue articular los saberes de la magia popular (Nettel, 2022) con el feminismo
fabulativo de Ursula K. Le Guin, desde los cuales invocar a la fantasia y la imaginacién como
coordenadas analiticas de una accion poética contra el poder hegeménico de la historiografia
imperial. Le Guin concibe la imaginacién como una via de acceso a la verdad que requiere de
lo sensorial, la memoria, la fantasia y una comunidad de pertenencia. El empalamiento poético
de Hernan Cortes, Cristobal Coldn y la Reina Isabel la Catdlica fue una practica magica capaz de
producir un acto verdadero a través de juegos de memoria, fantasia y conocimiento sensorial. El
empalamiento de esas cabezas no existe por correspondencia con los hechos, mas bien consiste
en una representacion de la muerte intrinseca a la vida como una verdad resultante de un
ejercicio de fantasia. Un resurgir simbdlico de la vida seria posible tras la muerte poética de esas
figuras. Esa accion verdadera evoca encantamientos de mundos y procesos de descolonizacion.

Deborah Castillo insistié en visibilizar la red tentacular de colaboraciones gracias a la cual
fue posible el proceso creativo artesanal de Tzompantli. Ese destaque expresa otro gesto de
desobediencia contra el canon moderno colonial del arte que insiste en singularizar la figura del



Tzompantli de Deborah Castillo. Sobre practicas magicas, creaciones estético politicas y estrategias Paola Maria
de comunicacion en el arte Marugén Ricart

artista y a su vez, desestimar «el entramado de vinculos generados por los requerimientos del
propio desarrollo creativo» (Marugan Ricart, 2023, p. 22).

Mucho se ha escrito sobre la practica de la performance como una expresion corporal de
produccion de conocimiento dado a través de su realizacién (Taylor, 2003; Martins, 2003;
Lepecki, 2008; Taylor y Fuentes, 2011). Este andlisis bebe de esas aguas, pues, recordando las
palabras de Joseph Roach, las performances revelan todo aquello que los textos esconden.
Tzompantli presenta una narrativa histérica no textual a través del movimiento expandido de
la repeticidn del empalamiento de las doce cabezas de nuestra historia colonial y patriarcal. En
la reiteracion de ese gesto (su performatividad) deviene el ejercicio de escritura corporal que
conecta temporalidades y espacialidades y excede los limites del decir textual.

Como punto final, presento una reflexidn sobre la interpretacion delicada de esta performance,
por parte de algunos asistentes, con base en parametros pigmentocraticos que simplifican y
reducen el complejo entramado de la subjetividad de la artista como mujer venezolana.

FINANCIACION

“Programa de Becas Posdoctorales (POSDOC)” de la Universidad Nacional Auténoma de México.

B rererencias

Cardoso, L. (2011). O branco-objeto: o movimento negro situando a branquitude. Instrumento:
Revista de Estudos e Pesquisas em Educagdo, 13(1), 81-93.

Carredn Blaine, E. (2012). Tzompantli, horca y picota. Sacrificio o pena capital. Anales del
Instituto de Investigaciones Estéticas, 28(88), 5-52.
https://doi.org/10.22201/iie.18703062e.2006.88.2212

Catelli, L. (2017). Imaginar la formacidn racial en América Latina a contrapelo del mestizaje y la
colonialidad del poder en Conti, R. (org.). Perspectiva descolonial: conceptos, debate y problema
(pp.131-152). Editorial de la Universidad Nacional del Mar.

Castillo, D. (2022). Deborah Castillo, cuerpo de obra. Profundation.

Damian Miravete, G. (2022). Objetos de un mundo encantado. En G. Nettel (coord.). Magia.
Revista de la Universidad de México (882), pp. 82-89.

Dussel, E. (1994). 1492 El encubrimiento del Otro. Hacia el origen del “mito de la Modernidad”.
Plural editores.

Frankenberg, R. (1993). White woman, race matters. The social construction of whiteness.
University of Minessota Press.



Kozak Rovero, G. (2022). Deborah Castillo y la cdlera de la historia. En Castillo, D. Deborah
Castillo, cuerpo de obra. Profundation.

Le Guin, U.K.(2020a). La Teoria de la ficcion como Bolsa Transportadora. Cuadernos Materialistas
(5), 12-15. Editorial Colectiva Materia.

Le Guin, U. K. (2020b). El idioma de la noche. Ensayos sobre fantasia y ciencia ficcion. Gigamesh.

Lepecki, A. (2008). Agotar la danza. Performance y politica del movimiento. Universidad de
Alcala de Henares.

Martins, L. M. (2022). O tempo espiralar. Poéticas do corpo-tela. Cobogo.

Martins, L. (2003). Performance da oralitura: corpo, lugar da memoria. Letras Lingua e Literatura:
Limites e Fronteiras (26), 63-81.

Marugan Ricart, P. M. (2023). Forcejeos con la Casa Grande: Terrane y Vivéncias do Balé das
lyabds. Universidad Nacional Autonoma de México.

Mondragdn, C. (2022). Una puesta en escena de la violencia inexplicable. En G. Nettel, (coord.).
Magia. Revista de la Universidad de México (882), 23-29.

Nettel, G. (coord.). (2022). Magia. Revista de la Universidad de México, 882.

Oyewumi, 0. (2017). La invencion de las mujeres. Una perspectiva africana sobre los discursos
occidentales del género. Editorial en La Frontera.

Prandi, R. (2001). Mitologia dos orixds. Companhia das Letras.

Rivera Cusicanqui, S. (2018). Un mundo ch’ixi es posible. Ensayos desde un presente en crisis.
Tinta Limédn.

Simas, L. A. y Rufino, L. (2020). Encantamento. Sobre politica de vida. MV Servicos e Editora.

Somé, S. (2003). O espirito da intimidade. Ensinamentos ancestrais africanos sobre maneiras de
se relacionar. Coysseus.

Sovik, L. (2005). Por que tenho razdo: branquitude, Estudos Culturais e a vontade de verdade
académica en Contemporanea. Revista de Comunicag¢do e Cultura, 3(2), 159-180.

Taylor, D. (2003). The Archive and the Repertoire. Performing Cultural Memory in the Americas.
Duke University Press.

Taylor, D. y Fuentes, M. (2011). (orgs). Estudios avanzados de performance. Fondo de Cultura
Econdmica.

Valerio, C. (2022). La serpiente y el dispositivo. En G. Nettel (coord.). Magia. Revista de la
Universidad de México, (882), 7-12



Tzompantli de Deborah Castillo. Sobre practicas magicas, creaciones estético politicas y estrategias Paola Maria
de comunicacion en el arte Marugén Ricart

Veldzquez Herrera, F. y Fetter, G. (2022). Arcillas. Desvelando sus secretos. Benemérita

Universidad Auténoma de Puebla.

Web consultada
inSURrecciones. Reflexiones en torno a performatividades decoloniales

https://insurrecciones.com/

NOTAS

1. El programa artistico, realizado en el Museo de Arte Moderno de la Ciudad de México, contaba
con las performances de Carlos Cruz (México), Lukas Avendafio (México), Marta Hincapié Charry
(Colombia/Alemania), Deborah Castillo (Venezuela/México), Carlos Martiel (Cuba/Estados
Unidos) y Maria Galindo (Bolivia).

2. En las mesas de discusion, llevadas a cabo en el Instituto Goethe de la Ciudad de México,
participamos Paulina Chamorro (Chile/Espafia), Antonio Prieto (México), Mdnica Ornelas
(México), Torrivilla (Venezuela/México), Didanwee Kent (México), Eduardo Bernal (México),
Jorge Sanchez (Puerto Rico/Estados Unidos) y la autora de este texto (Espafia/México).

3. Escritora y profesora universitaria venezolana con la misma experiencia de haber abandonado
su pais. Ambas son amigas lo cual explica el amor, la belleza y la intimidad del texto que inaugura
el libro de la artista (Castillo, 2022).

4. Existe un amplio sistema de saberes de la magia popular oriundos principalmente de Europa.
Para el andlisis de |la obra de Deborah Castillo tomé como referencia las discusiones desarrolladas
en esta publicacion: Nettel, Guadalupe. (2022). (coord.). Magia. Revista de la Universidad de
Meéxico, vol. 882.

5. Sobonfu Somé fue una escritora, maestra y activista de Burkina Faso, ademds de una lider
espiritual destacada de la costa oeste africana.

6. Escritora estadounidense de ciencia ficcidn, poesia y ensayos criticos. Una de las grandes
magas del feminismo occidental.

7. Cosmopercepciéon es la nocidn que Oyeronké Oyewumi escoge para nombrar marcos
epistémicos y espirituales no occidentales que no consideran la vision un sentido superior de
conocimiento del mundo respecto del resto de los sentidos (2017).

8. Para una reflexion extendida sobre el canon moderno-colonial del arte, ver: Marugdn Ricart,
2023.

9. En muchas cosmovisiones, las narrativas originarias cuentan que la creacién de la humanidad



fue consumada gracias a la arcilla o el barro, es decir, la tierra y el agua, la materia y la emocidn.
En el Candomblé [religion brasilefia de matriz africana], Nana es una orixa femenina relacionada
con el origen del ser humano en la Tierra. Habita en territorios himedos, pantanos, manglaresy
aguas estancadas. Nana es la mas antigua y su sabiduria surge de sus transitos entre la tierra y el
agua (barro, lama), entre la vida y la muerte (Prandi, 2001). También, la mitologia griega cuenta
con la controversial figura de Prometeo como el alfarero de la humanidad.

10. Poeta, ensayista, dramaturga y profesora brasilefia. También es Rainha de Nossa Senhora
das Mercés de la hermandad de Nossa Senhora do Rosério en Jatobd, Belo Horizonte (Minas
Gerais, Brasil).

11. Poeta, ensayista, dramaturga y profesora brasilefia. También es Rainha de Nossa Senhora
das Mercés de la hermandad de Nossa Senhora do Rosério en Jatobd, Belo Horizonte (Minas
Gerais, Brasil).



