
 

 

M  Y  R  T  I A 
 

  

  

   

 Revista de Filología Clásica  

   

 v. 40, 2025  

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 Universidad de Murcia  

   

  



Myrtia. Revista de Filología Clásica, nº 40, 2025 
UNIVERSIDAD DE MURCIA 

Servicio de Publicaciones - http://revistas.um.es/myrtia 

  

Fundada por FRANCISCA MOYA DEL BAÑO  

DIRECTORA: Alicia Morales Ortiz 

SECRETARIOS: Alba de Frutos García 

                           Jorge J. Linares Sánchez 

 

  

COMITÉ DE REDACCIÓN 
E. Calderón Dorda (Univ. Murcia), M. García Teijeiro (Univ. Valladolid), J. Gil Fernández 
(Real Academia Española de la Lengua), R. Guarino Ortega (Univ. Murcia), R.M.ª Iglesias 
Montiel (Univ. Murcia), A. Lillo Alcaraz (Univ. Murcia), C. Morenilla Talens (Univ. Valencia), 
M. Rodríguez-Pantoja (Univ. Córdoba). 

  

COMITÉ ASESOR 
M. von Albrecht (Univ. Heidelberg), M.ª Consuelo Álvarez Morán (Univ. Murcia), A. 
Barchiesi (Univ. Nueva York), A. Bernabé (Univ. Complutense, Madrid), W. Berschin (Univ. 
Heidelberg), C. Codoñer (Univ. Salamanca), F.T. Coulson (Univ. Ohio), E. Crespo (Univ. 
Autónoma, Madrid), V. Cristóbal (Univ. Complutense, Madrid), J. Fabre-Serris (Univ. Lille 
3), M.C. Fialho (Univ. Coimbra), R. Fowler (Univ. Bristol), K. Galinsky † (Univ. Texas), C. 
García Gual (Univ. Complutense, Madrid, Real Academia Española de la Lengua), J.L. García 
Ramón (Univ. Colonia), F. García Romero (Univ. Complutense, Madrid), T. González Rolán 
(Univ. Complutense, Madrid), F. Graziani (Univ. Córcega), F. Hernández Muñoz (Univ. 
Complutense, Madrid), F.J. Iso (Univ. Zaragoza), D. Konstan † (Univ. Nueva York), M. 
Labate (Univ. Florencia), D. Longrée (Univ. Lieja), J. Luque (Univ. Granada), J. Martínez 
Gázquez (Univ. Autónoma, Barcelona), E. Montero (Univ. Valladolid), F. Moya del Baño 
(Univ. Murcia), P. Parroni (Univ. La Sapienza, Roma), A. Pérez Jiménez (Univ. Málaga), M.E. 
Pérez Molina (Univ. Murcia), R. Pierini (Univ. Florencia), M.F. Sousa e Silva (Univ. 
Coimbra), E. Suárez (Univ. Pompeu Fabra, Barcelona), J.L. Vidal (Univ. Barcelona). 
  

 

  
Myrtia es una revista con periodicidad anual editada, 

comercializada y distribuida por el Servicio de Publicaciones 

de la Universidad de Murcia. ISSN: 1989-4619. Depósito 

legal: MU-120-1987. Dirección del Editor: Servicio de 

Publicaciones, Universidad de Murcia, Aptdo. 4021, E-30080 

Murcia. Tl. +34 868 883012. Fax: +34 868 883414. 

    © 2025 de todos los artículos. El Servicio de Publicaciones 

de la Universidad de Murcia conserva los derechos 

patrimoniales de las obras publicadas, y favorece y permite su 

reutilización bajo la licencia Creative Commons 

Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 3.0 España. 

Myrtia is an annual journal published, commercialized 

and distributed by Servicio de Publicaciones of Murcia 

University (Spain). ISSN: 1989-4619. MU-120-1987. 

The address of publisher is: Servicio de Publicaciones, 

Universidad de Murcia, P.O. Box 4021, E-30080 

Murcia. Tl. +34 868 883012. Fax: +34 868 883414. 

   © 2025 of all articles. The Publications Service of 

the University of Murcia retains the economic rights 

of the published works and promotes and allows their 

reuse under a Creative Commons Attribution-

NonCommercial-NoDerivatives 3.0 Spain license. 

   
    
Dirección de Redacción: Myrtia. Dpto. de Filología 

Clásica, Facultad de Letras, Campus de la Merced, 

Universidad de Murcia, E-30071 Murcia. myrtia@um.es. 

Editorial Office: Myrtia. Dpto. de Filología Clásica, 

Facultad de Letras, Campus de la Merced, Universidad de 

Murcia, E-30071 Murcia. myrtia@um.es. 

   
    
 Myrtia se publica en versión digital en: http://revistas.um.es/myrtia 
   
   

  



 

 
 

M  Y  R  T  I A 
 

  

  

   

 Revista de Filología Clásica  

   

 v. 40, 2025  

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 Universidad de Murcia  

   

 

  



 Cubierta: Nicolás Sánchez Navarro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
Myrtia. Revista de Filología Clásica aparece indexada e incluida en las siguientes 

bases de datos y portales de difusión electrónica de revistas científicas: Base de 

Datos ISOC, CARHUS Plus +, Dialnet, Dice, InterClassica, L’Année 

Philologique, Latindex, Miar, PIO, Regesta Imperii, Resh. 



 Myrtia 40 (2025) - ISSN: 1989-4619  

  
  
  
  
  
 

S U M A R I O 
  
 

MONOGRÁFICO [Monograph] 
 

IRENE PAJÓN LEYRA, ¿Viajando por Egipto con Heródoto? De nuevo sobre 

el papiro P.Lond. III 854 ………………………………………………… 11-30 

CARMEN SÁNCHEZ-MAÑAS, La biografía episódica del faraón Psamético el 

Grande en las Historias de Heródoto …………………………………….. 31-49 

MANEL GARCÍA SÁNCHEZ, Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, 

autor de Persiká…………………………………………………………... 51-66 

ESTEBAN CALDERÓN DORDA, Reflexión terminológica sobre los conceptos 

de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto ………………………… 67-96 

JOSÉ M. FLORISTÁN, La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos 
históricos de Laónico Calcocóndilas …………………………………….. 97-114 

 

  
  
ARTÍCULOS [Articles] 

 

ESTEBAN NGOMO FERNÁNDEZ, Estudio lingüístico del antropónimo hispano-

céltico Ambatus………………………………………………………….. 117-129 

MARTA GONZÁLEZ GONZÁLEZ, La caracterización de los hijos de Egipto en 

Suplicantes de Esquilo: ἀρσενοπληθῆ δ’ ἑσμὸν ὑβριστὴν Αἰγυπτογενῆ … 131-147 

MARIANA FRANCO SAN ROMÁN, La mujer detrás del hombre: algunas 

reflexiones en torno a las razones de la guerra en la Comedia Antigua …... 149-174 

ANTONIO MURA, Una musa ‘esiodea’ (Ar. Pax 775-780)  …………………... 175-198 

MARCO ANTONIO SANTAMARÍA, Un epigrama funerario de Posidipo de Pela 

para una iniciada (43 A.-B.)……………………………………………… 199-225 



PAULA MARTÍN VENTAS, Significado y función de los baños en la novela 

griega ……………………………………………………………………. 

 

227-249 

PEDRO REDONDO REYES, La ejemplificación en la gramática y la dialéctica 

griegas desde la lingüística de corpus ……………………………………. 251-274 

JAVIER MORALEDA DÍAZ, De Roma a Frankfurt: la edición de Gottfried 

Jungermann de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César …………    275-301 

MARÍA EMILIA JOFRÉ GUTIÉRREZ, La epístola nuncupatoria en el contexto 

del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI ……………………. 303-321 

ANDREA NAVARRO NOGUERA, Entre pócimas y (en)cantos: la Circe 

operística de C. Ivanovich ……………………………………………….. 323-346 

FRANCISCO BRAVO DE LAGUNA ROMERO, Antígona Bel de Maria Fernanda 

Gárbero o la reescritura pandémica del mito en Río de Janeiro …………... 347-363 

 

 
 
NOTAS [Notes]   

 

MARIA BROGGIATO, A Note on Plato, Symp. 223b-d. ………………………. 367-373 

JOSÉ ANTONIO FERNÁNDEZ DELGADO, Notas textuales a los Progymnásmata 

de Libanio, del Psógos a la Ékphrasis ……………………………………. 375-388 

LUIS AMELA VALVERDE, La serie 467 COS.TERT.DICT.ITER. AVGVR 

PONT.MAX. Una nota …………………………………………………... 389-401 

WŁODZIMIERZ OLSZANIEC, Tibullus 1.1.48: What Does Fire Do? ………….. 403-405 

MILAGROS DEL AMO LOZANO, La inscripción latina del Claustro de la 

Universidad de Murcia …………………………………………………... 407-414 

FRANCISCA MOYA DEL BAÑO, El adjetivo maiestus,-a, -um. Iosephus I. 

Scaliger y Thomas Munckerus …………………………………………... 415-430 

 

 
 
  



RESEÑAS [Reviews] 

 Gregorio Carrasco Serrano (Coord.), La Meseta Sur de Hispania en Época 
Romana Altoimperial, Cuenca, Ediciones de la Universidad de Castilla-

La Mancha, 2024, 360 páginas. ISBN 978-84-9044-635-5 (MARÍA DE LAS 

NIEVES SÁNCHEZ DE LA TORRE)…………………………………………. 433-437 

 Hugo Francisco Bauzá, Afrodita y Eros. Consideraciones sobre mito, culto 
e imagen, Buenos Aires, El Hilo de Ariadna, 2022, 436 páginas. ISBN 

978-987-3761-67-6 (CARLOS MARISCAL DE GANTE CENTENO) ……...…. 438-442 

Francisco Javier González Mora, Periplógrafos griegos I-II. Época Clásica 
2B - Época Helenística 1A: Timageto y autores contemporáneos de 
Alejandro Magno, Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 

2024, 318 páginas, ISBN 978-84-1340-934-4 (CARMEN SÁNCHEZ-

MAÑAS) ………………………………………………………………….. 443-445 

Florian Steger, Asclepius. Medicina y Religión, Madrid – Salamanca, 

Signifer Libros, 2023, 176 páginas, ISBN 978-84-16202-44-7 (ESTEBAN 

CALDERÓN DORDA) ………………………………………………...…… 446-447 

Rafael Marqués García, Los orígenes de la alquimia griega (el tratado del 
Anónimo de Zuretti), Madrid-Salamanca, Signifer Libros, 2024, 298 

págs. ISBN 978-84-16202-51-5 (MARÍA BELÉN BONED) ………………... 448-449 

 Tatiana Alvarado Teodorika y Theodora Grigoriadou (eds.), Voces helenas 
en la poesía hispánica, Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2024, 

304 páginas, ISBN 978-2-8107-1273-1 (JORGE J. LINARES SÁNCHEZ) ….. 450-452 

  
 
  



 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 MONOGRÁFICO 
 

   

 

  



 



 
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

Myrtia, nº 40 (2025), 11-30 

 

¿Viajando por Egipto con Heródoto? De nuevo sobre el papiro P.Lond. III 854  

[Traveling through Egypt with Herodotus? On P.Lond. III 854 again] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.609821 

Irene Pajón Leyra* 

 Universidad de Sevilla  

ipajon@us.es  

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-1637-8940 
 

 

 

Entre los muchos tesoros que alberga la colección de papiros de la Biblioteca 

Británica, apenas llama la atención el texto que es nuestro objeto de estudio en 

este trabajo: un pequeño fragmento de apenas 15 líneas de texto –más de la mitad 

de ellas incompletas– que contienen una carta enviada en un momento 

 
* Este trabajo se ha realizado en el marco del Proyecto de Investigación «El prisma 

romano: ideología, cultura y clasicismo en la tradición geo-historiográfca, II» (PID2020–

117119GB-C22). Agradezco a los revisores anónimos sus valiosas observaciones y consejos. 

Resumen: El papiro P.Lond. III 854 (s. I-II d.C.) conserva parte de una carta en la que un cierto 

Nearco relata un viaje que dice haber realizado por Egipto. Sin embargo, la visión que 

ofrece del país no se corresponde con la vigente en su época: sitúa las fuentes del Nilo en 

Syene, coincidiendo con Heródoto pero no con fuentes posteriores, y atribuye al oráculo 

de Amón de Siwah una relevancia que ya no tiene. En un principio se consideró que el 
texto guardaba una relación directa con el texto de las Historias, pero la falta de 

coincidencias textuales claras llevó a cuestionar esta idea. El presente trabajo pretende 

ofrecer una revisión actualizada del contexto literario de la carta, con atención especial 

al papel de la obra de Heródoto, que probablemente fuera de los círculos eruditos seguía 

disfrutando de autoridad acerca de Egipto y su geografía. 

  

Abstract: The papyrus P.Lond. III 854 (1st-2nd century AD) preserves part of a letter in which a 

certain Nearchus describes a journey he claims to have made through Egypt. However, 
his vision of the country does not correspond to that of his time: he places the sources of 

the Nile in Syene, in agreement with Herodotus but not with later sources, and he 

attributes to the oracle of Amon at Siwah a significance that it no longer has. The text 

was initially thought to be directly related to the text of the Histories, but the lack of clear 

textual overlaps led to this idea being questioned. This paper aims to provide an updated 

review of the literary context of the letter, with particular attention to the role of the work 

of Herodotus, which probably continued to enjoy authority on Egypt and its geography 
outside scholarly circles. 

   

Palabras clave: viaje; carta; turismo; Heródoto; fuentes del Nilo;  Syene; oráculo de Amón en Siwah 

  

Keywords: travel; letter; tourism; Herodotus; sources of the Nile; Syene; Ammon oracle of Siwah 

  

Recepción: 26/03/2024 Aceptación: 11/10/2025 



Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

12 

desconocido entre finales del siglo I y las primeras décadas del siglo II1. Sin 

embargo, para quienes se interesan por la recepción y circulación de las Historias 

de Heródoto en la Antigüedad, este texto puede tener un valor incalculable. En 

la carta, un desconocido Nearco escribe a un Heliodoro, de cuya identidad sí 

estamos mejor informados, pero con quien no está claro qué relación guarda, 

para contarle el viaje que ha realizado por el país de Egipto y las cosas que ha 

visto. En concreto, Nearco afirma haberse detenido en la ciudad de Syene, lugar 

donde sitúa el nacimiento del Nilo, y en el oráculo de Amón del oasis de Siwah. 

El documento fue editado por primera vez por Frederic G. Kenyon y 

Harold I. Bell en 1907. Desde muy pronto su contenido se relacionó con el de 

las Historias, en especial con ciertos pasajes del libro II, que se veían como la 

fuente de inspiración que había llevado a Nearco a concebir su viaje y a elegir 

los sitios que había de visitar2. Sin embargo, las opiniones a este respecto han 

variado a lo largo de los años: si bien los primeros en estudiar el papiro no 

dejaban lugar a dudas y veían en la carta alusiones directas al texto de Heródoto3, 

desde los años 60 en adelante esta idea ha sido fuertemente cuestionada4. De ahí 

que en este trabajo nos propongamos revisar el estado de la cuestión, con el fin 

de evaluar las posibles coincidencias entre nuestro papiro y la obra de Heródoto 

y las implicaciones que estas coincidencias, si es que las hay, podrían tener a la 

hora de determinar el valor del historiador de Halicarnaso como autoridad 

geográfica sobre el país de Egipto en época romana. 

 

1. EL PAPIRO: TEXTO Y CONTEXTO 

 
Reproducimos a continuación el texto transmitido por el papiro, siguiendo la 

edición más reciente (J. Schwartz, 1961), pero atendiendo a los comentarios y 

 
1 P.Lond. III 854, Chrest. Wilck. 117, Wilcken (1912: 148-147), P.Sarap. 101, Schwartz, 

(1961: 268-270). Referencia de Trismegistos: TM 17126. La datación corresponde al contexto 

del archivo, integrado por documentos fechados entre el 90 y el 133 d.C. 
2 Tal es la opinión de Wilcken (1912: 148) y Deissmann (1923: 141-142), quien además 

indica (n. 5) que es una visión compartida por Hermann Diels. Ver asimismo Foertmeyer 

(1989: 40, n. 2 y 3). 
3 En especial Wilcken (1912: 148, n. 10), que alude explícitamente a las huellas de las 

«lecturas de Heródoto» (Herodotlektüre) de Nearco. Igualmente Deissmann (1923: 141 n. 5): 

quien viajaba por el Nilo en aquella época, según él, llevaba consigo un ejemplar físico del 

libro II de las Historias.  
4 En particular, Schwartz (1968: 269), quien también pone en cuestión la realidad misma 

del viaje de Nearco, que en su opinión puede ser un relato ficticio elaborado a partir de un 

conglomerado de fuentes literarias imposible de precisar. 



¿Viajando por Egipto con Heródoto? . . . 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 11-30 

13 

mejoras que sugieren Theodore Skeat y Gabriella Messeri 5  y con algunas 

modificaciones menores nuestras basadas en el examen de la fotografía digital6: 

 
Recto (→) 

 

Νέαρχος    Ἡ̣[λιοδώρωι χαίρειν?] 7 

πολλῶν τοῦ κ̣αλ̣[λους?     ±12     ] 

καὶ μέχρι τοῦ πλεῖν̣ ο̣̣.[     ±10     ] 

μένων ἵνα τὰς̣̣ χει[ρ]οπ̣̣ο̣̣ι̣ή[τους τέ-] 

χνας ἱστορήσωσι, ἐγὼ παρεπο̣̣[ρευσ]ά̣-   5  

μην καὶ̣ ἀρ̣̣ά̣̣μ̣ε̣νος ἀνάπλο[υν π]αρ[α-] 

γενόμ⟦ην⟧\ε̣ν̣ο̣ς̣/ εἴς τε Σοήνας ̣καὶ ὅθεν τυ̣[̣γ]χά- 

νει Νεῖλος ῥέων καὶ εἰς Λιβύην ὅπου 

Ἄμμων πᾶσιν ἀνθρώποις χρησμῳδ̣̣εῖ 

[καὶ θ]α̣̣υτομα ἱστόρη̣̣σα καὶ τῶν̣̣ φ̣ί̣λ̣̣ων   10  

ἐμ̣ῶ̣[ν] τ̣ὰ̣̣̣ ὀνόμ̣α̣̣̣τ̣α̣̣̣ ἐνεχάρ̣̣α̣̣ξα τοῖς ἱ̣[ε-] 

ροῖς ἀε̣̣ιμνή̣<σ>τ̣ω̣ς τὸ προσ̣̣κ̣̣ύν̣̣η̣̣μ̣α̣ <σου>8 

π̣̣ο̣̣ι̣[             ]ν̣[                              ] 

τ̣[                                                    ]9 

.  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 

 

1 Ἡ̣[λιοδώρωι: Messeri, α[ ed. pr., Wilcken, Deissmann, Crönert, ..[  Schwartz, Skeat; 2 

κα̣λ̣[λους: sugg. Schwartz, κα[ ed. pr., Wilcken, Deissmann., κ̣α.[ Schwartz, Skeat; 3 πλειν̣ ̣ο̣.̣[ 

: Skeat, πλει. ο̣̣.[ Schwartz, πλει. ε̣.[ ed. pr., Wilcken, Deissmann, Crönert; 4 χει[ρ]οπ̣̣ο̣̣ι̣ή[τους: 

Schwartz, χ̣ε̣ι̣[ρ]οπ̣̣ο̣̣ι̣ή[τους Skeat, χε[ι]ρ̣ο̣π̣̣[οι]ή[τους ed. pr., Wilcken, Deissmann, Crönert; 

5-6 παρεπο̣̣[ρευσ]ά̣|μην: sugg. Crönert, Skeat, παρεπο̣[ιησ]ά|μην Wilcken, Deissmann, 

 
5 Skeat (1974), Messeri (2009b). 
6 A partir de la imagen disponible en el sitio web de la Biblioteca Británica, consultado 

el 03/05/2023. 
7 Entre la primera línea y la segunda hay el doble de espacio que entre las demás. Se ha 

sugerido que a esta altura, en la parte perdida en el cuarto superior derecho, se encontrase una 

fórmula de saludo, como χαίρειν ο πλεῖστα χαίρειν. Véase Kenyon y Bell (1907: 206: los 

autores de la editio princeps constatan la separación de las líneas sin ofrecer una 

interpretación), Wilcken (1912: 148, n. 1), Deissmann (1923: 141) Schwartz (1961: 269). Esta 

distribución se encuentra en BGU I 93. Sin embargo, también es posible que χαίρειν estuviese 

en la línea 1, en la laguna después del nombre propio en dativo, y que el espacio simplemente 

separase la salutación del contenido de la carta, véase e.g. Blumell (2015: 19-22). 
8 El término προσκύνημα en cartas en papiro aparece casi sistemáticamente seguido de 

un pronombre personal en genitivo, generalmente σου o ὑμῶν, antes de la forma del verbo 

ποιέω que corresponda. Su ausencia en el papiro puede deberse a una omisión involuntaria 

por parte de Nearco. Tras el verbo, a menudo aparecen indicaciones sobre la divinidad o 

divinidades a quienes se rinde honor (e.g. παρὰ τοῖς θεοῖς πᾶσι o παρὰ τοῖς ἐνθάδε θεοῖς). 
9 Tanto esta línea como la anterior parecen haber sido borradas adrede. Véase Skeat 

(1974: 260) sobre la posibilidad de que el borrado se haya producido en época moderna, al 

vender el papiro en el mercado de antigüedades, con la intención de hacer parecer que se 

conservaba el margen inferior. 



Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

14 

παρεπ[λευσ]ά̣|μην ed. pr.; 6-7 π]αρ[α]|γενόμ⟦ην⟧\ε̣ν̣ο̣ς̣/ Schwartz, Skeat, π]αρ[α]|γενόμενος 

ed. pr., Wilcken, Deissmann, Crönert; 10 [. . θ]α̣̣υτομα: pap., corr. [καὶ θ]αύματα Skeat, [. . 

.]ε̣υτομα ed. pr., [καὶ] ε̣ὔ<σ>τομα Wilcken, Deissmann, Crönert; 12 ἀε̣̣ιμνη̣<σ>τ̣ω̣ς̣ Wilcken, 

Deissmann, Crönert, Skeat, ἀε̣̣ιμνη̣σ̣τ̣ω̣ς̣ ed. pr., ἀε̣̣ιμνά̣<σ>τ̣̣ως: Schwartz; 13 π̣ο̣̣̣ι̣[: Skeat, fort. 

π̣̣ο̣̣ι̣[ών or π̣ο̣̣̣ι̣[ήσας.10 

 
Recto 

 

Nearco a He[liodoro, saludos …]. Puesto que son muchos los que [admiran? la 

bell]eza11 incluso hasta el punto de [… lanzarse a?]12 navegar, para visitar las obras 

de arte hechas por la mano del hombre, yo he [seguido sus pa]sos13 y, tras emprender 

un viaje río arriba y llegar hasta Syene y el lugar desde el que resulta que fluye el 

Nilo y hasta Libia, donde Amón canta oráculos para todos los hombres, he visitado 

maravillas(?) y he grabado los nombres de mis amigos en los templos como 

recuerdo eterno, [tras hacer] la ofrenda <por ti> […]. 

 

Verso 

 

Para Heliodoro14. 

 

El papiro ha llegado hasta nosotros como parte del llamado «Archivo de 

Serapión y sus hijos» (P.Sarap.)15 , un conjunto documental que perteneció 

sucesivamente a tres miembros de una misma familia: el propio Serapión y dos 

de sus hijos, Anubión y Eutíquides. El destinatario de la carta, Heliodoro, es otro 

hijo de Serapión y hermano de los otros dos propietarios del archivo, y figura en 

otros documentos, sobre todo de la última fase, la etapa de Eutíquides.  

La familia podría describirse como perteneciente a una «clase media 

urbana»: los documentos de los tres archivos nos hablan de la administración de 

sus propiedades, generalmente terrenos agrícolas en la zona del nomo 

Hermopolita, de las ganancias derivadas de su alquiler y también de actividades 

económicas relacionadas con la cría de ganado mayor y menor.  

 
10 En ausencia de conjunción καὶ o equivalente, optamos por una forma no conjugada. 
11 Sobre esta reconstrucción, véase Schwartz (1961: 269). 
12 Ver W. Crönert (1925: 483) sobre la posibilidad de suponer una forma del verbo 

ὁρμάω en esta laguna. 
13  Sobre este valor de παραπορεύομαι, véase Crönert (1925: 483-484): eadem via 

procedere.  
14 La traducción es propia, al igual que el resto de las que figuran en el artículo. 
15  Véase TM Arch id: 87 (Eutychides son of Serapion). El archivo comprende 

documentos datados entre el 90 y el 133 d.C. Se desconocen las circunstancias del hallazgo 

del conjunto, que seguramente sucediera en excavaciones irregulares a finales del siglo XIX 

o comienzos del XX. A través de diversas adquisiciones, en la actualidad los documentos se 

encuentran distribuidos entre las colecciones de Berlín, Würzburg, la Biblioteca J.P. Morgan 

de Nueva York, Heidelberg y Estrasburgo, además de la Biblioteca Británica, donde se 

encuentra el papiro que nos ocupa. Véase Schwartz (1961: 1-7). 



¿Viajando por Egipto con Heródoto? . . . 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 11-30 

15 

De entre los hermanos, Heliodoro parece haber vivido un cierto tiempo 

fuera del núcleo familiar, seguramente en Menfis, para más tarde regresar a su 

ciudad patria16. No sabemos en qué momento y lugar habría recibido la carta de 

la que aquí tratamos. En cuanto al Nearco autor del texto, ignoramos del todo su 

identidad, pero las probabilidades de que se trate de alguien que desarrolló su 

vida en el nomo hermopolita son muy altas: según Messeri, el nombre de Nearco 

no parece muy extendido fuera de esta zona de Egipto, donde sí tiene una 

incidencia más marcada17. En opinión de la estudiosa italiana, es muy posible 

que se trate de un pariente, quizá pariente político, e incluso señala la posibilidad 

de identificarlo de manera tentativa con el Nearco número (9) (= 13) de la familia 

a la que se refiere otro famoso archivo hermopolita, el llamado de la familia del 

Kôm Kâssûm18. Este Nearco aparece mencionado como padre de una cierta 

Demetria, que quizá podría ser la Δημητρία Νεάρχου que se nombra en uno de 

los papiros del Archivo de Serapión19. Desafortunadamente, esta identificación 

resulta imposible de demostrar y otras opciones tampoco pueden descartarse, de 

modo que quizá Nearco sea simplemente un amigo de la familia o un allegado 

de otro tipo. Con todo, sí que parece ser alguien que pertenecía a la misma esfera 

social que el destinatario de la carta y su familia.  

A su vez, dentro de la familia, no parece casualidad que el destinatario 

de la carta de Nearco sea precisamente Heliodoro: si atendemos de nuevo a 

Messeri20, la escritura personal de la carta muy probablemente sea de la mano 

del propio Nearco. En el caso de Heliodoro, del que disponemos de más 

elementos de juicio, sabemos de manera efectiva que él mismo escribía sus cartas 

y otros documentos de puño y letra21. De hecho, conocemos bien su escritura y 

observamos, además, que a menudo era él quien escribía la correspondencia de 

su padre y de sus hermanos, seguramente al dictado de estos. Además, tanto en 

el caso de las cartas escritas por Heliodoro como en la de Nearco que nos ocupa, 

se percibe una voluntad de utilizar un registro culto de la lengua griega y unas 

expresiones claramente dotadas de «colorido literario» (ver más adelante). 

Estamos, pues, según todo indica, ante individuos que no pertenecen ni 

a la élite social ni a la élite cultural del momento, pero sí parece que se trata de 

 
16 Schwartz (1961: 210). 
17  Messeri (2009a: 246, 249). La base de datos Trismegistos People 

<https://www.trismegistos.org/ref/>, consultada online el 21/02/2024, recoge 55 individuos 

con este nombre en fuentes papirológicas y epigráficas. La especial vinculación del nombre 

con el nomo hermopolita se observa sobre todo en época romana, del último tercio del siglo I 

a.C. en adelante, cuando la mayoría de los testimonios corresponden precisamente a esta área 

geográfica.  
18 Trismegistos Archives id: 555. 
19 Véase P.Sarap. 33 (122 d.C.). Strasbourg, Bibliothèque Nationale P. gr. 264. 
20 Messeri (2009b: 254). En la misma línea ya Crönert (1925: 488-489). 
21 Véase Schwartz (1961: 209). 

https://www.trismegistos.org/ref/


Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

16 

hombres cultos, de un sector que disfruta de un buen acomodo económico y que 

escriben ellos mismos sus cartas en un griego que tiene pretensiones de cierta 

altura. Su testimonio supone, pues, un útil índice para conocer el grado de 

conocimiento del país entre las «clases medias» de los centros urbanos del 

Egipto romano y sus ideas sobre lo que hay en él.  
 

2. LA GEOGRAFÍA DE EGIPTO EN EL P.LOND. III 854 Y LAS HISTORIAS DE 

HERÓDOTO 
 
El texto de la carta menciona dos puntos de referencia en el territorio egipcio: 

por un lado, la ciudad de Syene (actual Asuán), que considera «el lugar desde el 

que fluye el Nilo», y por otro, ya en la frontera con Libia, el oráculo de Amón, 

que «canta sus vaticinios (obsérvese el uso del presente χρησμῳδ̣εῖ) para todos 

los hombres».  

Los primeros en estudiar el papiro vieron una influencia de la obra de 

Heródoto prácticamente directa sobre la carta y consideraron que su autoridad 

se encontraba en el trasfondo y ejercía de guía para nuestro Nearco en su viaje. 

Sus opiniones se basan principalmente en dos elementos: en primer lugar, la 

identificación de la zona en torno a Asuán con el lugar en el que se encuentran 

las fuentes del río egipcio, reflejando el contenido de Hdt. II,2822:  
 

Τοῦ δὲ Νείλου τὰς πηγὰς οὔτε Αἰγυπτίων οὔτε Λιβύων οὔτε Ἑλλήνων τῶν ἐμοὶ 

ἀπικομένων ἐς λόγους οὐδεὶς ὑπέσχετο εἰδέναι, εἰ μὴ ἐν Αἰγύπτῳ ἐν Σάϊ πόλι ὁ 

γραμματιστὴς τῶν ἱρῶν χρημάτων τῆς Ἀθηναίης. Οὗτος δ' ἔμοιγε παίζειν ἐδόκεε, 

φάμενος εἰδέναι ἀτρεκέως. Ἔλεγε δὲ ὧδε, εἶναι δύο ὄρεα ἐς ὀξὺ τὰς κορυφὰς 

ἀπηγμένα, μεταξὺ Συήνης τε πόλιος κείμενα τῆς Θηβαΐδος καὶ Ἐλεφαντίνης, 

οὐνόματα δὲ εἶναι τοῖσι ὄρεσι τῷ μὲν Κρῶφι, τῷ δὲ Μῶφι· τὰς ὦν δὴ πηγὰς τοῦ 

Νείλου ἐούσας ἀβύσσους ἐκ τοῦ μέσου τῶν ὀρέων τούτων ῥέειν, καὶ τὸ μὲν ἥμισυ 

τοῦ ὕδατος ἐπ' Αἰγύπτου ῥέειν καὶ πρὸς βορέην ἄνεμον, τὸ δ' ἕτερον ἥμισυ ἐπ' 

Αἰθιοπίης τε καὶ νότου. 

 

Las fuentes del Nilo, ninguno de los egipcios, ni de los libios, ni de los griegos que 

han hablado conmigo afirmaba conocerlas, salvo el escriba de los asuntos sagrados 

de Atenea en la ciudad de Sais. Ese, en mi opinión, bromeaba al decir que las 

conocía con exactitud. Decía así: que hay dos montañas que proyectan sus aguzadas 

cumbres entre la ciudad de Syene de la Tebaida y Elefantina y que los nombres de 

estas montañas son, el de una, Crofi y el de la otra, Mofi. Así, las fuentes del Nilo, 

que no tienen fondo, fluyen de entre estas dos montañas, de suerte que la mitad del 

agua fluye hacia Egipto y hacia el viento del norte y la otra mitad, hacia Etiopía y 

hacia el viento del sur.  

 

 
22  Sobre la presencia de doctrina egipcia en este texto, quizá malinterpretada por 

Heródoto, ver Wainwright (1953), Asheri, Lloyd y Corcella (2007: 257-259). 



¿Viajando por Egipto con Heródoto? . . . 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 11-30 

17 

En segundo lugar, los investigadores han considerado que la mención 

del oráculo de Amón en el oasis de Siwah, en el confín con Libia, supone otro 

elemento en conexión con Heródoto, pues según ellos podría reflejar el 

contenido de Hdt. II,18. En el texto del historiador, la consulta al oráculo se debe 

a que dos ciudades, Marea y Apis, situadas en la costa norteafricana pero ya 

fuera del Delta del Nilo, deseaban no verse sujetas a los preceptos alimentarios 

de los egipcios, pues en su opinión no tenían nada en común con ellos: no 

hablaban la misma lengua y tampoco pertenecían al país, al no estar situadas en 

el territorio del Delta. Sin embargo, el oráculo confirma su pertenencia a Egipto: 

 
Ὁ δὲ θεός σφεας οὐκ ἔα ποιέειν ταῦτα, φὰς Αἴγυπτον εἶναι ταύτην τὴν ὁ Νεῖλος 

ἐπιὼν ἄρδει, καὶ Αἰγυπτίους εἶναι τούτους οἳ ἔνερθε Ἐλεφαντίνης πόλιος οἰκέοντες 

ἀπὸ τοῦ ποταμοῦ τούτου πίνουσι. Οὕτω σφι ταῦτα ἐχρήσθη. 

 

Sin embargo, el dios no les permitió hacer tal cosa, pues afirmó que Egipto era la 

tierra que el Nilo riega al fluir y que son egipcios aquellos que viven por debajo de 

la ciudad de Elefantina y beben de ese río. Así, eso les vaticinó23. 

 

El texto, pues, confirma la importancia del oráculo en tiempos de 

Heródoto y, al mismo tiempo, insiste en el valor del entorno de Syene y 

Elefantina como límite meridional de Egipto y punto en el que comienza el área 

bañada por el Nilo, criterio que define la pertenencia al país.  

A su vez, también en las líneas siguientes los primeros estudiosos vieron 

una posible referencia velada a la obra del historiador de Halicarnaso: desde el 

descubrimiento del papiro, el comienzo de la línea 10 ha resultado problemático, 

pues la secuencia ]ευτομα que leyeron los primeros editores no corresponde a 

ninguna palabra del vocabulario griego conocido.  

Al problema se ofrecieron dos posibles soluciones: la primera, que fue 

la que se mantuvo ya desde la editio princeps24, consistió en corregir la lectura 

en la forma εὔ<σ>τομα, término que aparece en el libro II de Heródoto, aplicado 

a aspectos de la esfera religiosa egipcia: περὶ μέν νυν τούτων εἰδότι μοι ἐπὶ πλέον 

ὡς ἕκαστα αὐτῶν ἔχει, εὔστομα κείσθω, «sobre estas cosas, aunque sé en su 

mayor parte cómo son cada una de ellas, guarde yo un respetuoso silencio25». 

Esta es la lectura que, sin ulteriores comentarios, sugieren Kenyon y Bell en nota 

a pie de página, la cual Deissmann señala como preferible frente a la posibilidad 

 
23 Sobre este texto, véase Asheri, Lloyd y Corcella (2007: 254). 
24 Véase Kenyon y Bell (1907: 206, n. 10). 
25 Hdt. II,171. 



Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

18 

de dejar sin corregir la secuencia26, como también hace Wilcken27, y que Crönert 

también acepta28. 

En ocasiones, los estudiosos han tratado de interpretar la secuencia sin 

corregirla. En ese caso, la comprensión del texto pasa por entender que la forma 

ofrece un término no atestiguado en otras fuentes, relacionado con la raíz de 

τέμνω. Deissmann indica en nota que quizá pudiera referirse a lo fácilmente 

transitables que son algunas de las áreas visitadas, por oposición a la dificultad 

del camino a través del desierto hasta llegar al oasis de Siwah, pero señala esta 

posibilidad como claramente poco probable29.  Crönert, a su vez, sugiere que el 

término pueda referirse al tallado de las piedras del templo o al grabado de las 

inscripciones que había en él30.  No obstante, al igual que su antecesor, considera 

la corrección de la lectura de la editio princeps como preferible. 

Sea como fuere, a partir de estas coincidencias de contenido y, quizá, de 

vocabulario, los autores que primero estudiaron la carta asumieron que su 

redacción reposaba sobre un manejo directo del texto de las Historias por parte 

de nuestro Nearco y quizá de su interlocutor y encontraron un apoyo más en esta 

dirección, más allá del contenido, en el tono elevado y la pretensión literaria 

general que muestra. 

Sin embargo, investigadores posteriores han expresado dudas respecto 

a la posibilidad de una relación directa entre la carta de Nearco y el texto de 

Heródoto. Desde los trabajos de Schwartz31, el acento se ha puesto, más que en 

las posibles afinidades de contenido, en la falta de coincidencias de expresión, 

lenguaje o fraseología. En efecto, ningún elemento del texto del papiro ofrece un 

paralelo incuestionable con las Historias. Por ello, si bien Schwartz no niega que 

Nearco se haya podido inspirar en fuentes literarias a la hora de emprender su 

viaje y que, entre ellas, de manera directa o indirecta, hayan podido figurar las 

Historias, según él la identificación precisa de estas fuentes literarias es 

imposible.  

 
 

 
26  Deissmann (1923: 141): «(ich) habe Ansprechendes erfahren», «he sabido cosas 

gratas», cf. id n. 11: el autor entiende que pueden deberse a las buenas impresiones que le ha 

producido el viaje en sí o, más probablemente, a oráculos favorables obtenidos en el templo 

de Amón. Véase Leclant (1950 : 244): «j’y ai reçu des révélations (secrètes)». 
27 Wilcken (1912: 148 n. 12), indicando una posible lectura de las Historias por parte de 

Nearco.  
28 Crönert (1925: 482). El autor entiende que se refiere a un oráculo de Amón, cuyo 

contenido Nearco no ha de revelar. 
29 Deissmann (1923: 141, n. 5). 
30 Crönert (1925: 485-486). 
31 Schwartz (1961: 270), sobre el escaso valor probatorio que en su opinión tienen las 

semejanzas con Heródoto que distingue Deissmann. 



¿Viajando por Egipto con Heródoto? . . . 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 11-30 

19 

3. LAS EXPRESIONES LITERARIAS DEL P.LOND. III 854 

 
Como hemos mencionado, las expresiones que leemos en el papiro londinense a 

veces recuerdan más a las de un texto literario que a las esperables en una carta 

u otros textos documentales. Detengámonos, pues, ahora en estas expresiones, a 

fin de observar cuáles pueden haber sido los modelos que ha seguido Nearco. 

Como veremos, todas ellas tienen paralelos en la literatura griega que 

conocemos, pero ninguno de estos paralelos permite relacionar la carta con una 

obra o autor de manera unívoca y, específicamente, no indican conexiones claras 

con las Historias de Heródoto. 

Observemos los paralelos literarios que presenta el papiro uno por uno. 

- Líneas 4-5, τὰς̣ χει[ρ]οπ̣οι̣ή̣[τους τέ]|χνας ἱστορήσωσι: el adjetivo 

χειροποίητος aparece en Heródoto en dos ocasiones32, una de las cuales (la 

segunda, II,149) se refiere precisamente al país de Egipto. El historiador describe 

la laguna Meris y afirma: «que es artificial y está excavada, ella misma lo 

demuestra» (ὅτι δὲ χειροποίητός ἐστι καὶ ὀρυκτή, αὐτὴ δηλοῖ). Sin embargo, esta 

coincidencia en modo alguno puede tomarse como un elemento de unión entre 

la carta de Nearco y las Historias. En líneas generales, el adjetivo cuenta con una 

profusa representación en fuentes literarias y su uso abunda en autores tan 

dispares y alejados en el tiempo como Tucídides, Jenofonte, Platón, Demóstenes, 

Polibio, la Septuaginta, Diodoro Sículo, Flavio Josefo o Claudio Eliano, entre 

otros. Ello contrasta con su escasísima representación en textos documentales, 

pues no aparece en fuentes papiráceas aparte de nuestra carta y en fuentes 

epigráficas ofrece un único testimonio, en una inscripción de contenido 

teológico hallada en las ruinas de Éfeso, seguramente relacionada con entornos 

cristianos33. Es posible, pues, atribuir el empleo del adjetivo que nos ocupa a un 

registro culto de la lengua griega, alejado de los usos más generales y comunes, 

pero no se puede establecer una conexión con un texto o autor concreto. 

En algunas ocasiones vislumbramos que el uso del adjetivo 

χειροποίητος parece implicar, como en la carta de Nearco, un elemento de 

monumentalidad y aplicarse a construcciones u objetos dignos de verse. Este 

matiz parece apreciarse en particular en los testimonios más antiguos. Así, 

Platón utiliza precisamente este término para describir ciertas construcciones de 

la Atlántida en su Critias (Pl. Criti. 118c). Sin embargo, este matiz de 

magnificencia y espectacularidad no siempre es visible y este uso del término 

coexiste con casos en los que su significado es simplemente el de «artificial», 

por oposición a lo natural, espontáneo o no debido a la intervención humana. 

 
32 Hdt. I,195 y II,149. 
33 I.Eph. 1334. Sobre el valor de este término en contexto judío y cristiano, véase más 

abajo. 



Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

20 

Así, Tucídides (Th. II,77,4) lo aplica para calificar un incendio provocado que, 

por su magnitud, destacaba entre los fuegos producidos por mano humana y 

recordaba incendios igualmente destructivos producidos de manera natural. 

Estrabón lo aplica a la descripción del magnífico puerto en el entorno de Bayas 

y Cumas, convertidas en un gran emporio económico (V,4,6) y al lago Coloe –

actual lago Mármara–, junto a la tumba de Aliates (XIII,4,7), en un contexto que 

remite explícitamente a Heródoto (cf. Hdt. I,93). Pero también lo aplica a las 

cataratas artificiales que los persas construyeron para impedir a Alejandro 

Magno remontar el Éufrates (XVI,1,9), que no tuvieron éxito alguno en su 

intento de frenar al rey macedonio. Polibio escoge este adjetivo para describir 

las asombrosas defensas artificiales de la ciudad de Ecbatana (Plb. X,27,6), pero 

también lo aplica en otros casos, donde no se observa el matiz de 

monumentalidad34. 

Otros autores, como Diodoro, también hacen un abundante uso de esta 

palabra, incluso para referirse a obras de ingeniería en el país de Egipto, pero no 

siempre parecen vincular el carácter artificial con la idea de que algo sea digno 

de verse o pueda producir asombro por lo complejo de su elaboración35.  

En textos judíos y cristianos, por su parte, la idea de asombro no solo no 

se asocia a las obras producidas por la mano del hombre calificadas de 

χειροποίητα, sino todo lo contrario: el adjetivo se aplica a lo que se debe a la 

intervención humana, que no se opone a lo natural o espontáneo, sino a los 

milagros que proceden de la obra de Dios36. 

A su vez, el empleo del término τέχνη, «arte», en el sentido de «obra de 

arte», es decir, como sinónimo de τέχνημα, es muy infrecuente y siempre propio 

del registro literario. En el ámbito documental, la palabra significa «oficio», 

mientras que el valor que vemos en la carta solo se encuentra en ejemplos como 

el de Estrabón (Str. XIV,1,14), sobre las obras de arte que hay en el templo de 

 
34 Es el caso de Plb. VI,42,2, donde se explica que en opinión de los griegos las defensas 

artificiales de una ciudad son inferiores respecto a las que pueda proporcionar la naturaleza 

del enclave. 
35 A modo de ejemplo, véase D.S. I,33,8, sobre el carácter artificial de algunas de las 

bocas del Nilo, donde el autor explícitamente alude a su escaso interés. Véase igualmente D.S. 

I,34,2, 36,8, 63,9, III,69,3, XIII,82,5. El matiz de perplejidad y sorpresa sí parece estar 

presente, p.ej., en D.S. XVII,71,7, al hablar de los mecanismos empleados en los 

enterramientos reales de los persas. 
36  Véase por ejemplo Josefo, AI. IV,55: ἐξέλαμψε δὲ πῦρ τοσοῦτον ὅσον οὔτε 

χειροποίητον ἱστόρησέ τις οὔτε γῆθεν ἀναδοθὲν. Al término se contrapone el adjetivo 

ἀχειροποίητος, que precisamente designa lo que no procede de la mano humana sino de la 

divina. 



¿Viajando por Egipto con Heródoto? . . . 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 11-30 

21 

Hera de Samos, y en Pausanias VI,25,1, acerca de una escultura de Fidias37. No 

obstante, tampoco en este caso vemos una relación clara entre la carta de Nearco 

y un texto concreto de la tradición griega. 

El empleo del verbo ἱστορεῖν en el mismo sentido que aparece en la 

carta, con el valor de «visitar» monumentos o maravillas de tipos diversos, no 

solo no permite establecer una conexión clara con el texto de Heródoto, sino que 

incluso nos aleja de él. El valor de este término en las Historias es más el de 

«preguntar», «investigar38», mientras que el valor que emplea Nearco coincide 

con textos como, por ejemplo, el opúsculo Περὶ τῶν ἑπτὰ θεαμάτων de Filón de 

Bizancio39. 

- Línea 6, ἀρ̣ά̣̣μ̣̣ε̣νος ἀνάπλο[υν: tal como aprecia Crönert40, la expresión 

no tiene paralelos, sino que Nearco parece haber fundido dos expresiones que sí 

están atestiguadas en textos literarios: ποιεῖσθαι ἀνάπλουν, «emprender la 

navegación», «zarpar», presente en autores como Polibio o Estrabón 41 , y 

αἴρεσθαι ἄγκυραν, «levar el ancla», que se encuentra en autores como, de nuevo, 

Polibio, Caritón o Plutarco42. 

- Líneas 7-8, ὅθεν τυ̣[γ]χά|νει Νεῖλος ῥέων: esta expresión cuenta con 

paralelos en la Meteorología aristotélica y en la Geografía de Estrabón. El 

filósofo se refiere al nacimiento de los ríos en general utilizando un giro 

prácticamente idéntico: διὰ τοὺς τόπους ὅθεν ἂν τυγχάνῃ ῥέων ἑκάστοτε (Arist. 

Mete. 349a 24). Estrabón, a su vez, lo emplea cuando trata sobre el río Araxes: 

τὸ Ἀραξηνὸν πεδίον, δι’ οὗ τυγχάνει ῥέων ἐπὶ τὸν καταράκτην ὁ ποταμός (Str. 

XI,14,13). 

- Líneas 8-9, ὅπου | Ἄμμων πᾶσιν ἀνθρώποις χρησμῳδ̣εῖ: quizá este sea 

el único caso en el que se pueda entrever un vínculo entre el texto del papiro y 

una fuente literaria concreta. El verbo χρησμῳδέω, «cantar oráculos», si bien no 

es tan común como el habitual χράω, sí presenta un uso relativamente frecuente, 

 
37 El uso metonímico del término τέχνη para referirse al producto u obra artística puede 

rastrearse hasta Sófocles. Véase S. OC. 472: Κρατῆρές εἰσιν, ἀνδρὸς εὔχειρος τέχνη, o fr. 156 

Radt, sobre las armas de Aquiles, obra («arte») de Hefesto. 
38 E.g. Hdt. II,19, 29, 34, 44. 
39  Ph. Byz. Mir. 20: ὁ δὲ λόγῳ τὸ θαυμαζόμενον ἱστορήσας, 22: τὰς ἐν Μέμφει 

πυραμίδες κατασκευάσαι μὲν ἀδύνατον, ἱστορῆσαι δὲ παράδοξον. Ver LSJ s.v. ἱστορέω 2. Cf. 

OGIS 694: τὴν δὲ τοῦ Μέμνονος ταύτην {ει}ἱστορήσας ὑπερεθαύμασα. 
40 Crönert (1925: 484). 
41 Véase por ejemplo Plb. I,49,12, XVI,2,4; Str. I,3,15, con el sentido de «hacer el viaje 

de regreso». La expresión ποιεῖν πλοῦν puede encontrarse, entre otros muchos, en Th. IV,3,1, 

VI,18,4, VII,26,3, S. Ph. 552, X. H.G. VI,2,27,31, Plb. V,110,5, Luc. VH. 1,5, D.S. II,55,4, 

IV,17,4, XII,44,1, XVII,97,1, además de en Hdt. VI,95. 
42 Plb. XXXI,14,13, Plu. Pomp. 50, 80, Charito I,14,6, VIII,2,7. 



Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

22 

que corresponde al registro literario casi de manera exclusiva43. Aparece en 

autores de todas las épocas, géneros y corrientes y, entre ellos, lo encontramos 

en una ocasión en Heródoto44, aunque sin relación alguna con Egipto o con el 

oráculo de Amón. Sin embargo, contamos con dos testimonios en los que esta 

expresión se utiliza para referirse al oráculo de nuestra carta: en la obra de 

Diodoro45 y en la recensión más antigua de la Novela de Alejandro46, en ambos 

casos para referirse a la visita del rey a ese mismo oráculo47. El estudio de la ya 

reconocida comunidad de fuentes entre la Novela y la obra de Diodoro rebasa 

las pretensiones de este trabajo. No obstante, hemos de señalar que la Novela de 
Alejandro, así como la historiografía referida al rey macedonio, cuenta con una 

significativa representación en materiales papiráceos, especialmente a 

comienzos de la época romana, lo que es indicio de la difusión de estos textos48. 

No parecería, pues, extraño que personas de cierta cultura, como Nearco y 

Heliodoro, hayan podido conocer estos textos, en particular, la Novela. No 

obstante, la escasez de datos impide ir más allá de la pura hipótesis. 

- Línea 12, ἀει̣μνή̣<σ>τ̣ως: Schwartz, a partir de la lectura 

ἀε̣ιμνά̣<σ>τ̣ως, plantea la posibilidad de que Nearco haya podido imitar un 

poema dorio o eolio49. Su lectura, sin embargo, es paleográficamente imposible, 

pues los restos de escritura tras la ν no parecen compatibles con una alfa50. No 

obstante, el compuesto resulta de evidente tono literario y, una vez más, quizá 

sea posible distinguir la influencia de la Novela de Alejandro en el trasfondo del 

texto. Aunque el adverbio ἀειμνήστως solo aparece una vez en época clásica, en 

uno de los discursos de Esquines51, el adjetivo tiene un uso muy amplio en todas 

las épocas. Sin embargo, probablemente no sea casualidad que en el mismo 

pasaje de la Recensio α de la novela en el que se constata el uso del verbo 

χρησμῳδεῖν, en el contexto de la visita de Alejandro al Oráculo de Amón, se 

 
43 En las fuentes papiráceas, solo se encuentra en raras ocasiones en papiros mágicos, 

como el PGM II,8 (P.Lond. I 122). 
44 Hdt. VII,6. 
45 D.S. XVII,51,4. ὁ δ’ Ἀλέξανδρος ἡσθεὶς ἐπὶ τοῖς κεχρησμῳδημένοις καὶ τὸν θεὸν 

μεγαλοπρεπέσιν ἀναθήμασι τιμήσας ἐπανῆλθεν εἰς τὴν Αἴγυπτον. Véase Goukovsky (1969) 

acerca del uso de Clitarco, entre otras fuentes, por parte de Diodoro. 
46 Historia Alexandri Magni, Recensio α, I,30,4: Πάτερ, εἰ ἀληθεύει <ἡ> μήτηρ ἐκ σοῦ 

με γεγεννῆσθαι, χρησμῴδησόν μοι. Sobre este pasaje de la novela, ver Stoneman (2007: 522), 

quien señala la posible influencia de Clitarco. 
47 Como tercer testimonio, quizá se pueda tener en cuenta también Str. VIIa,1,1a. 
48 Sobre la historiografía de Alejandro en los papiros, véase Prandi (2010). Sobre la 

Novela de Alejandro, BKT IX 170 (P.Berol. inv. 21266v), P.Hal. inv. 31, P.Mich. XVIII 761, 

PSI XII 1285. Sobre la circulación de la Novela de Alejandro en el siglo II d.C., véase Trumpf 

(2006). 
49 Schwartz (1961: 270). 
50 Skeat (1974: 260). 
51 Aeschin. 2,180 (De falsa legatione). 

https://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/SB2.html
https://stephanus.tlg.uci.edu/help/BetaManual/online/SB2.html


¿Viajando por Egipto con Heródoto? . . . 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 11-30 

23 

aplique este adjetivo al vaticinio de la fundación de Alejandría, que será 

«recuerdo eterno del nombre» de Alejandro52: 

 
Ἠξίου δὲ καὶ χρησμὸν λαβεῖν ἀπὸ τοῦ θεοῦ, ποῦ τῆς ὀνομασίας ἑαυτοῦ ἀείμνηστον 

πόλιν κτίσει. 

 

Deseaba (sc. Alejandro) también recibir un vaticinio del dios sobre dónde habría de 

fundar la ciudad que sería recuerdo eterno de su nombre. 

 
El texto de la carta encuentra también notables paralelos en la epigrafía, 

donde epitafios y dedicatorias emplean el mismo adjetivo para referirse a la 

memoria que dejan para siempre los nombres grabados en piedra53. Sin embargo, 

cabe preguntarse si no estaremos quizá ante un indicio de lectura de la Novela 
de Alejandro en la Hermópolis del siglo II54. 

 
4. EL CONTENIDO DE LA CARTA EN EL CONTEXTO DE LA LITERATURA GEO-

HISTORIOGRÁFICA GRIEGA 

 
El estudio de las expresiones que Nearco emplea revela que, en efecto, estas 

parecen tener coincidencias significativas con las fuentes literarias griegas, pero 

los paralelos que se observan no son lo suficientemente específicos como para 

explicar el trasfondo de lecturas que alienta tras la carta. De ahí que los 

investigadores hayan optado por pensar que hay un conglomerado de fuentes y 

conocimientos generales. Nearco y Heliodoro serían, pues, personas dotadas de 

una cultura y una formación básica que incluye lecturas diversas, sin que se 

puedan señalar textos concretos que hayan inspirado la carta. En el caso de 

Heródoto, como hemos visto, se aprecian notables coincidencias de contenido, 

pero en el plano formal no hay conexión aparente. 

Sin embargo, ante esta falta de coincidencias formales, conviene tener 

en cuenta qué implicaciones prácticas tiene la lectura de una obra literaria para 

los lectores de la época, a fin de evaluar hasta qué punto puede esperarse que 

nuestro autor reproduzca expresiones concretas de los textos que haya leído o 

que conozca. Nos preguntamos, pues, en qué medida alguien que goza de cierta 

formación y cultura, pero cuya actividad, que sepamos, no corresponde a los 

círculos eruditos del momento, puede haber reflejado de manera literal las obras 

que ha tenido en cuenta al emprender su viaje por Egipto.  

 
52 Ps.Callisth. α, I,30,5. 
53 Véase por ejemplo Col. Memn. 99, IPh. 271, IG II² 13584. 
54  Los papiros nos proporcionan evidencias sobre la circulación de la Novela de 

Alejandro en época contemporánea a la carta. Véase P.Hal. inv. 31 (s. I a.C.), P.Mich. XVIII 

761 (s. I-II d.C.), PSI XII 1285 (s. II d.C.), BKT IX 170 (P.Berol. inv. 21266v, s. II-III d.C.). 



Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

24 

Incluso en entornos eruditos, la imagen de alguien que escribe mientras 

consulta con cuidado uno o varios libros abiertos frente a sí resulta anacrónica 

en la Antigüedad. El formato del rollo, el más común hasta finales del siglo III 

d.C., hace muy difícil el manejo de más de un libro a la vez, pues requiere del 

uso de las dos manos, la localización de pasajes concretos resulta difícil ante la 

falta de numeración clara de las columnas y la colocación de marcadores o 

señales resulta casi imposible, lo que hace muy complicado recuperar secciones 

precisas. A ello se añade el hecho de que no haya evidencia clara del uso de 

mesas como superficie de apoyo ni para la lectura ni para la escritura, lo que 

implica aún más dificultad en la tarea de quienes intentaban recoger en un escrito 

los contenidos de sus lecturas. Las notas a menudo se dictaban a esclavos o 

personas de apoyo en el entorno de las bibliotecas o las casas señoriales donde 

se practicaba el estudio, pero incluso entre quienes se dedicaban como actividad 

principal a tareas intelectuales las citas con frecuencia se confiaban a la memoria 

y se limitaban a una paráfrasis, no a una reproducción literal del modelo55.  

Numerosas imprecisiones por parte de los autores antiguos cuando citan 

las fuentes en las que se basan pueden explicarse como debidas al uso de la 

memoria, sin necesidad de pensar en posibles variantes del texto original o 

excluir el manejo directo de las fuentes. Fuera de los círculos dedicados al 

estudio, aún con más razón es preciso pensar que el lector de un libro recordaba 

en líneas generales su contenido, no la forma en la que estaba expresado. Es, 

pues, muy poco probable que Nearco haya escrito su carta mientras tenía ante sí 

un ejemplar de las obras en las que se inspiraba, tanto si se trataba de obras 

originales como si empleaba compendios o resúmenes. No cabe duda de que una 

coincidencia literal indicaría los textos que Nearco hubiera podido leer antes de 

emprender su viaje. Sin embargo, quizá debamos relativizar el valor probatorio 

de la falta de coincidencias literales a la hora de cuestionar al historiador de 

Halicarnaso en el trasfondo de la carta. Por ello, si nos fijamos en el plano de las 

ideas sobre Egipto y su geografía que aparecen en el texto, quizá podamos 

aproximarnos algo más al fondo del problema y observar la cuestión con mejor 

perspectiva.  

Detengámonos, pues, de nuevo, sobre la visión de Egipto que se 

desprende de las líneas de Nearco y la imagen que ofrece de los lugares visitados, 

Syene y el oráculo de Amón de Siwah. 

En el caso de Syene y su entorno, las fuentes coinciden con Heródoto 

en situar en ese punto la frontera sur de Egipto. Autoridades en el campo de la 

geografía, como Artemidoro de Éfeso, Plinio o Estrabón, muestran acuerdo 

 
55  Véanse los estudios de Pelling (1979: 92-93) y Acerbo (2021: 429-430), 

respectivamente sobre los métodos de trabajo de Plutarco y de Apolodoro el Mitógrafo. Un 

estudio general de la práctica de la lectura y la escritura puede verse en Small (1997: esp. 167-

172). 



¿Viajando por Egipto con Heródoto? . . . 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 11-30 

25 

sobre este aspecto56. Igualmente, obras cuyo objeto no es el tratamiento de 

cuestiones geográficas, como la Guerra de los judíos de Flavio Josefo57 o las 

Etiópicas de Heliodoro de Emesa58, sitúan allí el límite meridional del país.  

Sin embargo, la idea de que Asuán es el lugar de nacimiento del Nilo no 

es compartida por quienes sucedieron a Heródoto en escribir sobre el país. Al 

menos desde la generación anterior a Aristóteles los autores griegos parecen 

haber sido conscientes de que el curso del río va mucho más allá de la zona de 

Syene y Elefantina59. Eudoxo de Cnido parece que especulaba con la posibilidad 

de explicar las anómalas crecidas estivales situando sus fuentes más allá del 

ecuador, en algún lugar del hemisferio sur, donde las estaciones transcurrieran 

al contrario que en el nuestro60. El propio Aristóteles61 parece haber recibido 

información procedente de la expedición de Alejandro que situaba las fuentes 

del Nilo en las montañas de Etiopía, donde las lluvias causadas por los vientos 

etesios –los monzones– explicarían sus misteriosas crecidas. En época 

helenística, Artemidoro se presenta como plenamente consciente del curso del 

Nilo al sur de Syene, quizá siguiendo información recogida antes que él por 

Eratóstenes62, y Posidonio, igualmente, coincide en situar las fuentes del Nilo en 

las montañas etíopes, de nuevo en el contexto de la explicación de sus crecidas63. 

Estrabón, por su parte, se posiciona en la misma línea e incluso menciona su 

desacuerdo con Heródoto64. En entorno romano, Séneca habla de expediciones 

llevadas a cabo en tiempos de Nerón, que remontaron el curso del Nilo en busca 

de sus fuentes65. 

La idea de que Syene sea «el lugar desde el que resulta que fluye el 

Nilo», como afirma nuestro Nearco, no parece que se repita después de Heródoto 

e incluso en la propia época del historiador, aparentemente, tampoco era 

compartida por todos. Solo en ciertas ocasiones algunos autores hablan de un 

cambio de nombre del río, que se llamaría de manera distinta hasta llegar a Syene 

 
56 Artem.Eph. Geog. fr. 89 Stiehle, ap. Plin. V,59, cf. Str. XVII,1,49. 
57 I. BI. IV,608 
58 Hld. VIII,2. 
59 Estas ideas pueden rastrearse incluso entre autores casi contemporáneos de Heródoto, 

como Demócrito (véase D-K 68 A 99, ap. Aet. IV,1,4, Sch. A.R. IV,269-270) o Trasialces de 

Taso (D-K 35 F 1, ap. Str. XVII,1,5). Ver al respecto Burstein (1976: 136). 
60 Burstein (1976: 136-137). Véase Eudox. fr. 287 (ap. Sch. Hom. Od. IV,477) y fr. 288 

(ap. Aëtius doxographus Placit. IV,1,7). 
61 Acerca del opúsculo Sobre la crecida del Nilo, atribuido a Aristóteles, véase FGrHist 

/ BNJ 646, F. 1.  Arist. Mete. 350b 11-14 sitúa las fuentes del Nilo en unas remotas «Montañas 

de Plata», en el extremo sur de Libia. 
62 Artem.Eph. Geog. fr. 90 Stiehle, ap. BSB Codex Graecus 387. 
63 Posidon. fr. 222 Edelstein-Kidd (FGrHist. 70, F. 79), ap. Str. XVII,1,5. 
64 Str. XVII,1,52.  
65 Sen. NQ VI,8,3-4. 



Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

26 

y tomaría el nombre de Nilo a partir de ahí66. Sin embargo, estas ideas no se 

ajustan al contexto de nuestra carta, pues la expresión que usa Nearco, ὅθεν 

τυγχάνει Νεῖλος ῥέων, allí donde es empleada por fuentes literarias, se aplica al 

nacimiento de ríos y a la localización física de sus fuentes67, no a cuestiones 

relativas al nombre de su corriente. No hay indicio alguno que permita sugerir 

que el papiro está hablando de un cambio de denominación del río al atravesar 

la frontera de Egipto. Más bien parece que estamos ante una visión del Nilo y 

sus fuentes que resulta obsoleta en su época y que coincide con la que se 

encuentra en el texto de las Historias. 

En lo que respecta al oráculo de Amón, de nuevo la idea que Nearco nos 

ofrece en su carta resulta discordante y anticuada respecto a su tiempo. El viajero 

menciona la actividad del oráculo en presente (χρησμῳδεῖ) e insiste en su 

importancia, pues desde allí el dios «emite vaticinios para todos los hombres». 

En efecto, nos consta que el lugar había sido visitado en busca de oráculos por 

personajes de la mayor relevancia social y política, tanto griegos como de otros 

orígenes. La visita de Alejandro Magno, que según las fuentes recibe allí la 

confirmación de su ascendencia divina, es particularmente famosa, pero antes 

que él lo habían consultado figuras de la importancia de Cimón (Plu. Cim. 18) o 

Lisandro (Plu. Lys. 30), a quienes siguió también Aníbal (Paus. VII,11,11). A su 

vez, el mismo oráculo confirma también la divinidad de Ptolomeo Soter (Paus. 

IX,16,1). 

Sin embargo, en tiempos de Nearco esta gloria del oráculo de Siwah 

seguramente fuera ya cosa del pasado. Estrabón, en el siglo I d.C., nos informa 

de que el santuario había caído en un profundo declive y prácticamente había 

cesado su actividad oracular68. 

Nearco, pues, parece tener una idea de Egipto que no corresponde a su 

tiempo: no sitúa el nacimiento del Nilo donde lo hace la geografía vigente en su 

época y sigue concediendo una importancia al oráculo de Siwah que tampoco 

parece coincidir con la que tenía en su momento histórico.  

Como hemos visto, quizá esta revalorización del oráculo de Amón 

pueda tener relación con la literatura en torno a la figura de Alejandro Magno, 

en su vertiente más popular (la Novela de Alejandro). Sin embargo, la figura del 

rey macedonio y sus viajes por Egipto no permiten explicar la referencia a las 

fuentes del Nilo en Asuán. El paso de Alejandro por Egipto estuvo limitado al 

norte del país (el Delta y Siwah) y a partir de ahí su camino se dirigió hacia el 

este. Por su parte, quienes le acompañaban en su viaje, en particular Calístenes, 

que sí parece que se interesó por el curso del Nilo, precisamente se mostraba 

 
66 Véase St.Byz. Σ 308, s.v. Συήνη (Billerbeck): πόλις μέση Αἰγύπτου καὶ Αἰθιοπίας ἐπὶ 

τῷ Νείλῳ, μεθ’ ἣν ὠνόμασται Σῖρις ὁ ποταμός. Cf. D.P. 223, y Eust. Sch. D.P. ad loc. 
67 Ver más arriba, acerca de Arist. Mete. 349a 24. 
68 Str. XVII,1,43, cf. Plu. Moralia 410b-411E. 



¿Viajando por Egipto con Heródoto? . . . 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 11-30 

27 

plenamente consciente de que las fuentes se encontraban mucho más al sur de 

Syene69.  

Por otro lado, el interés hacia las obras creadas por mano humana (τὰ 

χειροποίητα) también nos puede hacer pensar en las Historias, donde la 

descripción de las asombrosas obras de ingeniería o arquitectura de egipcios, 

babilonios y otros pueblos son una constante70.  

Es cierto que la curiosidad hacia esta clase de grandes obras producto 

del arte o la técnica humana no es un elemento exclusivo del historiador. Sin 

embargo, sí que parece característico de su obra distinguir entre el asombro que 

causan las obras artificiales y el que producen las maravillas de la naturaleza. Es 

precisamente a estas últimas a las que, en ciertos pasajes programáticos, 

Heródoto reserva la denominación de θώματα71, versión en jonio del mismo 

θαύματα que, según Skeat (ver más arriba), probablemente esté latiendo bajo el 

[θ]αυτομα que leemos en el papiro. Estos θώματα, maravillas naturales, se 

distinguen en ciertos pasajes de las Historias de las obras producidas por mano 

humana, denominadas ἔργα. En nuestra opinión, quizá esta distinción pueda 

también entreverse en la carta de Nearco. En el comienzo fragmentario del texto, 

el autor, según parece, expresa su deseo de seguir los pasos de quienes, 

admirando la belleza, se decidieron a navegar para visitar las obras de arte 

surgidas de la mano del hombre. Sin embargo, líneas más tarde describe los 

puntos geográficos concretos que ha visto, de los cuales solo uno, el santuario 

de Amón, se ajustaría a la categoría de χειροποίητος τέχνη, mientras que las 

fuentes del Nilo parecen más bien corresponder a una maravilla natural. Nearco 

enumera los lugares visitados (π]αρ[α]|γενόμ⟦ην⟧\ε̣ν̣ος̣̣/ εἴς τε Σοήνας̣ […] καὶ 

εἰς Λιβύην ὅπου Ἄμμων πᾶσιν ἀνθρώποις χρησμῳδ̣̣εῖ), para afirmar a 

continuación, probablemente a modo de resumen, que ha visto «maravillas» y 

ha grabado los nombres de sus amigos en los templos ([καὶ θ]α̣υ̣τομα ἱστόρη̣̣σα 

καὶ τῶν̣̣ φί̣λ̣̣̣ων | ἐμ̣ῶ̣[ν] τ̣̣ὰ̣ ̣ὀνόμ̣α̣̣̣τ̣̣α̣ ̣ἐνεχάρ̣̣α̣ξ̣α τοῖς ἱ[̣ε]|ροῖς). Del análisis de 

Skeat se desprende que esas «maravillas» podrían ser esos mismos templos en 

los que ha grabado los nombres, para recuerdo eterno. No obstante, en un texto 

como este, con ciertas pretensiones formales, quizá se pueda sugerir la 

posibilidad de entender que la disposición de esas maravillas y esos templos es 

paralela a la de la frase anterior. Es decir, puede que los posibles θαύματα de la 

 
69 Ver FGrHist 124, F. 12a, ap. Lyd. Mens. 4,107 (ed. Wünsch, p. 146.16). Ver Burstein, 

(1976: 137). 
70 Los estudiosos se han preguntado si los ἔργα μεγάλα καὶ θωμαστά mencionados en el 

proemio no harán referencia a construcciones y monumentos de especial relevancia. Sobre la 

discusión, ver Barth (1968: 93-95), con bibliografía. 
71 Véase el análisis de Immerwahr (1960: 264-265) sobre Hdt. I,93 (Lidia no tiene 

θώματα, aparte del oro que arrastra el río Pactolo, pero tiene un ἔργον de relevancia especial, 

la tumba de Aliates) y II,35 (Egipto destaca tanto por sus θώματα como por sus ἔργα). 



Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

28 

línea 10 del papiro no sean los templos mencionados a continuación, sino que 

haya una relación de correspondencia, por un lado, entre las fuentes del Nilo, 

maravilla natural, y esos θαύματα y, por otro, entre el santuario de Amón y los 

templos, maravillas de carácter artificial. 

La abundancia de elementos de lenguaje literario hace prácticamente 

impensable que la carta no tenga detrás lecturas. El hecho de que se mencionen 

las fuentes del Nilo donde no están y que se hable de Amón como un gran oráculo 

cuando ya no lo es ha llevado a los investigadores a preguntarse si el texto 

describe un viaje real o si más bien contiene una ficción por parte de su autor72. 

En este segundo caso, la dependencia de fuentes literarias se hace todavía más 

importante73. 

En este contexto, es preciso señalar que, aunque no haya paralelos 

formales, el único texto conocido que reúne en sí todos los elementos de 

contenido que vemos en el papiro son las Historias de Heródoto. El texto del 

historiador coincide con Nearco en la localización de las fuentes del Nilo y en la 

importancia del oráculo de Siwah, ambos comparten el interés hacia las obras de 

arte y técnica humana y, si nuestro análisis está en lo cierto, también la distinción 

entre maravillas naturales y artificiales que, quizá, se vislumbre en la carta.   

Aunque es probable que también sea posible adivinar en el trasfondo del 

papiro la influencia de otros textos, como las primeras versiones de la Novela de 
Alejandro, la carta de Nearco difícilmente puede entenderse sin Heródoto. Esto 

no necesariamente significa que éste viajara –si es que de verdad viajó– con un 

ejemplar de las Historias en su equipaje, como sugería Deissmann, ni que 

necesariamente haya tenido que manejar el texto del historiador de Halicarnaso 

de manera directa. Por supuesto, Nearco puede haberse valido de resúmenes o 

excerpta, así como de compendios o antologías. Pero también estos materiales 

tendrían, en nuestra opinión, a Heródoto en su base74.  

Las líneas que Nearco dirige a Heliodoro, pues, quizá nos estén 

ofreciendo un testimonio de cómo, en un momento en el que la ciencia 

geográfica de alto nivel hacía mucho que había dejado atrás la visión de Egipto 

de las Historias, sin embargo, entre quienes no pertenecían a los círculos eruditos 

la autoridad del historiador de Halicarnaso se seguía sintiendo con fuerza. 

 

 
72 Así Schwartz (1961: 268).  
73 Con todo, quizá la discrepancia con la realidad egipcia de su época no sea suficiente 

para descartar que Nearco hizo el viaje que narra en su carta, pues puede haber proyectado 

sus conceptos previos sobre lo que observa, o simplemente haberse adaptado a las expectativas 

de su interlocutor. 
74 En el caso de Heródoto, sabemos que desde finales del siglo IV a.C. circulaba el 

epítome de las Historias elaborada por Teopompo de Quíos. Véase FGrHist / BNJ 115, FF. 1-

4. 



¿Viajando por Egipto con Heródoto? . . . 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 11-30 

29 

BIBLIOGRAFÍA 

 
Acerbo, S. (2021) «Leggere e scrivere le tradizioni mitiche. Il lavoro del 

mitografo nella sezione teogonica della Biblioteca di Apollodoro», 

Athenaeum 109, pp. 417-437. 

Asheri, D., Lloyd A. y Corcella, A. (2007) A Commentary on Herodotus Books 
I-IV, Oxford: Oxford University Press. 

Barth, H. (1968) «Zur Bewertung und Auswahl des Stoffes durch Herodot (Die 

Begriffe θῶμα, θωμάζω, θωμάσιος und θωμαστός)», Klio 50, pp. 93-110. 

Blumell, L. H. (2015) «Two Greek Letters from the Petrie and Harris 

Collections”, Analecta Papyrologica 27, pp. 19–27. 

Burstein, S.M. (1976) «Alexander, Callisthenes and the Sources of the Nile», 

GRBS 17, pp. 135-146. 

Crönert, W. (1925) «De critici arte in papyris exercenda, Nr. 10 [P.Lond. III nr. 

854, I-IIP]», Raccolta di scritti in onore di Giacomo Lumbroso (1844-
1925), Milano: «Aegyptus», pp. 481-496. 

Deissmann, A. 19234 (1908), Licht vom Osten. Das Neue Testament und die 
neuentdeckten Texte der hellenistisch-römischen Welt, Tübingen: J. C. B. 

Mohr. 

Foertmeyer, V.A. (1989) Tourism in Graeco-Roman Egypt, Ann Arbor (Tesis 

Doctoral). 

Goukowsky, P. (1969) «Clitarque seul? Remarques sur les sources du livre XVII 

de Diodore de Sicile», REG 71 (3-4), pp. 320-337. 

Immerwahr, H.R. (1960) «Ergon: History as a Monument in Herodotus and 

Thucydides», AJPh 81 (3), pp. 261-290. 

Kenyon, F.G. y Bell, H.I. (1907) Greek Papyri in the British Museum, Volume 
III, London: British Museum. 

Leclant, J. (1950) «“Per Africae Sitientia”. Témoignages des sources classiques 

sur les pistes menant à l’oasis d’Ammon», BIFAO 49, pp. 193-253. 

Messeri, G. (2009a) «P.Flor. III 324 recto/verso e la famiglia del kôm Kâssûm», 

Aegyptus 89, pp. 239-251. 

Messeri, G. (2009b) «Noterelle onomastiche», Aegyptus 89, pp. 253-255. 

Pelling, C.B.R. (1979) «Plutarch's Method of Work in the Roman Lives», JHS 

99, pp. 74-96. 

Prandi, L. (2010) Corpus dei papiri storici greci e latini. Parte A. Storici greci. 
Vol. 2: Testi storici anepigrafi. I papiri e le storie di Alessandro Magno, 

Pisa-Roma: Fabrizio Serra Editore. 

Schwartz, J. (1961) Les archives de Sarapion et de ses fils. Une exploitation 
agricole aux environs ďHermoupolis Magna (de 90 à 133 P. C.), Le Caire: 

Imprimerie de l'Institut Français d'Archéologie Orientale. 

Skeat, T.C. (1974) «A Note on P.Lond. 854», JEA 60, pp. 259-260. 



Irene Pajón Leyra 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 11-30 

30 

Small, J.P. (1997) The Wax Tablets of the Mind. Cognitive studies of memory 
and literacy in classical antiquity, London: Routledge. 

Stoneman, R. (2007) Il Romanzo di Alessandro, Volume I, Milano: A. 

Mondadori. 

Trumpf, J. 2006, «Pap. Berl. 21266 - ein Beleg für die historische Quelle des 

griechischen Alexanderromans?», ZPE 155, pp. 85-90. 

Wainwright, G.A. (1953) «Herodotus II, 28 on the Sources of the Nile», JHS 73, 

pp. 104-107. 

Wilcken, U. (1912) Grundzüge und Chrestomatie der Papyruskunde. Erster 
Band: historischer Teil. Zweite Hälfte: Chrestomatie, Berlin-Leipzig: 

Druck und Verlag von B. G. Teubner. 

 



 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

Myrtia, nº 40 (2025), 31-49 

 

La biografía episódica del faraón Psamético el Grande  

en las Historias de Heródoto1  

[Episodic Biography of Pharaoh Psammetichus the Great  

in Herodotus’ Histories] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.619961 

Carmen Sánchez-Mañas 

Universidad de Murcia 

c.sanchezmanas@um.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0001-6309-9296 
 

 

 

La narración que se va desarrollando a lo largo de los nueve Libros de las 

Historias de Heródoto está presidida por cinco reyes orientales: Creso de Lidia 

y, sobre todo, Ciro, Cambises, Darío y Jerjes de Persia. Sus reinados proporcio-

nan un anclaje cronológico a los hechos narrados y su poder monárquico los 

convierte a ellos, con sus vivencias y decisiones, en las fuerzas impulsoras de la 

acción narrativa principal2. De los cinco, solamente Ciro puede ser considerado 

objeto de una biografía propiamente dicha,  que contiene los hitos de su recorrido 

 
1 Agradezco a Pedro Redondo Reyes y a los/as dos revisores/as anónimos/as sus valiosas 

sugerencias para mejorar este trabajo. Los posibles errores que aún persistan son exclusiva-

mente responsabilidad mía. 
2 Immerwahr (1966:17-25). 

Resumen: El presente artículo analiza las intervenciones del faraón Psamético I en las Historias de 

Heródoto con el objetivo de trazar su biografía de la forma más completa posible, te-

niendo en cuenta su naturaleza episódica y, por tanto, parcial. Para ello, se atiende a 

cuatro factores: actividades militares, experimentos, ascenso al poder y construcciones. 

A partir de esta biografía se extrae una caracterización polifacética, pero eminentemente 

positiva, del personaje.   

  
Abstract: This paper analyses the interventions of Pharaoh Psammetichus I in Herodotus’ Histories 

with the aim of tracing his biography as completely as possible, taking into account its 

episodic and therefore partial nature. To this end, four factors are considered: military 

activities, experiments, rise to power and constructions. From this biography, a 

multifaceted but eminently positive characterisation of the figure is drawn. 

   

Palabras clave: Biografía, Egipto, Heródoto, Psamético I. 

  
Keywords: Biography, Egypt, Herodotus, Psammetichus I. 

  

Recepción: 25/06/2024 Aceptación: 23/06/2025 



Carmen Sánchez-Mañas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

32 

vital desde el nacimiento hasta la muerte3. Por su parte, Creso, Cambises, Darío 

y Jerjes han de conformarse con relatos parciales, limitados a una serie de epi-

sodios vitales específicos que los caracterizan, pero sin explicar completamente 

su esencia ni seguir necesariamente un orden temporal4. En este sentido, pode-

mos afirmar que protagonizan biografías episódicas.  

Como los soberanos del Próximo Oriente, los faraones gozan de un 

poder casi omnímodo sobre sus súbditos. Por ello, Heródoto también los utiliza 

como anclaje cronológico, si bien imperfecto, de los hechos narrados y los re-

presenta como fuerzas impulsoras de la acción narrativa en el Libro II. El 

halicarnasio articula la historia de Egipto en función de sus reinados5, que están 

a su vez condicionados por sus vivencias y decisiones, dotando a la veintena de 

faraones nombrados de biografías episódicas. Estas ocupan casi toda la segunda 

mitad del Libro II, comúnmente denominado lógos egipcio.   

En este abigarrado catálogo faraónico, Psamético I, conocido como el 

Grande, tiene una presencia prominente, garantizada por su condición de funda-

dor de la dinastía vigesimosexta, llamada saíta, que inaugura el denominado 

período tardío de la historia de Egipto. De hecho, interviene en doce pasajes, casi 

todos, como cabe esperar, en el lógos egipcio: Hdt. 1.105; 2.2; 2.28; 2.30; 2.147; 

2.151; 2.152; 2.153; 2.154; 2.157; 2.158 y 2.161.  

En las próximas páginas, analizaremos esta biografía, fijándonos en los 

cuatro tipos de episodios que la componen: militares, de experimentación, as-

censo al poder y, finalmente, de construcción. Los episodios militares son típicos 

de la realeza antigua que cimienta parte de su prestigio en su capacidad de ase-

gurar la integridad territorial de sus dominios y de conquistar nuevas tierras6, 

como hacen, o intentan hacer, Ciro y sus sucesores (Hdt. 7.8α). En Egipto, el 

caso paradigmático es el de Sesostris (Hdt. 2.102-110). Los episodios de expe-

rimentación, a priori menos vinculados con la realeza, son en realidad propios 

del modelo herodoteo de soberano inquisitivo, encarnado por Darío (Hdt. 3.38.3-

4)7. Los episodios de ascenso al poder son fundamentales en el paradigma de 

monarca hecho a sí mismo, que no hereda el trono, sino que lo alcanza por sus 

propios medios, como el mismo Darío (Hdt. 3.70-87) o, en Egipto, Amasis (Hdt. 

 
3 El tratamiento de la vida de Ciro en Heródoto ilustra una fase previa a la biografía 

griega propiamente dicha, que no se documenta hasta Jenofonte: apuntes biográficos integra-

dos en relatos más amplios. Pelling (2020: 97-98). Aunque no se trata de una biografía stricto 
sensu según la definición de Momigliano (1986: 47), la secuencia episódica responde tanto a 

una función narrativa como a un interés subjetivo por destacar aspectos concretos, positivos 

o negativos, de la vida del personaje. Konstantakos (2024: 15). 
4 Homeyer (1962: 78-79); Momigliano (1986: 47). 
5 Lloyd (1989: xxxi-xxxii). 
6 García Sánchez (2009: 58). 
7 Christ (1994: 187). 



La biografía episódica del faraón Psamético el Grande en las Historias de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

33 

2.162; 169)8. Por último, los episodios de construcción complementan los mili-

tares en la medida en que el rey apuntala simbólicamente su reputación con obras 

de ingeniería y monumentos9, como Jerjes con el canal del Atos (Hdt. 7.22-25) 

o, en el ámbito egipcio, Keops, Kefrén y Micerino con sus pirámides (Hdt. 

2.124-127; 134). 

De este análisis extraeremos una conclusión que refleje la caracteriza-

ción de Psamético en la obra herodotea. 

 

1. EPISODIOS MILITARES 

Heródoto presenta a Psamético in medias res en el Libro I, afrontando una ame-

naza exterior. Los escitas han invadido Asia10 , cuya hegemonía detentarán 

durante casi treinta años, y desde allí avanzan hacia Egipto. En el territorio de 

Siria Palestina11, Psamético sale a su encuentro y, con regalos y ruegos (δώροισί 

τε καὶ λιτῇσι), los convence de no seguir adelante (Hdt. 1.105.1). Nos 

encontramos ante una actuación prototípica del rey de un país civilizado que, 

combinando razones y dádivas, consigue desviar una horda de salvajes lejos de 

su reino12.  

En efecto, el faraón interviene por primera vez en las Historias de 

Heródoto como un protector que salva a los suyos del yugo extranjero, aparen-

temente de manera individual y, desde luego, sin recurrir a la fuerza. La táctica 

de Psamético se revela mejor que el enfoque puramente militar que adopta su 

contemporáneo, el rey Ciaxares de Media, quien, pese a sus victorias previas 

frente a lidios y asirios, no puede contener a los escitas (Hdt. 1.103-104). 

Sin embargo, Psamético no triunfa siempre con la negociación. En el 

Libro II, a propósito de la geografía de Egipto, Heródoto cuenta un relato etio-

lógico sobre una región denominada de los desertores (ἡ τῶν αὐτομόλων), entre 

Elefantina y la capital de Etiopía, Méroe. Para preservar la integridad territorial 

de Egipto, en tiempos de Psamético se establecen puestos de vigilancia en tres 

enclaves estratégicos, que siguen estando operativos en época de Heródoto bajo 

dominio persa. Son: Elefantina, que marca la frontera por el sur con los etíopes; 

Dafnas, que está en la boca Pelusia del Nilo y limita por el este con los árabes y 

los sirios; y, finalmente, Marea, que constituye el linde por el oeste con los libios 

(Hdt. 2.30).  

 
8 Kurke (1995: 58, 62); García Sánchez (2009: 111). 
9 Vannicelli (2017: 333). 
10 Heródoto equipara el territorio con lo que luego será el Imperio persa, véase García 

Sánchez en este número.  
11 La franja costera entre Fenicia y la frontera egipcia, cf. Hdt. 3.5.1, véase Asheri (1988: 

332).   
12 Este tópico tiene una vida larga, Vitello (2021: 140).  



Carmen Sánchez-Mañas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

34 

Al no recibir relevo en tres años, los doscientos cuarenta mil hombres 

apostados en Elefantina acuerdan dejar el servicio de Psamético en bloque. Al 

enterarse de ello, su rey los persigue, demostrando ser celoso de su autoridad. 

Aun así, cuando los intercepta, no hace uso de la fuerza, sino de la retórica, como 

ante los escitas. El texto herodoteo no deja traslucir los argumentos concretos 

esgrimidos ante ellos, quizá porque más que las palabras importan los regalos. 

En contraposición, sí menciona someramente los que el faraón emplea con los 

desertores, que son guerreros nativos de su tierra (μάχιμοι).  

A diferencia de lo que hace con los escitas, Psamético no hace oferta 

económica alguna a sus hombres descarriados, quizá porque no está dispuesto a 

premiar la insubordinación. No obstante, no vacila en rogarles ni en presentarse 

como el garante de la moral: “Les habló mucho haciéndoles súplicas y no les 

permitía abandonar a los dioses de sus antepasados, ni a sus hijos y esposas” 

(Hdt. 2.30.4: ἐδέετο πολλὰ λέγων καί σφεας θεοὺς πατρωίους ἀπολιπεῖν οὐκ ἔα 

καὶ τέκνα καὶ γυναῖκας)13.   

Un espontáneo portavoz anónimo se encarga de transmitir a su señor el 

desprecio de la tropa con gestos y palabras soeces, dejando, eso sí, a los dioses 

al margen: “Se dice que uno de ellos, señalándose los genitales, dijo que 

dondequiera que tuvieran eso, allí tendrían hijos y esposas” (Hdt. 2.30.4: τῶν δέ 

τινα λέγεται δέξαντα τὸ αἰδοῖον εἰπεῖν, ἔνθα ἂν τοῦτο ᾖ, ἔσεσθαι αὐτοῖσι 

ἐνθαῦτα καὶ τέκνα καὶ γυναῖκας). 

Seguramente, el descaro fuera un elemento ya presente en las tradicio-

nes manejadas por nuestro autor sobre Egipto y, sin duda, encaja en una réplica 

pronunciada en un grosero ambiente cuartelario con el propósito de humillar. Sin 

perjuicio de lo anterior, es innegable que Heródoto dedica un amplio espacio a 

la obscenidad en el lógos egipcio14. Por ello, cabe preguntarse si no está perpe-

tuando deliberadamente una imagen estereotipadamente impúdica15, y no exenta 

de comicidad, de los egipcios.  

Sea como fuere, el halicarnasio también reconoce la superioridad cultu-

ral de un pueblo antiquísimo. Después de dejar el servicio de Psamético por el 

del rey de los etíopes y de recibir como recompensa (ἀντιδωρέεται) la zona nom-

brada en recuerdo de su defección, incluso estos toscos desertores hacen más 

civilizados (ἡμερώτεροι) a los etíopes, que aprenden las costumbres egipcias al 

entrar en contacto con ellos16. 

 
13 A no ser que se indique lo contrario, todas las traducciones recogidas en el artículo 

son propias. Las traducciones de Heródoto se basan en la edición griega de Wilson (2015). 
14 La irrespetuosa reacción es comparable a la del insubordinado Amasis ante el legítimo 

faraón Apries en Hdt. 2.162.3, pero hay otros muchos pasajes con contenido obsceno, por 

ejemplo: Hdt. 2.102.5, 2.106.1, 2.121ε o 2.126; véase Lateiner (2015: 102-103). 
15 Bichler (2001: 154).  
16 Bichler (2001: 202). 



La biografía episódica del faraón Psamético el Grande en las Historias de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

35 

Pese a la vejación y la fuga masiva, Psamético no sufre un revés 

irreversible. Mantiene el control de Elefantina y, como su rival etíope, contrata 

gente de fuera: mercenarios jonios y carios, que podrían actuar como contrapeso 

de los guerreros nativos, cuya lealtad, como acabamos de ver, puede no ser 

inquebrantable. 

Aparte de otras gratificaciones, los extranjeros reciben tierras, los lla-

mados campamentos (στρατόπεδα), cuyos restos todavía son visibles en época 

del halicarnasio. Estos asentamientos están situados en la boca Pelusia (Hdt. 

2.154.1), de forma que se podrían identificar con Dafnas o con Migdol, y 

reforzarían la seguridad del confín oriental17. Al emplear extranjeros e instalarlos 

por primera vez en su reino, Psamético rompe con el tradicional aislacionismo 

egipcio (Hdt. 2.154.3). 

Su nueva política inaugura un intercambio cultural que, lejos de ser una 

mera consecuencia de la contratación de extranjeros, viene impulsado directa-

mente por el faraón. Psamético confía a sus soldados griegos y helenizados una 

tarea adicional: hacerse cargo de y enseñar griego a unos niños egipcios. Apa-

rentemente, estos son separados de sus familias y entregados a extranjeros 

desconocidos, pero a Heródoto no le interesa la actitud autoritaria de Psamético. 

Para él, lo importante es que encontrará a los descendientes de esos niños ejer-

ciendo el mismo oficio que sus antepasados (2.154.2).  

Es de suponer que Psamético busque ante todo facilitar su comunicación 

con contingentes que no dominan la lengua egipcia, pero su medida acaba te-

niendo un efecto perdurable18. Heródoto reconoce la deuda que los griegos –y, 

por supuesto, él mismo– han contraído con Psamético y sus sucesores, que 

continúan la acogida de mercenarios grecoparlantes: “Una vez que ellos fueron 

asentados en Egipto, los griegos que tenemos trato con ellos de esta manera co-

nocemos con exactitud todo lo que ha ocurrido en Egipto desde el reinado de 

Psamético en adelante” (Hdt. 2.154.4: τούτων δὲ οἰκισθέντων ἐν Αἰγύπτῳ οἱ 

Ἕλληνες οὕτω ἐπιμισγόμενοι τούτοισι τὰ περὶ Αἴγυπτον γινόμενα ἀπὸ 

Ψαμμητίχου βασιλέος ἀρξάμενοι πάντα καὶ τὰ ὕστερον ἐπιστάμεθα ἀτρεκέως). 

Como nuestro autor da a entender en Hdt. 2.125.6, su investigación sobre Egipto 

se apoya en la labor de los intérpretes, profesión instaurada por Psamético.  

La integridad de las fronteras de Egipto, las tensiones con los soldados 

nativos y el consiguiente favor dispensado a los extranjeros19 no son los únicos 

 
17 Sobre la ubicación de los campamentos, véase Lloyd (1989: 371); acerca de la impor-

tancia estratégica de la boca Pelusia, véase Forshaw (2019: 57). Tiempo después, Amasis 

traslada a estos mercenarios a Menfis, para que sirvan como su guardia personal (Hdt. 

2.154.3).  
18 Brandwood (2020: 17-18).  
19 La inscripción del mercenario Pedón podría ofrecer pruebas del trato preferente de 

Psamético a estos hombres. Barbaro (2018: 27-28). 



Carmen Sánchez-Mañas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

36 

rasgos distintivos de la actividad militar de Psamético en las Historias. Como ya 

vimos a propósito de 1.105, considera Siria Palestina una zona estratégica. Quizá 

por eso asedia, durante aproximadamente la mitad de su longevo reinado de cin-

cuenta y cuatro años, la ciudad filistea de Azoto20. Vence la resistencia más larga 

de la que Heródoto tiene noticia y consigue rendir la plaza al cabo de veintinueve 

años (Hdt. 2.157).  

Tan increíble cantidad constituye por sí misma un θῶμα digno de ser 

consignado21, pero además el esfuerzo bélico sostenido y su desenlace, feliz para 

los egipcios, testimonian el tesón y el triunfo del faraón. Él figura como único 

responsable de la captura de Azoto, que es, además, la última acción que ejecuta 

en las Historias.  

 

2. EPISODIOS DE EXPERIMENTACIÓN 

Pese a este éxito, Psamético, al contrario que otros ilustres faraones de las 

Historias, como Sesostris (Hdt. 2.102-106), no es un conquistador. Si algo está 

asociado a su figura, son sus dos experimentos o, mejor dicho, el primero y más 

conocido de ellos (Hdt. 2.2). Heródoto llega a conocerlo de labios de los sacer-

dotes de Hefesto (Ptah) en Menfis (Hdt. 2.2.5)22.  

Este experimento tiene un lugar programático en el lógos, puesto que 

sigue a la noticia de la invasión de Egipto por el rey Cambises de Persia y pone 

de relieve la antigüedad de la cultura egipcia, justificando así el interés de 

nuestro autor por ella.  A nivel biográfico, resalta la curiosidad de Psamético, en 

particular por el lenguaje23.  

Tras una serie de investigaciones infructuosas no especificadas, 

Psamético logra superar la traba de la falta de información gracias a su propio 

ingenio: “idea lo siguiente” (Hdt. 2.2.1: ἐπιτεχνᾶται τοιόνδε). Lleva a cabo un 

experimento lingüístico para determinar cuál es la lengua ancestral de la huma-

nidad y, por tanto, la cultura más antigua24.  

La innovación inherente a la prueba enmascara hasta cierto punto el pro-

cedimiento autoritario que permite su puesta en práctica. En primer lugar, el 

 
20 Jos 13,3; Spalinger (1978: 50); Lloyd (1989: 375-376). 
21 Para una explicación historicista de la cifra, Bichler (2001: 202-203).  
22 Según su propia declaración, los sacerdotes de Hefesto en Menfis son una de sus tres 

fuentes orales principales sobre el país (Hdt. 2.3.1). Cf. Hdt. 2.54; 2.99-102; 2.111; 2.116, 

véanse Lloyd (1975: 89-90); Moyer (2011: 72). 
23 Lloyd (1989: xxiv); Christ (1994: 185); Gera (2003: 76-77). Brandwood, (2020: 17; 

34, n. 24) traza un paralelo entre este episodio y el del adiestramiento de intérpretes (Hdt. 

2.154). Si bien el aspecto lingüístico conecta ambos, este tiene un propósito casi metafísico, 

investigar sobre el habla humana, y el otro, el objetivo práctico de entenderse mejor con sus 

mercenarios.  
24 Gera (2003: 69).  



La biografía episódica del faraón Psamético el Grande en las Historias de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

37 

faraón entrega dos niños recién nacidos, hijos de personas que no parecen gozar 

de un estatus social elevado, a un cabrero: “da dos niños recién nacidos de gente 

que tenía a mano a un pastor” (Hdt. 2.2.2: παιδία δύο νεογνὰ ἀνθρώπων τῶν 

ἐπιτυχόντων διδοῖ ποιμένι). Aunque no les hace daño, los separa de su entorno, 

demostrando la misma indiferencia soberana por los lazos familiares que con los 

niños intérpretes. En segundo lugar, ordena (Hdt. 2.2.2-3: ἐντειλάμενος […] 

ἐνετέλλετο) al nuevo guardián que atienda puntualmente a las criaturas en el 

silencio y la soledad más absolutos con la única compañía de unas cabras leche-

ras. Con ello, crea un entorno controlado indispensable para la realización del 

experimento25, que se prolonga nada menos que dos años.  

Al cumplir esta edad, los niños empiezan a hablar articuladamente de 

forma espontánea. Pronuncian su primera palabra, que basta a Psamético para 

deducir cuál es la lengua humana más antigua. La palabra en cuestión es “becós” 

(Hdt. 2.2.3-4: βεκός). Después de varias repeticiones, el pastor lleva las criaturas 

ante Psamético por orden del propio faraón (Hdt. 2.2.4: κελεύσαντος […] 

ἐκείνου), identificado desde la perspectiva de su subordinado como δεσπότης. 

Ciertamente, esta denominación se adecúa al contexto, pero también subraya la 

autoridad y el comportamiento autoritario de Psamético, que dispone de él y de 

los niños a su antojo26. 

Pese a la distancia social entre ellos, súbdito y monarca reaccionan igual 

ante la palabra: pueden reconocerla, pero no comprender su significado. No 

obstante, en su calidad de faraón y persona curiosa, Psamético está en posición 

de descubrir qué quiere decir: “después de investigar, descubrió que los frigios 

llamaban así al pan” (Hdt. 2.2.4: πυνθανόμενος δὲ εὕρισκε τοῦτο Φρύγας 

καλέοντας τὸν ἄρτον)27. 

El hallazgo no solo satisface la curiosidad individual de Psamético, sino 

que también afecta al conjunto de los egipcios. Modifica su autoconcepto colec-

tivo:  

a partir de este momento piensan que los frigios son más antiguos que ellos y 

ellos, más que el resto […] Deduciéndolo a partir de semejante hecho, los 

egipcios convinieron en que los frigios son más antiguos que ellos (Hdt. 2.2.1: 

ἀπὸ τούτου νομίζουσι Φρύγας προτέρους γενέσθαι ἑωυτῶν, τῶν δὲ ἄλλων 

 
25 Sonesson (2019: 18). El hecho de que el pastor tenga que abrir la puerta, de la cabaña 

donde están alojados los niños: “al abrir la puerta y entrar […]” (Hdt. 2.2.3: ἀνοίγοντι τὴν 

θύρην καὶ ἐσιόντι […]), implica que están encerrados.  
26 La versión alternativa, rechazada por el autor, sustituye el pastor por unas mujeres 

cuyas lenguas amputaría Psamético antes de poner a los niños a su cuidado (Hdt. 2.2.5). Si se 

diera por buena, reforzaría el autoritarismo del faraón.    
27 La discusión académica sobre el significado de βεκός, sus posibles vínculos onoma-

topéyicos y la lengua a la que pertenece es amplísima, véanse p. ej. Huxley (1963: 7-8); Lloyd 

(1989: 234); Gera (2003: 71; 78-79); Dillery (2018: 25).  



Carmen Sánchez-Mañas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

38 

ἑωυτούς […] Hdt. 2.2.5: οὕτω συνεχώρησαν Αἰγύπτιοι καὶ τοιούτῳ 

σταθμησάμενοι πρήγματι τοὺς Φρύγας πρεσβυτέρους εἶναι ἑωυτῶν).  

Es probable que el episodio tenga un tono serio y que el halicarnasio 

acepte el resultado del experimento28. Si fuera así, Psamético actuaría como un 

rey benefactor, no porque preserve la integridad y autonomía del país como en 

Hdt. 1.105, sino porque saca a sus vasallos del error y los lleva a darse cuenta de 

que no son el pueblo más antiguo del mundo.   

Sin embargo, pasar del primer al segundo puesto no supone un cambio 

radical, sobre todo visto desde fuera; los egipcios pueden seguir sintiéndose or-

gullosos de su antigüedad. Además, la elección de palabras de Heródoto invita a 

la cautela. No afirma que Psamético haya demostrado que los egipcios son el 

segundo pueblo más antiguo de la tierra, sino que, una vez completado el expe-

rimento, creen serlo (cf. Hdt. 2.15.2)29. De todas maneras, nuestro autor está 

convencido de que poseen una cultura muy antigua que influye en la griega30. 

La curiosidad del faraón va más allá de la lengua, también alcanza la 

geografía de su país, tema que, como es sabido, cautiva al propio Heródoto. Al 

principio de su discusión sobre las fuentes del Nilo (Hdt. 28-34), refiere la infor-

mación proporcionada por el único de sus interlocutores egipcios, libios o 

griegos que asegura saber algo al respecto: el escriba del tesoro del templo de 

Atenea (Neit) en Sais. Según este escriba, el Nilo nacería entre dos montañas, 

Crofi y Mofi, situadas entre Siene (Asuán) y Elefantina 31 . El funcionario, 

además, afirma que las fuentes no tienen fondo y se basa en el segundo experi-

mento del faraón en las Historias: “[dijo] que el rey Psamético llegó a la 

conclusión de que las fuentes no tienen fondo mediante un experimento. Pues 

que él, tras trenzar una cuerda de miles de brazas, la lanzó allí y no llegó al 

fondo” (Hdt. 2.28.4: [ἔλεγε] ὡς δὲ ἄβυσσοί εἰσι αἱ πηγαί, ἐς διάπειραν ἔφη 

τούτου Ψαμμήτιχον Αἰγύπτου βασιλέα ἀπικέσθαι. Πολλέων γὰρ αὐτὸν χιλιάδων 

ὀργυιέων πλεξάμενον κάλον κατεῖναι ταύτῃ καὶ οὐκ ἐξικέσθαι ἐς βυσσόν).  

En comparación con la extensa descripción de ciento sesenta palabras 

del experimento lingüístico, el sondeo es muy escueto; Heródoto lo resuelve en 

veintidós. La diferencia de tratamiento probablemente obedezca a la suspicacia 

 
28 Gera (2003: 69). En el otro extremo del espectro interpretativo, Ginestí Rosell (2020: 

228-229) ofrece una lectura irónica del episodio. Sobre la posibilidad de leer irónicamente 

pasajes sin marcadores evidentes de ironía, véanse Rutherford (2018: 35-36); Dewald (2023: 

127). 
29 Rood (2022: 75, n. 50). 
30 Cf. Hdt. 2.109; 2.177.2. 
31 Según Wainwright (1953: 104), el escriba podría haber tomado por las fuentes del 

Nilo el lugar por donde el río penetra en Egipto. En cualquier caso, la ubicación de estas 

fuentes era una cuestión controvertida en la antigüedad. Sobre esta polémica en la literatura 

geohistórica, véase Pajón Leyra en este número.   



La biografía episódica del faraón Psamético el Grande en las Historias de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

39 

con que acoge la explicación del escriba. El halicarnasio confía a sus lectores la 

impresión de haber sido víctima de una chanza: “Me parecía que este bromeaba 

cuando decía saberlo con exactitud” (Hdt. 2.28.2: οὗτος δ’ ἔμοιγε παίζειν 

ἐδόκεε, φάμενος εἰδέναι ἀτρεκέως). Duda de la veracidad de su informante: “si 

es que decía cosas reales” (Hdt. 2.28.5: εἰ ἄρα ταῦτα γενόμενα ἔλεγε) y rechaza 

el resultado que, según el escriba, el faraón extrae del experimento. No se trataría 

tanto de fuentes sin fondo como insondables, a causa de la corriente y los remo-

linos32. 

Independientemente de las posibles ganas del egipcio de divertirse a 

costa de un extranjero curioso y preguntón y del consiguiente recelo de este, el 

intento de medición concuerda con la voluntad de saber que Psamético exhibe 

en el primer experimento, cuya realización Heródoto no pone en cuestión. Es 

decir, aun sin ser un hecho seguro, se corresponde con el carácter del personaje 

y, por ello, su inclusión como episodio biográfico está justificada33.       

 

3. EPISODIO DE ASCENSO AL PODER 

Psamético no habría dispuesto de tantos medios para satisfacer su curiosidad con 

experimentos, ni tampoco se habría tenido que ocupar de asuntos militares, si no 

hubiera sido faraón. Sin embargo, es un soberano algo peculiar, puesto que aúna 

la condición de hijo de rey con la de monarca hecho a sí mismo. Se trata de un 

príncipe que experimenta múltiples peripecias hasta que acaba alcanzando el 

poder monárquico34. Ello queda patente en la larga narración oracular que cuenta 

su ascenso mediante una analepsis (Hdt. 2.147-157)35.  

A propósito de las afrentas sufridas por Psamético, Heródoto comenta 

de pasada que el invasor etíope (nubio) Sábaco mata a su padre Neco y que él se 

ve obligado a huir hasta la retirada del ocupante, cuando la gente de Sais lo trae 

de vuelta (Hdt. 2.152.1). A partir de estos datos se infiere que el asesinato de 

Neco es político y que su heredero es reclamado por los saítas una vez restable-

cida la calma36. Pese al apunte, Heródoto privilegia la condición de monarca 

 
32 Al contrario de lo que sostienen Christ (1994: 172) y Bichler (2001: 149), la crítica de 

Heródoto no está enfocada en el faraón, sino en el escriba: “este escriba […] demostró, según 

yo entiendo […]” (Hdt. 2.28.5: οὗτος μὲν δὴ ὁ γραμματιστής […] ἀπέφαινε, ὡς ἐμὲ 

κατανοέειν […]). Sobre la interpretación de nuestro autor acerca del resultado del experi-

mento, véase Demont (2009: 196, n. 46). 
33 Hay testimonios egipcios que transmiten la imagen de los faraones de la dinastía saíta 

como soberanos activos en mediciones topográficas, véase Lloyd (1989: 254).  
34 Lloyd (1975: 145). 
35 Aly (1921: 70); Fontenrose (1978: 58). Un puñado de soberanos de Egipto se ven 

involucrados en uno o más oráculos en las Historias: Ferón (Hdt. 2.111); Micerino (Hdt. 

2.133); el mismo Psamético (Hdt. 2.147; 2.151; 2.152); Neco II (2.158); Amasis (Hdt. 2.174; 

3.16) y Cambises (Hdt. 3.64). 
36 Jay (2016: 263-264, n. 190); Forshaw (2019: 52).   



Carmen Sánchez-Mañas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

40 

hecho a sí mismo y se recrea en el camino que conduce a Psamético hasta el 

trono.  

Basándose en un consenso de fuentes egipcias y no egipcias y en su 

autopsia,  nuestro autor hace la transición entre la historia antigua de Egipto y la 

más reciente de la mano de doce reyes, cuyo número tiene connotaciones mági-

cas37 y pone sobre aviso del probable origen legendario del relato.  

Después de un período convulso, estos dodecarcos gobiernan colegia-

damente, dividiéndose el país en partes iguales (Hdt. 2.147.2)38. Para Heródoto, 

su mandato, pese a estar presidido por la justicia, representa una especie de opor-

tunidad perdida por el pueblo egipcio. Una vez reconquistada su libertad, cae de 

nuevo en la tiranía porque no es capaz de vivir sin rey39.  

Los dodecarcos, unidos por matrimonio, se atienen a tres normas bási-

cas: no derrocarse mutuamente, no ambicionar más poder que el asignado a cada 

uno y ser muy amigos entre ellos. Establecen tales reglas a causa de una profecía 

cuyo origen no consta, como tampoco se sabe si es solicitada o no: “les fue 

profetizado […] que el que de ellos libara con una copa de bronce en el templo 

de Hefesto, aquel reinaría sobre todo Egipto” (Hdt. 2.147.5: ἐκέχρηστo […] τὸν 

χαλκέῃ φιάλῃ σπείσαντα αὐτῶν ἐν τῷ ἱρῷ τοῦ Ἡφαίστου, τοῦτον ἁπάσης 

βασιλεύσειν Αἰγύπτου).  

La predicción es el primero de los dos oráculos-acertijo que encontra-

mos en este episodio40. Con la dosis justa de ambigüedad, resulta lo bastante 

oscuro como para no poder saber de antemano la identidad del agraciado y, 

simultáneamente, lo bastante claro como para reconocer las condiciones de cum-

plimiento una vez se hayan dado. El pronóstico llega a conocimiento de los 

dodecarcos con antelación, justo cuando asumen sus cargos. De esta manera, la 

esperanza de aumentar su poder y el miedo a ser desposeídos de él los acompa-

ñan desde el principio. La prudencia invita, no obstante, a ponerse en lo peor. 

Por eso, toman medidas neutralizadoras.  

Como es habitual en este tipo de narraciones, el oráculo queda en sus-

penso durante un tiempo. Heródoto reproduce el paso del tiempo interrumpiendo 

el relato con un excurso monumental (Hdt. 2.148-150). Cuando retoma la 

 
37 Doce es un número mágico, véase Thompson (1955-1958, vol. 2, cf. D 1273.1.5). 
38 Faraones débiles como el ciego Anisis y el sacerdote Setón se ven inermes ante la 

soberanía nubia y las invasiones asirias (Hdt. 2.139-147.2), véase Moyer (2011: 53). Sobre el 

gobierno colegiado, véase Forshaw (2019: 56). 
39 A este respecto, los egipcios se asemejan a los medos (cf. Hdt. 1.97.2-98.1), véanse 

Bichler (2001: 199); Munson (2020: 149).  
40 La expresión “oráculo-acertijo” está tomada de Crahay (1956: 228). Este tipo de pro-

nósticos sobre la realeza son comunes en el ámbito griego, véase Fontenrose (1978: 25). En 

Egipto, Amón interviene en los asuntos políticos mediante oráculos y en Nubia, la entroniza-

ción de reyes por elección oracular es frecuente, véanse Forshaw (2019: 2) y Török (2014: 

87), respectivamente.    



La biografía episódica del faraón Psamético el Grande en las Historias de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

41 

narración oracular, Heródoto le otorga verosimilitud mediante la abundancia de 

detalles. Como los dodecarcos se reúnen en templos (Hdt. 2.147.5), no sorprende 

que estén realizando sacrificios en el templo de Hefesto.  

Tanto la fecha en que se ambienta la escena sacrificial como la posición 

relativa de los protagonistas delatan su origen legendario. El último día de la 

festividad, el sumo sacerdote alarga a los reyes, de pie en fila, las copas de oro 

con las que suelen libar, pero trae una menos. El último de la hilera es precisa-

mente Psamético, cuya presentación formal en las Historias se ha demorado 

deliberadamente hasta este punto, para introducirlo en un momento crítico de la 

narración y dotarlo de mayor envergadura. Por si esto fuera poco, su lugar en el 

orden de libación lo asimila al arquetipo de héroe engañosamente poco prome-

tedor, que se dispone a emprender una tarea en último lugar41.   

Aunque habría podido interrumpir el ritual para solicitar una copa, 

Psamético demuestra su carácter resolutivo: liba con el casco, que es de bronce 

y lleva puesto al igual que los demás reyes (Hdt. 2.151.1-2). Cuando lo hace, 

satisface la condición de cumplimiento del oráculo recibido tiempo atrás y, por 

así decir, lo reactiva. 

El halicarnasio atribuye esta reactivación a un error del sacerdote, que 

cuenta mal las copas (Hdt. 2.151.2: ἁμαρτὼν τοῦ ἀριθμοῦ). Por si no fuera sufi-

ciente, hace hincapié en que Psamético no actúa por cálculo político. Por un lado, 

lo defiende con su propia voz narrativa; por otro, accediendo a los pensamientos 

de los personajes, sus colegas en la dodecarquía, que llegan a la misma conclu-

sión: “Psamético alargó el casco sin emplear ninguna doble intención […] no 

consideraron justo matar a Psamético porque descubrieron, cuando lo interroga-

ron, que él había obrado sin premeditación alguna” (Hdt. 2.151.3: Ψαμμήτιχος 

μέν νυν οὐδενὶ δολερῷ νόῳ χρεώμενος ὑπέσχε τὴν κυνέην […] κτεῖναι μὲν οὐκ 

ἐδικαίωσαν Ψαμμήτιχον, ὡς ἀνεύρισκον βασανίζοντες ἐξ οὐδεμιῆς προνοίης 

αὐτὸν ποιήσαντα). 

Psamético no actúa, manteniendo un perfil convenientemente bajo, 

acorde con su papel de cumplidor accidental de la condición oracular. No 

obstante, la insistencia en su inocencia puede resultar sospechosa. Un detalle 

apunta en esa dirección: Amasis es coronado con un casco de bronce cuando se 

subleva contra Apries (Hdt. 2.162.1), con lo que un yelmo sería símbolo de, al 

menos, dos usurpaciones en Egipto42. 

Tal simbolismo permanece latente en el relato. Lo que sí es evidente es 

que, conforme a un patrón típico de las narraciones oraculares, los demás invo-

lucrados solo recuerdan la profecía post eventum y tratan de enmendar la 

 
41 Thompson (1955-1958, vol. 3, cf. H 991). 
42 Kurke (1995: 56). 



Carmen Sánchez-Mañas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

42 

negligencia adoptando una decisión que, irónicamente, provoca su cumpli-

miento43.  

En atención a la falta de intencionalidad de su libación, los colegas de 

Psamético, lo exilian a las marismas y privan de casi todo su poder, en vez de 

matarlo (Hdt. 2.151.3). Desgraciadamente para ellos, el hijo de Neco, lejos per-

cibir la lenidad del castigo, se lo toma a mal44: “creyendo que había sido muy 

maltratado por ellos, pensó en vengarse de los que lo habían expulsado” (Hdt. 

2.152.3: ἐπιστάμενος ὦν ὡς περιυβρισμένος εἴη πρὸς αὐτῶν, ἐπενόεε τείσασθαι 

τοὺς διώξαντας). 

Psamético está menos preocupado por la promesa oracular de monar-

quía –a priori no muy factible desde el destierro– que por reparar un ultraje. 

Consulta la sede oracular de Leto en Buto a título particular, pero lo hace impul-

sado por un sentimiento de agravio que solo albergan o suscitan reyes (Hdt. 

3.137.3; 4.159.4; 5.74.1; 5.91.5;  6.85.1) y grandes aristócratas en la obra (Hdt. 

1.114.5)45. Le llega el vaticinio “de que venganza vendrá del mar cuando apa-

rezcan unos hombres de bronce” (Hdt. 2.152.3: ὡς τίσις ἥξει ἀπὸ θαλάσσης 

χαλκέων ἀνδρῶν ἐπιφανέντων).   

Estamos ante el segundo oráculo-acertijo, igual de ambiguo que el an-

terior. El hijo de Neco lo toma en sentido literal, de ahí que dude del apoyo de 

unos hombres de bronce: “le causó gran desconfianza que unos hombres de 

bronce le llegaran como mercenarios” (Hdt. 2.152.4: καὶ τῷ μὲν δὴ ἀπιστίη 

μεγάλη ὑπεκέχυτο χαλκέους οἱ ἄνδρας ἥξειν ἐπικούρους). Pese a ser una 

reacción entendible, es excepcional en la medida en que ningún otro personaje 

herodoteo desconfía explícitamente de un contenido oracular que recibe46. Su 

escepticismo ante la respuesta –que emana, ni más ni menos, de la sede más 

fiable de Egipto– puede ser un reflejo de su personalidad inquisitiva, la misma 

que lo mueve a hacer experimentos. 

En cualquier caso, su incomprensión inicial del vaticinio encaja en un 

patrón oracular típico, según el cual un cumplimiento aparentemente improbable 

se ve precipitado por un suceso casual47. Al cabo de no mucho tiempo, un egipcio 

informa a Psamético de una incursión pirata a cargo de unos hombres de bronce. 

 
43 Rutherford (2018: 6; 34); Krewet (2017: 380). 
44 Como la semántica del verbo βασανίζω (‘interrogar’) admite el tormento, quizá los 

dodecarcos fueran menos indulgentes con Psamético de lo que su talante justo hace esperar a 

los lectores modernos de las Historias, cf. DGE.  Si fuera víctima de tortura, el resentimiento 

de nuestro protagonista estaría más justificado.  
45 Powell (1938: 303, s. v. περιυβρίζω). Pese a tratarse de un derivado, el verbo no con-

lleva las consecuencias que suele traer consigo la ὕβρις en las Historias. Sobre ellas, véase 

Calderón Dorda en este número. 
46 Ni siquiera Aristódico de Cime desconfía del oráculo en sí, sino de los enviados ora-

culares (Hdt. 1.158.2), véase Sánchez-Mañas (2017: 65). 
47 Rutherford (2023: 146). 

http://dge.cchs.csic.es/xdge/%CE%B2%E1%BE%B0%CF%83%E1%BE%B0%CE%BD%E1%BD%B7%CE%B6%CF%89


La biografía episódica del faraón Psamético el Grande en las Historias de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

43 

Heródoto puntualiza que habla así porque no ha visto antes guerreros provistos 

de armas de este metal. La ignorancia del informante contrasta con la inteligen-

cia del exiliado, que, con esta pista, comprende que el oráculo de Buto se ha 

cumplido y su suerte ha cambiado.  

Inmediatamente sella una alianza con los piratas. Se trata de los merce-

narios jonios y carios que posteriormente instalará en los campamentos48. Con 

su ayuda, derroca a los demás dodecarcos49, cuyo destino ulterior no es comen-

tado. En las Historias se menciona exclusivamente el destronamiento, que 

resarce a Psamético de su expulsión (Hdt. 2.152.4-5). El ascenso al poder mo-

nárquico del hijo de Neco cumple el primer oráculo-acertijo, pero es tratado 

desde una perspectiva privada, como una mera consecuencia de su venganza 

personal. Heródoto alude a él incidentalmente: “después de haberse adueñado de 

todo Egipto, Psamético […]” (Hdt. 2.153.1: κρατήσας δὲ Αἰγύπτου πάσης ὁ 

Ψαμμήτιχος […]). 

Pese a la sospecha subyacente de usurpación, la imagen de Psamético 

proyectada a nivel superficial es claramente favorable en este episodio. Si se 

convierte en faraón no es por ambición, sino porque es elegido por el destino. 

Además, si acaba alcanzando tal dignidad es porque su honor le exige castigar a 

sus antiguos y envidiosos colegas.  

En realidad, Psamético hace algo más que llegar al trono. A su muerte, 

que no es explicitada, es sucedido por su hijo Neco. La doble corona pasa de 

padre a hijo hasta cuatro generaciones (Hdt. 2.158-161). Es decir, Psamético 

funda una dinastía y, tal vez, eso le haga acreedor del título de faraón más feliz 

de su época: “el más afortunado de los reyes de antes” (Hdt. 2.161.2: 

εὐδαιμονέστατος τῶν πρότερον βασιλέων).  

 

4. EPISODIO DE CONSTRUCCIÓN 

Para ser verdaderamente feliz conviene contar con la buena voluntad de los 

dioses y para ser percibido por el pueblo como un buen soberano, se debe de-

mostrar piedad. Por eso, una vez dueño del país, lo primero que hace Psamético 

es honrar a los dioses (Hdt. 2.153). Concretamente, construye en Menfis los pro-

pileos del templo de Hefesto y, enfrente, el patio con peristilo y relieves 

consagrado a su mensajero Apis50,  cuyo techo está sujeto por pilares con forma 

de colosos, donde el buey divino es alimentado cuando se manifiesta.  

 
48 Cf. supra. 
49 Según Kurke (1995: 57), el nexo simbólico entre el bronce y la usurpación queda más 

claro en el oráculo de la venganza, puesto que son los soldados con armas de bronce quienes 

aúpan a Psamético al trono de los faraones.  
50 Sobre la identificación entre Hefesto y Ptah por interpretatio graeca y la condición de 

mensajero de Apis, véase Morenz (2013: 244; 103). 



Carmen Sánchez-Mañas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

44 

En consonancia con el rango de θῶμα que la arquitectura adquiere en el 

lógos egipcio51, Heródoto se detiene en las edificaciones religiosas de Psamético. 

Que encargue obras en el templo de Hefesto parece indicar un vínculo especial 

entre el faraón y el dios y sus sacerdotes, que se aprecia también en los dos 

apartados anteriores. 

 Es más, dado que la equivocación del sumo sacerdote del templo de 

Hefesto da a Psamético la legitimidad necesaria para proclamarse monarca, po-

dríamos conjeturar que el embellecimiento del recinto sagrado recompensa los 

servicios prestados e, incluso, que la confusión con las copas no se produce por 

error, como Heródoto pone tanto (quizá demasiado) cuidado en indicar, sino por 

connivencia entre el futuro faraón y el clero del dios. 

 

5. CONCLUSIONES 

A partir de lo expuesto en las páginas precedentes, distinguimos dos fases en la 

biografía episódica de Psamético: la monárquica y la dodecárquica. 

A la fase monárquica pertenecen los episodios militares, de experimen-

tación y construcción. En los episodios militares, Psamético salva a su pueblo de 

la inminente invasión de los escitas, gracias a sus habilidades en las negociacio-

nes (Hdt. 1.105). No se muestra tan hábil en el manejo del motín de los guerreros 

egipcios apostados en Elefantina (Hdt. 2.30), quizá porque no hace ofertas pe-

cuniarias, y no consigue imponer su autoridad. Quizás escarmentado, rompe con 

el aislacionismo e instala mercenarios griegos y carios en sus dominios, con 

quienes se comunica creando un cuerpo de intérpretes, que aprende el oficio 

desde la infancia y lo transmite a las siguientes generaciones (Hdt. 2.154). Eje-

cuta una sola hazaña bélica propiamente dicha, que es también su última acción 

en la obra: la toma de Azoto tras un larguísimo asedio (Hdt. 2.157).  

En cada uno de los dos episodios de experimentación, el faraón lleva a 

cabo un experimento, que Heródoto cuenta con una cierta distancia, basándose 

en informaciones egipcias. Del primero, Psamético deduce que la antigüedad de 

la lengua egipcia es inferior solo a la de la frigia y sus súbditos, que antes creían 

hablar la lengua más antigua de la tierra, aceptan tal conclusión (Hdt. 2.2). El 

halicarnasio, en cambio, no se compromete y es posible, incluso, que tiña su 

relato de suave ironía. Y es que la modificación en su autoconcepto colectivo es 

tan leve que los egipcios pueden conservar intacto el orgullo por su gran anti-

güedad. En el segundo experimento, el hijo de Neco supuestamente indaga sobre 

la geografía de su país. Trata de determinar la profundidad de las fuentes del 

Nilo con una sonda que no llega al lecho del río, a partir de lo cual infiere que 

 
51 Cf. Hdt. 2.138; 148; 155-156; 169.4-5; 175-176. La construcción de obras de gran 

magnitud por parte del faraón podría tener también el propósito más oscuro de mantener al 

pueblo ocupado para evitar complots contra él (cf. Arist. Pol. 1285a; 1313b).  



La biografía episódica del faraón Psamético el Grande en las Historias de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

45 

las fuentes carecen de fondo (Hdt. 2.28). Heródoto rechaza esta conclusión, que 

atribuye a su informante, un escriba que quizá bromee, y ofrece una alternativa.  

En el episodio de construcción, el faraón hace gala de piedad ante su 

pueblo (Hdt. 2.153). Por supuesto, a la vez honra a los dioses, garantes de la 

felicidad humana. Presta especial atención a uno de ellos, Hefesto, con cuyo 

clero tiene un vínculo estrecho. No en vano, es una fuente de información privi-

legiada para Heródoto en lo que se refiere a Egipto en general, pero también a 

Psamético en particular. Además, la actuación del sumo sacerdote en las libacio-

nes desencadena el fin de la fase dodecárquica.   

Esta fase está compuesta por un extenso episodio, narrado mediante una 

analepsis. Años antes de alcanzar el trono, Psamético es ya un príncipe que ha 

tenido que exiliarse por el asesinato de su padre. Cuando vuelve a Egipto, forma 

parte de la dodecarquía dirigente. Una secuencia de dos oráculos-acertijo le da 

la ocasión de mandar en solitario, pero el camino hasta el trono no es fácil. La 

narración oracular tiene dos niveles de lectura, uno superficial y otro, subya-

cente.  

A nivel superficial, Psamético cumple la condición prevista en el primer 

oráculo-acertijo, largamente olvidado, cuando liba espontánea y resueltamente 

con su casco de bronce. Automáticamente, se transforma en una amenaza para 

sus colegas, que lo someten a un segundo exilio. Víctima de un ultraje, consulta 

y obtiene un segundo oráculo-acertijo que solo descifra cuando recibe una pista. 

Con la ayuda anunciada por esta segunda profecía, logra su venganza sobre los 

otros dodecarcos y, por mero afán de revancha, se hace dueño de Egipto. Es 

decir, el futuro faraón es representado como la parte agraviada, que tiene derecho 

a defender su honor y, en el proceso, alcanza la doble corona. 

A nivel subyacente, el oportuno error del sumo sacerdote en el templo 

de Hefesto, la insistencia en la impremeditación del futuro faraón y, sobre todo, 

las connotaciones de usurpación asociadas a su casco de bronce sugieren que el 

cumplimiento de la condición del primer oráculo puede no ser tan accidental 

como parece. El empleo de mercenarios, los hombres de bronce anunciados por 

el segundo oráculo como ejecutores de la venganza, apunta todavía más a una 

usurpación. 

Hay una cierta contradicción interna entre los dos niveles. El subyacente 

menoscaba la imagen de Psamético como parte agraviada que emana del nivel 

superficial. Esta tensión se puede ver también en la fase monárquica, concreta-

mente en los episodios militares y de experimentación. Así, el éxito de la 

negociación con los escitas tiene su contrapartida negativa en el malogrado en-

tendimiento con la guarnición nativa de Elefantina. La falta de relevos que los 

empuja a la revuelta contrasta a su vez vivamente con las atenciones dispensadas 

hacia los mercenarios jonios y carios de los campamentos en la boca Pelusia. 

Que el faraón favorezca más a los soldados extranjeros que a los egipcios puede 



Carmen Sánchez-Mañas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

46 

parecer un rasgo tiránico. En los episodios de experimentación, Psamético 

demuestra mucha curiosidad por el funcionamiento del lenguaje y por las fuentes 

del Nilo. Este rango de intereses lo acredita como un rey sabio, que no da por 

sentadas las ideas que sus súbditos tienen de sí mismos y que quiere conocer 

bien el país que gobierna. Hasta cierto punto, la buena imagen de Psamético se 

ve mermada por la falta de aceptación y la crítica manifiesta con que Heródoto 

acoge, respectivamente, la primera y la segunda pruebas. 

Estas discordancias son probablemente fruto de la conciliación, inevita-

blemente imperfecta, de distintas tradiciones sobre el fundador de la dinastía 

saíta.  Se podrían relacionar también con la mezcla de elogio y censura que 

Plutarco detecta en la caracterización herodotea de otros personajes griegos y 

bárbaros (Mor. 856d) y que achaca a la malevolencia de nuestro autor. Ahora 

bien, en el caso del hijo de Neco, nos atrevemos a decir, no hay malquerencia, 

más bien al contrario.    

   Psamético el Grande es, como Darío de Persia, uno de los reyes bár-

baros “buenos” de las Historias, autoritarios y no muy sobrados de escrúpulos, 

pero también inteligentes, resueltos, benefactores de sus súbditos –y, a veces, 

también de forasteros– y, en general, afortunados. Decimos en general porque 

Heródoto demuestra que ni siquiera los monarcas que no se dejan devorar por su 

propio poder son inmunes al fracaso. 

 

Declaración de contribución de autoría  
 

Carmen Sánchez-Mañas: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Aly, W. (1921) Volksmärchen, Sage und Novelle bei Herodot und seinen 
Zeitgenossen: Eine Untersuchung über die volkstümlichen Elemente der 
altgriechischen Prosaerzählung, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.  

Asheri, D. (1988) Erodoto. Le Storie. Libro I. La Lidia e la Persia [a cura di 

David Asheri], Milano-Roma: Mondadori.  

Barbaro, N. (2018) «Dedica votiva del mercenario Pedon», Axon 2, pp. 19-30, 

https://doi.org/10.30687/Axon/2532-6848/2018/01/002 

 Bichler, R. (2001) Herodots Welt. Der Aufbau der Historie am Bild der fremden 
Länder und Völker, ihrer Zivilization und ihrer Geschichte, Berlin: 

Akademie Verlag. 

Brandwood, S. (2020) «Herodotus’ Hermēneus and the Translation of Culture 
in the Histories», en Figueira, T. y Soares, C. (eds.) Ethnicity and Identity 
in Herodotus, Abingdon-New York: Routledge, pp. 15–42. 

https://doi.org/10.30687/Axon/2532-6848/2018/01/002


La biografía episódica del faraón Psamético el Grande en las Historias de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

47 

Calderón Dorda, E. (2025) «Reflexión terminológica sobre el concepto de 

piedad e impiedad en la Historia de Heródoto», Myrtia, pp. 67-96.  

Christ, M. R. (1994) «Herodotean Kings and Historical Inquiry», Classical 
Antiquity 13, pp. 167-202.  

Crahay, R. (1956) La littérature oraculaire chez Hérodote, Paris: Les Belles 

Lettres. 

Demont, P. (2009) «Figures of Inquiry in Herodotus’s Inquiries», Mnemosyne 

62, pp. 179-205. 

Dewald, C. (2023) «Interpretive Uncertainty in Herodotus’ Histories», en Howe, 

T. (ed.) The Authoritative Historian: Tradition and Innovation in Ancient 
Historiography, London-New York: Bloomsbury, pp. 121-138. 

Dillery, J. (2018) «Making Logoi: Herodotus’ Book 2 and Hecataeus of 

Miletus», en Harrison, T. e Irwin, E. (eds.), Interpreting Herodotus, 

Oxford: Oxford University Press, pp. 17-52. 

Fontenrose, J. (1978) The Delphic Oracle. Its Responses and Operations with a 
Catalogue of Responses, Berkeley: University of California Press. 

Forshaw, R. (2019) Egypt of the Saite Pharaohs, 664-525 BC, Manchester: 

Manchester University Press. 

García Sánchez, M. (2009) El gran rey de Persia: Formas de representación de 
la alteridad persa en el imaginario griego, Barcelona: Edicions de la 

Universitat de Barcelona. 

García Sánchez, M. (2025) «Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, 

autor de Persiká», Myrtia, pp. 51-66. 

Gera, D. L. (2003) Ancient Ideas on Speech, Language, and Civilization, 

Oxford: Oxford University Press. 

Ginestí Rosell, A. (2020) «Ironía y oralidad en Heródoto», Fortunatae 32, pp. 

227-238, https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2020.32.15 

Homeyer, H. (1962) «Zu den Anfängen der griechischen Biographie», 

Philologus 106, pp. 75-85. 

Huxley, G. L. (1963) «Two Notes on Herodotus», Greek, Roman and Byzantine 
Studies 4, pp. 5-8. 

Immerwahr, H. R. (1966) Form and Thought in Herodotus, Cleveland: Press of 

Case Western Reserve University. 

Jay, J. E. (2016) Orality and Literacy in the Demotic Tales, Leiden: Brill. 

Konstantakos, I. M. (2024) «Digressive Anecdotes, Narrative Excursus and 

Historical Thought in Herodotus», en Grethlein, J. y Minchin, E. (eds.) 

Experience, Narrative, and History. Ancient Historiography between the 
Natural and the Human Sciences, Berlin-Boston: De Gruyter, pp. 11-37, 

https://doi.org/10.1515/9783111320908-002 

Krewet, M. (2017) Vernunft und Religion bei Herodot, Heidelberg: 

Universitätsverlag Winter. 

https://doi.org/10.25145/j.fortunat.2020.32.15
https://doi.org/10.1515/9783111320908-002


Carmen Sánchez-Mañas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

48 

Kurke, L. (1995) «Herodotus and the Language of Metals», Helios 22, pp. 36-

64.  

Lateiner, D. (2015) «Ou kata Nomon: Obscene Acts and Objects in Herodotos’ 

Histories», en Dutsch, D. M. y Suter, A. (eds.) Ancient Obscenities: Their 
Nature and Use in the Ancient Greek and Roman Worlds, Ann Arbor: 

University of Michigan Press, pp. 91-124. 

Lloyd, A. B. (1975) Herodotus. Book II. Introduction, Leiden:Brill. 

Lloyd, A. B. (1989) Erodoto. Le Storie. Libro II. L’Egitto [a cura di Alan B. 

Lloyd], Milano-Roma: Mondadori. 

Momigliano, A. (1986) Génesis y desarrollo de la biografía en Grecia [trad. M. 

T. Galaz], México: Fondo de Cultura Económica. 

Morenz, S. (2013) Egyptian Religion [transl. A. E. Keep], Ithaca, N.Y.: Cornell 

University Press.  

Moyer, I. S. (2011) Egypt and the Limits of Hellenism, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Munson, R. V. (2020) «Freedom and Culture in Herodotus», en Figueira, T. y 

Soares, C. (eds.) Ethnicity and Identity in Herodotus, Abingdon-New 

York: Routledge, pp. 143-158. 

Pajón Leyra, I. (2025) «¿Viajando por Egipto con Heródoto? De nuevo sobre el 

papiro P.Lond. III 854», Myrtia, pp. 11-30. 

Pelling, C. (2020) «Fifth Century Preliminaries», en De Temmerman, K. (ed.) 

The Oxford Handbook of Ancient Biography, Oxford: Oxford University 

Press, pp. 87-99. 

Powell, J. E. (1938) A Lexicon to Herodotus, Cambridge: Cambridge University 

Press. 

Rood, T. (2023) «Mythical and Historical Time in Herodotus. Scaliger, Jacoby, 

and the Chronographic Tradition», en Kingsley, K. S., Monti, G. y Rood, 

T. (eds.) The Authoritative Historian: Tradition and Innovation in Ancient 
Historiography, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 62-81. 

Rutherford, R. (2018) «Herodotean Ironies», Histos 12, pp. 1-48, 

https://doi.org/10.29173/histos396 

Rutherford, R. (2023) «‘It is no accident that…’ Connectivity and Coincidence 

in Herodotus», en Kingsley, K. S., Monti, G. y Rood, T. (eds.) The 
Authoritative Historian: Tradition and Innovation in Ancient 
Historiography, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 139-156. 

Sánchez-Mañas, C. (2017) Los oráculos en Heródoto. Tipología, estructura y 
función narrativa, Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza. 

Sonesson, G. (2019) «The Psammetichus Syndrome and Beyond: Five 

Experimental Approaches to Meaning-Making», The American Journal of 
Semiotics 35, pp. 11-32, https://doi.org/10.5840/ajs201952249 

https://doi.org/10.29173/histos396
https://doi.org/10.5840/ajs201952249


La biografía episódica del faraón Psamético el Grande en las Historias de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 31-49 

49 

Spalinger, A. J. (1978) «Psammetichus, King of Egypt: II», Journal of the 
American Research Center in Egypt 15, pp. 49-57.  

Thompson, S. (1955–1958) Motif-Index of Folk-Literature. A Classification of 
Narrative Elements in Folktales, Ballads, Myths, Fables, Mediaeval 
Romances, Exempla, Fabliaux, Jest-Books and Local Legends [6 vols.], 

Bloomington-London: Indiana University Press. 

Török, L. (2014) Herodotus in Nubia, Leiden: Brill. 

Vannicelli, P. (2017) Erodoto. Le Storie. Libro VII. Serse e Leonida [a cura di 

Pietro Vannicelli], Milano-Roma: Mondadori. 

Vitello, M. (2021) «The “Fear” of the Barbarians and the Fifth-Century Western 

Chroniclers», Mediterranean Archaeology and Archaeometry 66, pp. 115-

150. 

Wainwright, G. A. (1953) «Herodotus II, 28 on the Sources of the Nile», Journal 

of Hellenic Studies, 73, pp. 104-107. 

Wilson, N. G. (2015) Historiae Herodoti [recognovit brevique adnotatione 

critica instruxit N.G. Wilson], Oxford: Oxford University Press. 

 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 
 

Myrtia, nº 40 (2025), 51-66 

 

Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

[Imagined and Imaginary Ethnicities: Herodotus, Author of the Persika] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.609811 

Manel García Sánchez* 

Universitat de Barcelona 

manelgarciasanchez@ub.edu 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-1289-1579 
 

 

 

No fue Heródoto de Halicarnaso el único autor de Persiká, pero sí el mejor 

conservado, estudiado y admirado en la tradición. El padre de la historia se 

inspiró en una tradición que venía de antes, a saber (M. García Sánchez, 2025b), 

la de los tratados etnogeográficos como la Periégesis de Hecateo de Mileto, y 

que continuaría en el mientras y el después, con nombres como Caronte de 

Lámpsaco, Helánico de Lesbos, Dionisio de Mileto, Helánico de Lesbos, Ctesias 

de Cnido (M. García Sánchez, 2025a), Heraclides de Cumas, Dinón de Colofón, 

Hermesianacte de Colofón, Diógenes, Critón de Pieriote y Farnuco de Nísibis. 

 
* Este trabajo ha sido realizado en el marco de los Proyectos de Investigación PID2020-

112558GB-I00, PID2021-123951NB-I00, PID2023-146729NB y PID2024-157946NB-100 

financiados por el Ministerio de Ciencia e Innovación del Gobierno de España, así como en 

el del Grupo de investigación 2021 SGR 00246 UB-UAB, reconocido y financiado por la 

Generalitat de Catalunya. 

Resumen: En el presente trabajo intentamos justificar por qué debemos ver también a Heródoto 

como a un autor de Persiká. El historiador de Halicarnaso se valió en sus Historias de las 

mismas técnicas narrativas, de los mismos tropos, de las mismas temáticas y de los 

mismos clichés orientalistas en su construcción de la etnicidad persa, una etnicidad 

imaginada e imaginaria sobre la alteridad que ayudara en la definición de la propia 
etnicidad griega. 

 

  

Abstract: In this paper we try to justify why we should also see Herodotus as an author of Persiká. 

In his Histories, the historian of Halicarnassus made use of the same narrative techniques, 

the same tropes, the same themes and the same orientalist clichés in his construction of 

Persian ethnicity, an imagined and imagined ethnicity of otherness that helped in the 

definition of Greek ethnicity itself. 
 

   

Palabras clave: etnicidad, identidad, alteridad, bárbaro, orientalismo, Persiká 

  

Keywords: ethnicity, identity, otherness, barbarian, orientalism, Persiká 

  

Recepción: 26/03/2024 Aceptación: 13/03/2025 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

52 

Los Magiká de Janto de Lidia se inscribían también en esa misma tradición y 

Frínico o Esquilo enhebraron tragedia e historiografía para representar también 

al bárbaro persa como el bárbaro en mayúsculas simbolizado por la figura 

hiperbólica de su Gran Rey, en especial con la figura de Jerjes como el prototipo 

del déspota oriental, cruel y atrabiliario, dominado por todas las pasiones, la 

ὕβρις en especial, una tradición de larga duración en el imaginario griego y en 

la tradición occidental que no ha podido evitar acercarse a la historia del imperio 

aqueménida como la crónica de una muerte anunciada por la perversión y 

decadencia que supuso para los persas que Ciro adoptase las costumbres de los 

medos1 . Sin duda Heródoto bebió de otras fuentes, orales en su caso, una 

tradición oral (ἀκοαί) de los territorios del imperio aqueménida visitados por el 

historiador de Halicarnaso, Egipto, por poner un ejemplo sobresaliente y si 

realmente lo visitó, o su Halicarnaso natal, complementada con una tradición de 

fuentes genuinamente aqueménidas como las copias de la inscripción de 

Behistún que se distribuirían a lo largo y ancho del imperio o quizás también por 

los famosos y perdidos anales reales (βασιλικαὶ ἀναγραφαί/βασιλικαὶ διφθέραι). 

Al menos eso se desprendería de afirmaciones herodoteas del tipo Los 
entendidos de entre los persas dicen (λόγιοι) que fueron los culpables de la 

discordia (Hdt. 1.1)2 ya desde las primeras páginas de su obra o el uso de formas 

verbales como el impersonal y anónimo λέγεται o la fórmula λέγουσι3. La 

tradición de dicho género literario fue fecunda mientras existió el imperio 

aqueménida, después se diluyó como intertextualidad en otros géneros literarios, 

como la historiografía propiamente dicha, con Quinto Curcio o Arriano de 

Nicomedia, o la novela, como en el caso del Pseudo Calístenes, autores que 

siguieron fascinados por un enemigo de frontera que si durante las Guerras 

Médicas intentó convertir la Grecia europea en una satrapía más, en la época de 

Heródoto y hasta la conquista de Alejandro cambió la estrategia y, tras renunciar 

a una política de conquista, optó por fiar su política exterior a una apuesta casi 

siempre ganadora consistente en financiar con el oro persa, los famosos dáricos, 

ahora a uno, después al otro de los contendientes en los endémicos conflictos 

que dejaron exhaustas a las ciudades estado griegas. Heródoto no alcanzó a ver 

esa habilidosa y efectiva práctica de geopolítica, cuyo primer éxito relevante 

llegó con la ayuda a Esparta frente a Atenas en el desenlace de las Guerras del 

Peloponeso. 

 
1  H. Sancisi-Weerdenburg, 1987; M. García Sánchez, 2009; D. Lenfant, 2011; R. 

Bichler, 2021. 
2  Las traduccions de las Historias de Heródoto son de F. Rodríguez Adrados y P. 

Redondo Reyes, Madrid, 2020. 
3 M. Dorati, 2013.  



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

53 

Aunque autores de la reputación de Pierre Briant han defendido que 

Heródoto no es un autor de Persiká, sino un historiador interesado en el conflicto 

entre griegos y bárbaros (ἱστορίη/ἱστορία)4, no cabe duda de que su primera 

inspiración vino de la tradición del género etnogeográfico5, por no decir que 

todas sus Historias hacen uso de muchas técnicas narrativas propias de los 

Persiká. Es legítima dicha interpretación para el contenido del libro I 

(explicación del origen del conflicto entre griegos y bárbaros y los orígenes del 

imperio persa bajo el reinado de Ciro), del libro III (conquista de Egipto por 

Cambises y la subida al trono de Darío I) y el libro IV (campañas de Darío I en 

Escitia). No pocas de las informaciones curiosas, paradoxográficas o 

escandalosas que trufan de anécdotas el resto de libros sobre los nómima de la 

alteridad persa responden muy bien a los imperativos del género misceláneo de 

los Persiká, desde las conjuras de harén o la pasión desatada de Jerjes por su 

nuera Artaínta, la esposa de su hijo Darío, al servilismo de los persas 

aqueménidas frente al gobierno despótico de su Gran Rey. Como veremos, son 

muchos los tópicos narrativos que legitiman diferenciar entre un Heródoto autor 

de Persiká frente a un Heródoto historiador de las Guerras Médicas, en especial 

el de los libros V-IX relativos a la rebelión jonia y a la Primera y Segunda Guerra 

Médica, sin que un género desmerezca al otro ni minimice su valía como 

historiador el haberse valido de los clichés del género historiográfico de los 

Persiká. Por tanto, Heródoto no solo se impuso como objetivo su declaración de 

intenciones del proemio: Esta es una exposición de la investigación (ἱστορίη) de 
Heródoto de Halicarnaso, hecha con el fin de que ni los sucesos (γενόμενα) de 
los hombres sean olvidados con el tiempo ni hechos (ἔργα) grandiosos y 
admirables, realizados unos por griegos, otros por los bárbaros, queden sin 
gloria, y, entre otras cosas, por qué causa emprendieron la guerra los unos contra 
los otros (Hdt., Proemio), sino que se vio influenciado por una tradición previa 

o contemporánea de Persiká, enhebrados a partir de fuentes escritas u orales, 

griegas y aqueménidas, y a la que él contribuyó sin duda como pocos en su 

creación. 

Anthony D. Smith ha definido seis componentes de la identidad étnica 

inmanentes a todas las construcciones identitarias y las invenciones de una 

tradición: un nombre colectivo, un mito común de descendencia, una historia 

compartida, una cultura compartida distintiva, una asociación a un territorio 

específico y un sentido de solidaridad6. A ello podríamos sumar que en la 

construcción de la alteridad de las teorías genéticas se refleja una comprensión 

de las características físicas heredadas, esto es, la creencia en la herencia de los 

 
4 R. Drews, 1973, pp. 66-67; P. Briant, 1988, p. 69; F.J. Gómez Espelosín, 2013, p. 235. 
5 R. Thomas, 2011. 
6 A. Smith, 1986: 22-31; E. Hall, 1997; I. Malkin, 2001; M. García Sánchez, 2019. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

54 

caracteres adquiridos, a los que no escapa el comportamiento moral, las virtudes 

y los vicios, en el caso de los otros, los delitos y las faltas. Además, estas teorías 

genéticas están indisolublemente ligadas a las teorías culturales, ya que los 

griegos creían que las cualidades morales de las personas darían lugar a ciertos 

tipos de sistemas políticos y de formas de organización social, con Pierre 

Bourdieu, de habitus como principios generadores de prácticas de agency, una 

teoría de la acción que se reprodujo a lo largo de diferentes contextos históricos7. 

También aparecen junto con las teorías ambientales, que se centran en la forma 

en que la geografía, la naturaleza, el clima o el entorno físico conforman el 

cuerpo y el espíritu, el físico y el carácter, y la debilidad y cobardía de los persas 

iba a ser el paradigma más elocuente de un pueblo condenado por el 

determinismo geográfico: pues en las regiones suaves suelen nacer hombres 
suaves (τῶν μαλακῶν χώρων μαλακοὺς γίνεσθαι), porque no es lo propio de una 
misma tierra producir un fruto excelente y al mismo tiempo hombres valientes 
en la guerra (Hdt. 9.122). Todo este tipo de razonamientos a priori o 

sencillamente de prejuicios condicionaron los relatos de Persiká y cuando 

Heródoto se refiere a los persas, tanto en el elogio como en la censura, los aplica 

consciente o inconscientemente como categorías de análisis, un andamiaje 

conceptual, y como técnicas narrativas de análisis antropológico y cultural.  

François Hartog8 analizó el fenómeno en su magistral ensayo sobre el 

libro IV y la Escitia de Heródoto y esa ha sido una de las maneras dominantes 

de abordar la invención de la alteridad y la creación del concepto de bárbaro a 

partir de los persas en el imaginario griego9. Un pasaje de las Historias es 

revelador al respecto de la definición de Anthony D. Smith: y además, que todos 
los griegos poseen la misma sangre y lengua, los mismos santuarios y sacrificios 
a los dioses así como costumbres similares (ἤθεά τε ὁμότροπα) (Hdt. 8.144). 

Esos ἤθεά y ὁμότροπα, los apegos primordiales que diría Clifford Geertz, 

acostumbran a ser los ejes vertebradores de cualquier discurso etnogeográfico o 

etnohistórico –en el caso de las costumbres persas en Hdt. 1.131-140–, que 

recibieron un impulso definitivo con las Guerras Médicas10, momento cumbre 

de la autodefinición identitaria griega por oposición a los persas11, a los que, por 

supuesto, se suman instituciones como la religión o la guerra, las formas 

políticas, la familia y muchos otros hábitos culturales, como el gusto por los 

jardines o paraísos 12 , y antropológicos que permitan diferenciar entre un 

 
7 G. Cruz Andreotti, F. Machuca Prieto, 2022, p. 19-20. 
8 F. Hartog, 1991. 
9 M. García Sánchez, 2007, 2009. 
10 M. I. Finley, 1996. 
11 E.S. Gruen, 2011, pp. 9-52. 
12 M. García Sánchez, 2020. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

55 

Nosotros y unos Otros13. No sólo en el nacimiento de la historiografía, sino, a 

través de toda la literatura clásica, a través de todos y cada uno de los géneros 

literarios se enhebró una retórica de la alteridad que permitía la recepción de un 

conjunto de formas de vida calificadas genéricamente como bárbaras, y los 

persas iban a representar en ellas al bárbaro por antonomasia. Dicha retórica se 

configuró, como demostró Hartog, a partir de tres categorías. Recursos retóricos 

como la inversión, figura consistente en presentar al auditorio heleno una imagen 

invertida de su propio mundo, con sus modos de vida y sus valores 

transformados en sus opuestos o contrarios, o la diferencia, consistente en 

mostrar todos aquellos puntos en los cuales los usos y costumbres de los bárbaros 

se manifestaban como antagónicos a los usos y costumbres de los griegos, se 

combinaron con la analogía, figura retórica que invita a apoyarse en lo familiar 

y conocido para imaginar y aprehender lo desconocido y lo ajeno. Por supuesto, 

en un mundo dominado todavía por la oralidad, la alteridad hubo de plasmarse 

en un poderoso lenguaje iconográfico después de las Guerras Médicas y que 

impregnó las formas artísticas y seguro inspiró a y se inspiró en Heródoto para 

servirse del poder de las imágenes14. 

Las Guerras Médicas se ven tradicionalmente como una cesura 

determinante entre los períodos arcaico y clásico. La contienda militar y la 

victoria griega sobre los persas crearon un mundo nuevo necesitado del poder de 

un discurso que celebrase el triunfo a través, valiéndonos de Maurice 

Halbwachs, de una topografía de lieux de mémoire 15 , pero que también 

legitimase la polarización irreconciliable entre griegos y bárbaros justificadora 

de, por ejemplo, el nuevo imperialismo ateniense, primero, el conato espartano 

de imperio asiático o, finalmente, la conquista macedonia del Imperio 

aqueménida. El período clásico que siguió fue el momento en que los griegos 

intuyeron la rentabilidad identitaria de la invención de la alteridad, de inventar 

al bárbaro e invertir fuertemente en ese valor de propaganda cultural y política, 

también a través de una retórica sobre la épica victoria frente al bárbaro16. La 

experiencia traumática, primero, y triunfante, después, de las guerras persas 

hubo de incidir claramente en la manera en que tanto las generaciones 

contemporáneas al conflicto como las posteriores concibieron a los pueblos no 

griegos, en especial al persa, pero sobre todo a sí mismos, ese sentir que 

podríamos definir como helenismo o helenidad. Los griegos tomarían 

consciencia de sus características culturales idiosincráticas y sus rasgos étnicos 

 
13 T. Todorov, 1989. 
14 E.D. Francis, 1990; D. Castriota, 1992; M.M.C. Miller, 1997, 2011; F.J. Gómez 

Espelosín, 2013, pp. 169-204.  
15 N. Loraux, 1981; M. Jung, 2006; G. Proietti 2021. 
16 H.H. Bacon, 1961; T. Long, 1986; E. Hall, 1991; J. Vlassopoulos, 2013. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

56 

comunes mientras clasificaban a todos los pueblos no griegos como bárbaros, 

naciones con una segunda naturaleza privada de las superiores virtudes helenas, 

pueblos con almas vertebradas por la suma de todos los vicios –hipócritamente 

considerados como no griegos–, como el lujo, el afeminamiento, el despotismo, 

la crueldad desatada y la falta de autocontrol o enkráteia. Pasaron a considerar a 

los otros, de manera desdeñosa y peyorativa, como los bárbaros, escalando un 

grado desde la xenofobia comprensible ante un pueblo multicultural y 

multiétnico de frontera con voluntad imperialista, al racismo17, esto es, a la 

construcción ideológica de una categoría moral y de pensamiento sobre la 

superioridad de un pueblo sobre otro, de una superioridad étnica que legitimaba 

el desprecio y, si ello fuera posible, la dominación y superioridad de Europa 

sobre Asia18 , que Heródoto equipara con el dominio del imperio persa. El 

etnocentrismo griego, y sus representaciones de la alteridad, de los bárbaros, 

funcionaron como un espejo de la identidad helena e inventaron al bárbaro como 

una imagen invertida de la helenidad. La identidad étnica helénica se empezó a 

forjar alrededor de mediados del siglo VI a.C., sirviéndose del mito como el 

discurso legitimador que anticipa la realidad, en forma de reclamos ficticios de 

parentesco, como por ejemplo Perseo como epónimo de los persas o Medea de 

los medos (Hellanic., FGrHist. 687a, F 1a, F 5b), hasta que la guerra contra el 

bárbaro aqueménida, desde la revuelta jonia y la caída de Mileto, hasta la 

Segunda Guerra Médica convulsionó la identidad étnica y cultural helena 

definida desde entonces en términos de oposiciones polares, de la polaridad y de 

la analogía, acompañadas ambas del mecanismo de defensa psicológico de la 

inversión, mecanismos de defensa cauterizadores o reductores de la angustia 

frente a la amenaza persa y, a la vez, un exceso de futuro que en vez de 

incrementar la ansiedad mitigaba el efecto de la misma porque los griegos 

definieron un horizonte de expectativas en el que se veían, ya desde las victorias 

en Maratón, Salamina o Platea, como los futuros conquistadores de Asia y del 

imperio aqueménida. Una vez más el imaginario, sirviéndose de la realidad, se 

adelantaba a la realidad anticipando el porvenir como horizonte de expectativa. 

Asimismo, y hasta Alejandro, el enemigo bárbaro era una fuerza poderosa que 

se usó para unir y/o justificar el liderazgo de la comunidad panhelénica en una 

campaña de conquista sobre la Persia aqueménida. Solo era necesario crear la 

retórica o el poder de las imágenes al servicio de la expresión de la superioridad 

helénica, de un drama de celebración que exaltaba el triunfo de la libertad sobre 

el despotismo bárbaro, de los valores occidentales sobre la degeneración oriental 

y asiática. Se trataba, pues, de inventar una imagen del bárbaro, del Bárbaro por 

antonomasia, el Persa y de su Gran Rey como el epítome de todos los excesos, 

 
17 B. Isaac, 2006; M. García Sánchez, 2019. 
18 E. Hall, 1993, P. Georges, 1994; Th. Harrison, 2000. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

57 

como afeminados y emocionales, más pasionales que racionales, debilitados y 

corrompidos por el lujo y resignados al servilismo, un contraste frente a los 

griegos igualitarios, resistentes y disciplinados, encráticos y amantes de la 

libertad 19 . Las imágenes negativas, las tergiversaciones y los estereotipos 

permitieron a los antiguos inventar al Otro, justificando así la marginación, la 

subordinación y la exclusión. La creación de la imagen de un pueblo, los persas, 

como los opuesto de la helenidad sirvió como un medio para fijar la identidad 

griega, el carácter distintivo y la superioridad de Europa sobre Asia, y eso hasta 

nuestros días y en la larga duración.  

La representación griega del oriental como «bárbaro», y de los persas 

aqueménidas como los bárbaros en mayúsculas, inaugurada con la revuelta jonia 

e intensificada por las Guerras Médicas, ocupa un lugar central en la narrativa 

herodotea y, en la larga duración, esta interpretación se utilizará y se refinará 

retóricamente para promover el jingoísmo durante el siglo IV a.C. y en la 

tradición occidental20. Heródoto pasó a sumarse, como primero sucedió con Los 
persas de Esquilo, al catálogo de fuentes para vertebrar el discurso definido por 

Edward Said como orientalismo, a saber, la superioridad de Occidente sobre 

Oriente como equivalente a la superioridad de la civilización sobre la barbarie21. 

Y ese género historiográfico tiene una denominación propia: Persiká. 
Nadie como Dominique Lenfant conoce los entresijos de la 

intertextualidad de los tratados de Persiká22. El mérito de la autora ha sido el de 

corregir el rígido esquema historiográfico de Felix Jacoby mediante el cual los 

autores de Persiká eran vistos como autores menores, autores de etnogeografía, 

casi tan solo interesados por los nómima, la paradoxografía, los thaumásia, la 

mitografía o la historia local y superados, en su visión teleológica por Heródoto, 

el verdadero padre de la historia. Heródoto, que compuso sus Historias en las 

décadas entre el 450-430 a.C. hubo de conocer los Persiká de Dionisio de Mileto, 

de Caronte de Lámpsaco y quizás los de Helánico de Lesbos, que fueron más 

allá del discurso etnogeográfico en sus obras, tratando probablemente sobre las 

Guerras Médicas, casi seguro sobre la Revuelta Jónica siendo minorasiáticos, y 

cuya temática se respiraría en el ambiente, como nos revelan Los persas de 

Esquilo, escritos en la misma época de Dionisio23. Es posible que conociese 

también los Magiká de Janto de Lidia. No hay que ver, pues, un demérito el que 

Heródoto se iniciase como autor de Persiká y desarrollase un nuevo género 

 
19 M. García Sánchez, 2009; Ll. Llewellyn-Jones, 2013. 
20 M. García Sánchez, 2019. 
21 E.W. Said, 2003; A. Grosrichard, 1981; Th. Hentsch, 1988; A. Tourraix, 2000. 
22 D. Lenfant, 2004, 2009; M. Moggi, 1972, 1977; F. Jacoby, 1958; I. Madreiter, 2012. 
23 D. Lenfant, 2009, pp. 11-13; R. Fowler, 2007, p. 34. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

58 

historiográfico, al hilo de las Guerras Médicas, a partir del libro V de las 

Historias. 

¿Qué temáticas de Heródoto son arquetípicas de Persiká? 24  ¿Se 

circunscriben todas ellas tan solo a los cuatro primeros libros de las Historias? 

Por supuesto que no, y como en la historiografía posterior, no hay autor que 

pueda resistir la tentación de no insertar un excurso etnogeográfico en una 

narración histórico-política. Pongamos algunos ejemplos. 

La figura del Gran Rey de Persia, el ὁ μέγας Βασιλεύς, representó como 

pocas simbólicamente todo lo que de exótico, de excesivo y superlativo, de 

frívolo, de afeminado, de violento, en definitiva, de alteridad, tenía la cultura 

persa25. Heródoto no se resistió tampoco a colocar a los reyes aqueménidas en 

la galería de los retratos de la moralización de la historia, con el catálogo de 

virtudes, pocas, y de vicios, muchos, que forjaron de un metal poco noble las 

almas de los soberanos aqueménidas. En un supuesto mito de las edades, de Ciro 

a Jerjes, sería como degenerar del oro al oricalco o latón dorado, desde el padre 

(πατήρ) Ciro al impío Cambises (ἀνόσιος), al Darío mercader (κάπηλος) o a la 

soberbia (ὕβρις) de Jerjes26, paradigmas de déspotas orientales dominados por 

las mujeres y los eunucos, por las conjuras del harén o pasiones innombrables 

de las que Hérodoto no pudo privarse de nombrar 27 . El mitema del Ciro 

expósito28 y los sueños proféticos de Astiages sobre la cepa que se extendía por 

toda Asia desde el sexo de su hija Mandane a su final víctima de la desmesura 

en la campaña contra la astucia de la reina de los maságetas Tomiris, un final de 

tragedia ática en el que los dioses castigan la insolencia de aquellos que se creen 

más que hombres (Hdt. 1.205-214)29. La locura e impiedad de Cambises en el 

libro III recoge todos los tópicos del melodrama sobre el déspota oriental al que 

también los dioses colocan en su lugar al castigarlo sin clemencia alguna: 

soberano enajenado, incestuoso e impío que se burlaba de las cosas y costumbres 

más sagradas (Hdt. 3.38.1) en Persia o en Egipto30. Darío no sale mal parado en 

el relato herodoteo, seguramente por esa simpatía que en la filosofía política 

griega tenía la idea del ἰδιώτης o privatus que alcanza la realeza por mérito 

propio, pero su ascenso al poder mediante la astucia del caballo como omen 
imperii (Hdt. 3.84-85) o el que iniciara la Primera Guerra Médica porque su 

esposa Atosa deseaba contar con esclavas laconias, argivas, áticas y corintias 

 
24 M. Flower, 2007. 
25 M. García Sánchez, 2009; Ll. Llewellyn-Jones, 2013. 
26 M. García Sánchez, 2022. 
27 M. García Sánchez, 2012. 
28 C. Sánchez-Mañas, 2018. 
29 P. Payen, 1991. 
30 A.B. Lloyd, 1988. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

59 

(Hdt. 3.134.5) le da un colorido de orientalismo a las historias muy acorde con 

los requerimientos del género de Persiká, el del hechizo del harén que domina 

también en el relato de la usurpación del falso Esmerdis, el Gaumata de Behistun 

(DB § 11)31. El retrato de la soberbia de Jerjes roza la caricatura, pero está 

también vertebrado por el orientalismo del género Persiká: atrabiliario, impío, 

cruel, adúltero, cobarde, sin duda un Jerjes más imaginario que real32, cuya 

pasión ridícula por los árboles alcanzó la ópera seria barroca en la bellísima aria 

Ombra mai fù del Serse melancólico y ensimismado de Francesco Cavalli en 

1655 o el de Georg Friedrich Händel en 173833. 

No podía quedar al margen el nefasto influjo de las mujeres de la corte 

sobre la moral de los persas, que ya solo necesitaban sumar a un clima que 

condena a la molicie las astucias de reinas, princesas y concubinas, en las 

conjuras del harén, en la educación del heredero y en las luchas sucesorias34. Su 

alianza con eunucos taimados ofrecía todos los ingredientes para poder mirar la 

sociedad persa por el ojo de la cerradura del harén, algo que se ha criticado a 

Ctesias, pero que en cambio no se ha reconocido en algunos pasajes de Heródoto 

en donde, como decíamos, los soberanos aqueménidas aparecen como 

marionetas de los caprichos o ambiciones de sus mujeres35. Es verdad que eso 

fue un tópico literario y un cliché de la alteridad ubicuo en la historiografía del 

siglo IV a.C., pero no es menos verdad que en Heródoto Atosa tiene un gran 

ascendente sobre las decisiones políticas de Darío, ya que lo animó a invadir 

Grecia mientras estaban en la cama (Hdt. 3.134.1) –la tríada guerra, alcoba, 

mujer es indisoluble entre los persas, que van acompañados de sus mujeres a la 

guerra (Hdt. 9.81)–36, incluso en el momento de determinar la línea sucesoria de 

Jerjes como heredero. Cambises se salta el tabú sagrado del incesto al casarse 

con dos de sus hermanas y no respetando la ley de los persas (Hdt. 3.88.2) y 

Jerjes sucumbe a la cólera de su esposa Amestris o enloquece frente a la pasión 

y el deseo que le genera su nuera Artaínta, a la que incluso le ofrece para 

seducirla un ejército como regalo (Hdt. 9.109.3)37. No olvidemos que el Gran 

Rey de Persia hace pasar a esposas y concubinas por el lecho por turno (Hdt. 

3.69.6) para saciar su apetito sexual, ofreciendo incluso a las mujeres de la 

familia real tierras para la extravagante provisión de su calzado (Hdt. 2.98.1). 

Los eunucos son personajes de máxima confianza del rey, custodios del harén e 

 
31 J. Wiesehöfer, 1978; J. Balcer, 1987. 
32 E. Bridges, 2015; R. Stoneman, 2015; M. García Sánchez, 2012, 2022. 
33 M. García Sánchez, 2017. 
34 M. García Sánchez, 2005. 
35 R. Bichler, 2010. 
36 P. Payen, 1997, p. 136. 
37 H. Sancisi-Weerdenburg, 1988. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

60 

instructores de los príncipes herederos (Hdt. 8.103-104; 105.1-2), otra de las 

razones de la decadencia aqueménida en el imaginario griego38. 

La religión es otro campo abonado para los relatos etnográficos de 

Persiká y para conceptualizar a la griega los nómima de los persas aqueménidas. 

Heródoto fue contemporáneo de Janto de Lidia y no se resistió a ofrecernos en 

sus Historias unas sucintas Magiká. Los dioses, el sacrificio, los usos funerarios, 

la interpretación de los presagios y, en especial, la impiedad del ἀνόσιος 

Cambises en Egipto (libro III) y del ἀσεβής Jerjes en su camino hacia Atenas 

(libros VII y VIII) saqueando santuarios o incendiando templos son 

paradigmáticas al respecto. 

De nuevo valiéndonos de Pierre Bourdieu, podríamos hablar de la 

educación del gusto persa a través de la mesa del Gran Rey, con sus banquetes 

pantagruélicos, en especial el celebrado el día de su natalicio (Hdt. 1.133), y una 

mesa como reflejo de la riqueza de un imperio: higos de Lidia (Hdt. 1.71.3), 

carnes asadas (Hdt. 1.133.1), agua del Coaspes (Hdt. 1.188) y mucho vino (Hdt. 

1.212.2; 5.18.2)39. 

Podríamos tratar de otros nómima de la alteridad persa para confirmar 

que Heródoto, en muchos de sus pasajes, puede ser considerado como un autor 

de Persiká. De hecho, si los autores de Persiká no nos hubiesen llegado tan 

mutilados, epitomizados y expurgados por la tradición posterior en busca de lo 

exótico y maravilloso, podríamos hallar seguramente en ellos un hilo narrativo 

de historia político-militar que se trufaría aquí y allá de un anecdotario de 

curiosidades etnogeográficas y una historia de los aqueménidas explicada desde 

dentro (emic), pero como mucho desde fuera (etic). 

Pero tras la apariencia, el cómo revela nítidamente el porqué, como diría 

Hayden White, el contenido de la forma de un pasado práctico, al servicio de la 

representación de la alteridad. Los tratados de Persiká se sirvieron de un conjunto 

de tropos del discurso: la inversión, las falsas polaridades, la diferencia, la 

analogía, el mundo al revés del pueblo descrito (Hdt. 2.35.2-4), la idealización 

de algunos pueblos como los etíopes (Hdt. 3.23.1-2), mecanismos cognitivos de 

aprehensión de lo desconocido, mecanismos psicológicos reductores de la 

angustia frente a la amenaza de frontera –el reactivo, la frontera, más eficaz para 

generar e inventar etnoidentidades–, la fascinación y el temor frente a la 

alteridad. Mostrar a un pueblo en femenino, a un soberano de un Oriente cobarde 

(Hdt. 5.49-50), a un rey atrabiliario y cruel era una manera denigratoria pero 

efectiva de cauterizar la ansiedad y el miedo provocados por la amenaza del 

poderoso vecino de Oriente, de Asia, de los persas aqueménidas y de su Gran 

Rey. Cuestionar moralmente a los persas, los bárbaros por antonomasia, 

 
38 M. García Sánchez, 2005. 
39 P. Briant, 1989; H. Sancisi-Weerdenburg, 1995. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

61 

minimizar el valor de su cultura, de su fuerza, de su poder, fue también una 

manera muy griega de enmascarar que las póleis griegas vivieron y se 

enfrentaron entre ellas casi durante dos siglos gracias o por falta del oro del Gran 

Rey. Ante tanta humillación silenciada por las fuentes griegas, más allá de esa 

retórica sobre la alteridad, tantas veces huera, cansina, pero intencional, se 

agitaban clichés sobre la libertad helena frente al servilismo asiático, y ante el 

síntoma o amago de la presura, la terapia era sencilla, a saber, representar al 

poderoso enemigo como un pueblo ridículo, inmoral, superlativamente cruel, 

voluble, marioneta de sus mujeres y de sus eunucos, víctima, en definitiva, de 

las conjuras del harén, un pueblo gobernado por unos Grandes Reyes solo de 

nombre, siempre en el imaginario griego subyugado y atenazado por la molicie 

y la crueldad desatada, por la pasión de la ira y por la pusilanimidad. La 

conquista de Oriente hizo sucumbir a los persas al letal canto de las sirenas, de 

un mundo de prodigios y maravillas, de lujo y de molicie, de μαλακία y de 

τρυφή. Pero todo ello fue una construcción del imaginario griego, que valiéndose 

de la forma y de los contenidos del género de los Persiká hizo uso de la hipérbole 

y de toda la retórica xenófoba sobre la barbarie y la alteridad, con la segunda 

naturaleza de los persas fruto de una pseudomoral del exceso y de la molicie, 

hijos no de la razón, sino esclavos de la pasión, la elevación de la infamia y el 

sarcasmo más descarnado a la condición de tropos literarios. 

Deberían matizarse, pues, algunas visiones de un Heródoto filobárbaro 

o amigo, como Jenofonte después, de los bárbaros. Es cierto que el historiador 

de Halicarnaso no es el autor clásico que más irrespetuoso se mostró contra los 

persas y no es menos verdad que muchas veces en su narrativa se manifiesta un 

intento de comprensión e, incluso, por influencia de la sofística, cierto 

relativismo cultural que iguala los usos y costumbres de los pueblos (νόμοι) y 

minimiza las diferencias (Hdt. 3.38.3-4). Pero tampoco es menos verdad que 

cuando se inicia el relato del conflicto greco-persa esa retórica sobre la alteridad 

va cargando las tintas sobre la diferencia, la polaridad, la superioridad griega 

frente al bárbaro. El recurso narrativo es entonces inequívoco, a saber, jugar con 

los facta y con los ficta, con los tópicos sobre los persas imaginados e 

imaginarios. Enhebrar el hilo de una memoria cultural como un cronotopo de 

facta y ficta, de historia y de storytelling culture, porque eso es, como en el caso 

de los autores de Persiká, la ἱστορία de Heródoto, de  una cartografía de lieux de 
mémoire y un pasado presente y un pasado futuro, de un presentismo que 

justifique la política griega en relación a los persas aqueménidas desde finales 

del siglo V a.C. y a lo largo de todo el siglo IV a.C., una política hipócrita de 

acercamiento o alejamiento a un enemigo que arbitró los asuntos griegos y frente 

al que era necesario oponer una retórica sobre la representación de la alteridad 

que cauterizase la angustia –un ejemplo incipiente de historia y trauma, no sin 

uso de la ironía– o camuflara el medismo o colaboración con los persas cuando 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

62 

convenía para doblegar a la polis enemiga de turno. Orientalismo al servicio de 

una historia como representación de la alteridad y mediante una retórica sobre la 

alteridad, empecinada y necesitada de cartografiar la alteridad persa, una 

amenaza real o latente causa de presura. 

¿Maledicencia de Heródoto? Para nada, tan solo una forma muy 

humana, demasiado humana, de representarnos a nuestros vecinos de frontera, 

en el caso de Heródoto como un historiógrafo genial e insustituible en nuestro 

conocimiento de las relaciones greco-persas, del mundo aqueménida y de las 

formas de representación de la alteridad, inventor de identidades y etnicidades, 

imaginadas e imaginarias, de etnogénesis griegas y bárbaras, de tradiciones 

inventadas, ficticias e imaginarias, también enhebradas de realidad, esto es, un 

ejemplo inequívoco de autor de Persiká, a los que, dicho sea de paso, habría que 

restituir por mérito propio en el Olimpo de la historiografía griega, con Heródoto 

como padre de la historia, pero no el único, y también de autor de Persiká junto 

a sus coetáneos y al resto de sus epígonos. Para todos ellos, autores de Persiká y 

de cualquier otro género literario, historiográfico o no, lo ideal sería poner una 

buena muralla entre nosotros, los griegos, y ellos, los persas, y la retórica de la 

etnicidad fue un instrumento de eficacia contrastada en las formas de 

representación de la alteridad persa en el imaginario griego. 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Bacon, H. H. (1991), Barbarians in Greek Tragedy, New Haven. 

Balcer, J. (1987), Herodotus and Bisotun. Problems in Ancient Persian 
Historiography, Wiesbaden y Stuttgart. 

Bichler, R. (2010), «Der Hof der Achaimeniden in den Augen Herodots», en B. 

Jacobs, R. Rollinger (Hg. /eds.), Der Achämenidenhof /The Achaemenid 
Court, Wiesbaden, pp. 155-187. 

Bichler, R. (2021), «The Perspectives of Greek and Latin Sources», en B. Jacobs; 

R. Rollinger, (eds.), A Companion to the Achaemenid Persian Empire. 

Hoboken, NJ, pp. 1427-1446. 

Briant, P. (1988), «Hérodote et la société perse», en G. Nenci - O. Reverdin 

(eds.), Hérodote et les peuples non grecs, Vandoeuvres-Ginebra 1988, pp. 

69-113. 

Briant, P. (1989), «Table du Roi, tribut et redistribution chez les Achéménides», 

en P. Briant, Cl. Herrenschmidt (éds.), Le tribut dans l’empire perse. Actes 
de la Table ronde de Paris 12-13 Décembre 1986, Paris, pp. 35-44. 

Bridges, E. (2015), Imagining Xerxes. Ancient Perspectives on a Persian King, 
London-New York. 

Castriota, D. (1992), Myth, Ethos and Actuality. Official Art in Fifth-Century 

B.C. Athens, Madison, Wisconsin. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

63 

Cruz Andreotti, G. -Machuca Prieto, F. (2022), Etnicidad, identidad y barbarie 
en el mundo antiguo, Madrid. 

Dorati, M. (2013), «Indicazionis di fonti (,Quellenangaben῾) e narrazione storica. 

Alcune considerazioni narratologiche», en B. Dunsch, K. Ruffing (Hg.), 

Herodots Quellen – Die Quellen Herodots, Woesbaden, pp. 223-240. 

Drews, R. (1973), The Greeks Accounts of Eastern History, Cambridge, Mass. 

Finley, M. I. (1996), «The Ancient Greeks and their Nation», en J. Hutchinson 

y A. D. Smith (eds.), Ethnicity, Oxford, pp. 111-116. 

Flower, M. (2007), «Herodotus and Persia», en C. Dewald, J. Marincola (eds.), 

The Cambridge Companion to Herodotus, Cambridge, pp. 274-289. 

Fowler, R. (2007), «Herodotus and his prose predecessors», en C. Dewald, J. 

Marincola (eds.), The Cambridge Companion to Herodotus, Cambridge, 

pp. 29-45.  

Francis, E. D. (1990), Image and Idea in Fifth-Century Greece. Art and 
Literature after the Persian Wars, London. 

García Sánchez, M. (2005), «La figura del sucesor del Gran Rey en la Persia 

aqueménida», en V. Alonso Troncoso (ed.), ΔΙΑΔΟΧΟΣ ΤΗΣ 
ΒΑΣΙΛΕΙΑΣ. La figura del sucesor en las monarquías de época 
helenística. Actas del Simposio Internacional sobre La figura del príncipe 
heredero en época helenística (A Coruña-Ferrol 11 y 12 de septiembre del 

2003), Madrid, Gerión Anejos, pp. 223-239. 

García Sánchez, M. (2007), «Los bárbaros y el Bárbaro: identidad griega y 

alteridad persa», Faventia 29/1, pp. 33-49. 

García Sánchez, M. (2009), El Gran Rey de Persia. Formas de representación de 
la alteridad persa en el imaginario griego, Barcelona. 

García Sánchez, M. (2012), «Soberbia y molicie: Cambises, Jerjes, Darío III 

Codomano y otros ilustres perdedores aqueménidas», en F. Marco Simón, 

F. Pina Polo, J. Remesal Rodríguez (eds.), ¡Vae Victis! Perdedores en el 
mundo antiguo, Barcelona, pp. 43-56. 

García Sánchez, M. (2017), «El Gran Rey en la ópera», en J.C. Bermejo Barrera; 

M. García Sánchez (eds.), Desmoi Filias: Bonds of Friendship. Studies in 
Ancient History in Honour of Francisco Javier Fernández Nieto, 

Barcelona, pp. 157-178. 

García Sánchez, M. (2019), «La invención de la alteridad: griegos y persas», en 

F. Marco Simón, F. Pina Polo, J. Remesal Rodríguez (eds.), Xenofobia y 
racismo en el mundo antiguo, Barcelona, pp. 13-47. 

García Sánchez, M. (2020), «Los jardines del Gran Rey de Persia», en Ll. Pons 

Pujol (ed.), Paradeisos. Horti: los jardines de la Antigüedad, Barcelona, 

pp. 65-82. 

García Sánchez, M. (2022), «La soberbia de Jerjes: un ejército plurinacional y 

multiétnico», en F. Echeverría; A. J. Domínguez Monedero; C. Fornis; J. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

64 

Pascual; L. Sancho Rocher (eds.), Jerjes contra Grecia. La Segunda 
Guerra Médica, 2.500 años después, Barcelona, pp.185-200, 

García Sánchez, M. (2025a), «Introducción», en Ctesias de Nido, Historias de 
Persia, Madrid, pp. 7-34. 

García Sánchez, M. (2025b), «Historia y ficción: los autores de Persiká y la 
historia teórica», en CF. J. Fernández Nieto; F. J. Lomas Salmonte 
(eds.), Entre las ideas y los hechos. Antigüedad clásica, culturas 
europeas y quehacer histórico. Estudios en homenaje a José Carlos 
Bermejo Barrera, Barcelona, Madrid, pp. 113-121. 

Georges, P. (1994), Barbarian Asia and the Greek experience. From the Archaic 
Period to the Age of Xenophon, Baltimore-London. 

Gómez Espelosín, F. J. (2013), Memorias perdidas. Grecia y el mundo oriental, 

Madrid. 

Grosrichard, A. (1981), La estructura del harén. La ficción del despotismo 
asiático en el occidente clásico, Barcelona.  

Gruen, E. S. (2011), Rethinking the Other in Antiquity, Princeton y Oxford. 

Hall, E (19912), Inventing the Barbarian. Greek Self-Definition through 
Tragedy, Oxford. 

Hall, E. (1993), «Asia unmanned: images of victory in classical Athens», en J. 

Rich, G. Shipley (eds.), War and Society in the Greek World, London, pp. 

107-133. 

Hall, J. M. (1997), Ethnic identity in Greek antiquity, Cambridge. 

Harrison, Th. (2000), The Emptiness of Asia. Aeschylus’ Persians and the 
History of the Fifth Century, London. 

Hartog, F. (19912), Le miroir d’Hérodote. Essai sur la représentation de l’autre, 
Paris. 

Hentsch, Th. (1988), L’orient imaginaire. La vision politique occidentale de l’est 
méditerranéen, Paris. 

Isaac, B. (2006), The Invention of Racism in Classical Antiquity, Princeton. 

Jacoby, F. (1958), Fragmente der griechischen Historiker, Leiden. 

Jung, M. (2006), Marathon und Plataiai. Zwei Perserschlachten als >>lieux de 
mémoire<< im antiken Griechenland, Göttingen. 

Lenfant, D. (2004), Ctésias de Cnide. La Perse. L’Inde. Autres fragments, Paris. 

Lenfant, D. (2009), Les Histoires perses de Dinon et d'Héraclide. Fragments 
édités, traduits et commentés, Paris. 

Lenfant, D. (2011), Les perses vus par les grecs. Lire les sources classiques sur 
l’empire achéménide, Paris. 

Llewellyn-Jones, Ll. (2013), King and Court in Ancient Persia 559 to 331 BCE, 

Edinburgh. 

Lloyd, A. B. (1988), «Herodotus on Cambyses: some Thoughts on recent 

Work», en A. Kuhrt, H. Sancisi-Weerdenburg, (eds.), Achaemenid 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

65 

History III. Method and Theory. Proceedings of the London 1985 
Achaemenid History Workshop, Leiden, pp. 55-66. 

Long, T. (1986), Barbarians in Greek Comedy, Carbondale. 

Loraux, N. (1981), «Marathon ou l’histoire paradigmatique», en L’invention 
d’Athènes. Histoire de l’orasion funèbre dans la <<cité classique>>, Paris, 

pp. 157-173. 

Madreiter, I. (2012), Stereotypisierung - Idealisierung- Indiferenz. Formen der 
Auseinandersetzung mit dem Achaimeniden-Reich in der griechischen 
Persika-Literatur, Wiesbaden. 

Malkin, I. (ed.) (2001), Ancient Perceptions of Greek Ethnicity, Cambridge. 

Miller, M.M.C. (1997), Athens and Persia in the fifth century BC. A study in 
cultural receptivity, Cambridge. 

Miller, M.M.C. (2011), «Imaging Persians in the Age of Herodotus», en R. 

Rollinger; B. Truschnegg; R. Bichler (eds.), Herodot und das persische 
Weltreich – Herodotus and the Persian Empire, Wiesbaden, pp. 23-158. 

Moggi, M. (1972), «Autori greci di Persiká. I: Dionisio di Mileto», ASNP 2/2, 

ser. 3, pp. 433-468. 

Moggi, M. (1977), «Autori greci di Persiká. II: Carone di Lampsaco», ASNP 

7/1, ser. 3, pp. 1-26. 

Payen, P. (1991), «Franchir, transgresser, résister: autour de Tomyris et Cyrus 

chez Hérodote», Métis 6/1-2, pp. 253-281. 

Payen, P. (1997), Les Îles Nomades. Conquérir et résister dans l’Énquête 
d’Hérodote, Paris. 

Proietti, G. (2021), Prima di Erodoto. Aspetti della memoria delle Guerre 
persiane, Stuttgart. 

Said, E.W. (2003 [1978]), Orientalismo, Barcelona.  

Sánchez-Mañas, C. (2018), «Retórica del parentesco en la biografía temprana de 

Ciro (Hdt. 1.107-130)», Talia Dixit. Revista Interdisciplinar de Retórica e 
Historiografía, 13, pp. 1-25. 

Sancisi-Weerdenburg, H. (1987), «Decadence in the Empire or Decadence in the 

Sources? From Source to Synthesis», en H. Sancisi-Weerdenburg (ed.), 

Achaemenid History I, Sources, Structures and Synthesis, Leiden, pp. 33-

45. 

Sancisi-Weerdenburg, H. (1988), «Περσικὸν δὲ κάρπα ὁ στρατὸς δῶρον: A 

Typically Persian Gift (Hdt, IX, 109)», Historia 37 (3), pp. 372-374. 

Sancisi-Weerdenburg, H. (1995), «Persian food. Stereotypes and political 

identity», en J. Wilkins, D. Harvey, M. Dobson (eds.), Food in Antiquity, 

Exeter. 

Smith, A. (1986), The Ethnic Origins of Nations, Oxford. 

Stoneman, R. (2015), Xerxes. A Persian Life, New Haven-London. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

66 

Thomas, R. (2011), «Herodotus’ Persian Ethnography», en R. Rollinger; B. 

Truschnegg; R. Bichler (eds.), Herodot und das persische Weltreich – 
Herodotus and the Persian Empire, Wiesbaden, pp. 237-254. 

Todorov, T. (1989), Nous et les autres: la réflexion française sur la diversité 
humaine, Paris. 

Tourraix, A. (2000), L’Orient, mirage grec. L’Orient du mythe et de l’épopée, 

Paris. 

Vlassopoulos, J. (2013), Greeks and Barbarians, Cambridge. 

Wiesehöfer, J.J. (1978), Der Aufstand Gaumatas und die Anfänge Dareios I, 
Bonn. 



 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

Myrtia, nº 40 (2025), 67-96 

 

Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad  

en la Historia de Heródoto 

[Terminological Reflection on the Concepts of Piety and Impiety  

in Herodotus’ Histories] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.650301 

Esteban Calderón Dorda* 

Universidad de Murcia 

esteban@um.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-2486-4527 
 

 

 

Cuando se escribe sobre religión generalmente el centro de interés reside en el 

ámbito de las ideas o de los símbolos1 o incluso del ritual. Es sabido que en la 

religión griega no existe un único término para designar la piedad, sino varios, 

tanto en un sentido positivo como negativo, el producto del “conglomerado 

 
* Este trabajo ha sido realizado bajo los auspicios de Proyecto de Investigación PDI2021-

123138NB-100 de la Universidad de Cádiz. 
1 Burkert, 2009, pp. 21-22. 

Resumen: Puede observarse que desde su óptica helena Heródoto tipifica unas impiedades 

genuinamente griegas e inequívocamente religiosas. En el universo religioso que plantea 

este historiador, los hechos y los comportamientos, aunque de pueblos diversos, son 

pasados por el tamiz del pensamiento religioso tradicional de los helenos. Parece que del 

análisis de la terminología religiosa en Heródoto puede colegirse que le interesan sobre 

todo los aspectos legales de la religión más que los conceptuales y no tanto el concepto 

de religión como tal. El vocabulario estudiado se muestra claramente escorado hacia el 
terreno de la irreligiosidad, pero dentro de una idea tradicional de la piedad y de que no 

puede haber impiedad sin castigo. 

  

Abstract: It can be observed that from his Hellenic perspective, Herodotus typifies impieties that 

are genuinely Greek and unequivocally religious. In the religious universe presented by 

this historian, actions and behaviors, though belonging to different peoples, are filtered 

through the traditional religious thought of the Hellenes. It seems that from an analysis 

of Herodotus’ religious terminology, one may infer that he is primarily interested in the 
legal aspects of religion rather than the conceptual ones, and not so much in the notion of 

religion as such. The vocabulary studied is clearly inclined toward the field of irre-

ligiosity, yet within a traditional idea of piety and of the belief that there can be no impiety 

without punishment. 

   

Palabras clave: Heródoto, Religión, Lexicografía, Historia 

  
Keywords: Herodotus, Religion, Lexicography, History 

  

Recepción: 17/02/2025 Aceptación: 28/10/2025 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

68 

heredado”, en palabras de Gilbert Murray2. Por otra parte, Burkert3, maestro de 

estudiosos de la religión helena, ha escrito que “es difícil ‘captar’ lo que significa 

el comportamiento religioso”, lo cual no obsta para que a través del estudio de 

su vocabulario pueda rastrearse el auténtico sentido sacro de los griegos, así 

como su concreción en el mundo cívico4. Existían unas normas generales de la 

humanidad, que se creía que estaban protegidas por los dioses: se les llamaba 

ἄγραφα νόμιμα o, como dice Sófocles, ἄγραπτα κἀσφαλῆ θεῶν νόμιμα5; en otras 

palabras, no existe en el mundo heleno un “libro sagrado” al que remitirse, sino 

sólo los textos que han llegado hasta nuestros días, que conformaban un corpus 

legislativo de origen inmemorial y de tradición oral6, y que afectaban al respeto 

por la tradición ancestral. Pero no sólo son unas leyes ἄγραπτα, sino también 

ἀσφαλῆ, es decir, ‘sólidas’, término que no debe pasar desapercibido por cuanto 

que su implantación genera estabilidad social7. No es posible, por tanto, separar 

la religión griega de la sociedad, como no es posible conocer los conceptos sin 

un estudio de la distribución de los usos del vocabulario y sus acepciones con-

textuales8. En esta propuesta de análisis, con especial énfasis para la antinomia 

piedad/impiedad9, para desentrañar estas normas religiosas y enmarcarlas en el 

panorama de la religión griega se insertan estas páginas sobre el historiador 

Heródoto de Halicarnaso, consciente de que “the Histories being on any view a 

major source for the study of Greek religion”10. Como es natural, la obra de 

Heródoto, en su aspecto religioso, ha sido estudiada en las últimas décadas por 

 
2 Murray, 1947, p. 66. 
3 Burkert, 2009, p. 23. 
4 Cf. Calderón Dorda, 2020a, p. 32. 
5 S., Ant. 454. 
6 Cf. Rudhardt, 2008, pp. 49-68; Calderón Dorda, 2020a, pp. 35-36. Sófocles, por boca 

de Antígona (Ant. 456-457), afirma que no se trata de leyes aleatorias, sino de normas 

imperecederas cuyo origen es desconocido; son, en definitiva, νόμοι ὑψίποδες (OT 865-866), 

leyes muy elevadas. Había una serie de νόμιμα que eran de común reconocimiento, como, por 

ejemplo, garantizar la vida de los heraldos; por esta razón, cuando los lacedemonios dieron 

muerte a los heraldos persas, Jerjes afirmó que él no iba a hacer lo que reprochaba a aquéllos, 

que habían violado τὰ πάντων ἀνθρώπων νόμιμα (Hdt. 7.136.2), afirmación que supone una 

interpretatio Graeca, algo habitual en la obra del historiador de Halicarnaso. Heródoto (2.79.1) 

también pondera que los egipcios se rijan por las normas de sus antepasados: πατρίοισι δὲ 

χρεώμενοι νόμοισι ἄλλον οὐδένα ἐπικτῶνται.  
7 El adjetivo ἀσφαλῆ pertenece a la raíz del verbo σφάλλειν (< *sphl-), con ἀ- privativa, 

emparentado, por tanto, con ἄσφαλτος (‘asfalto’), que alude a la dureza, la solidez, la perdu-

rabilidad. 
8 Un marco teórico sobre este tipo de análisis se puede ver en Peels, 2016, pp. 14-23. 
9 Un breve resumen sobre la antinomia piedad/impiedad se puede ver en Mikalson, 1983, 

pp. 91-105. El antiguo trabajo de Bolkestein (1936, pp. 57-62) dedica unas páginas a una parte 

de la terminología religiosa empleada por Heródoto, pero desde una perspectiva ya obsoleta.  
10 Scullion, 2007, p. 205. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

69 

autores como Gould (1994), Harrison (2000), Mikalson (2002 y 2003) o Krewet 

(2017), pero en este trabajo pretendemos ofrecer una perspectiva diferente, ba-

sada en un estudio estrictamente terminológico. 

 

El término εὐσέβεια (‘piedad’) –derivado de σέβας11 y el prefijo εὐ-, 

que denota una cualidad positiva–, es el rango fundamental de la religiosidad 

helena12 y no está atestiguado en Heródoto, pero sí el adjetivo εὐσεβής en dos 

ocasiones. En la primera de ellas el faraón Micerino, hijo de Quéops, muestra su 

enfado con un oráculo (τὸ μαντήιον) llegado de la ciudad de Buto, según el cual 

sólo iba a vivir seis años y en el séptimo moriría13. Indignado, Micerino envió 

emisarios a dicho oráculo con una recriminación a la divinidad 14  (τῷ θεῷ 

ὀνείδισμα), ya que su padre y su abuelo, que habían clausurado los santuarios y 

no habían guardado memoria de los dioses, amén de destruir a los hombres, ha-

bían vivido mucho tiempo, mientras que él iba a morir pronto, a pesar de que era 

εὐσεβής, lo que consideraba una flagrante injusticia (2.133.2)15:  

τὸν δὲ δεινὸν ποιησάμενον πέμψαι ἐς τὸ μαντήιον τῷ θεῷ ὀνείδισμα 

ἀντιμεμφόμενον ὅτι ὁ μὲν αὐτοῦ πατὴρ καὶ <ὁ> πάτρως, ἀποκληίσαντες τὰ ἱρὰ 

καὶ θεῶν οὐ μεμνημένοι ἀλλὰ καὶ τοὺς ἀνθρώπους φθείροντες, ἐβίωσαν χρόνον 

ἐπὶ πολλόν, αὐτὸς δ' εὐσεβὴς ἐὼν μέλλοι ταχέως οὕτω τελευτήσειν. 

La segunda respuesta del oráculo resultó concluyente: precisamente por 

su piedad su vida sería breve (2.133.3), puesto que Egipto debía estar sumido en 

la desgracia durante ciento cincuenta años16. 

 
11 Sobre este término, cf. Rudhardt, 2008, pp. 69-77; Calderón Dorda, 2020a, pp. 32-35. 

Sobre la relación entre σέβας y εὐσέβεια se puede ver, de una manera muy general, Burkert, 

2007, pp. 362-365. Esquilo (Ch. 645) lo resume muy bien en pocas palabras: τὸ πᾶν Διὸς 

σέβας παρεκβάντας οὐ θεμιστῶς. 
12 Calderón Dorda, 2015, p. 47. 
13 La profecía de la muerte es un tema recurrente derivado del folclore. La cronología es 

errónea, ya que Micerino probablemente reinó durante veintiocho años. La explicación puede 

estar en que también se trata de un elemento procedente del folclore, donde el siete y sus 

múltiplos son números formulares, cf. Lloyd, 1989, p. 350; 2007, p. 336. Según narra el propio 

Heródoto (2.130.2), su fuente son los sacerdotes de la ciudad de Sais. 
14 Se trata de Leto, patrona de la sede de Buto, en Egipto. Sobre este oráculo, cf. Sánchez 

Mañas, 2017, pp. 215-217 y 241-242. 
15 Cabe señalar que hay un problema textual en el término que analizamos, ya que los 

códices del grupo a y el códice P transmiten εὐσεβὴς ἐών (así Godley, Legrand, Lloyd y 

Wilson), mientras que el resto de la tradición manuscrita da εὐσεβέων (así la edición 

oxoniense de Hude y la teubneriana de Rosén, cf. Krewet, 2017, p. 295), que sería la única 

vez en que apareciera este verbo en Heródoto. 
16 Si bien es cierto que Micerino reabre los santuarios cerrados por sus predecesores, 

Heródoto (2.129) vincula las desgracias de este faraón con la muerte de su hija, pues esta se 

ahorca tras ser violada por su padre (2.131). Por otra parte, la reacción de Micerino al oráculo 

de Buto también podría interpretarse como desobediencia, puesto que decide hacer vida 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

70 

El segundo pasaje corresponde al rey y sacerdote de Hefesto llamado 

Setón (2.141), que al no obtener la ayuda de la casta guerrera egipcia, a causa de 

anteriores desaires, no tuvo más remedio que hacer frente al ataque de un gran 

ejército del rey asirio Senaquerib confiado en una visión (ὄψις) durante el sueño 

(ὕπνος) en el santuario (μέγαρον) del dios, que le invitaba a confiar en él. A la 

llamada de Setón tan sólo acudieron los mercaderes, los artesanos y la gente del 

pueblo, pero se produjo un τέρας: una plaga de ratones de campo royó las aljabas, 

los arcos y los brazales de los escudos, dejando así inermes a los asirios, que 

huyeron despavoridos. Cuenta Heródoto (2.141.6) que en su época había una 

estatua de Setón en el santuario de Hefesto sosteniendo un ratón en la mano y 

con una inscripción debajo que rezaba así: «ἐς ἐμέ τις ὁρέων εὐσεβὴς ἔστω». Se 

puede inferir de este curioso portento que la confianza de Setón en el dios fue un 

acto de εὐσέβεια y que por esta razón desde la inscripción que había debajo de 

su estatua invitaba a los visitantes a hacerse acreedores de la misma piedad, ya 

que la μετάνοια que se operó en Setón consistió en refugiarse en la εὐσέβεια y 

ser un εὐσεβής, confiado (πίσυνος) más en el poder de la divinidad que en la 

fuerza de su precario ejército. Subyace en el pasaje la idea de que τὸ σέβας re-

presenta el temor religioso, propio de lo sagrado17, y la veneración debidos que 

inspiran los dioses, pero la importancia de este texto radica en que es la primera 

vez que nos hallamos frente al concepto de “fiarse de la divinidad”. Todo ello 

denota una disposición interior18. 

Un término equivalente a εὐσεβής es θεοσεβής19, por primera vez en 

Heródoto con dos testimonios y que designa al hombre respetuoso con la divini-

dad o, como vulgarmente se dice, temeroso de dios, como lo fue Creso, que era 

θεοσεβής (1.86.2) y además θεοφιλής, ‘favorito del dios’, un ἀγαθὸς ἀνήρ, un 

‘hombre de bien’ en definitiva (1.87.2), en una de las escenas más célebres de 

Heródoto. Buena prueba de ello es que al ser puesto en la pira por Ciro II el 

 
nocturna con la idea de vivir el doble y desautorizar el oráculo (2.133.4: ταῦτα δὲ ἐμηχανᾶτο 

θέλων τὸ μαντήιον ψευδόμενον ἀποδέξαι). 
17 Cf. Thgn. 1179: θεοὺς αἰδοῦ καὶ δείδιθι. 
18 Cf. Rudhardt, 1958, p. 15. Con todo, Lloyd (1989, p. 359; 2007, p. 344) afirma que 

ninguna inscripción egipcia pudo expresarse en estos términos y que la traducción griega hay 

que entenderla como una reelaboración del relato egipcio. Cf. How y Wells, 1928, I, p. 236. 

En Esquilo (Sep. 212) aparece en boca del coro la expresión θεοῖς πίσυνος, pero se trata de un 

texto trágico y no parece relevante a nivel conceptual. Por otra parte, Plutarco define la 

εὐσέβεια como una θεραπείας θεῶν ἐπιστήμην. 
19 La θεοσέβεια es el respeto a los dioses. No obstante, en Platón (Phlb. 39E), en cierta 

ocasión pregunta Sócrates sobre la diferencia existente entre εὐσεβής y θεοσεβής: δίκαιος 

ἀνὴρ καὶ εὐσεβὴς καὶ ἀγαθὸς πάντως ἆρ' οὐ θεοφιλής ἐστιν;. Cf. Bolkestein, 1936, p. 146; 

Lloyd, 1976, p. 164. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

71 

Grande para ser quemado, invocó a gritos a Apolo y al instante se desató una 

tormenta que apagó por completo la hoguera20. 

En todos los términos anteriores está presente τὸ σέβας, pero Heródoto 

no lo utiliza ninguna vez; por el contrario, el verbo σέβεσθαι21 sí que lo está en 

diecisiete ocasiones y ofrece una visión bastante exacta de lo que representaba 

para el pensamiento religioso. Como es natural, el objeto principal de este verbo 

son los dioses22, pero también las estatuas de los dioses23, así como el τέμενος, 

el recinto sacro24. La observancia de estos preceptos es indispensable para ser 

εὐσεβής y estar en sintonía con la divinidad, algo que garantiza la armonía y la 

cohesión dentro de la polis25. 

 

Pero aún resulta más interesante el estudio del concepto contrario, ya 

que la religión griega es una religión sin dogmas, por lo que la noción de piedad 

puede resultar algo difusa y difícil de captar qué significaba para los griegos un 

 
20 Cf. How y Wells, 1928, I, pp. 97-99; Krewet, 2017, pp. 281-282. Otra muestra del 

favor de Apolo hacia Creso en Hdt. 1.91. Como escribe el propio Heródoto (9.100.2), δῆλα 

δὴ πολλοῖσι τεκμηρίοισί ἐστι τὰ θεῖα τῶν πρηγμάτων. En Luciano (Cal. 14) el εὐσεβής es 

fundamentalmente φιλόθεος. 
21 Cf. Motte, 1989, p. 20; Beekes, 2010, pp. 1315-1316, s.u. σέβομαι; Calderón Dorda, 

2020a, pp. 33-34. 
22 Hdt. 1.216.4, 2.29.7, 2.42.2, 5.7. 
23 Hdt. 2.172.3-4. 
24 Hdt. 7.197.4, tal vez por escrúpulo religioso. La impiedad de Cleómenes, producida 

por su locura, le condujo a saquear (ἱεροσυλεῖν) en Eleusis el τέμενος de las diosas (Deméter 

y Perséfone) y a prenderle fuego al ἄλσος del santuario de Argos (Hdt. 6.75.3). Sobre la locura 

e impiedad de Cleómenes, cf. Hdt. 5.42.1, 6.75, 6.84; Immerwahr, 1966, pp. 192-193; 

Hornblower y Pelling, 2017, pp. 16-24. Heródoto sugiere que las múltiples impiedades de 

Cleómenes (5.74-75, 6.75. 6.79-82, 6.84) y Cambises II (3.16, 3.25.3, 3.27-30, 3.37-38.1) sólo 

pueden hallar explicación en la locura. Cf. Mikalson, 2002, p. 193; 2003, p. 143. De hecho, la 

locura de Cleómenes se fue agravando –la expresión ἐόντα καὶ πρότερον ὑπομαργότερον de 

Hdt. 6.75.1 así parece sugerirlo– hasta terminar suicidándose (6.75.3). La impiedad de 

Cambises se convierte en un rasgo distintivo del monarca persa en manos de Heródoto, quien 

le llega a achacar el padecimiento del “morbo sacro”, esto es, la epilepsia (3.33), cf. Sopeña 

Genzor, 2018, pp. 267-269. La justificación basada en la locura la expresa así Heródoto 

(3.30.1) en el caso de Cambises: Καμβύσης δέ, ὡς λέγουσι Αἰγύπτιοι, αὐτίκα διὰ τοῦτο τὸ 

ἀδίκημα ἐμάνη, ἐὼν οὐδὲ πρότερον φρενήρης. Cf. Schrader, 1979, p. 74, n. 165. En este pasaje 

aparece por vez primera τὸ ἀδίκημα, en este caso para designar un acto sacrílego como fue 

apuñalar en Menfis a Apis, azotar a los sacerdotes y matar a cuantos egipcios fueran 

sorprendidos celebrando la fiesta (3.29.2-3). Sobre la historicidad o no de este último episodio, 

cf. Schrader, 1979, pp. 73-74, n. 155. Este recurso a la locura lo encontramos también 

Eurípides, en las Bacantes, donde el impío por antonomasia, Penteo, es acusado por Tiresias 

de estar completamente loco, sin que exista ningún fármaco para su enfermedad (Ba. 326-327, 

358-359), causada por una οὐχ ὁσία ὕβρις (Ba. 374-375), cf. Calderón Dorda, 2020b, pp. 28-

29. 
25 Cf. Burkert, 2007, pp. 362-365; Peels, 2016, pp. 70-71. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

72 

individuo εὐσεβής y una comunidad respetuosa con los dioses; sin embargo, la 

noción de impiedad es más concreta. Esta última es expresada por Heródoto en 

tres ocasiones mediante el verbo ἀσεβεῖν –no utiliza nunca el sustantivo 

abstracto ἀσέβεια26–, de manera muy especial en su primera aparición (1.159.3-

4), en la que se aborda lo relativo al contenido de un χρησμός sobre la inmunidad 

de un suplicante (ἱκέτης) lidio llamado Pactias y la posibilidad de ser extraditado 

a los persas. El oráculo de Apolo en Dídima se mostró favorable a la entrega de 

Pactias, pero Aristódico, con perspicacia (ἐκ προνοίης)27, se puso a dar vueltas 

alrededor del templo espantando a los gorriones y a cuantos pájaros anidaban en 

el mismo. En aquel momento se produjo un τέρας y una voz –de Apolo Dídimo 

sin duda– salió desde el ἄδυτον del templo espetándole a Aristódico: 

«ἀνοσιώτατε ἀνθρώπων, τί τάδε τολμᾷς ποιέειν; τοὺς ἱκέτας μου ἐκ τοῦ νηοῦ 

κεραΐζεις;», a lo que Aristódico respondió que si tanto defendía a sus suplicantes, 

cómo es que ordenaba a los cimeos entregar el suyo a los persas, es decir, camu-

flando astutamente la propia irreverencia 28 . La respuesta del oráculo fue 

terminante: 

«ναὶ κελεύω, ἵνα γε ἀσεβήσαντες θᾶσσον ἀπόλησθε, ὡς μὴ τὸ λοιπὸν περὶ 

ἱκετέων ἐκδόσιος ἔλθητε ἐπὶ τὸ χρηστήριον». 

Esta airada respuesta puede sorprender, pero resulta coherente con el 

pensamiento religioso griego: los cimeos se habían atrevido a preguntar al 

oráculo sobre una cuestión incontrovertible, como era la protección de los supli-

cantes, ya que era considerada una grave impiedad entregar un suplicante 

(ἱκέτης) a su enemigo, pues no hay que olvidar que los ἱκέται se encontraban 

bajo el amparo de Zeus Ἱκέσιος; atentar contra el derecho de ἀσυλία era consi-

derado un acto impío, que entra en colisión con la religión29. Se trata, pues, de 

 
26 Para la definición de ἀσέβεια, cf. Arist., VV 1251a31-33: ἀσέβεια μὲν ἡ περὶ θεοὺς 

πλημμέλεια καὶ περὶ δαίμονας ἢ καὶ περὶ τοὺς κατοιχομένους, καὶ περὶ γονεῖς καὶ περὶ 

πατρίδα. Cf. Bruit Zaidman y Schmitt Pantel, 2002, pp. 11-14. 
27 Krewet (2017, p. 357) considera el desafío de Aristódico como un acto de prudencia 

o sabia previsión (ἐκ προνοίης) al obligar a la divinidad a un nuevo pronunciamiento sobre 

una ley divina no escrita. En realidad, Aristódico es tan irreverente como Micerino en Hdt. 

2.133, ya que se atreve a desautorizar el oráculo; sin embargo, tiene más éxito que el faraón, 

porque consigue que los cimeos eviten la muerte pronosticada, mientras que el faraón no logra 

prolongar su vida. 
28 Cf. Asheri, 1988, p. 356; 2007, p. 183. Los pájaros que habían anidado en el santuario 

de Dídima gozaba de inmunidad sagrada, puesto que estaban amparados por el dios. 
29 Cf. Benveniste, 1983, pp. 388-390; Mikalson, 2003, pp. 73-74; 2005, pp. 7-8; Burkert, 

2009, p. 149; Peels, 2016, pp. 113-115; Calderón Dorda, 2020a, pp. 34-35. En la literatura 

contemporánea Sófocles (Ph. 484) dice πρὸς αὐτοῦ Ζηνὸς ἱκεσίου. Como sinónimo de Zeus 

Ἱκέσιος existe Zeus ἀραῖος, que es Zeus que escucha a los suplicantes, cf. S. Ph. 1181-1182: 

μή, πρὸς ἀραίου Διός, ἔλθῃς, ἱκετεύω. A mayor abundamiento, cf. Paus. 7.25.1: μήδ' ἱκέτας 

ἀδικεῖν· ἱκέται δ' ἱεροί τε καὶ ἁγνοί. Por esta razón, cuenta Heródoto que los Alcmeónidas 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

73 

un acto de ἀσέβεια30 y la petición de los cimeos era irreverente y sacrílega31. Por 

esta razón, el oráculo emplea dos términos muy relevantes en el pasaje: por una 

parte, el conativo ἀνοσιώτατε para referirse a Aristódico, un superlativo de 

ἀνόσιος sobre el que después volveremos, y, por otra, el participio ἀσεβήσαντες 

para referirse a la impiedad de los cimeos, que no merecen sino la muerte por su 

vacilación en asunto tan capital en la religión helena32. 

La segunda aparición también tiene lugar en un contexto oracular 

(2.139.1-2), en una visión tenida durante un sueño por el etíope Sabaco, quien 

había reinado en Egipto durante cincuenta años; en dicha visión un hombre le 

aconsejaba reunir a todos los sacerdotes de Egipto y partirlos en dos de un tajo. 

Sabaco consideró la visión como un aviso divino de que su estancia en Egipto 

debía concluir y no incurrir en ningún tipo de impiedad: ἵνα ἀσεβήσας περὶ τὰ 

ἱρὰ κακόν τι πρὸς θεῶν ἢ πρὸς ἀνθρώπων λάβοι. En este caso, la ἀσέβεια hubiese 

consistido en dar muerte –una muerte impía– a los sacerdotes egipcios, es decir, 

una impiedad contra lo sagrado, contra la religión, περὶ τὰ ἱρά33. 

El tercer pasaje (8.129.2-3) narra la causa de la gran mortandad que se 

produjo entre los persas, guiados por Artabazo, uno de los generales de Jerjes, al 

cruzar una marisma en dirección a Potidea, en la península de Palene; cuando 

habían superado más de la mitad del trayecto una enorme pleamar inundó el 

lugar, provocando la muerte de los que no sabían nadar, y los que sí sabían a 

manos de los potideatas desde embarcaciones34. La lectura que los potideatas 

realizaron de aquel acontecimiento fue que la causa –dos veces repite Heródoto 

 
estaban malditos (1.61.1: καὶ λεγομένων ἐναγέων εἶναι τῶν Ἀλκμεωνιδέων), ya que otro 

Alcmeónida, Megacles, cometió sacrilegio al asesinar a los suplicantes que se habían acogido 

a sagrado en el templo de Atenea, a resultas de lo cual quedaron señalados como un linaje 

impuro (ἐναγής, término de raigambre religiosa que aparece por vez primera en el historiador 

de Halicarnaso). La explicación de οἱ δ' Ἐναγέες Ἀθηναίων se halla en Hdt. 5.71; Tucídides 

(1.126) ofrece una versión más pormenorizada de los hechos. La ἀσυλία se trata, como en el 

presente caso, de lugares sagrados, delimitados por ὅροι y bajo la protección divina, de los 

cuales no se podía desalojar a nadie por la violencia, cf. Wenger, 1931. Cf. Hdt. 7.141.1-2. 
30 Sobre el delito de ἀσέβεια, cf. Rudhardt, 1960. La ἀσέβεια era un crimen legalmente 

tipificado, cf. Whitmarsh, 2015, p. 117. 
31 Cf. Hdt. 6.86γ2. 
32 Comentan ampliamente este pasaje herodoteo: Krewet, 2017, pp. 348-361; Sánchez 

Mañas, 2017, pp. 64-70; Sopeña Genzor, 2018, pp. 244-249. 
33 Cf. I. Powell, 1938, p. 173, s.u. ἱρός; Bruit Zaidman y Schmitt Pantel, 2002, p. 9. Para 

este episodio y la piedad de Sabaco, cf. Sánchez Mañas, 2017, pp. 139-141. 
34 Hdt. 8.129.2-3: αἴτιον δὲ λέγουσι οἱ Ποτειδαιῆται τῆς τε ῥηχίης [καὶ τῆς πλημμυρίδος] 

καὶ τοῦ Περσικοῦ πάθεος γενέσθαι τόδε, ὅτι τοῦ Ποσειδέωνος ἐς τὸν νηὸν καὶ τὸ ἄγαλμα τὸ 

ἐν τῷ προαστείῳ ἠσέβησαν οὗτοι τῶν Περσέων οἵ περ καὶ διεφθάρησαν ὑπὸ τῆς θαλάσσης· 

αἴτιον δὲ τοῦτο λέγοντες εὖ λέγειν ἔμοιγε δοκέουσι. Cf. Masaracchia, 1977, p. 221; Sopeña 

Genzor, 2018, pp. 250-253. Esta meritoria victoria de los potideatas tuvo lugar en el año 479 

a.C. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

74 

el término αἴτιον en el pasaje– no fue otra que esos mismos persas habían come-

tido impiedad al profanar el templo y la estatua de Posidón, ὅτι τοῦ Ποσειδέωνος 

ἐς τὸν νηὸν καὶ τὸ ἄγαλμα τὸ ἐν τῷ προαστείῳ ἠσέβησαν οὗτοι τῶν Περσέων35. 

Hay que recordar que Posidón era protector y epónimo de Potidea36, además de 

aparecer su efigie en sus monedas37, y la violación del templo y de la estatua 

constituía un grave acto de ἀσέβεια por parte de los persas, de manera que la 

pleamar pudo ser enviada como castigo por el propio Posidón como divinidad 

marina. Por esta razón, Heródoto se muestra de acuerdo con la interpretación 

dada por los potideatas cuando afirma: αἴτιον δὲ τοῦτο λέγοντες εὖ λέγειν ἔμοιγε 

δοκέουσι. 

Estos tres pasajes herodoteos sitúan el significado de ἀσεβεῖν en su 

punto exacto, que no se trata de ‘ser impío’, sino de ‘cometer impiedad’38, es 

decir, producir efectos negativos en quienes son objeto del verbo, ya sean perso-

nas u objetos y lugares sagrados, todos ellos merecedores del mismo respeto 

religioso39. De los dos tipos de ἀσέβεια que propone Teognis (1180), μήθ' ἕρδειν 

μήτε λέγειν ἀσεβῆ, esto es, de obra o de palabra, Heródoto tiene particular inte-

rés, como historiador, por destacar la impiedad de obra. 

 

La ὁσίη es otra manera de definir la piedad entre los griegos, en este 

caso como ley divina, y designa tanto los deberes piadosos como los ritos sagra-

dos40. Este término ya está atestiguado en Homero, pero entre los trágicos sólo 

Eurípides lo utiliza, mientras que entre los historiadores ni Tucídides ni 

Jenofonte lo emplean41. Heródoto (2.45.2) hace una pregunta retórica para ma-

nifestar su estupor acerca de la disparatada tradición que circulaba entre los 

griegos42 en el sentido de que los egipcios tuvieron la intención de inmolar a 

Heracles, cuando este llegó a Egipto, y la expone así:  

 
35 Sobre la impiedad que supone violar (ἀσεβεῖν) un santuario, uid. Aeschin. 3.106-107. 
36 Cf. How y Wells, 1928, II, pp. 277-278; Bowie, 2007, p. 218. 
37 Cf. Alexander, 1963, pp. 50-63. 
38 Cf. A., Eu. 269-272, 354-359, 538-549. 
39  Cf. Calderón Dorda, 2013, p. 305; Hornblower y Pelling, 2017, p. 19. Polibio 

(36.9.15) define muy bien el delito de impiedad (ἀσέβημα) como la ofensa a los dioses, a los 

padres y a los difuntos. 
40 Cf. Benveniste, 1983, pp. 356-359; Chadwick, 1996, pp. 221-226, s.u. ὅσιος; Beekes, 

2010, pp. 1117-1118, s.u. ὅσιος; Calderón Dorda, 2020a, p. 39. Dodds (1977, pp. 119-120) 

define este concepto como un sentido de escrúpulo que permite al hombre permanecer en el 

límite de lo que es moralmente conveniente. Con carácter general, puede verse Jeanmaire, 

1945. 
41 Cf. Bolkestein, 1936, pp. 179-180. 
42 Hdt. 2.45.1: λέγουσι δὲ πολλὰ καὶ ἄλλα ἀνεπισκέπτως οἱ Ἕλληνες. Cf. How y Wells, 

1928, I, p. 189; Lloyd, 1989, p. 269; 2007, p. 270. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

75 

τοῖσι γὰρ οὐδὲ κτήνεα ὁσίη θύειν ἐστὶ χωρὶς ὑῶν καὶ ἐρσένων βοῶν καὶ 

μόσχων, ὅσοι ἂν καθαροὶ ἔωσι, καὶ χηνῶν, κῶς ἂν οὗτοι ἀνθρώπους θύοιεν; 

El término ὁσίη –como es habitual, bajo la expresión ὁσίη ἐστι– 

representa la vertiente más legal de la piedad, es decir, es el cumplimiento a 

rajatabla de las leyes divinas, por cuanto que son, a la vez, justas. Los sacrificios 

humanos, pues, en el contexto socio-religioso de la polis no eran tolerados por 

ser considerados como algo contranatural43 . Este carácter de ley divina se 

observa también en otro pasaje del mismo libro (2.171.2), a propósito de las ce-

remonias rituales de Deméter, esto es, las Tesmoforias:  

καὶ τῆς Δήμητρος τελετῆς πέρι, τὴν οἱ Ἕλληνες Θεσμοφόρια καλέουσι, καὶ 

ταύτης μοι πέρι εὔστομα κείσθω, πλὴν ὅσον αὐτῆς ὁσίη ἐστὶ λέγειν. 

Efectivamente, Heródoto prefiere guardar silencio acerca de estos mis-

terios para ser respetuoso con lo que prescribe la ὁσίη sobre los ritos de Deméter, 

a los que, como es sabido, sólo pueden acudir los iniciados44. Como en otros 

lugares, Heródoto opta por no revelar los ἱροὶ λόγοι. 

 

En este contexto se comprende bien la oposición ὅσιος/ἀνόσιος45, que 

en teoría estaría bien atestiguada en Heródoto, pero ahora veremos que no es 

exactamente así. El adjetivo ὅσιος46 lo podemos encontrar en diecisiete ocasio-

nes, en once de ellas bajo la lítote οὐκ ὅσιος47 y en el resto con negación en la 

frase. En otras palabras, a diferencia de εὐσεβής, este adjetivo no es presentado 

en forma positiva, sino con un contenido restrictivo. En Hdt. 3.19.2, ὁρκίοισί τε 

γὰρ μεγάλοισι ἐνδεέσθαι καὶ οὐκ ἂν ποιέειν ὅσια ἐπὶ τοὺς παῖδας τοὺς ἑωυτῶν 

στρατευόμενοι, los fenicios aducen el respeto a los juramentos como argumento 

ὅσιος, ya que este compromiso constituía un acto solemne y su ruptura dañaba 

no sólo las relaciones entre comunidades, sino también entre una comunidad y 

sus dioses, que eran testigos del vínculo creado48. No en vano existía la advoca-

 
43 Cf. Mikalson, 2003, p. 50. 
44 Cf. Bolkestein, 1936, p. 57. Se trata de la asociación errónea de Deméter con el culto 

de Osiris, que derivó en la identificación de Deméter con Isis, hermana y esposa de Osiris, cf. 
How y Wells, 1928, I, pp. 251-252; Lloyd, 1989, p. 389; 2007, pp. 368-369. 

45 Para esta antítesis, cf. Pl., Lg. 717A: μάτην οὖν περὶ θεοὺς ὁ πολύς ἐστι πόνος τοῖς 

ἀνοσίοις, τοῖσιν δὲ ὁσίοις ἐγκαιρότατος ἅπασιν. 
46 Sobre ὅσιος, cf. Rudhardt, 1958: 30-36; Mikalson, 2010, pp. 140-207; pero, sobre 

todo, las monografías de Peels, 2016, y de Vicente Sánchez, 2021. 
47 En general la lítote οὐκ ὅσιος tiene menos fuerza que el adjetivo ἀνόσιος, que veremos 

más adelante (§7). 
48 Se puede ver en este sentido Lycurg. 1.79: τοὺς δὲ θεοὺς οὔτ' ἂν ἐπιορκήσας τις λάθοι, 

οὔτ' ἂν ἐκφύγοι τὴν ἀπ' αὐτῶν τιμωρίαν, ἀλλ' εἰ μὴ αὐτός, οἱ παῖδές γε καὶ τὸ γένος ἅπαν τὸ 

τοῦ ἐπιορκήσαντος μεγάλοις ἀτυχήμασι περιπίπτει. Vid. Benveniste, 1983, pp. 336-339. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

76 

ción de Zeus Ὅρκιος, preservador de los juramentos49. En consecuencia, la 

expresión ποιέειν ὅσια es actuar de acuerdo con las leyes religiosas –en este caso 

en sentido negativo–, como puede observarse en una similar idea expuesta en 

Hdt. 6.86.α1:  

ὦ Ἀθηναῖοι, ποιέετε μὲν ὁκότερα βούλεσθε αὐτοί· καὶ γὰρ ἀποδιδόντες ποιέετε 

ὅσια καὶ μὴ ἀποδιδόντες τὰ ἐναντία τούτων·  

Estas palabras de Leotíquidas II, rey de Esparta, hacen referencia a la 

palabra dada sobre la entrega de rehenes, que es una forma de juramento50 y que, 

como es frecuente, contiene una especie de maldición para el supuesto de que se 

incumpla51. Como argumento Leotíquidas cita un oráculo de la Pitia que con-

cluye con estas palabras: ἀνδρὸς δ' εὐόρκου γενεὴ μετόπισθεν ἀμείνων 

(6.86.γ2), que es un verso de Hesíodo (Op. 285), un recurso a la autoridad moral 

del iniciador de la poesía didáctica, ya que el castigo del perjuro es la aniquila-

ción de su descendencia, la máxima pena que puede sufrir una persona según el 

pensamiento moral y religioso griego52. Tucídides (3.66.2), por su parte, corro-

bora que es propio de hombres ὅσιοι tratar con indulgencia a los enemigos que 

se han rendido. Se puede inferir de estos textos que el par εὔορκοι καὶ ὅσιοι es 

completamente legítimo, tal y como se desprende de Jenofonte (HG 2.4.42). 

En 9.79.2 se habla de la piedad de obra y de palabra: ἀποχρᾷ τέ μοι 

Σπαρτιήτῃσι ἀρεσκόμενον ὅσια μὲν ποιέειν, ὅσια δὲ καὶ λέγειν, afirmación re-

forzada por una fuerte correlación. Son las palabras de respuesta de Pausanias al 

egineta Lampón53, que le había propuesto empalar la cabeza de Mardonio para 

satisfacer a los espartanos, habida cuenta de que era responsable con Jerjes de 

haber cortado y empalado la cabeza de Leónidas en las Termópilas –un plan que 

Heródoto (9.78.1) califica de “extremadamente sacrílego” (ἀνοσιώτατον … 

λόγον)–, pero para Pausanias τὰ πρέπει μᾶλλον βαρβάροισι ποιέειν ἤ περ 

Ἕλλησι, καὶ ἐκείνοισι δὲ ἐπιφθονέομεν, puesto que se trataba de ultrajar un ca-

dáver, νεκρῷ λυμαίνεσθαι, y, en general, puede afirmarse que no cabe entre las 

 
49 Cf. Burkert, 2007, p. 177; 2009, pp. 297-298. Cf. S., Ph. 1324, Ζῆνα δ' ὅρκιον καλῶ, 

A.R. 4.95, Ζεὺς αὐτὸς Ὀλύμπιος ὅρκιος, y Paus. 5.24.9, ἐπίκλησις μὲν Ὅρκιός ἐστιν αὐτῷ. 
50 Parece que la entrega de rehenes solicitada por un solo monarca sería anticonstitucio-

nal según las leyes espartanas (cf. Hdt. 6.50.2), cf. Schrader, 1981, p. 277, n. 240, y 328, n. 

414; Scott, 2005, pp. 315 y 319; Hornblower y Pelling, 2017, p. 151. 
51 Cf. How y Wells, 1928, II, p. 99. Vid. Hes., Th. 231-232, que resulta ilustrativo. Para 

indicar el perjurio y sus consecuencias Heródoto utiliza el verbo ἐπιορκεῖν cinco veces, todas 

ellas en 4.68 y referidas a los escitas. 
52 Cf. Schrader, 1981, p. 332, nn. 425-426. Para todo este pasaje, uid. Hornblower y 

Pelling, 2017, pp. 202-204; Sánchez Mañas, 2017, pp. 228-230. Con todo, algunos estudiosos 

(Immerwahr, 1966, p. 213; Hollmann, 2011, p. 140) consideran a Leotíquidas un perjuro y de 

hecho su linaje es erradicado (6.72), aunque Heródoto no lo dice expresamente. 
53 Cf. How y Wells, 1928, II, p. 321. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

77 

acciones ὅσια este tipo de ultraje 54 . En esta última expresión el verbo 

λυμαίνεσθαι tiene claras implicaciones religiosas, toda vez que está emparentado 

con el sustantivo λῦμα (‘contaminación’)55. Hay que subrayar que la calificación 

de Heródoto del plan de Lampón, ἀνοσιώτατον56, contrasta con las palabras po-

sitivas de Pausanias, ὅσια μὲν ποιέειν, ὅσια δὲ καὶ λέγειν. Realizar actos οὐκ 

ὅσια es consecuencia directa de la ὕβρις, como en Hdt. 4.146.1: οἱ Μινύαι 

ἐξύβρισαν, τῆς τε βασιληίης μεταιτέοντες καὶ ἄλλα ποιεῦντες οὐκ ὅσια. Puede 

concluirse que todo lo que está motivado por la ὕβρις resulta ἀνόσιος57, idea 

sobre la que volveremos infra (§7). 

El respeto por las normas (τὰ νομιζόμενα)58 de, por ejemplo, persas y 

egipcios también debe ser tenido en cuenta, de ahí que Heródoto repudie los 

ultrajes (λυμαίνεσθαι) de Cambises II, tal vez por su locura, a la momia de 

Amasis y ordenar luego su incineración, por considerarlo como un acto sacrí-

lego, οὐκ ὅσια (3.16.2), ἐκέλευσέ μιν ὁ Καμβύσης κατακαῦσαι, ἐντελλόμενος 

οὐκ ὅσια, y una abominación post mortem59 para ambos pueblos. Esta última 

expresión, ἐντελλόμενος οὐκ ὅσια, es muy precisa y refleja un delito, un que-

branto de la norma cívico-religiosa. 

Anteriormente, a propósito de ὁσίη, hemos puesto de relieve la repulsa 

de Heródoto y la religión de la polis hacia los sacrificios humanos (§4). Pues 

bien, con la construcción οὐκ ὅσιον el historiador sale al paso de una supuesta 

tradición egipcia, según la cual Menelao resultó ser un ἀνὴρ ἄδικος ἐς 

 
54 Vid. Hom., Od. 22.412: οὐχ ὁσίη κταμένοισιν ἐπ' ἀνδράσιν εὐχετάασθαι. Sobre el 

ultraje a los cadáveres, cf. Mikalson, 2003, pp. 97-98. Heródoto, en 7.238.2, utiliza la siguiente 

expresión sobre el ultraje al cuerpo de Leónidas por parte de Jerjes: οὐ γὰρ ἄν κοτε ἐς τὸν 

νεκρὸν ταῦτα παρενόμησε. El verbo παρανομεῖν, que aparece por vez primera en Heródoto, 

significa literalmente ‘transgredir la ley’, en este caso de orden religioso. Pueden leerse otros 

casos de ensañamiento con los cadáveres por parte de los persas en Jenofonte (An. 1.10.1, 

3.1.17) y Plutarco (Crass. 32). 
55 Cf. Bolkestein, 1936, p. 59; Beekes, 2010, p. 878, s.u. λῦμα; Vergara Recreo, 2021, 

p. 68. Sobre λυμαίνεσθαι pueden verse las páginas dedicadas por Gernet, 2001, pp. 244-256. 
56  Como ἀνοσιώτατον es calificada también la mutilación de un cadáver en Hdt. 

2.121.ε2. Para esta misma impiedad hallamos en Eurípides (Hec. 792) la expresión, también 

consolidada en Heródoto, ἔργον ἀνοσιώτατον. 
57 Cf. Bolkestein, 1936, pp. 60 y 183; E., Ba. 374-375: ἀίεις οὐχ ὁσίαν / ὕβριν ἐς τὸν 

Βρόμιον… 
58 Bolkestein (1936, pp. 34 y 192) considera que τὰ ὅσια es sinónimo de τὰ νομιζομένα, 

pero este término hace referencia más bien a un conjunto de normas tradicionales o 

costumbres que no necesariamente tienen que ser de naturaleza religiosa. En este sentido, 

puede leerse en Aristófanes (Th. 675) δικαίως τ' ἐφέπειν ὅσια καὶ νόμιμα, y Plutarco (Mor. 
1124E), más adelante, afirma que es necesario que haya νόμους καὶ νόμιμα, sin las cuales la 

vida humana no se distinguiría de la de las bestias salvajes. Cf. §1. 
59 Cf. Sopeña Genzor, 2018, pp. 266-270; sobre los excesos de los persas, a los que 

Heródoto consideraba ὑβρισταί por naturaleza (1.89.2), especialmente la p. 268, n. 768. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

78 

Αἰγυπτίους60, a pesar de que había recuperado a Helena y había recibido grandes 

muestras de hospitalidad (ξεινίων ἤντησε μεγάλων, 2.119.1) en aquella tierra. 

Según este relato, Menelao traicionó la hospitalidad recibida en Egipto apode-

rándose de dos niños del lugar y sacrificándolos como víctimas propiciatorias 

para aplacar los vientos adversos que impedían su navegación, algo que, como 

Heródoto certifica, constituyó un πρῆγμα οὐκ ὅσιον (2.119.2)61, sacrílego acto 

que lo convirtió en un ser μισηθείς τε καὶ διωκόμενος (2.119.3). La presencia en 

este pasaje de las expresiones ἀνὴρ ἄδικος y πρῆγμα οὐκ ὅσιον es muy relevante, 

porque los dioses discriminan entre hombres ὅσιοι y ἄδικοι62, es decir, entre los 

que cumplen con sus deberes cívicos y religiosos, y los que no. Ser ὅσιοι καὶ 

δίκαιοι 63  –fórmula estereotipada frecuente tanto en su uso positivo como 

negativo– debe ser la aspiración común de las personas piadosas, de manera que 

la expresión platónica64 τὰ ὅσια καὶ τὰ δίκαια implica la totalidad de obligacio-

nes de orden religioso y cívico, es todo aquello que está establecido como regla 

en la conducta humana para con los dioses y para con los hombres, por una ley 

divina (τὰ ὅσια) y por una ley humana (τὰ δίκαια). 

Ciertamente, servirse de los deberes de hospitalidad para cometer un 

crimen también entra en esta categoría de ἔργον οὐκ ὅσιον (4.154.3)65, como el 

que maquinó el rey cretense Etearco para someter a su huésped Temisón a un 

 
60 Como ha señalado Vergara Recreo (2022, pp. 13-14), el hecho de referirse a Menelao 

como un ἀνὴρ ἄδικος, en un contexto marcado por la irreligiosidad, denota que la conducta 

del rey de Esparta va más allá de la esfera cívica. 
61 Cf. Mikalson, 2003, p. 78. Idéntica expresión en Hdt. 3.120.1: οὗτος ἐπεθύμησε 

πρήγματος οὐκ ὁσίου, en referencia al injustificado deseo del persa Oretes de matar a 

Polícrates, a quien ni siquiera conocía. Puede observarse que Heródoto no valora el apoyo 

político de Polícrates a Cambises, sino que la impiedad de Oretes consiste en la maquinación 

de la muerte de Polícrates sin que mediase una cuestión personal. Cf. Asheri, 1990, p. 33; 

2007, p. 507; Krewet, 2017, p. 430. Sin embargo, Diodoro de Sicilia (10.16) afirma que 

Polícrates había urdido el asesinato de algunos comerciantes lidios con la finalidad de apro-

piarse de sus bienes. 
62 A., Supp. 402-404; E., HF 771-773; Pl., Grg. 507B; X., Ap. 5. 
63 Cf. Dem. 43, 65. Sobre la asociación entre ὅσιος y δίακιος, cf. Benveniste, 1983, pp. 

356-357; Motte, 1989, pp. 18-19; Bruit Zaidman y Schmitt Pantel, 2002: 9; Frazier, 2018, pp. 

298-299; Calderón Dorda, 2020a, pp. 41-42. 
64 Pl., R. 301D; Lg. 663D. Vid. Rudhardt, 1976. Chantraine (1968, p. 831, s.u. ὅσιος) 

afirma: “ὅσια καὶ δίκαια signifie ce qui est fixé comme règle dans la conduite humaine par les 

dieux et par les hommes, il s’agit dans ὅσιος d’une situation religieuse, d’où les traductions 

‘pieux, conforme aux prescriptions des dieux’ ”. El mismo Platón (Alc. 2. 149E) afirma que 

los dioses no aceptan sacrificios más que de aquellos que son ὅσιοι καὶ δίκαιοι, expresión en 

la que puede observarse nítidamente el valor piadoso y, a la vez, moral de dicha combinación. 

Por otra parte, aconseja a los filósofos que se alejen de las ἄδικα καὶ ἀνόσια ἔργα (R. 496D). 
65 Fórmula narrativa análoga para anunciar propósitos homicidas en Hdt. 2.119.2 y 

3.120.1, cf. Corcella, 1993, p. 346. Sobre la hospitalidad, uid. Cinalli, 2015; Herman, 2002. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

79 

juramento66, mediante el cual debía dar muerte a la hija de aquél arrojándola al 

mar. No obstante, Temisón, consciente del engaño y rompiendo la hospitalidad 

(διαλυσάμενος τὴν ξεινίην), tomó a la niña y se hizo a la mar; a continuación 

– para mantener nominalmente su juramento a Etearco– la arrojó al ponto, no sin 

antes atarle unas cuerdas para poder rescatarla después, es decir, cumplió for-

malmente el juramento y se liberó de él (ἀποσιούμενος τὴν ἐξόρκωσιν67 τοῦ 

Ἐτεάρχου), resultando engañado el engañador (4.154.4). Obsérvese que 

Heródoto utiliza en el participio un compuesto del verbo ὁσιοῦσθαι, 

ἀποσιοῦσθαι, esto es, liberarse de la norma sagrada que vinculaba con el jura-

mento mediante su cumplimiento68. En este caso la acción de Temisón tenía una 

finalidad benéfica como era contrarrestar el ἔργον οὐκ ὅσιον de Etearco. 

Retornando a la historia de Helena en tierras egipcias y al tema de la 

hospitalidad, cuando Paris-Alejandro arribó con la esposa de Menelao a la costa 

norteafricana, se produjo un suceso que resulta aleccionador (Hdt. 2.114.2-3). 

Algunos de los servidores del príncipe troyano se refugiaron en el templo de 

Heracles y enviaron a través de Tonis un mensaje al rey Proteo que rezaba así:  

«ἥκει ξεῖνος, γένος μὲν Τευκρός, ἔργον δὲ ἀνόσιον ἐν τῇ Ἑλλάδι ἐξεργασμένος· 

ξείνου γὰρ τοῦ ἑωυτοῦ ἐξαπατήσας τὴν γυναῖκα αὐτήν τε ταύτην ἄγων ἥκει καὶ 

πολλὰ κάρτα χρήματα, ὑπὸ ἀνέμων ἐς γῆν τὴν σὴν ἀπενειχθείς. κότερα δῆτα 

τοῦτον ἐῶμεν ἀσινέα ἐκπλέειν ἢ ἀπελώμεθα τὰ ἔχων ἦλθε;» ἀντιπέμπει πρὸς 

ταῦτα ὁ Πρωτεὺς λέγοντα τάδε· «ἄνδρα τοῦτον, ὅστις κοτέ ἐστι, ἀνόσια 

ἐργασμένον ξεῖνον τὸν ἑωυτοῦ συλλαβόντες ἀπάγετε παρ' ἐμέ, ἵνα εἰδέω ὅ τι 

κοτὲ καὶ λέξει».  

Se trata del popular tema del “motivo de Putifar” aplicado al caso de 

Paris, que pese a gozar de la hospitalidad de Menelao en calidad de ξένος, no 

respetó el vínculo religioso que comportaba la ξενία y que constituía uno de los 

pilares de la piedad helena, garantizado por Zeus Ξένιος69. La historia es bien 

 
66 Hdt. 4.154.3: τοῦτον ὁ Ἐτέαρχος παραλαβὼν ἐπὶ ξείνια ἐξορκοῖ ἦ μέν οἱ διηκονήσειν 

ὅ τι ἂν δεηθῇ. Incluso se hacía juramento en torno a la hospitalidad (Hdt. 1.69.3): καὶ 

ἐποιήσαντο ὅρκια ξεινίης πέρι. 
67 Hapax herodoteo. 
68 Con el mismo sentido de cumplimiento religioso en Hdt. 1.199.4: ἀποσιωσαμένη τῇ 

θεῷ ἀπαλλάσσεται ἐς τὰ οἰκία. Cf. Hdt. 4.203.1. Vid. How y Wells, 1928, I, p. 352: “freeing 

himself from the burden of his oath”. 
69 Un buen resumen sobre Zeus Ξένιος en Vürtheim, 1967: 6-8. Cf. Nilsson, 1955: 419-

421; Benveniste, 1983: 62-63; Calderón Dorda, 2020a: 34-35. A mayor abundamiento, el 

ὅσιος debe ser φιλόξενος (E., Cyc. 125). Un caso típico de ruptura de los lazos impuestos por 

la ξενία es el de Adrasto, que mató al hijo de Creso, que lo había acogido en su casa tras 

haberlo purificado de un crimen –pues era οὐ καθαρὸς χείρας, Hdt. 1.35.1–, confiándole la 

protección de su hijo (Hdt. 1.44). La κάθαρσις (Hdt. 1.35.2) era un aspecto capital del pensa-

miento religioso griego, ya que el μίασμα producido por un delito de sangre se transmitía a 

todos los allegados y solamente este ritual permitía a los contaminados regresar al ámbito 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

80 

conocida y la conducta de Paris es calificada como ἔργον ἀνόσιον, un acto sa-

crílego70, una ofensa contra Zeus Ξένιος, puesto que había transgredido las 

obligaciones de la ξενία. Tonis preguntó a Proteo si debía dejar marchar a Paris 

impunemente (ἀσινέα), aun teniendo conocimiento de lo sucedido en la corte de 

Menelao. La respuesta de Proteo fue terminante: le debía ser remitido ἀνόσια 

ἐργασμένον ξεῖνον τὸν ἑωυτοῦ, y esta norma era de aplicación para cualquiera 

que transgrediera tal ley religiosa, ὅστις κοτέ ἐστι. Más adelante (2.115.4) el 

propio Proteo, al comunicar a Paris su decisión de expulsarlo del país, no sin 

antes privarlo de cuanto había quitado a Menelao, le dijo: ὦ κάκιστε ἀνδρῶν, 

ξεινίων τυχὼν ἔργον ἀνοσιώτατον ἐργάσαο, intensificando el grado del adjetivo 

empleado por Tonis para calificar el rastrero comportamiento del troyano. Este 

superlativo, junto a la presencia de la iunctura con vocativo superlativo, ὦ 

κάκιστε ἀνδρῶν, muy representativo del carácter malvado de sus acciones, dan 

la medida exacta del repudio que se apodera de Proteo, cuya fama de piadoso le 

precedía71 y que queda patente en el respeto hacia las obligaciones de la ξενία, 

en contraste con el desprecio hacia las mismas demostrado por Paris. Además, 

Proteo, haciendo gala de su acendrada piedad, renunció a la posibilidad de dar 

muerte a Paris (2.115.6): περὶ πολλοῦ ἥγημαι μὴ ξεινοκτονέειν, utilizando un 

raro verbo del que Heródoto es el primer testimonio72, habida cuenta de que la 

ξενοκτονία era una impiedad de especial gravedad, castigada por la divinidad73. 

Por otra parte, el propio Heródoto (2.120.4-5) opina que la ruina de Troya fue 

consecuencia del castigo divino por los grandes agravios de Paris:  

καὶ ταῦτα μεγάλων κακῶν δι' αὐτὸν συμβαινόντων ἰδίῃ τε αὐτῷ καὶ τοῖσι 

ἄλλοισι πᾶσι Τρωσί. (…) ὡς μὲν ἐγὼ γνώμην ἀποφαίνομαι, τοῦ δαιμονίου 

παρασκευάζοντος ὅκως πανωλεθρίῃ ἀπολόμενοι καταφανὲς τοῦτο τοῖσι 

 
público o sagrado. Sobre la contaminación de quienes habían cometido un crimen, uid. Pl., 

Lg. 871A: ὃς ἂν ἐκ προνοίας τε καὶ ἀδίκως ὁντιναοῦν τῶν ἐμφυλίων αὐτόχειρ κτείνῃ, πρῶτον 

μὲν τῶν νομίμων εἰργέσθω, μήτε ἱερὰ μήτε ἀγορὰν μήτε λιμένας μήτε ἄλλον κοινὸν σύλλογον 

μηδένα μιαίνων. La historia de Creso y Adrasto, así como el desenlace, tienen parangón en 

los elementos típicos del género trágico.  
70 Este pasaje de Heródoto, del que hace una lectura arbitraria Plutarco en su tratado 

moral De Herodoti malignitate, ha sido detenidamente analizado por Vergara Recreo, 2022: 

12-13. Vid. Ramón Palerm, 2013a y 2013b, y de nuevo en Ramón Palerm y Vergara Recreo, 

2023. 
71 Así en la Helena de Eurípides. Para Heródoto, los egipcios eran un pueblo que mani-

festaba un gran respeto por la divinidad, cf. Hdt. 2.37.1: θεοσεβέες … περισσῶς ἐόντες. Sobre 

θεοσεβέες, uid. §2. 
72 Poco antes Heródoto (2.115.4) había recurrido a un giro diferente para expresar la 

misma idea y dependiente del mismo verbo: ἐγὼ εἰ μὴ περὶ πολλοῦ ἡγεόμην μηδένα ξείνων 

κτείνειν. 
73 Calderón Dorda, 2020b: 22-24. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

81 

ἀνθρώποισι ποιήσωσι, ὡς τῶν μεγάλων ἀδικημάτων μεγάλαι εἰσὶ καὶ αἱ 

τιμωρίαι παρὰ τῶν θεῶν. καὶ ταῦτα μὲν τῇ ἐμοὶ δοκέει εἴρηται74. 

La respuesta divina al rapto de Helena y a la violación de las normas de 

la hospitalidad es concebida por Heródoto como proporcional: las grandes injus-

ticias reciben grandes castigos75, μεγάλαι … αἱ τιμωρίαι. 

 

Otro motivo que resulta οὐκ ὅσιον es realizar sacrificios en lugares 

como el templo de Hera, santuario nacional de los argivos, en lugar de dejar este 

menester al sacerdote76, como hizo Cleómenes, por más que el sacerdote se lo 

prohibió (6.81) φὰς οὐκ ὅσιον εἶναι ξείνῳ αὐτόθι θύειν, una construcción similar 

a la que con anterioridad Heródoto (5.72.3-4) pone en boca de la sacerdotisa de 

Atenea, οὐ γὰρ θεμιτὸν Δωριεῦσι παριέναι ἐνθαῦτα, cuando el mismo 

Cleómenes había entrado en el santuario de Atenea Políade con la intención de 

penetrar en el ἄδυτον, a pesar de la oposición de la sacerdotisa77. En ambos casos 

puede observarse el carácter impío de Cleómenes. 

La prohibición de realizar determinados actos con esta lítote es fre-

cuente y la hallamos también en 8.37.1, donde se cuenta que las armas, con las 

que Apolo había vencido a la serpiente Pitón al instalarse en Delfos, sorprenden-

temente78 estaban fuera del μέγαρον, pero a ningún mortal le era lícito tocarlas 

por ser algo sacrílego:  

ὁρᾷ πρὸ τοῦ νηοῦ ὅπλα προκείμενα ἔσωθεν ἐκ τοῦ μεγάρου ἐξενηνειγμένα ἱρά, 

τῶν οὐκ ὅσιον ἦν ἅπτεσθαι ἀνθρώπων οὐδενί. 

Otra prescripción de tipo religioso era la referente al impedimento de 

enterrar a nadie en Egipto con vestiduras de lana, algo en lo que Heródoto 

 
74 Cf. Mikalson, 2003: 154-155. Acerca del comportamiento impío contra la hospitali-

dad ya Homero (Od. 14.283-284) señala oportunamente: ἀλλ' ἀπὸ κεῖνος ἔρυκε, Διὸς δ' 

ὠπίζετο μῆνιν ξεινίου, / ὅς τε μάλιστα νεμεσσᾶται κακὰ ἔργα. La guerra de Troya fue, pues, 

motivada por τῶν Μενέλεῳ τιμωρημάτων (Hdt. 7.169.2). 
75 Cf. Harrison, 2000: 110. 
76 Habida cuenta de que la máxima autoridad religiosa del Hereo era una sacerdotisa, se 

trataría de un miembro del clero al servicio del templo, probablemente un ὑποζάκορος 

(Hdt.6.134.1, 6.135.2, hapax). Cf. Scott, 2005: 303. Sobre este Hereo, cf. Th. 4.133. 
77 Cleómenes cometió este sacrilegio en Atenas después de intentar desterrar a los 

Alcmeónidas (Κλεομένης δὲ ὡς πέμπων ἐξέβαλλε Κλεισθένεα καὶ τοὺς ἐναγέας, Hdt. 5.72.1). 

El culto de Atenea Políade estaba encargado a mujeres de una familia sacerdotal ateniense: 

los Eteobutadas. 
78 Así lo afirma Heródoto (8.37.2), θῶμα μὲν γὰρ καὶ τοῦτο κάρτα ἐστί, ὅπλα ἀρήια 

αὐτόματα φανῆναι ἔξω προκείμενα τοῦ νηοῦ. Sobre estas armas pueden verse, entre otras 

fuentes, Ou., Met. 1.445-447; Plu., Mor. 293C y 417F; Paus. 2.30.3. Cf. Bowie, 2007: 128-

129. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

82 

coincide con los ritos órficos y báquicos y con los pitagóricos79, aunque la 

motivación de este tabú probablemente sería distinta (2.81.1-2):  

οὐ μέντοι ἔς γε τὰ ἱρὰ ἐσφέρεται εἰρίνεα οὐδὲ συγκαταθάπτεταί σφι· οὐ γὰρ 

ὅσιον. ὁμολογέουσι δὲ ταῦτα τοῖσι Ὀρφικοῖσι καλεομένοισι καὶ Βακχικοῖσι, 

ἐοῦσι δὲ αἰγυπτίοισι, καὶ <τοῖσι> Πυθαγορείοισι· οὐδὲ γὰρ τούτων τῶν ὀργίων 

μετέχοντα ὅσιόν ἐστι ἐν εἰρινέοισι εἵμασι θαφθῆναι. 

Cuestión aparte es la alusión a Osiris que Heródoto hace en tres pasajes 

del libro II, en los que considera sacrílego o irreverente mencionar su nombre80, 

a saber, 2.86.2: τοῦ οὐκ ὅσιον ποιεῦμαι τὸ οὔνομα ἐπὶ τοιούτῳ πρήγματι 

ὀνομάζειν, y 2.170.1: τοῦ οὐκ ὅσιον ποιεῦμαι ἐπὶ τοιούτῳ πρήγματι ἐξαγορεύειν 

τοὔνομα, frases casi idénticas y con ligerísimas variantes, utilizadas para refe-

rirse a la técnica del embalsamamiento81 en Egipto y al sepulcro de Osiris. Otro 

lugar (2.61.1) alude a las fiestas celebradas en Busiris, en honor de Isis, en las 

cuales se conmemoraba la muerte y resurrección de Osiris, pero cuyo nombre, 

que los habitantes del lugar repetían dándose golpes en el pecho en señal de 

duelo, no se atreve a pronunciar: τὸν δὲ τύπτονται, οὔ μοι ὅσιόν ἐστι λέγειν82. 

En definitiva, el adjetivo ὅσιος mantiene una neta diferencia respecto a 

εὐσεβής83. Este último se mueve en la esfera más íntima del individuo, una dis-

posición interior, de forma que está llamado a actuar con un temor reverencial 

hacia los dioses o hacia la familia, mientras que el primero hace referencia a 

conductas que afectan a la esfera cívico-religiosa84. Por ὅσιος se entiende, pues, 

todo aquel que es piadoso en el sentido de que se conduce dentro de los límites 

marcados por la θέμις, así como aquello que es sancionado o permitido por la 

ley divina85. 

 

 
79 Cf. How y Wells, 1928, I: 207; Lloyd, 1976: 342-343; 1989: 302-303; 2007: 295-296. 
80 Cf. How y Wells, 1928, I: 209 y 251. 
81 Cf. Schrader, 1977: 372-373, n. 318: Osiris se convierte en el prototipo divino de la 

momia. Cf. Lloyd, 1976: 354-356. 
82 Cf. Lloyd, 1976: 277-279; 1989: 280; 2007: 278. Bolkestein (1936: 62) llega a la con-

clusión de que οὐκ ὅσιον y οὐ θέμις son sinónimos. Cf. Peels-Matthey, 2020. Por otra parte, 

la construcción οὐ θέμις εστί, similar a οὐκ ὅσιον, la hallamos en Hdt. 1.1199.4. Cf. Peels, 

2016: 173-179; Vicente Sánchez, 2021: 55-56. Puede verse también Vicente Sánchez, 2015. 
83 Cf. Maffi, 1982: 51. Por su parte, posturas ya superadas, como las de Bolkestein 

(1936: 168) o Dover (1974: 248), consideran que ambos adjetivos son sinónimos. 
84 Cf. Rudhardt, 1958: 13-15; Mikalson, 2010: 140-143; Calderón Dorda, 2015: 63; 

Peels, 2016: 70-71; Hornblower y Pelling, 2017: 19-20; Blok, 2017: 63-69; Frazier, 2018: 

303-304; Vicente Sánchez, 2021: 1-6. 
85 Cf. Peels, 2016: 9. Resultan de interés las páginas dedicadas a θέμις (y su vinculación 

con τίθημι) por Benveniste (1983: 299-300). Cf. Ruipérez, 1960. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

83 

El tema de la ὕβρις como generadora de la impiedad lo hallamos de 

nuevo a propósito del adjetivo ἀνόσιος (en doce ocasiones) y de la figura de 

Jerjes86. Resulta interesante, en este sentido, leer Hdt. 8.109.3:  

τάδε γὰρ οὐκ ἡμεῖς κατεργασάμεθα, ἀλλὰ θεοί τε καὶ ἥρωες, οἳ ἐφθόνησαν 

ἄνδρα ἕνα τῆς τε Ἀσίης καὶ τῆς Εὐρώπης βασιλεῦσαι, ἐόντα ἀνόσιόν τε καὶ 

ἀτάσθαλον· ὃς τά τε ἱρὰ καὶ τὰ ἴδια ἐν ὁμοίῳ ἐποιέετο, ἐμπιπράς τε καὶ 

καταβάλλων τῶν θεῶν τὰ ἀγάλματα. 

En este pasaje ἀνόσιος está acompañado de otro adjetivo sobre el que 

volveremos más adelante, ἀτάσθαλος, que es otra forma de impiedad; ἀνόσιος 

pertenece al ámbito popular, cultual y prosaico de la religión griega, mientras 

que ἀτάσθαλος tiene un carácter poético87, arcaico y profano: el primero señala 

la violación de la ley y de las tradiciones religiosas, el segundo la pérdida del 

equilibrio racional, que conduce a un comportamiento insensato88. Del texto 

herodoteo pueden extraerse algunos datos concluyentes: en primer lugar, que el 

historiador remite el castigo de la ὕβρις89 de Jerjes a un origen divino90, pues el 

hombre no puede ir más allá de ciertos límites sin ponerse en peligro; en se-

gundo, que la conducta sacrílega y contraria a las leyes religiosas se concreta en 

el maltrato a los santuarios y la destrucción de las estatuas de los dioses91, algo 

absolutamente contrario a la ὁσίη griega. Todo aquel que se deja guiar por la 

ὕβρις es ἀνόσιος. Es preciso señalar que la excusa que esgrimieron los persas 

para quemar los santuarios de las ciudades griegas se remonta al año 499 a.C., 

 
86 La lista de impiedades de Jerjes, producto de su ὕβρις, es extensa, cf. Desmond, 2004: 

29, n. 20. Si al caso de Jerjes se añaden las muchas impiedades de otros soberanos narradas 

por Heródoto, se puede dar la razón a Agamenón, cuando en el Ayante de Sófocles (1350) 

afirma que τόν τοι τύραννον εὐσεβεῖν οὐ ῥᾴδιον. Vid. Calderón Dorda, 2020b. 
87 Cf. Bowie, 2007: 199. 
88 Cf. §8 y Mikalson, 2003: 81. 
89 Las consecuencias de la ὕβρις también son puestas de relieve en el discurso de Otanes 

(Hdt. 3.80.3-4): δύο δ' ἔχων ταῦτα ἔχει πᾶσαν κακότητα· τὰ μὲν γὰρ ὕβρι κεκορημένος ἔρδει 

πολλὰ καὶ ἀτάσθαλα, τὰ δὲ φθόνῳ. Cf. Mikalson, 2003: 153-154. Vid. también la historia de 

Intafrenes, víctima de su ὕβρις (3.118). Es un topos del pensamiento arcaico y trágico remitir 

a la ὕβρις toda clase de males y, en concreto, la tiranía, formando parte de sus ideas religiosas. 

Se puede afirmar con Dodds (1994: 42) que la ὕβρις se ha convertido en el “mal primario” 

(Thgn. 151). Recordemos, a propósito, que Heródoto (7.24) atribuye a la μεγαλοφροσύνη 

(‘arrogancia’) de Jerjes la excavación del canal de Atos. Cf. Gould, 1994: 99-106. En 

Anacreonte (PMG 445), ὑβρισταὶ καὶ ἀτάσθαλοι καὶ οὐκ εἰδότες. 
90 A Creso, por ejemplo, le alcanza la νέμεσις (hapax en Heródoto), la venganza divina, 

por haberse creído el más feliz de los mortales (Hdt. 1.34.1), cf. Romilly, 1971: 315; Dodds, 

1994: 40-42; Harrison, 2000: 36-38; Krewet, 2017: 220-222. Es algo que todos los hombres 

sabios de la Historia de Heródoto saben: Solón (1.32), Amasis (3.40) o Artábano (7.102). Cf. 
Hdt. 3.40.3, 4.205, 7.46.2-4, etc. 

91 Una idea afín puede leerse, también en referencia a Jerjes, en Hdt. 8.144.3: πρῶτα μὲν 

καὶ μέγιστα τῶν θεῶν τὰ ἀγάλματα καὶ τὰ οἰκήματα ἐμπεπρησμένα τε καὶ συγκεχωσμένα. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

84 

cuando un pequeño contingente heleno atacó Sardes y quemó accidentalmente 

el santuario de la diosa Cibebe92. 

Este adjetivo referido a personas sólo lo encontramos en superlativo en 

otro lugar de Heródoto (1.159.3), que ya hemos visto supra (§3) a propósito de 

Aristódico, al que el oráculo califica de ἀνοσιώτατος, y la impiedad de los 

cimeos por no querer respetar la inmunidad de los suplicantes. El mismo super-

lativo es utilizado (§5) para calificar el plan de Lampón ante Pausanias (9.78.1) 

como “extremadamente sacrílego” (ἀνοσιώτατον … λόγον). Pero también lo ha-

llamos para calificar el execrable proceder de Panionio de Quíos, quien se 

ganaba la vida ἀπ' ἔργων ἀνοσιωτάτων93, que no era otra cosa que castrar a mu-

chachos bien parecidos, para después llevárselos a Sardes y a Éfeso con el fin de 

venderlos a un elevado precio94 (Hdt. 8.105.1). La misma expresión –ἀπ' ἔργων 

ἀνοσιωτάτων–, una vez más con esa fascinación de Heródoto por los 

superlativos, la pone en boca de Hermotimo en el capítulo siguiente (Hdt. 8. 

106.3) para dirigirse a Panionio, pues había sido víctima de su impío oficio. El 

primero le recuerda al segundo que ninguna obra impía (ἀνόσια) pasa 

desapercibida a los dioses y que ahora, en reciprocidad –más bien exceso–, 

alcanzará venganza mutilándolo a él y a sus hijos haciendo uso de una ley justa 

(νόμῳ δικαίῳ χρεώμενοι)95:  

 
92 Hdt. 5.101-102, cf. Nenci, 1994: 310-311; cf. D.S. 10.25.1. Cibebe era el nombre de 

Cíbele, la diosa-madre, a la que se rendía culto en Asia Menor. Una relación de santuarios 

quemados por los persas nos la proporciona el propio Heródoto: 6.19.3, 6.25, 6.32, 6.96, 

6.101.3, 7.8β, 7.104.3, 8.32.2-33. 8.35-39, 8.53.2, 8.55, 9.13.2. En esta crasa impiedad en-

cuentra Heródoto una de las principales causas de la derrota de los persas. En una ocasión el 

historiador (8.54) concede a Jerjes un cierto escrúpulo (ἐνθύμιον) por haber quemado un san-

tuario; cf. el uso de ἐνθυμιστόν en 2.175.5, ambos términos impregnados de valor religioso, 

es decir, escrúpulo religioso (cf. Dodds, 1994: 64, n. 46; Karila-Cohen, 2010: 110; Calderón 

Dorda, 2020b: 18); ἐνθυμία es, pues, la ‘inquietud’ (Th. 5.16). El orador Isócrates (4.156) 

cuenta que los jonios se oponían a la reconstrucción de los santuarios, para que permaneciesen 

como un memorial de la impiedad de los bárbaros. Cf. Mikalson, 2003: 24-25 y 134-135. 
93 Para la mentalidad griega la emasculación constituía una abominable práctica, puesto 

que acarreaba la imposibilidad de generar descendencia. Un caso parecido para calificar a 

ἔργον, pero con el superlativo de ἀσεβές en D. 20.126: ἀσεβέστατον ἔργον καὶ δεινότατον. 
94 Sardes contaba con un santuario dedicado a Cíbele y Éfeso a Ártemis, y ambos eran 

atendidos por sacerdotes eunucos, cf. Iuu. 8.176; Str. 14.1.23. Cf. Romilly, 1971: 320-321; 

Bowie, 2007: 195. En Hdt. 6.9.4 se puede leer que los persas, tras la conquista de las ciudades 

jonias, escogían a los jóvenes más hermosos y los castraban. Según Heródoto (3.92), esta 

costumbre procedía de Babilonia. 
95 Cf. Harrison, 2000: 110-111; Desmond, 2004: 21-22; Sopeña Genzor, 2018: 254-258. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

85 

«ἐδόκεές τε θεοὺς λήσειν οἷα ἐμηχανῶ τότε; οἵ σε ποιήσαντα ἀνόσια, νόμῳ 

δικαίῳ χρεώμενοι, ὑπήγαγον ἐς χεῖρας τὰς ἐμάς, ὥστε σε μὴ μέμψεσθαι τὴν ἀπ' 

ἐμέο τοι ἐσομένην δίκην»96. 

Para referirse a hechos, ἀνόσιος es más frecuente y puede calificar la muerte 

de Esmerdis por orden de su hermano Cambises (3.65.5), acto que es un ἀνόσιος 

μόρος y que convierte al segundo en un ἀδελφεοκτόνος, un fratricida, término que 

está atestiguado por primera vez en Heródoto. De manera general, es considerado 

ἀνόσιον todo aquello que afecta a crímenes dentro del ámbito familiar, entre padres 

e hijos o entre hermanos97. En definitiva, ἀνόσιος es el individuo cuyas acciones 

transgreden las normas cívico-religiosas de la comunidad. 

 

Con Heródoto penetra en la prosa el término poético98 ἀτασθαλίη para 

indicar un tipo diferente de impiedad que participa de la insensatez y de la so-

berbia. Powell traduce ἀτασθαλίη y ἀτάσθαλος como ‘impiety’ e ‘impious’ 

respectivamente, mientras que el DGE reconoce en el primer término el ‘orgullo 

insolente’, la ‘arrogancia’, la ‘insensatez culpable’, interpretaciones que en 

nuestra opinión se ajustan más que el genérico ‘impiety’ de Powell. En conse-

cuencia, ἀτάσθαλος es el ‘insolente’ con tendencia a la violencia. Por su parte, 

Gernet ofrece la siguiente explicación: “hubris est couramment en relation avec 

atasthalos, qui désigne le criminel frappé de démence par les Dieux, et avec atè 

qui évoque, en même temps que la notion du mal réalisé, substantialisé, la même 

idée d’aveuglement” 99. Fisher100, en fin, ha puntualizado que este término, fre-

 
96 Cf. Bolkestein, 1936: 60. 
97 Cf. Bolkestein, 1936: 183-184. Para Esquilo (Sep. 831), más inclinado hacia los as-

pectos teológicos de la religión griega, el fratricidio es la consecuencia de una idea impía, una 

ἀσεβὴς διάνοια. El mismo Esquilo ofrece el consejo de no mezclarse como los ἀνόσιοι ἄνδρες 

(Sep. 611), ya que las conductas impías tienen un final fatal (Sep. 550-551). 
98 Cf. Hom., Il. 4.409; Od. 1.34, 12.300, 21.146, 23.67; Hes., Th. 209. En las dos últimas 

citas Heródoto sitúa a Jerjes en el mismo nivel que los pretendientes de la Odisea y que los 

Titanes de Hesíodo. En Homero siempre en plural y a veces con la misma relación de concep-

tos, por ejemplo, Od. Od. 16.86: λίην γὰρ ἀτάσθαλον ὕβριν ἔχουσι, 24.282, ὑβρισταὶ δ' αὐτὴν 

καὶ ἀτάσθαλοι ἄνδρες ἔχουσι, y Od. 24.352, εἰ ἐτεὸν μνηστῆρες ἀτάσθαλον ὕβριν ἔτεισαν, en 

ambos casos en referencia a los pretendientes. Cf. Hooker, 1989. Resulta interesante leer en 

Teognis (749-751): ἀνὴρ ἄδικος καὶ ἀτάσθαλος …/ ὑβρίζῃ… 
99 Powell, 1938: 50, s.u. ἀτασθαλίη y ἀτάσθαλος; DGE, s.u. ἀτασθαλία y ἀτάσθαλος; 

Gernet, 2001: 26. En un sentido similar se pronuncia Mikalson, 2002: 194. Cf. Fisher, 2002: 

224. El origen de estos términos es desconocido. Hesiquio glosa ἀτασθαλίαι· ἁμαρτίαι, ἀπὸ 

τοῦ ταῖς ἄταις θάλλειν. Sobre el papel de ἄτη en la religión griega, cf. Dodds, 1994: 48-51. 

De las diversas explicaciones que se han ofrecido, la más convincente es la de Schwyzer 

(1959: 452, n. 4), a partir del participio θάλλων y el acusativo ἄτας, pero cuenta con la obje-

ción de que la α- de ἄτη es ᾱ, no así en ἀτασθαλίη y ἀτάσθαλος (cf. Beekes, 2010, p. 161, s.u. 
ἀτάσθαλος). Para un intento de solución, cf. Chantraine, 1968: 132, s.u. ἀτάσθαλος. 

100 Fisher, 1992: 155. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

86 

cuente en autores que escriben en jonio o con tendencia jonizante, denota actos 

imprudentes e indignantes que conducen al desastre; igualmente, sugiere que el 

vínculo con ἄτη, aunque etimológicamente es dudoso, parece que era asumido 

por los autores griegos. Está atestiguado una vez en el historiador (2.111.2) al 

escribir sobre el reinado de Ferón101, hijo de Sesostris, que se quedó ciego du-

rante diez años por su impiedad al arrojar una lanza contra los remolinos del 

Nilo, que además de río era una divinidad102. La ceguera de Ferón fue el cas-

tigo103 del Nilo a su ἀτασθαλίη:  

τὸν δὲ βασιλέα λέγουσι τοῦτον ἀτασθαλίῃ χρησάμενον λαβόντα αἰχμὴν βαλεῖν 

ἐς μέσας τὰς δίνας τοῦ ποταμοῦ, μετὰ δὲ αὐτίκα καμόντα αὐτὸν τοὺς 

ὀφθαλμοὺς τυφλωθῆναι.  

Se trata de uno de los varios casos narrados por Heródoto en los que el 

impío va más allá del νόμος ancestral en su intento de castigar incluso a la natu-

raleza, un exceso antinatural que tiene graves consecuencias. El primer caso lo 

narra el de Halicarnaso (1.189-190) cuando recuerda cómo Ciro, poseído por la 

ὕβρις, castigó al río Gindes por ahogar a uno de los sagrados caballos blancos104, 

dividiéndolo en trescientos sesenta canales. 

Una situación un tanto similar a la de Ferón se produjo cuando Jerjes 

decidió castigar al Helesponto con trescientos latigazos y arrojar al mar un par 

de grilletes (7.35.1-2)105, reacción –cierta o no, no incumbe hacerlo aquí– que 

revela el carácter despótico y oriental del rey persa, y que en la tradición griega 

permaneció como ejemplo de la impiedad persa; además, los encargados de azo-

tarlo debían proferir palabras βάρβαρά τε καὶ ἀτάσθαλα como:  

«ὦ πικρὸν ὕδωρ, δεσπότης τοι δίκην ἐπιτιθεῖ τήνδε, ὅτι μιν ἠδίκησας οὐδὲν 

πρὸς ἐκείνου ἄδικον παθόν. καὶ βασιλεὺς μὲν Ξέρξης διαβήσεταί σε, ἤν τε σύ 

γε βούλῃ ἤν τε μή. σοὶ δὲ κατὰ δίκην ἄρα οὐδεὶς ἀνθρώπων θύει, ὡς ἐόντι καὶ 

θολερῷ καὶ ἁλμυρῷ ποταμῷ».  

Por su parte, en Heródoto el adjetivo ἀτάσθαλος está más atestiguado 

que el sustantivo, seis veces, y constituye una característica recurrente de la im-

 
101 Ferón (Φερῶς) no es otra cosa que el título de “faraón” cambiado en nombre propio, 

cf. How y Wells, 1928, I: 222. 
102 Como dios tenía sus propios sacerdotes, cf. Hdt. 2.90.2. Cf. Scullion (2007: 193) y 

Vannicelli (2017: 344-345), a propósito de la sacrílega transgresión de unir el Helesponto. 
103 La ceguera era considerada como un castigo divino; ἀτασθαλίῃ χρησάμενον es para 

Lloyd (1989: 332; 2007: 312) un evidente caso de interpretatio Graeca. No obstante, no se 

trató de una ceguera definitiva, ya que el mismo Heródoto (2.111.2-4) informa de que duró 

diez años. 
104 Consagrados a Ahura Mazda, cf. Hdt. 3.90.3, 7.40.4. Cf. Sopeña Genzor, 2018: 241-

243. 
105 Cf. How y Wells, 1928, II: 141; Schrader, 1985: 78-79, nn. 211-215. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

87 

piedad persa106. Ha quedado visto (§7) su empleo acerca de la ὕβρις de Jerjes y 

acompañado de ἀνόσιος (8.109.3)107. Referido a personas aparece en otro pasaje 

(9.116.1) al mencionar al persa Artaíctes, gobernador de Jerjes, hombre δεινὸς 

δὲ καὶ ἀτάσθαλος108. Del capítulo herodoteo se deducen algunos comportamien-

tos que definen la ἀτασθαλίη de este personaje, a saber, saquear las riquezas y 

ofrendas que se hallaban en el τέμενος de la tumba de Protesilao109 (9.116.2), 

además de ordenar sembrar y cultivar el recinto sagrado, y tener relaciones se-

xuales con mujeres en el ἄδυτον (9.116.3)110. En otro lugar Heródoto también 

resume los actos impíos de Artaíctes (7.33), ὃς καὶ ἐς τοῦ Πρωτεσίλεω τὸ ἱρὸν 

ἐς Ἐλαιοῦντα ἀγινεόμενος γυναῖκας ἀθέμιστα ἔργα ἔρδεσκε. La iunctura 

ἀθέμιστα ἔργα aúna actos contrarios a la ley y a la religión111. 

El punto de insensatez y de insolencia, no exenta de violencia y de 

obcecación, que contiene el adjetivo ἀτάσθαλος queda en evidencia casi al final 

 
106 Mikalson, 2003: 46-47. Para este estudioso el uso de ἀτάσθαλα para describir las 

palabras que Jerjes ordena a los flageladores para dirigirse al Helesponto da a entender la 

naturaleza “literaria” de este episodio, que entronca con Homero y Hesíodo. Sobre el episodio 

de Jerjes y el puente, cf. Krewet, 2017: 495-508. 
107 Cf. Mikalson, 2002: 188-189; 2003: 80-81. Este autor traduce ἀτάσθαλος como 

‘rash’, mientras que Scullion (2007: 194) lo interpreta como ‘reckless’. Es interesante la glosa 

de Hesiquio (s.u. ἀτάσθαλος): φρενοβλαβής (‘que tiene la razón perjudicada’). Por su parte, 

Powell (1938: 6, s.u. ἀθέμιστος) traduce ἀθέμιστος como ‘impious’. En el DGE, s.u. 
ἀθέμιστος, este adjetivo es traducido como la persona ‘que no reconoce leyes divinas o 

humanas’, de donde ‘impío’. Vid. Beekes, 2010, p. 539, s.u. θέμις. 
108  En Platón (Hip. Ma. 293B) hallamos δεινόν τε καὶ ἀνόσιον καὶ αἰσχρόν, y en 

Demóstenes (23.76) ἀνόσιον καὶ δεινόν. 
109 Sobre Protesilao, cf. How y Wells, 1928, II: 335. 
110 En Hdt. 9.120 Artaíctes, ya prisionero de los griegos y a consecuencia de presenciar 

un τέρας, reconoció lo ofensivo de sus actos y propuso la manera de expiarlos, pero todo lo 

que obtuvo fue ser clavado en unos maderos en el mismo promontorio donde Jerjes había 

tendido el puente –según otros en la colina donde se alza la ciudad de Madito– y que su hijo 

fuese lapidado ante sus propios ojos. Cf. Harrison, 2000: 68-69; Desmond, 2004: 32-35; 

Sculllion, 2007: 204. Vid. Boedeker, 1988. En 9.120.2 Artaíctes se reconoce ὁ ἀδικέων (cf. 
1.155.3, 2.137.3), que se aplica a menudo al impío y que está en el centro de toda reflexión 

moral. Cf. Peels, 2016: 124-127; Calderón Dorda, 2020a: 39. Gernet (2001: 70), por su parte, 

afirma que “le terme adikein est souvent associé à celui d’asebein (‘être impie’) ou, en général, 

à l’idée d’impiété, mais de telle sorte que, visiblement, les deux notions sont l’envers l’une de 

l’autre”. Cf. And., Myst.132: νῦν δὲ ἀσεβῶ καὶ ἀδικῶ εἰσιὼν εἰς τὰ ἱερά;. La dicotomía está 

claramente recogida por el mismo Andócides (Myst. 31): ἵνα τιμωρήσητε μὲν τοὺς 

ἀσεβοῦντας, σῴζητε δὲ τοὺς μηδὲν ἀδικοῦντας. Como ha señalado Mikalson (2003: 142), 

“impiety, however, was one form of injustice”, si bien el argumento podría formularse 

también en el sentido contrario: la injusticia es una forma de impiedad. Vid. lo dicho en §5 en 

relación a Hdt. 2.119 y el episodio de Menelao. 
111 Cf. Hdt. 8.143.3: μηδὲ δοκέων χρηστὰ ὑπουργέειν ἀθέμιστα ἔρδειν παραίνεε. Estas 

fueron las palabras de los atenienses para no pactar con Jerjes, por haber quemado este τούς 

τε οἴκους καὶ τὰ ἀγάλματα de los dioses y de los héroes (8.143.2). 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

88 

de la Historia, en unos acontecimientos que ya hemos conocido supra (§5): el 

deseo de Lampón de que Pausanias cortara y empalara la cabeza de Mardonio112 

(9.78.3), un acto de venganza por haber hecho él lo mismo con Leónidas, pero 

también como escarmiento y advertencia a cualquier otro bárbaro que en el fu-

turo sintiese la tentación de actuar de manera tan insolente contra los griegos 

(9.78.2):  

καί τις ὕστερον φυλάσσηται τῶν βαρβάρων μὴ ὑπάρχειν ἔργα ἀτάσθαλα ποιέων 

ἐς τοὺς Ἕλληνας. 

De igual modo, Heródoto (3.49.2) describe el asesinato del hijo de 

Periandro por parte de los corcireos como un πρῆγμα ἀτάσθαλον. 

 

No es posible concluir la cuestión que nos ocupa sin añadir que en 

Heródoto hallamos el primer testimonio del término θρησκείη para definir la 

observancia religiosa113 en su aspecto ritual y cultual. En el logos egipcio, a la 

hora de resumir la multitud de preceptos que guardaba este pueblo, lo resume 

con estas palabras (2.37.3): ἄλλας τε θρησκείας ἐπιτελέουσι μυρίας. Y 

precisamente por este motivo los habitantes de las zonas de Egipto limítrofes 

con Libia se sentían molestos con el cumplimiento de algunos preceptos religio-

sos (ἀχθόμενοι τῇ περὶ τὰ ἱρὰ θρησκείῃ), como no poder comer carne de vaca, y 

que ellos se sentían más libios que egipcios (2.18.2)114. Una expresión similar a 

esta última pero con el verbo θρησκεύω 115  la encontramos en Hdt. 

2.65.1: Αἰγύπτιοι δὲ θρῃσκεύουσι περισσῶς τά τε ἄλλα περὶ τὰ ἱρά. En estos 

 
112 Cf. Sopeña Genzor, 2018: 259-262. Sin embargo, Heródoto cuenta en otro lugar 

(7.238.1) que la orden de profanar el cadáver de Leónidas fue responsabilidad de Jerjes. 
113  Cf. Powell, 1938: 168 s.u. θρησκείη; Chantraine, 1968: 440, s.u. θρησκεύω; 

Benveniste, 1983: 398; Beekes, 2010, pp. 554-555, s.u. θρησκεύω. De manera más tardía 

θρησκεία designa la religión y en este sentido está muy bien testimoniada, por ejemplo, en 

Flavio Josefo. Hesiquio (s.u.) considera que el adjetivo θρῆσκος es un sinónimo de εὐσεβής 

y la Vulgata traduce θρησκεία como religio. Cf. Calderón Dorda, 2018: 729-730. En el N.T. 
aparece por vez primera el término ἐθελοθρησκεία (Ep.Col. 2.23) (‘will-worship’, ‘self-

chosen service’, LSJ, s.u.), que luego será frecuente en toda la literatura crsitiana, adquiriendo 

también el sentido de ‘superstición’. Hesiquio (s.u. ἐθελοθρησκείαν) lo considera sinónimo 

del hapax ἐθελοσέβειαν. 
114 En la Antigüedad la parte occidental del Delta mostraba un marcado carácter libio e 

incluso en un papiro griego del s. IV d.C. se distingue claramente entre Μαρεωταί y Αἰγύπτιοι; 

por otra parte, las vacas estaban consagradas a Isis. Cf. How y Wells, 1928, I: 168; Lloyd, 

1976: 87-89; 1989: 248. 
115 Cf. Hdt. 2.64.1: καὶ τὸ μὴ μίσγεσθαι γυναιξὶ ἐν ἱροῖσι μηδὲ ἀλούτους ἀπὸ γυναικῶν 

ἐς ἱρὰ ἐσιέναι οὗτοί εἰσι οἱ πρῶτοι θρῃσκεύσαντες. Como muchos otros pueblos, los egipcios 

asociaban la actividad sexual a la impureza, por lo que era esencial impedir que dicha impu-

reza contaminase a los dioses. Aquí se refiere probablemente a la prostitución sagrada, cf. 
Lloyd, 1989: 283; 2007: 280-281. Cf. Hdt. 1.182; Str. 17.1.46; Clem. Al., Strom. 1.16.2. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

89 

últimos pasajes también hallamos τὰ ἱρά como un término genérico que recoge 

una pluralidad de preceptos religiosos y que se puede considerar como equiva-

lente a ‘religión’116, como ha quedado reflejado supra (§3) en Hdt. 2.139.2, ἵνα 

ἀσεβήσας περὶ τὰ ἱρὰ κακόν τι πρὸς θεῶν ἢ πρὸς ἀνθρώπων λάβοι, o como se 

puede observar en Hdt. 3.38.1, πανταχῇ ὦν μοι δῆλά ἐστι ὅτι ἐμάνη μεγάλως ὁ 

Καμβύσης· οὐ γὰρ ἂν ἱροῖσί τε καὶ νομαίοισι ἐπεχείρησε καταγελᾶν, para añadir 

que sólo un μαινόμενος ἀνήρ se atrevería a burlarse de estas cosas (3.38.2), 

donde el historiador plasma la actitud general de los griegos ante la religión. 

Resulta de interés la conjunción con los νόμαια, que para Heródoto abarcan a las 

divinidades, los ritos y las costumbres ancestrales en un sentido amplio117. 

 

De la lectura de la Historia de Heródoto se colige el importante papel 

que tiene lo sobrenatural; no la intervención de los dioses ni la θείη τύχη118, pero 

sí el castigo divino de la ὕβρις y de la violencia de determinados personajes, 

especialmente los persas. Se trata de un tema que puede denotar un influjo de la 

tragedia contemporánea por parte del de Halicarnaso119, pero Heródoto es un 

historiador y, por tanto, es preciso introducirse en algunas cuestiones diferentes 

de las que pueden hallarse en el género trágico. No obstante, hay rasgos comu-

nes, como la creencia de que el escarmiento divino sigue un patrón de venganza 

humana, presente en Heródoto y que forma parte del ἦθος de la venganza como 

un deber religioso con arraigo en la tragedia helena120. La Historia de Heródoto 

está plagada de castigos de mayor o menor crueldad, a menudo θωμαστά 

(‘asombrosos’), pero siempre presentes en los temas relacionados con el crimen, 

la justicia y, por ende, la impiedad, entendiendo por impiedad, desde el punto de 

vista heleno, la transgresión de las leyes divinas (νόμιμα θεῶν) y las tradiciones 

de los ancestros (ἄγραφα νόμιμα)121. 

Respeto a la hospitalidad, respeto a los dioses y respeto a los padres122 

son los tres fundamentos de la piedad griega. En Heródoto la hospitalidad, los 

 
116 Cf. Powell, 1938: 173, s.u. ἱρός 5, que traduce como ‘religion’.  
117 Cf. Asheri, 1990: 255; 2007: 435-436; Fisher, 2002: 211; Scullion, 2007: 201. Es 

ilustrativo leer Hdt. 3.38. 
118 Hdt. 1.126.6, 3.139.3, 4.8.3, 5.92γ3. 
119 Cf. García López, 1975: 208; Saïd, 2002; Griffin, 2007; Rodríguez Horrillo, 2020: 

176. 
120 Cf. Romilly, 1971: 317 y 332-333; Harrison, 2000: 111-112; Rodríguez Horrillo, 

2020: 179-181. Se puede ver la frecuencia con que Heródoto utiliza el verbo τιμωρεῖν y sus 

cognados en Powell, 1938: 356. 
121 Cf. X., HG 5.4.1: πολλὰ μὲν οὖν ἄν τις ἔχοι καὶ ἄλλα λέγειν καὶ Ἑλληνικὰ καὶ 

βαρβαρικά, ὡς θεοὶ οὔτε τῶν ἀσεβούντων οὔτε τῶν ἀνόσια ποιούντων ἀμελοῦσι· 
122 Por este motivo Licofrón (1270) afirma que Eneas era conocido como εὐσεβέστατος 

incluso entre sus enemigos. Aunque no se utilice el vocabulario propio de la impiedad, en el 

pasaje en el que Darío preguntó a los griegos por cuánto dinero estarían dispuestos a comerse 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

90 

suplicantes y los juramentos son respetados como expresión de la piedad griega, 

que incluso estaban protegidos por las diferentes advocaciones de Zeus: Ξένιος, 

Ἱκέσιος y Ὅρκιος respectivamente. Por otra parte, el catálogo de impiedades 

que Heródoto narra es extenso: ofensa a los dioses123, violación de santuarios124, 

maltrato a los sacerdotes125, violación del derecho de asilo126 y de los suplican-

tes127, violación de la hospitalidad128, perjurio129, asesinato de parientes130, 

sacrificios humanos131, ultraje a los muertos132, sacrilegio o irreverencia133… 

Puede observarse que desde su óptica helena el historiador tipifica unas 

impiedades genuinamente griegas e inequívocamente religiosas. Cabe reseñar el 

interés de Heródoto por poner el acento en la impiedad de los bárbaros persas, 

en contraposición con los civilizados griegos134. En el universo religioso que 

plantea Heródoto, los hechos y los comportamientos, aunque de pueblos 

diversos, son pasados por el tamiz del pensamiento religioso tradicional de los 

helenos. 

 Parece que del análisis de la terminología religiosa en Heródoto puede 

colegirse que al historiador le interesan sobre todo los aspectos legales de la 

religión más que los conceptuales y no tanto el concepto de religión como tal, 

sobre el que se muestra acrítico135. Por tanto, en Heródoto no están presentes 

expresiones muy genéricas del tipo τὰ θεῶν, τὰ θεῖα o τὰ πρός θεούς, que aluden 

a una realidad intangible136, si bien a través del estudio terminológico del texto 

herodoteo emergen la conciencia y la experiencia religiosas del mundo heleno. 

A Heródoto no le interesa hacer una teología sistemática, como a Esquilo, sino 

exponer las motivaciones humanas de la impiedad y sus consecuencias. El his-

toriador de Halicarnaso, como notario de los acontecimientos, demuestra más 

interés en narrar las impiedades por las consecuencias que estas tienen en el 

 
los cadáveres de sus padres, los helenos reaccionaron con horror (Hdt. 3.38.3). No hay empleo 

de ningún término relativo a la impiedad, pero el concepto subyace de manera evidente. 
123 Hdt. 2.111.2, 7.35.1-2, 9.116.1. 
124 Hdt. 8.129, 8.109.3, 9.116-121. 
125 Hdt. 3.29.2, 6.81. 
126 Hdt. 3.147.2, 6.91, 6.75.3, 6.79-80. 
127 Hdt. 1.159.3-4. 
128 Hdt. 2.114, 2.120, 4.154.3, 5.63.2, 5.90.1, 5. 91.2-3. 
129 Hdt. 6.86. 
130 Hdt. 3.65.5. 
131 Hdt. 2.45.2, 2.119.2. 
132 Hdt. 3.16.2, 3.37.1, 9.78.1-3. 
133 Hdt. 2.61.1, 2.81.1-2, 6.81, 8.37.1. 
134 En la Helena de Eurípides, e. g., pueden observarse en la impía figura de Teoclímeno 

los rasgos de una persona bárbara y dominada por la ὕβρις, en lo que parece ser, efectivamente, 

el eje sobre el que gira este pensamiento contrapuesto de los griegos. 
135 Cf. Scullion, 2007: 192. 
136 Cf. Calderón Dorda, 2015: 46-47 y 2016: 29. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

91 

desarrollo de la historia. Las Guerras Médicas, ciertamente, contribuyeron al 

nacimiento de la historia como género literario y el estudio de la terminología de 

la piedad y de la impiedad ahonda en una tipología de la causalidad aún 

balbuceante y todavía alejada de la que reflejará Tucídides. En consecuencia, el 

vocabulario estudiado se muestra claramente escorado hacia el terreno de la 

irreligiosidad, pero dentro una idea  tradicional de la piedad y de que no puede 

haber –insistimos– impiedad sin castigo, que se sustancia en la desgracia e 

incluso la muerte. La irrupción en la prosa de ἀτασθαλίη y del adjetivo 

ἀτάσθαλος para designar un nuevo tipo de impiedad, que supone una ofensa 

directa a los dioses137, es muy relevante. Tanto ὕβρις como ἀτασθαλίη conducen 

al acto impío y la combinación de ambas a impiedades aún mayores, inclinando 

la balanza de la impiedad de los persas de manera ostensible138. Sin embargo, 

hay que dejar constancia de que Heródoto corre un tupido velo sobre los actos 

impíos que iban dirigidos contra una autoridad tiránica 139 , tal vez por su 

declarado interés por la libertad y su simpatía por aquellos que luchan por ella. 

La casuística de lo que puede ser o no ὅσιος, como ha podido 

observarse, puede ser extensa y Heródoto ofrece datos que pueden coincidir con 

otros autores de la literatura griega o complementarlos, de suerte que es posible 

extraer interesantes conclusiones de esta normativa religiosa no escrita; en 

concreto, ὅσιος y sus cognados tienen su mayor incidencia en el drama griego140. 

El hombre ὅσιος se distingue por cumplir todas sus obligaciones a ojos de los 

dioses y, por lo tanto, estos no tienen nada que demandarle. En definitiva, el 

εὐσεβής designa propiamente al individuo piadoso, es decir, se caracteriza por 

una disposición interior, mientras que el término ὅσιος se aplica a quien es co-

rrecto religiosamente, una apreciación más objetiva que la anterior, el respeto 

hacia las normas cívico-religiosas de la comunidad, y tanto ἀνόσιος como οὐκ 

ὅσιος denotan comportamientos incorrectos respecto a dichas normas, siendo la 

lítote la forma preferida por el historiador para expresar los casos de sacrilegios 

e irreverencias141, que parecen exigir una formulación más jurídica. El uso que 

hace Heródoto del superlativo ἀνοσιώτατος presenta una mayor carga emotiva. 

Heródoto, en su interés por los actos de impiedad, plasma un escaso 

vocabulario sobre la piedad. No obstante, por extrapolación, pueden extraerse 

abundantes datos a partir de los términos y expresiones relativos a la impiedad. 

 
137 Hdt. 2.111.2, 7.35.1-2, 8.109.3, 9.116.1. 
138 Por el contrario, Heródoto (7.133) no puede decir qué castigo fue infligido a los ate-

nienses por el sacrilegio de asesinar a los heraldos de Darío; el país y la ciudad fueron 

devastados, pero el historiador, en este caso, no encuentra conexión evidente entre sacrilegio 

y castigo. Cf. Schrader, 1985: 176-177, nn. 630-633. 
139 Hdt. 5.18-21, 5.36.3-4, 5.46.2, 5.63, cf. Mikalson, 2003: 143. 
140 Cf. Peels, 2016: 28. 
141 Hdt. 2.6.1, 2.81.1-2, 4.154.3, 6.81, 8.37.1. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

92 

El grupo de εὐσεβής y sus cognados son indicio de una relación directa con los 

dioses y su ámbito, y podemos encontrar en Heródoto por primera vez la idea de 

fiarse de los dioses; se trata de un concepto nuevo en la literatura helena. Por el 

contrario, el verbo ἀσεβεῖν señala el límite de la ἀσέβεια, la total ausencia de 

piedad, con connotaciones en el ámbito de la moralidad. No debe pasar desaper-

cibido en este punto que en la segunda mitad del s. V a.C., en Atenas, la ἀσέβεια 

se convirtió en un delito que incluso concluía en una acción pública (γραφή)142, 

pero esa es ya otra historia.  

 

Declaración de contribución de autoría  
 

Esteban Calderón Dorda: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Alexander, J. A. (1963) Potidaea: Its History and Remains, Athens (Georgia). 

Asheri, D. (1988) Erodoto. Le Storie, Libro I, Milano. 

Asheri, D. (1990) Erodoto. Le Storie, Libro III, Milano. 

Asheri, D., Lloyd, A. B. & Corcella, A. (2007) A Commentary on Herodotus 
Books I-IV, Oxford. 

Beekes, R. (2010) Etymological Dictionary of Greek, 2 vols., Leiden - Boston. 

Benveniste, É. (1983) Vocabulario de las instituciones indoeuropeas, Madrid (1ª 

ed. Paris 1969). 

Blok, W. (2010) Citizenship in Classical Athens, Cambridge. 

Boedeker, D. (1988) «Protesilaos and the End of Herodotus’Histories», ClAnt 
20, pp. 30-48. 

Bolkestein, J. Ch. (1936) Ὅσιος en Εὐσεβής, Amsterdam. 

Bowie, A. M. (2007) Herodotus. Histories Book VIII, Cambridge. 

Bruit Zaidman, L. & Schmitt Pantel, P. (2002) La religión griega en la polis de 
la época clásica, Madrid (1ª ed. Paris 1991). 

Burkert, W. (2007) Religión griega arcaica y clásica, Madrid (1ª ed. Stuttgart 

1977). 

Burkert, W. (2009) La creación de lo sagrado. La huella de la biología en las 
religiones antiguas, Barcelona (1ª ed. Harvad 1996). 

Calderón Dorda, E. (2013) «El concepto de religión en Esquilo: reflexión 

terminológica», Emerita 81, pp. 295-313. 

Calderón Dorda, E. (2015) «El homo religiosus euripídeo», Prometheus 41, pp. 

41-66. 

 
142 Cf. Frazier, 2018: 300. El proceso por ἀσέβεια más conocido es el de Sócrates. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

93 

Calderón Dorda, E. (2016) «La religión en Sófocles. Análisis conceptual y 

léxico», en Calderón Dorda, E. & Perea Yébenes, S. (eds.), Estudios sobre 
el vocabulario religioso griego, Madrid - Salamanca, pp. 27-44. 

Calderón Dorda, E. (2018) «Los términos de la ‘religión’ en el Nuevo 
Testamento: estudio léxico», en De Paz Amérigo, P. & Sanz Extremeño, 

I, (eds.), Eulogía. Estudios sobre cristianismo primitivo. Homenaje a M. 
López Salvá, Madrid, pp. 719-732. 

Calderón Dorda, E. (2020a) «El vocabulario que define el concepto de religión 

en la tragedia griega. Balance y conclusiones», Maia 72, 31-45. 

Calderón Dorda, E. (2020b) «Soberanos e impíos: el poder y la impiedad en las 

tragedias de Eurípides», en Ramón Palerm, V. M. & Vicente Sánchez, A. 

C. (eds.), Asébeia. Estudios sobre irreligiosidad en Grecia, Madrid - 

Salamanca, pp. 15-35. 

Chadwick, J. (1996) Lexicographica Graeca, Oxford. 

Chantraine, P. (1968) Dictionnaire Étymologique de la Langue Grecque, Paris. 

Cinalli, A. (2015) Τὰ ξένια. La ceremonia di ospitalità cittadina, Roma. 

Corcella, A. (1993) Erodoto. Le Storie, Libro IV, Milano. 

Desmond, W. (2004) «Punishments and the Conclusion of Herodo-

tus’Histories», GRBS 44, pp. 19-40. 

Dodds, E. R. (1977) Euripides. Bacchae, Oxford (1ª ed. 1944). 

Dodds, E. R. (1994) Los griegos y lo irracional, Madrid (1ª ed. Univ. California 

1951). 

Dover, K. J. (1974) Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle, 

Oxford. 

Fisher, N. (1992) Hybris: A Study in the Values of Honour and Shame in Ancient 
Greece, Warminster. 

Fisher, N. (2002) «Popular Morality in Herodotus», en Bakker, E. J., De Jong, I. 

J. F. & Van Weas, H. (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden - 

Boston - Köln, pp. 199-224. 

Frazier, F. (2018) «Regards Grecs sur l’Athènes du Ve siècle et ‘l’irreligion’ de 

Platon à Plutarque», en en Ramón Palerm, V. M. & Vicente Sánchez, C. 

A. (eds.), Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica, Coimbra, pp. 

295-357. 

García López, J. (1975) La Religión Griega, Madrid. 

Gernet, L. (2001) Recherches sur lee développment de la pensée juridique et 
morale en Grèce, Paris (1ª ed. 1917). 

Gould, J. (1994) «Herodotus and Religion», en Hornblower, S. (ed.), Greek 
Historiography, Oxford - New York, pp. 91-106. 

Griffin, J. (2007) «Herodotus and Tragedy», en Dewald, C. & Marincola, J. 

(eds.), Companion to Herodotus, Cambridge, pp. 46-59. 

Harrison, T. (2000) Divinity and History: The Religion of Herodotus, Oxford. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

94 

Herman, G. (2002) Ritualised Friendship & the Greek City, Cambridge (1ª ed. 

1987). 

Hollmann, A. (2011) The Master of Signs. Signs and the Interpretation in 
Herodotus’ Histories, Cambridge. 

Hooker, J. T. (1989) «Odyssey and Iliad: Folly and Delusion», ZAnt 39, pp. 5-

9. 

Hornblower, S. & Pelling, C. (2017) Herodotus. Histories. Book VI, Cambridge. 

How, W. W. & Wells, J. (1928) A Commentary on Herodotus, I-II, Oxford. 

Immerwahr, H. R. (1954) «Historical Action in Herodotus», TAPhA 85, pp. 16-

45. 

Immerwahr, H. R. (1966) Form and Thought in Herodotus, Cleveland. 

Jeanmaire, H. (1945) «Le substantif ὁσία et sa signification comme terme 

technique dans le vocabulaire religieux», REG 58, pp. 66-89. 

Karila-Cohen, K. (2010) «L’étude du sentiment religieux à partir du lexique: 

l’exemple de ἐνθύμιος et ἐνθυμιστός», en Carlier, P. & Lerouge-Cohen, 

Ch. (eds.), Paysage et religion en Grèce Antique, Paris, pp. 109-121. 

Krewet, M. (2017) Vernunft und Religion bei Herodot, Heidelberg. 

Lloyd, A. B. (1976) Herodotus. Book II. Commentary 1-98, Leiden. 

Lloyd, A. B. (1989) Erodoto. Le Storie, Libro II, Milano. 

Lloyd, A. B. (2007), en Asheri, Lloyd & Corcella, 2007. 

Maffi, A. (1982) «τὰ ἱερὰ καὶ τὰ ὅσια. Contributo allo studio della terminologia 

giuridico-sacrale greca», en Modrzejewski, J. & Liebs, D. (eds.), 

Symposion 1977. Vorträge zur griechischen und hellenistischen 
Rechtsgeschichte (Chantilly, 1-4. Juni 1977), Köln - Wien, pp. 33-53. 

Masaracchia, A. (1977) Erodoto. Le Storie, Libro VIII, Milano. 

Mikalson, J. D. (1983) Athenian Popular Religion, Chapel Hill - London. 

Mikalson, J. D. (2002) «Religion in Herodotus», en Bakker, E. J., De Jong, I. J. 

F. & Van Weas, H. (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden - 

Boston - Köln, pp. 187-198. 

Mikalson, J. D. (2003) Herodotus and Religion in the Persian Wars, Chapel Hill 

- London. 

Mikalson, J. D. (2005) Ancient Greek Religion, Malden MA - Oxford. 

Mikalson, J. D. (2010) Greel Popular Religion in Greek Philosophy, Oxford. 

Motte, A. (1989) «L’expression du sacré chez Platon», REG 102, pp. 10-27. 

Murray, G. (1947) Greek Studies, Oxford. 

Nenci, G. (1994) Erodoto. Le Storie, Libro V, Milano. 

Nilsson, M. P. (1955) Geschichte der griechischen Religion, vol. I, München (2ª 

ed.). 

Peels, S. (2016) Hosios. A Semantic Study of Greek Piety, Leiden - Boston. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

95 

Peels-Matthey, S. (2020) «(Οὐχ) ὅσιος vs. (οὐ) θέμις: A Comparative Analysis», 

en Ramón Palerm, V. M. & Vicente Sánchez, A. C. (eds.), Asébeia. 
Estudios sobre irreligiosidad en Grecia, Madrid - Salamanca, pp. 111-125. 

Powell, I. E., 1938: Lexicon to Herodotus, Cambridge. 

Ramón Palerm, V. M. (2013a) «La irreligiosidad como técnica probatoria: 

dictamen de Plutarco sobre Heródoto», en Santana Henríquez, G. (ed.), 

Plutarco y las artes. XI Simposio Internacional de la Sociedad Española 
de Plutarquistas, Madrid, pp. 229-235. 

Ramón Palerm, V. M. (2013b) «Afrodita Extranjera: Helena en la versión crítica 

de Heródoto», en Beltrán, J. A. et alii (eds.), Otium cum dignitate. 
Estudios en Homenaje al profesor J.J. Iso Echegoyen, Zaragoza, pp. 797-

404. 

Ramón Palerm, V. M. & Vergara Recreo, S. (2023) «Plutarco y la irreligiosidad 

de Heródoto: ¿Juicio severo o ficción retórica?», en Oliveira Silva, M. A. 

& Sousa de Silva, M. F. (eds.), Heródoto e a invençâo do outro: 
Confrontos e conflictos culturais, pp. 203-214. 

Rodríguez Horrillo, M. Á. (2020) «Historiografía y religión: transgresión, 

subgéneros, innovación y tradición», en Ramón Palerm, V. M. & Vicente 

Sánchez, A. C. (eds.), Asébeia. Estudios sobre irreligiosidad en Grecia, 

Madrid - Salamanca, pp. 169-191. 

Romilly, J. de (1971) «La vengeance comme explication historique dans 

l’oeuvre d’Hérodote», REG 84, pp. 314-337. 

Rudhardt, J. (1958) Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes 
constitutifs du culte dans la Grèce classique, Genève. 

Rudhardt, J. (1960) La définition de délit d’impiété d’après la législation 

attique”, MH 17, pp. 87-105. 

Rudhardt, J. (1976) «Religion sociale et religion personnelle dans la Grèce 

antique», Dialectica 30, pp. 267-276. 

Rudhardt, J. (2008) Opera inedita. Essai sur la religion grecque et recherches sur 
les Hymnes orphiques, édités par Ph. Borgeaud et V. Pirenne-Delforge, 

Liège. 

Ruipérez, M. S. (1960) «Historia de θέμις en Homero», Emerita 28, pp. 99-123. 

Saïd, S. (2002) «Herodotus and Tragedy», en Bakker, E. J., De Jong, I. J. F. & 

Van Weas, H. (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden - Boston - 

Köln, pp. 117-147. 

Sánchez Mañas, C. (2017) Los oráculos en Heródoto. Tipología, estructura y 
función narrativa, Zaragoza. 

Schrader, C. (1977) Heródoto. Historia. Libros I-II, Madrid. 

Schrader, C. (1979) Heródoto. Historia. Libro III, Madrid. 

Schrader, C. (1981) Heródoto. Historia. Libros VI, Madrid. 

Schrader, C. (1985) Heródoto. Historia. Libros VII, Madrid. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

96 

Schwyzer, E. (1959) Griechische Grammatik, vol. I, München. 

Scott, L. (2005) Historical Commentary on Herodotus Book 6, Leiden - Boston. 

Scullion, S. (2007) «Herodotus and Greek religion», en Dewald, C. & 

Marincola, J. (eds.), Companion to Herodotus, Cambridge, pp. 192-208. 

Sopeña Genzor, G. (2018) «Historiografía», en Ramón Palerm, V. M. & Vicente 

Sánchez, C. A. (eds.), Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica, 

Coimbra, pp. 241-292. 

Vannicelli, P. (2017) Erodoto. Le Storie, Libro VII, Milano. 

Vergara Recreo, S. (2021) Ateísmo, retórica y política. El léxico irreligioso en 
“Contra Andócides por impiedad” de Lisias, Madrid. 

Vergara Recreo, S. (2022) «La configuración (ir)religiosa del mito de Helena en 

Egipto: tres casos paradigmáticos», Humanitas 80, pp. 9-23. 

Vicente Sánchez, A. C. (2015) «La conducta ἀσεβής y sus vínculos (θέμις, 

Ἐρινύς y otros) en la obra de Esquilo», CFC(g) 25, pp. 125-155. 

Vicente Sánchez, A. C. (2021) Sagrado y sacrílego (ὅσιος y ἀνόσιος) en la 
tragedia griega, Madrid. 

Vürtheim, J. (1967) Aischylos’ Schutzflehende, Groningen. 

Wenger, L. (1931) «Ὅροι Ἀσυλίας», Philologus 86, pp. 427-454. 

Whitmarsh, T. (2015) Battling the Gods. Atheism in the Ancient World, New 

York. 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

Myrtia, nº 40 (2025), 97-114. 

 

La pervivencia de Heródoto en Bizancio:  

los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

[The Survival of Herodotus in Byzantium:  

the Historical Demonstrations of Laonicus Chalcocondyles] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.610561 

José M. Floristán 

Universidad Complutense de Madrid 

floris@ucm.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-2642-375X 
 

 

 

Heródoto y Tucídides fueron, sin duda, los historiadores de la Antigüedad griega 

que ejercieron una influencia más profunda y duradera en la historiografía de 

Bizancio. Otros, como Jenofonte, Polibio, Diodoro o Arriano, también dejaron 

su impronta en la historia escrita en griego durante el Medievo, pero en menor 

medida. Autores como Procopio, Ana Comnena o Critobulo de Imbros escribie-

ron obras que por su concepción y lengua recuerdan a Tucídides. Nicéforo 

Grégoras y Laónico Calconcóndilas, por su parte, muestran en conjunto una cer-

canía mayor a Heródoto, que se manifiesta en su gusto por las digresiones. En 

otros autores la imitación herodotea se limita a pasajes concretos. Así, Prisco 

(siglo V) relata un episodio semejante al del envío por el faraón Amasis al rey 

persa Cambises de una hija de su precedesor Apries como esposa haciéndola 

pasar por hija suya1. Zósimo (siglo V) relata el engaño de los soldados de 

Zenobia de Palmira, que fingieron la captura del emperador Aureliano como 

Pisístrato fingió que era conducido al poder por la diosa Atenea, encarnada en 

 
1 Hdt. 3.1; Prisc. fr. 33. 

Resumen: Estudio de las analogías y divergencias entre Laónico Calcocóndilas y Heródoto en la 

concepción, estructura, objetivos, fuentes, metodología e ideología de sus respectivas 

obras. 

  

Abstract: Study of the analogies and divergences between Laonicus Chalcocondyles and Herodotus 

in the conception, structure, objectives, sources, methodology and ideology of their 

respective works. 
   

Palabras clave: Heródoto, Historia, Calcocóndilas, Relatos históricos. 

  

Keywords: Herodotus, Histories, Chalcocondyles, Historical Demonstrations. 

  

Recepción: 02/04/2024 Aceptación: 01/10/2025 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

98 

una mujer de gran tamaño2. Este mismo historiador narra una historia semejante 

a la recuperación del cadáver del hermano en la novela del ladrón astuto, cuando 

el superviviente emborracha a los vigilantes para apoderarse de él3. Procopio, 

por su parte, narra un episodio idéntico al de los focenses que cavaron una zanja 

y la disimularon con maleza y tierra para hacer caer a la caballería tesalia4. En 

los proemios de sus tres obras, además, confiesa que su intención al escribir es, 

como la de los historiadores antiguos, que los hechos históricos no caigan en el 

olvido5. Además, al hablar de la prehistoria de persas, vándalos y godos, sigue 

una ordenación cronológica por soberanos, rasgo habitual de la tradición 

historiográfica y, dentro de ella, también de Heródoto. 

Si nos centramos en los cuatro últimos grandes historiadores de 

Bizancio, Critobulo de Imbros eligió a Tucídides como modelo y Calcocóndilas 

escribió una obra herodotea por su concepción y construcción, si bien no faltan 

en ella rasgos que lo acercan a Tucídides, como la objetividad en el tratamiento 

de los hechos históricos, el análisis de las causas y la austeridad y dificultad de 

su prosa. Frente a ellos, las obras de Ducas y Esfrantzes se caracterizan ante todo 

por su postura a favor o en contra, respectivamente, de la Unión de las Iglesias 

y por el empleo de una lengua más cercana a la vernácula. 

Poco sabemos de la vida de Laónico Calcocóndilas6. Nació ca. 1430 en 

Atenas y fue bautizado con el nombre de Nicolás (Νικόλαος), que cambió por el 

de Laónico (Λαόνικος), quizás siguiendo la estela de otros humanistas de su 

tiempo como su maestro Jorge Gemisto, que cambió su apellido por el de Pletón 

(Γεμιστός > Πλήθων). Se ha explicado esta inversión de los términos de su 

nombre como indicio de su actitud arcaizante, helénica (en el sentido de 

“pagana”), no “romano-bizantina” ni occidental, que habría adoptado al escribir 

sus Relatos históricos (Ἀποδείξεις Ἱστοριῶν)7. Su apellido se documenta bajo 

una pluralidad de formas: Χαλκοκανδύλης (de κάνδηλα, ‘lámpara’), 

 
2 Hdt. 1.60; Zos. 1.51. 
3 Hdt. 2.121; Zos. 2.27. 
4 Hdt. 8.28; Procop. Pers. 1.4.7-13. 
5  E.g. Pers. I.1 Προκόπιος Καισαρεὺς τοὺς πολέμους ξυνέγραψεν [...] ὡς μὴ ἔργα 

ὑπερμεγέθη ὁ μέγας αἰὼν λόγου ἔρημα χειρωσάμενος τῇ τε λήθῃ αὐτὰ καταπρόηται καὶ 

παντάπασιν ἐξίτηλα θῆται, ὧνπερ τὴν μνήμην αὐτὸς ᾤετο μέγα τι ἔσεσθαι καὶ ξυνοῖσον ἐς τὰ 

μάλιστα τοῖς τε νῦν οὖσι καὶ τοῖς ἐς τὸ ἔπειτα γενησομένοις, εἴ ποτε καὶ αὖθις ὁ χρόνος ἐς 

ὁμοίαν τινὰ τοὺς ἀνθρώπους ἀνάγκην διάθοιτο. 
6 Cf. J. Preiser-Kapeller, 2013, para una breve biografía y bibliografía de su obra. Cf. 

también W. Miller, 1922 y E. Darkó, 1927.  
7 Los datos de frecuencia de ambos nombres en la literatura griega son los siguientes 

(TLG): hasta los siglos V-VI no se documenta Νικόλαος, pero desde el siglo VIII los ejemplos 

aumentan exponencialmente. El nombre de Laónico (Λαόνικος) solo aparece en el siglo XV, 

en nuestro autor y en Miguel Apostolio, en unos pocos ejemplos. Así, pues, los datos des-

mienten esa afirmación.  



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

99 

Χαλκόνδυλος, Χαλκονδύλης, Χαλκόνδυλας, etc. Según consenso generalizado, 

parece que la forma original era Χαλκοκονδύλης (‘nudillo de bronce’, de χαλκός 

y κόνδυλος). Su padre sirvió en Atenas al duque Antonio I Acciaiuoli (1395-

1435) y en la Morea al déspota Constantino Paleólogo, el que luego sería el 

último emperador de Bizancio (1449-1453). Ciriaco de Ancona menciona su 

presencia en Mistras en 14478. Probablemente comenzó a escribir su obra en la 

segunda mitad de la década de 1450 si tenemos en cuenta que sus informaciones 

sobre pueblos extranjeros no van más allá de esa fecha. La narración se 

interrumpe bruscamente con la actuación veneciana en Lemnos y el Peloponeso 

a comienzos de 1464, por lo que su terminación no debió de ser muy posterior9. 

La obra quedó inconclusa: numerosas lagunas del texto, errores gramaticales y 

el desorden sintáctico de algunos pasajes son pruebas fehacientes de que el 

original quedó a falta de una última revisión. 

 

1. CONCEPCIÓN Y ESTRUCTURA DE LOS RELATOS HISTÓRICOS 

Calcocóndilas concibió y organizó sus Relatos históricos al modo herodoteo. Si 

Heródoto narra la expansión de un Imperio asiático, el persa, hasta su derrota en 

Europa por los griegos, Calcocóndilas relata el auge de otro, el otomano, con la 

diferencia de que el final se invierte y son los turcos quienes resultan vencedores. 

La inversión no es nueva: ya en el siglo V Zósimo había historiado el declive del 

Imperio Romano en sentido contrario a Polibio, que seis siglos antes había 

narrado su auge. Los cambios, con todo, no suponen ninguna originalidad 

literaria, pues venían dados por los hechos históricos. 

Vista en conjunto la obra de Calcocóndilas no es una crónica lineal, sino 

que contiene gran cantidad de informaciones heterogéneas con una relación muy 

laxa entre sí, agrupadas en torno a la idea central del crecimiento del Imperio 

Otomano y retroceso paralelo de Bizancio. Frente a los historiadores que le 

precedieron, como Paquímeres o Grégoras, que hicieron de la historia de 

Bizancio el núcleo de su obra e incluyeron a los turcos de forma secundaria, 

Calcocóndilas se centra en la historia del Imperio Otomano y solo hace 

referencias marginales a los asuntos bizantinos. Incluye, además, numerosas 

digresiones que convierten su obra en una especie de historia global de su 

tiempo. Nada más comenzarla, deja claro que su objetivo es narrar el final de 

Bizancio y el ascenso del Imperio Otomano, pero que no por ello evitará las 

alusiones a otros pueblos: 

 
8 Cyriac of Ancona, 2003, pp. 298, 300. 
9 H. Wurm-E. Gamillscheg, 1992, llevaron la fecha de su composición hasta 1469-70, 

pero A. Kaldellis, 2012a, la adelantó a 1464, en todo caso, no después de 1468. Hoy día se ha 

abandonado la fecha tardía de ca. 1490 que dio E. Darkó, 1923-24. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

100 

Chalc.  1, p. 1-2 τῆς τε Ἑλλήνων φημὶ τελευτῆς τὰ ἐς τὴν ἀρχὴν αὐτῶν 

ἐπισυμβεβηκότα, καὶ Τούρκων ἐπὶ μέγα δυνάμεως καὶ ἐπὶ μέγιστον τῶν πώποτε 

ἤδη ἀφικομένων [...] ξυγγραφὴν δὲ τήνδε ἀποδεικνύμενοι ἐπιμνησόμεθα καὶ 

περὶ ἄλλων τῶν κατὰ τὴν οἰκουμένην γενομένων...  

En esto Calcocóndilas es plenamente herodoteo. La Historia de 

Heródoto se divide en dos partes claramente diferenciadas, una Historia de 
Persia (Περσικά) en los cuatro primeros libros y el relato de las Guerras Médicas 

desde el cap. 94 del libro VI hasta el final, con una parte intermedia de transición 

más variada en la que se narra el levantamiento jonio de Asia Menor. Heródoto 

introduce sus excursos geoetnográficos mayoritariamente en la primera parte: el 

lidio, el persa, el babilonio, el maságeta, el egipcio, el escita y el cirenaico. Esta 

forma de narrar no fue ajena a la historiografía bizantina anterior a 

Calcocóndilas: ya he citado el caso de Grégoras, que manifestó su gusto por las 

digresiones, sobre todo de naturaleza histórico-geográfica. Pero fue 

Calcocóndilas quien explotó este recurso con más intensidad y extensión10. La 

mayor parte de sus digresiones se concentra en los seis primeros libros: excursos 

sobre los tribalos y misios (serbios y búlgaros) en el libro I; sobre Germania, 

Hungría, Valaquia, Francia e Islas Británicas en el libro II; sobre los tártaros, 

Arabia, Egipto y la India en el libro III, y sobre los reinos y repúblicas del 

Occidente cristiano en los libros IV-VI. Todos ellos se insertan en el punto de la 

narración en el que cada pueblo aparece por primera vez, al igual que en 

Heródoto los logoi se introducen cuando los diversos pueblos entran en contacto 

con Persia. No todas las digresiones son iguales: las de Asia y el mundo 

musulmán son homogéneas, uniformes, mientras que las de Europa son más 

complejas y dispersas, mezclan informaciones procedentes de fuentes diversas, 

con nexos muy relajados entre sí. En conjunto Calcocóndilas muestra un interés 

mayor por las personas (etnografía) que por los lugares (geografía).  

Además de las digresiones geográficas y etnográficas como método de 

narración histórica, son llamativos algunos paralelos concretos que encontramos 

entre Heródoto y Calcocóndilas. Veamos algunos. En el libro I (1, pp. 9-10) 

Calcocóndilas relata la elección de Gündüz Alp, abuelo de Ertuğrul (padre de 

Osmán, el fundador del Imperio Otomano) como juez de una tribu de los turcos 

Oğuz por su profundo sentido de la justicia, cargo que le sirvió como trampolín 

para llegar al poder. El relato recuerda al que hace Heródoto de Déyoces, primer 

rey de los medos11. En el mismo libro I (1, p. 29) narra la conquista turca de 

Adrianópolis por el descubrimiento en la muralla de un resquicio por el que todos 

 
10 Sobre las digresiones etnográficas de Calcocóndilas, cf. A. Kaldellis, 2014, pp. 49-

100, en donde el lector interesado encontrará referencias a otros estudios dedicados a los di-

versos pueblos que incluye su obra, en especial, los de H. Ditten, 1965, 1966a, 1966b, y A. 

Ducellier, 1973, 1984, 1996. 
11 Hdt. 1.96-97. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

101 

los días una persona salía al campo, de manera semejante a como se produjo la 

conquista de Sardes cuando un soldado persa vio a un defensor bajar por un lugar 

no vigilado por su supuesta inaccesibilidad12. También en el libro I (1, pp. 34-

35) afirma que el sultán Murad I dio al príncipe serbio Bogdan un trato humani-

tario semejante al que Ciro dio a Creso de Lidia, aunque sin mencionar su 

nombre. El libro se cierra con la muerte del sultán Murad I, como Heródoto 

cierra el libro primero con la muerte de Ciro, el creador del Imperio persa. En el 

libro II (1, pp. 88-90) Calcocóndilas hace unas consideraciones sobre la intensi-

dad de las mareas en las Islas Británicas, que justifica por la atracción de la Luna 

y por los vientos, que recuerdan las reflexiones de Heródoto sobre las causas de 

la crecida del Nilo13. En el libro III (1, p. 142), en vísperas de la batalla de Ankara 

(1402) un consejero recomienda al sultán Bayaceto no enfrentarse a Tamerlán 

con razonamientos semejantes a los que Creso de Lidia hizo a Ciro cuando se 

disponía a atacar a los maságetas: en territorio enemigo podría explotar una hi-

potética victoria, cosa que no podría hacer si daba la batalla en el suyo; en 

cambio, en caso de derrota en su propio país Bayaceto pondría en peligro su 

reino14. En el libro VI (2, pp. 82-86) el consejo de guerra que celebra Murad II 

antes de la batalla de Zlatitsa (1443), en la que resultó derrotado por Juan 

Hunyadi, recuerda al celebrado por Jerjes antes de la invasión de Grecia15: tras 

una primera intervención breve de los reyes (Jerjes / Murad II), se exponen las 

opiniones favorable y contraria a un ataque. La transición entre ambos discursos 

emplea las mismas palabras: 

Hdt. 7.10 σιωπώντων δὲ τῶν ἄλλων Περσέων καὶ οὐ τολμώντων γνώμην 

ἀποδείκνυσθαι ἀντίην τῇ προκειμένῃ (sc. τοῦ Μαρδονίου), Ἀρτάβανος ὁ 

Ὑστάσπεος... 

Chalc. 2, p. 84 σιωπώντων δὲ τῶν ἄλλων καὶ οὐ τολμώντων ἐναντίαν γνώμην 

τοῦ βασιλέως ἀποδείκνυσθαι, Τουραχάνης ὁ Θετταλίας ὕπαρχος... 

En ese mismo libro VI, al narrar las negociaciones para la Unión de las 

Iglesias, en el excurso que Calcocóndilas dedica a Ferrara cuenta la historia del 

adulterio de la mujer del duque Niccolò III d’Este con su hijastro (2, pp. 63-66), 

que recuerda la escena de alcoba de Giges y Candaules de Lidia16. Y hallo un 

último paralelo en el libro VIII, en este caso, con Homero. Calcocóndilas afirma 

que tras la toma de Constantinopla los jenízaros, desconocedores del valor de los 

 
12 Hdt. 1.84. 
13 Hdt. 2.19-27. 
14 Hdt. 1.207. 
15 Hdt. 7.8-11. 
16 Hdt. 1.8-13. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

102 

tesoros que habían ganado, intercambiaban el oro por bronce, al igual que 

Glauco intercambió su valiosa armadura con la de Diomedes:  

Chalc. 2, p. 163 καὶ χρυσόν [...] ἀντὶ χαλκοῦ φαίνονται ἀποδόμενοι οἱ νεήλυδες. 

Hom. Il. 6.235-6 ἄμειβε | χρύσεα χαλκείων, ἑκατόμβοι᾿ ἐννεαβοίων. 

Estos paralelos revelan la familiaridad que Calcocóndilas tenía con el 

texto de Heródoto. Se ha conservado, de hecho, el manuscrito de la Historia que 

fue suyo, el actual Laurentianus Plut. 70.06 (diktyon 16571), que tiene una 

suscripción de su mano en el folio 340v17. Pero más allá de estos paralelos, lo 

verdaderamente destacado es la libertad con la que Calcocóndilas se conduce en 

el terreno de la geoetnografía, dando informaciones de los pueblos que aparecen 

en su relato que oscurecen la línea argumental, pero al mismo tiempo la 

enriquecen. Las digresiones ocupan en total un tercio de los Relatos. En los 

últimos cinco libros la narración se hace más densa y lineal, incluye menos 

digresiones y dedica una extensión mayor a cada periodo. Al igual que Heródoto 

en los tres últimos libros de su Historia se concentra en la figura de Jerjes, 

Calcocóndilas lo hace en la de Mehmed II, el conquistador de Constantinopla. 

Prescindiendo de afirmaciones más o menos semejantes a las de 

Heródoto que Calcocóndilas aplica a otros pueblos18 , en este terreno de la 

etnografía hay que destacar su “arqueomanía”, que se pone de manifiesto en el 

empleo que hace de los etnónimos, topónimos y nombres de oficios y cargos. 

Esta preferencia por la terminología antigua difumina las peculiaridades propias 

de cada pueblo, que se unifican en un mismo molde cultural. Así, no emplea 

términos específicos para denominar a los dirigentes de los distintos pueblos o 

territorios, como “sultán”, “emperador”, “rey”, “vaivoda”, “jan”, “déspota”, etc., 

sino que designa a todos con nombres semejantes: βασιλεῖς, ἡγεμόνες, ἄρχοντες 

y τύραννοι. En el campo de los etnónimos, llama celtas a los franceses, Galacia 

a Francia, misios a los búlgaros, peonios a los húngaros, tribalos a los serbios, 

dacios a los válacos, sármatas a los rusos, etc. En el terreno de la toponimia, 

emplea Menfis por Cairo, Esparta por Mistras, Epidauro por Malvasía, Terme 

por Tesalónica, mar Hircanio por Caspio, Tanais por Don, Iberia y Cólquide por 

Georgia, Cirno por Córcega, etc. Pero es quizás el ámbito de los oficios y títulos 

el que ofrece una terminología más sorprendente: ἀρχιερεύς por patriarca, 

Ῥωμαίων ἀρχιερεύς por papa, ἥρως por profeta (Jesús y Mahoma), pero también 

por santo (san Bernardino de Siena), Ναζηραῖοι por monjes, ἱερόν por Orden de 

caballería (Orden de San Juan de Rodas, Orden teutónica), los jenízaros son 

νεήλυδες (yeni çeri, ‘tropa nueva’), los espahíes son ἱπποδρόμοι (pero también 

σπαχίδες), πρύτανις es la denominación del visir, στρατηγός es el beylerbey, 

 
17 Cf. A. Kaldellis, 2014, pp. 45-48, 259-262. Sobre la transmisión manuscrita de la obra 

de Calcocóndilas, cf. H. Wurm, 1995; D. Bianconi, 2022; A. Ellis, 2024. 
18 A. Kaldellis, 2014, pp. 255-258 (apéndice 3.3), ofrece varios ejemplos. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

103 

σημαιοφόροι o ὕπαρχοι son los sanjacos, ἡγεμόνες designa a los bajás, 

pentecóntoros, trirremes y triecóntoros son los términos empleados por galeras 

o barcos en general, Ἄρεος ἡμέρα es el martes, etc. En ocasiones menciona los 

dos términos, el antiguo y el moderno, para mayor claridad: 

Ὀρεστιάδα τὴν Ἀδριανούπολιν καλουμένην (1, p. 28), Σαρματίας τῆς νῦν οὕτω 

Ῥωσίας καλουμένης (1, p. 31), Βουλγάρους μὲν τούτους, οὕς γε Μυσοὺς 

ὀνομάζομεν (1, p. 26), Θέρμην τὴν ἐν Μακεδονίᾳ, Θεσσαλονίκην 

ἐπικαλουμένην (1, p. 42), Βαβυλῶνα, τὸ Παγδάτιν οὕτω καλούμενον (1, p. 105), 

πρυτάνεις, βεζίριδες οὕτω καλούμενοι (2, p. 9), [Ἰλλυριοὶ] καλοῦνται δὲ οὗτοι 

τὰ νῦν Βόσνοι (2, p. 277). 

El arcaísmo terminológico se extiende también a las cualidades de los 

pueblos que describe y se manifiesta, en especial, en su marco conceptual: νόμοι, 

δίαιτα, ἤθη, etc., son los mismos elementos etnográficos que encontramos en los 

logoi de Heródoto19: 

Chalc. 1, p. 23 φωνῇ τε γὰρ ἀμφότεροι (serbios y bosnios) τῇ αὐτῇ χρῶνται ἔτι 

καὶ νῦν, καὶ ἤθεσι τοῖς αὐτοῖς καὶ διαίτῃ. 

Chalc. 1, p. 125 τοῦτο τὸ γένος (sc. los lituanos) πρὸς τὰ τῶν Ῥωμαίων ἔθη καὶ 

δίαιταν τετραμμένον. 

Chalc. 2, p. 27 (Ἰλλυριοί, i.e. los habitantes de Bosnia) ἤθεσι μὲν γὰρ καὶ διαίτῃ 

τῇ αὐτῇ διαχρῶνται, νόμοις δὲ οὐ τοῖς αὐτοῖς. 

La etnografía de Calcocóndilas, centrada en los aspectos más notorios 

de cada pueblo, es positiva, sin parcialidades heleno- o cristianocéntricas. Su 

relato no es beligerante, sino que reparte alabanzas y críticas a todos de acuerdo 

con la valoración moral de sus acciones. No ve el islam como una herejía 

doctrinal, sino que adopta frente a él una posición sociológica y religiosa neutral, 

objetiva, a diferencia de su pariente Demetrio Calcocóndilas que asumió una 

postura más beligerante. En conjunto Laónico es más moderado y sereno que 

Heródoto que, a pesar de su relativismo y de su esfuerzo por describir la alteridad 

con tonos objetivos, en ocasiones critica las costumbres que describe20. 

 
2. OBJETIVOS DE LA HISTORIA 

Como Heródoto y Tucídides, Calcocóndilas desvela en el mismo proemio el 

contenido y la finalidad de su obra. He aquí los proemios de los tres autores: 

Ἡροδότου Ἁλικαρνησσέος ἱστορίης ἀπόδεξις ἥδε, ὡς μήτε τὰ  γενόμενα ἐξ 

ἀνθρώπων τῷ χρόνῳ ἐξίτηλα γένηται, μήτε ἔργα μεγάλα τε καὶ θωμαστά, τὰ 

 
19 E.g. Hdt. 1.157, 2.30, 4.76, 7.10 (ἤθεα); 1.94, 1.131, 1.172 (νόμοι); 1.157, 2.36, 4.109 

(δίαιτα).  
20 Sobre la representación del otro en Heródoto, cf. F. Hartog, 1980; sobre la identidad 

y alteridad en Calcocóndilas, cf. A. Markopoulos, 2000, y A. Akişik, 2013.  



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

104 

μὲν Ἕλλησι, τὰ δὲ βαρβάροισι ἀποδεχθέντα, ἀκλεᾶ γένηται, τά τε ἄλλα καὶ δὴ 

καὶ δι’ ἣν αἰτίην ἐπολέμησαν ἀλλήλοισι.  

Θουκυδίδης Ἀθηναῖος ξυνέγραψε τὸν πόλεμον τῶν Πελοποννησίων καὶ 

Ἀθηναίων, ὡς ἐπολέμησαν πρὸς ἀλλήλους, ἀρξάμενος εὐθὺς καθισταμένου καὶ 

ἐλπίσας μέγαν τε ἔσεσθαι καὶ ἀξιολογώτατον τῶν προγεγενημένων, 

τεκμαιρόμενος ὅτι ἀκμάζοντές τε ᾖσαν ἐς αὐτὸν ἀμφότεροι παρασκευῇ τῇ πάσῃ 

καὶ τὸ ἄλλο Ἑλληνικὸν ὁρῶν ξυνιστάμενον πρὸς ἑκατέρους, τὸ μὲν εὐθύς, τὸ 

δὲ καὶ διανοούμενον. 

Λαονίκῳ Ἀθηναίῳ τῶν κατὰ τὸν βίον οἱ ἐς ἐπὶ θέαν τε καὶ ἀκοὴν ἀφιγμένων ἐς 

ἱστορίαν ξυγγέγραπται τάδε, ὥστε δὴ χρέος τοῦτο ἐκτινύναι τῇ φύσει ἅμα 

οἰόμενος καὶ μηδὲν αὐτῶν ἀκλεῶς ἔχειν ἐς τοὺς ἐπιγιγνομένους ξυνενεχθέντων, 

ὡς ἐμοὶ δοκεῖ, οὐδαμῇ ἐλασσόνων τῶν κατὰ τὴν οἰκουμένην ποτὲ γενομένων 

μνήμης ἀξίων. 

Los tres coinciden en darnos su nombre, patria y contenido de su obra. 

Heródoto y Calcocóndilas concuerdan en el empleo del término ἱστορία, que no 

está en toda la obra de Tucídides, y este y Calcocóndilas, en el empleo del verbo 

συγγράφω para designar su labor. Heródoto y Calcocóndilas, por su parte, coin-

ciden en la finalidad que persiguen, la de evitar que los hechos caigan en el 

olvido21. Calcocóndilas afirma que al componer su obra ha querido saldar su 

deuda con su “condición natural” (φύσει), sin duda en referencia a la “nación” 

griega, afirmación que no está en sus modelos. Por último, la precisión cronoló-

gica (ἀρξάμενος εὐθὺς καθισταμένου) está solo en Tucídides, que escribe una 

historia contemporánea, a diferencia de Heródoto y Calcocóndilas que escriben 

una historia universal. También es evidente el paralelo que hay entre el proemio 

de Tucídides y el siguiente pasaje de Calcocóndilas al hablar de la guerra entre 

genoveses y venecianos y sus respectivos aliados: 

Chalc. 1, p. 181 ὡς μὲν οὖν πρὸς τούτους (sc. genoveses y venecianos) 

πολεμοῦντας ἀλλήλοις ξύμπασα ἡ Ἰταλία διέστη πρὸς ἑκατέρους, καὶ ὡς 

ἐπολέμησαν, ἐς τὸ πρόσω ἰόντι τοῦ λόγου δηλοῦταί μοι, ὡς ἐγένετο. 

Calcocóndilas designa su obra habitualmente con la palabra λόγος. 

Como es sabido, los primitivos relatos historiográficos en prosa recibían este 

mismo nombre de λόγοι. Píndaro22 los relacionó con los cantos de la épica 

(ἀοιδαί), y a sus recitadores (λόγιοι), con los aedos (ἀοιδοί). Heródoto, por su 

parte, designó a estos contadores de historias con los términos λογοποιός, que 

aplicó a Hecateo, y λόγιος, quizás para distinguir entre creadores y recitadores23, 

mientras que el término “logógrafo” (λογογράφος) aparece por primera vez en 

Tucídides (1.21). El término λόγος aparece en Heródoto en varias ocasiones para 

designar su Historia, en expresiones como ἐπάνειμι ἐπὶ τὸν πρότερον λόγον, 

 
21 Cf. L. Miletti, 2017, pp. 140-142. 
22 N. 6.29-30 y P. 1.92-94. 
23 Hdt. 2.143, 5.36 y 125 (λογοποιός); 1.1, 2.3 y 77 (λόγιος). 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

105 

προσθήκας... ὁ λόγος ἐξ ἀρχῆς ἐδίζετο, pero es más frecuente su empleo para 

designar los relatos parciales que escuchaba de sus fuentes e incorporaba a su 

narración (ἕτερος λεγόμενος λόγος, ἦν δὲ λόγος, οὗτος ὁ ἄλλος λέγεται λόγος, 

etc.) En Tucídides, en cambio, no se documenta el término ni para designar la 

obra en conjunto ni los relatos parciales. Podemos decir, por tanto, que los 

ejemplos de Calcocóndilas 24  son de inspiración herodotea. He aquí dos 

ejemplos: 

Chalc. 1, p. 124 ... ὡς προϊόντι πρόσω τοῦ λόγου δηλωθήσεται. 

Chalc. 2, p. 192 εἶμι δὲ ἐπ᾿ ἐκεῖνο τοῦ λόγου ὅθεν ἐπὶ τοσοῦτον ἐτραπόμην, ἐς 

τοσοῦτον διεξιὼν τὸν λόγον. 

3. FUENTES Y METODOLOGÍA 

Según confesión propia, para escribir su Historia Heródoto empleó dos tipos de 

fuentes, la observación personal y los relatos ajenos. En la primera incluye tres 

elementos: la vista, la opinión y la investigación (ὄψις, γνώμη, ἱστορίη): 

Hdt. 2.29 ἄλλου δὲ οὐδενὸς οὐδὲν ἐδυνάμην πυθέσθαι, ἀλλὰ τοσόνδε μὲν  ἄλλο 

ἐπὶ μακρότατον ἐπυθόμην, μέχρι μὲν Ἐλεφαντίνης πόλιος αὐτόπτης ἐλθών, τὸ 

δ’ ἀπὸ τούτου ἀκοῇ ἤδη ἱστορέων. 

Hdt. 2.99 Μέχρι μὲν τούτου ὄψις τε ἐμὴ καὶ γνώμη καὶ ἱστορίη ταῦτα λέγουσά 

ἐστι, τὸ δὲ ἀπὸ τοῦδε Αἰγυπτίους ἔρχομαι λόγους ἐρέων κατὰ τὰ ἤκουον· 

προσέσται δέ τι αὐτοῖσι καὶ τῆς ἐμῆς ὄψιος. 

Empecemos por el primer elemento de su observación personal. La au-

topsia era fundamental en la historiografía antigua. Ella y conceptos relaciona-

dos como la auturgia (αὐτουργία) y la autopatía (αὐτοπάθεια) servían para 

caracterizar la relación en la que se situaba el autor respecto de los hechos 

narrados, es decir, su metodología. El concepto de autopsia aparece de forma 

recurrente en la historiografía bizantina. En Procopio hay cinco ejemplos del 

término αὐτόπτης, tres de ellos aplicados a su labor de historiador25: 

Procop. Goth. 2.15.8 ἐμοὶ μὲν [...] τῶν τε εἰρημένων αὐτόπτῃ γενέσθαι [...] 

τρόπῳ οὐδενὶ ξυνηνέχθη. 

En Nicéforo Grégoras aparece también en varios pasajes26, en uno de 

ellos, con otros compuestos de αὐτός: 

Greg. 2, p. 1007 ... ἡμᾶς (οἷς ἀκριβῶς εἰδέναι τὰ τοιαῦτ᾿ ἐγεγόνει, αὐτόπταις 

καὶ αὐτηκόοις καὶ αὐτοπαθέσιν αὐτοῖς ἡμῖν γεγονόσι). 

 
24 Chalc. 1, pp. 17, 26, 131, 181; 2, pp. 54, 57, 79, 169, 192, 242, 287. 
25 Procop. Goth. 2.15.8, Arc. 18.7, Aed. 6.7.18. 
26 Nic. Greg. Hist. 1, p. 276; 2, p. 571; 3, p. 46, p. 255. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

106 

Lo emplean también otros historiadores como Sócrates27, Constantino 

Porfirogéneto28, Ataliates29 o Juan Cínamo30. Finalmente, Jorge Paquímeres 

menciona la autopsia de los hechos que narra, tanto en la versión amplia como 

en la reducida de su obra:  

Pachym. Hist. I.1 Γεώργιος Κωνσταντινουπολίτης [...] τάδε ξυνέγραψεν, οὐ 

λόγους λαβὼν ἄνωθεν ἀμαρτύρους, οὐδ’ ἀκοῇ πιστεύων μόνον, ἤν τις λέγοι 

ἑωρακὼς ἢ καὶ ἀκούσας αὐτός [...], ἀλλ᾿ αὐτόπτης τὰ πλεῖστα [...] γεγονώς. 

En Calcocóndilas, por el contrario, no encontramos ni αὐτόπτης ni 

αὐτοψία aplicados a su labor de historiador. Esto no significa que despreciara la 

vista como fuente de información. Ya hemos visto el término θέα en las primeras 

líneas del proemio. Poco más adelante especifica las fuentes que utiliza: la vista, 

la probabilidad, la conjetura y la información oral, todas ellas como medios para 

alcanzar la verdad: 

Chalc. 1, p. 2 ἐπιμνησόμεθα καὶ περὶ ἄλλων τῶν κατὰ τὴν οἰκουμένην 

γενομένων, οὐκ ἀμφὶ τόνδε τὸν ἐπ’ ἐμοῦ χρόνον, οἷς τε αὐτὸς παρεγενόμην 

θεασάμενος, καὶ τἆλλα ἀπό τε τοῦ εἰκότος, μάλιστα δὲ συμβαλλόμενος, καὶ ὡς 

ἔτι παρὰ τῶν τὰ ἀμείνω φρονούντων ἐδόκουν πυθέσθαι περὶ αὐτῶν, ἀλλ’ ᾗ ἂν 

εἰς μάλιστα ἔχοι ὡς ἀσφαλέστατα ἐπὶ τὸ ἄμεινον ἀληθείας εἰρῆσθαι. 

Pasemos ahora al segundo de los términos mencionados, la opinión 

(γνώμη). En Calcocóndilas no se aplica al historiador, pero sí otros cercanos 

como la “verosimilitud” y la “conjetura”. El término εἰκός se documenta en su 

obra en diez pasajes, de los que dos tienen el valor de “verosimilitud” como 

medio de reconstrucción de la historia. En Heródoto aparece en 44 pasajes bajo 

la forma jónica esperable (οἰκός), pero con el sentido banal de “lógico, 

razonable”, sin referencia a la “verosimilitud” como método de reconstrucción 

de la historia. En Tucídides, en cambio, sí lo encontramos empleado con este 

valor en diversas formas (τὰ εἰκότα, ἐκ τοῦ εἰκότος, ἀπὸ τῶν εἰκότων, εἰκότως). 

Parece, pues, probable que Laónico lo cogiera de él más que de Heródoto. 

Συμβάλλεσθαι, en cambio, está ampliamente documentado en este 31  para 

designar la conjetura formulada a partir de los datos de la realidad, en 

expresiones como συμβαλλόμενος εὑρίσκω, (ὡς) ἐγὼ συμβάλλομαι, οὐκ εἶχον 

συμβαλέσθαι. El empleo de este término con el mismo valor es también 

frecuente en Calcocóndilas32. He aquí un ejemplo en el que el verbo aparece 

 
27 Socr. Sch. HE 5.24. 
28 Const. Porph. Senten. p. 114, combinando αὐτόπτης con συνεργός y χειριστής. 
29 Attal. Hist., p. 8 y pp. 321-22 Bekker. 
30 Cinn. Epit., p. 241. 
31 Hdt. 1.68; 2.33 y 112; 4.15, 45 y 111; 6.81; 7.10, 184, 187 y 209; 8.30. 
32 Chalc. 1, p. 7; 2, pp. 34, 56, 71, 278. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

107 

junto a otro de “preguntar”, este como fuente primaria, y la conjetura como 

fuente secundaria del conocimiento histórico: 

Chalc. 1, p. 92 οὐκ ἔχω δὲ τοῦτο συμβάλλεσθαι, ὡς εἴη ἀληθές, οὐ δυνάμενος 

ἐξευρεῖν διαπυνθανομένῳ. 

En otro pasaje se vincula συμβάλλομαι con la inseguridad de la verdad 

que busca el historiador: 

Chalc. 1, pp. 8-9 ὡς μὲν οὖν τούτων ἕκαστα ἔχει ἀληθείας, καὶ ἐφ’ ἃ δέῃ τούτων 

χωροῦντας πείθεσθαι ἄμεινον, οὐκ ἔχω ξυμβαλέσθαι ὡς ἀσφαλέστατα. 

Al hablar de los dacios (válacos) y su lengua, semejante a la italiana, 

Calcocóndilas vuelve a mencionar la información oral y la conjetura como 

medios para alcanzar la verdad: 

Chalc. 1, p. 72 ὅθεν μὲν οὖν τῇ αὐτῇ φωνῇ χρώμενοι ἤθεσι Ῥωμαίων ἐπὶ ταύτην 

ἀφίκοντο τὴν χώραν καὶ αὐτοῦ τῇδε ᾤκησαν, οὔτε ἄλλου ἀκήκοα περὶ τούτου 

διασημαίνοντος σαφῶς ὁτιοῦν, οὔτε αὐτὸς ἔχω συμβαλέσθαι, ὡς αὐτοῦ ταύτῃ 

ᾠκίσθη. 

Otro término frecuente en Heródoto33, pero no menos en Tucídides34, 

como método de investigación histórica vinculado al “entendimiento” es 

τεκμήριον y las diversas fomas del verbo τεκμαίρω en voz media. También 

Calcocóndilas emplea este término35. He aquí un ejemplo en el que aparece 

combinado con otros que designan diversos métodos de análisis histórico: 

Chalc. 1, p. 24 [que los albaneses proceden de la región de Epidamno, desde la 

que se desplazaron hacia el Este, hacia Tesalia, Etolia y Acarnania] οἶδά τε 

αὐτὸς ἐπιστάμενος, ἀπὸ πολλῶν τεκμαιρόμενος, καὶ πολλῶν δὴ ἀκήκοα, [pero 

si cruzaron de Yapigia a Epidamno] οὐκ ἔχω, ὅπῃ συμβάλλωμαι ἀσφαλῶς. 

Tras la vista y el entendimiento, Heródoto situaba en tercer lugar como 

fuente de información los relatos, que abundan también en la obra de 

Calcocóndilas. No parece que tuviera acceso a muchos textos escritos, por lo que 

la mayoría de sus informaciones procedería de relatos populares orales. Con fre-

cuencia emplea el verbo πυνθάνομαι para designar esta fuente de información 

oral: en concreto, en su obra hay diecisiete ejemplos de este verbo, a veces en 

expresiones comparativo-modales como ᾗ πυνθάνομαι, ὡς ἐπυθόμην, etc., y en 

otras, simplemente el verbo: 

Chalc. 1, p. 11 ὧδε γενέσθαι ἐπυθόμην. 

 
33 Hdt. 2.13, 43, 58 y 104; 3.38; 7.238; 9.100. 
34 Th. 1.3, 34 y 73; 2.15, 39 y 50; 3.66, etc. 
35 Chalc.1, pp. 23, 31, 32, 119, 125; 2, pp. 173, 278, 292. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

108 

Chalc. 2, p. 137 ἀπέθανον δὲ ἐν τῇ μάχῃ ταύτῃ, ὡς ἐπυθόμην, ... 

Chalc. 2, p. 280 πυνθάνομαι δὲ τὴν χώραν διήκειν... 

En Heródoto hay tres tipos de citas, de autor (“cuentan los sacerdotes de 

Tebas, de Menfis”), “epicóricas” (“los atenienses dicen”, “como se cuenta en 

Arcadia”) y anónimas (“dicen”, “se cuenta”). En este punto Calcocóndilas sigue 

a Tucídides y no menciona sus fuentes, salvo una excepción: el relato sobre el 

presupuesto otomano, para el que dice haber recibido información de los 

contables de la hacienda (Chalc. 2, pp. 197-201)36. El informe recuerda los 

pasajes en los que Heródoto menciona sus fuentes, pero también el catálogo 

fiscal de las satrapías del Imperio persa37. Calcocóndilas tiene también algunas 

“citas epicóricas o nacionales”, que no suele presentar por parejas como 

Heródoto (los griegos / los persas; los griegos / los egipcios). Parece probable 

que empleara para sus excursos y para la etapa otomana temprana fuentes 

básicamente orales. Utilizó también fuentes griegas escritas antiguas, como 

Heródoto, Tucídides, Diodoro, algunos tratados de Plutarco y probablemente la 

Geografía de Ptolomeo, y con más dudas, quizás también otras medievales38. 

Cuando existían versiones contrapuestas de un mismo hecho, Heródoto, 

o bien dejaba al lector libertad para escoger la que más le gustara, o bien daba 

su opinión39. La coincidencia de las fuentes, por el contrario, le servía para re-

calcar la verosimilitud de su relato40. En caso de fuente única su actitud era 

semejante: su mención servía, bien para confirmar y dar credibilidad a sus noti-

cias, bien para quitarse la responsabilidad de su contenido cuando no las 

consideraba lo suficientemente creíbles41. Algo semejante hace Calcocóndilas. 

En ocasiones se reconoce incapaz de establecer la verdad o falsedad de un hecho 

histórico, y en otras ofrece opiniones diversas sobre un mismo suceso, aunque 

no con tanta frecuencia como Heródoto. Una diferencia que lo separa de él es su 

 
36 Sobre este relato, cf. S. Vryonis, 1976. 
37 Hdt. 3.89-96. 
38  N. G. Nicoloudis, 1994, menciona, entre las fuentes escritas, principalmente a 

Heródoto y Grégoras. Las orales, en cambio, serían más variadas: personas de su entorno (su 

padre, su primo Demetrio, Pletón), información del propio Calcocóndilas obtenida en sus 

viajes, relatos de viajeros como Ciriaco de Ancona, relatos de marineros y mercantes, tradi-

ciones y relatos orales de los turcos, etc. A. Kaldellis, 2012c, pone en duda las supuestas 

fuentes medievales aducidas (Grégoras, la Crónica de Juan Cortasmeno, el Discurso fúnebre 

del emperador Manuel II por su hermano Teodoro, etc.), con las que, en su opinión, tiene solo 

coincidencias parciales, lo que demostraría que las habría conocido a través de intermediarios, 

quizás orales. Cf. también S. Baştav, 1960, que ofrece un listado de pasajes de la obra de 

Calcocóndilas con paralelos en fuentes turcas. 
39 Hdt. 1.65; 2.2; 3.32; 6.137. 
40 Hdt. 1.20 y 23; 2.75; 4.12 y 150. 
41 Hdt. 2.123; 3.9; 7.152. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

109 

grado de discrepancia con sus fuentes: mientras que Heródoto disiente de ellas 

con frecuencia, Calcocóndilas lo hace raras veces. Así, sobre la muerte de Murad 

I y la batalla de Kosovo (1389) afirma que hay dos versiones, la de los turcos y 

la de los griegos, y manifiesta su incapacidad para decidirse por una de ellas 

(Chalc. 1, pp. 53-54). Lo mismo le pasa con el origen de los húngaros, que unos 

sitúan en los getas, y otros, en los dacios: 

Chalc. 1, pp. 67-68 ἐγὼ δέ, ὁποῖον ἄν τι εἴη τὸ γένος τοῦτο τὴν ἀρχήν, οὐκ ἂν 

οὕτω ῥᾳδίως εἰπεῖν ἔχοιμι. 

Sobre la prioridad cronológica, dentro de la familia eslava, de los 

sármatas (rusos) o ilirios (bosnios), si fueron aquéllos quienes cruzaron el 

Danubio desde el norte y se establecieron en el territorio de los misios, tribalos 

e ilirios, o si, por el contrario, fueron los ilirios los que colonizaron Polonia y 

Rusia, Calcocóndilas dice lo siguiente42: 

Chalc. 1, p. 126 οὔτε ἄλλου τινὸς ἐπυθόμην τῶν παλαιοτέρων διεξιόντος, οὔτ᾿ 

ἂν ἔχοιμι πάντῃ ὡς ἀληθῆ διασημήνασθαι43. 

Y un último ejemplo: cuando habla de la división de los Estados 

italianos entre güelfos y gibelinos, Calcocóndilas confiesa su ignorancia de la 

causa y del proceso que llevó a unas y otras ciudades a alinearse en estos dos 

bandos: 

Chalc. 2, pp. 70-71 ὅτῳ  μὲν οὖν τρόπῳ καὶ γένος καὶ πόλεις τῶν κατὰ τὴν 

Ἰταλίαν ἁπανταχῇ ἐς δύο τούτω μοίρα διέστη, ὥστε ἀλλήλαις πολεμίας εἶναι, 

διενεχθεῖσαι τῇ γνώμῃ διὰ παντός, καὶ ὅθεν τὴν ἀρχὴν ἔσχε τῆς διαφορᾶς, οὔτε 

τινὸς ἐπυθόμην, ὥστε ἀληθές τι περὶ αὐτῶν ἐπισημῆναι, οὔτ’ αὐτὸς 

συμβαλλόμενος ἔχοιμ’ ἂν λέγειν τι ἀσφαλὲς περὶ αὐτῶν. 

Como es sabido, en los estudios herodoteos hay toda una corriente de 

impugnación de las fuentes de la Historia, la llamada “escuela del mentiroso” 

(The liar school). Fueron Sayce y Panofsky quienes a finales del siglo XIX 

formularon la hipótesis de un Heródoto inventor de citas para cuadrarlas con su 

relato, hipótesis que tuvo escaso eco en un primer momento. En los años de 1970 

Fehling rescató esta vieja conjetura y defendió que las citas de la Historia se 

explicarían por la técnica de la composición literaria. Serían creaciones 

personales que no reflejarían información ni oral ni escrita y responderían a unas 

reglas fijas, en concreto, el principio de “fuente obvia” (aquella de la que, por 

motivos lógicos, cabe esperar información de primera mano) y el de “respeto a 

la versión de parte”. Su sistema de trabajo sería el propio de la literatura: 

Heródoto habría mezclado la verdad histórica y la creación poética, como en la 

 
42 Sobre el debate del siglo XV en torno a los ilirios, cf. A. Kaldellis, 2014, pp. 78-84. 
43 En 2, pp. 277-278, vuelve a hacerse eco de estas dos opiniones. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

110 

novela histórica contemporánea. Algo semejante se ha dicho de Calcocóndilas. 

Antes he citado algunos pasajes que tienen paralelos en la obra de Heródoto. No 

es fácil interpretarlos. Pueden responder a hechos semejantes, pero no puede 

descartarse la hipótesis de un Calcocóndilas “creador literario” o inventor de 

historias según el principio de conveniencia en cada momento de su obra. 

Otro rasgo que acerca a ambos autores y los aleja de Tucídides es la 

indefinición cronológica de los hechos narrados. Calcocóndilas no da fechas en 

toda su obra, si acaso, los años de los reinados de cada sultán, y a veces con 

errores. La mayoría de las veces la cronología es indefinida, se concreta en 

expresiones como “con posterioridad”, “no muchos años después”, “pasado 

mucho tiempo”, etc. (μετὰ  ταῦτα, οὐ πολλοῖς ἔτεσιν ὕστερον, χρόνου συχνοῦ 

διελθόντος). Solo en los últimos libros, dedicados a Mehmed II, la cronología es 

más minuciosa. Esta indefinición temporal nada tiene que ver con la precisión 

por años del conflicto, estaciones del año, éforos y magistrados que encontramos 

en Tucídides. 

 

4. IDEOLOGÍA 

En este punto las coincidencias de Calcocóndilas con Heródoto son, sin 

duda, menos numerosas por las diferencias culturales que los separan. Existen, 

no obstante, algunas que quiero reseñar brevemente. 

Heródoto es un buen ejemplo de la mentalidad arcaica en el terreno de 

la ética de la culpa y del castigo, que se concreta en la secuencia moral κόρος-

ἄτη-ὕβρις-φθόνος-νέμεσις. Las figuras de Creso de Lidia, Polícrates de Samos 

o el propio rey persa Jerjes así lo ponen de manifiesto. Aunque esta secuencia 

no es habitual en Calcocóndilas, encontramos sus ideas básicas en el pasaje en 

el que el sultan Bayaceto I, tras su derrota en Ankara, comparece ante Tamerlán, 

que le reprocha la insensatez y el orgullo de haberse enfrentado a él: 

Chalc. 1, p. 148 ἀλλ᾿ ἢν μὴ ἐτετύφωσο, ἔφη Τεμήρης, οὕτω μέγα πάνυ φρονῶν, 

οὐκ ἂν δὴ ἐς τοῦτο συμφορᾶς, οἶμαι, ἀφίκου· οὕτω γὰρ εἴωθε τὸ θεῖον τὰ πάνυ 

μέγα φρονοῦντα καὶ πεφυσημένα μειοῦν ὡς τὰ πολλὰ καὶ σμικρύνειν. 

La terminología difiere de la antigua, pero no cabe duda de la 

correspondencia que hay entre τυφόω y ἄτη, μέγα φρονέω / φυσάω y ὕβρις, y 

μειοῦν / σμικρύνειν y νέμεσις. 

En el terreno de la religión, Heródoto es un representante típico del 

espíritu de su tiempo. No niega la existencia del mundo sobrenatural y acepta 

incluso su intervención en la historia a través de los oráculos, portentos y sueños, 

pero trasluce también la influencia del espíritu ilustrado de la filosofía y ciencia 

jónicas que le lleva a racionalizar o criticar algunos mitos, movido no tanto por 

principios ideológicos como por la aplicación del método comparado a la 

mitología. Así sucede en el diálogo mantenido por Hecateo con los sacerdotes 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

111 

de Tebas en torno a los ascendientes divinos de los griegos44. En conjunto, sin 

embargo, Heródoto escribe su Historia sin utilizar el elemento divino, 

centrándose en las acciones de los hombres. 

La situación cultural y religiosa de Calcocóndilas es distinta. Algunos 

lo han considerado, a él y a su maestro Pletón, miembros de una “sociedad 

cristiana”, pero no cristianos45. Ya hemos visto que Calcocóndilas hace gala de 

una escrupulosa neutralidad y objetividad en la presentación que hace de la 

cristiandad y del islam, es cierto, pero esto no implica indiferencia. Presenta el 

islam de forma comprensiva y desapasionada, no desde una posición religiosa 

militante, sino meramente etnográfica. La información que da de él es banal, se 

limita a la prohibición de beber vino, al ramadán, la circuncisión, las costumbres 

funerarias, las prohibiciones alimentarias y las creencias básicas. Su relato imita 

el de Heródoto, su manera de entender las diferencias culturales y sociológicas 

de los distintos pueblos. Denomina el cristianismo con los términos Ἰησοῦ 

θρησκεία / δόξα, y la cristiandad, como Ἰησοῦ μοῖρα / νόμοι. El término Χριστός 

aparece en su obra una sola vez (2, p. 223), e igualmente χριστιανοί (2, p. 224)46. 

La mayoría de las referencias a Dios están puestas en boca de sus personajes, 

salvo en cuatro ocasiones que son suyas47. No faltan, con todo, pasajes en los 

que se refiere a Jesús como Dios y Señor48 , que contradicen esa supuesta 

indiferencia. Para comprender la postura de Calcocóndilas ante la religión hay 

que tener en cuenta, por un lado, que la relación entre islam y cristianismo 

durante el Medievo en el Mediterráneo oriental fue de enfrentamiento, pero 

también de convivencia, como lo reflejan obras cumbre de la literatura griega 

como el Diyenís Acrita, y por otro, que Calcocóndilas escribe en la 

Constantinopla posterior a la conquista, en un contexto político y religioso 

nuevo. 

A diferencia de Heródoto, los prodigios en la obra de Calcocóndilas son 

escasos, por no decir inexistentes. Hay una excepción curiosa. En el último libro, 

cuando narra el trato vejatorio que el sultán Mehmed II dio a 500 cautivos de las 

aldeas situadas en torno a Modón, a los que cortó por la mitad y dejó insepultos, 

cuenta que un buey se acercó al lugar donde yacían los despojos y, tras lanzar 

 
44 Hdt. 2.143. 
45  Cf. A. Kaldellis, 2014, pp. 101-170, que considera a Calcocóndilas como un 

neopagano de la escuela de Pletón; J. Harris, 2003, p. 160, lo califica de “rather 

unconventional Christian”. 
46 A. Kaldellis, 2012b, pp. 269 y 271, cree que los dos pasajes podrían ser interpolacio-

nes posteriores, quizás de Jorge Amirutzes, aunque deja abierta la autoría. 
47 Chalc. 1, p. 88 τὴν γὰρ σελήνην ἐπιτροπεύειν τε τὴν τῶν ὑδάτων φύσιν ὑπὸ θεοῦ 

τετάχθαι οἰόμεθα, 1, p. 101 ἐς τύχην μᾶλλόν τοι ὑπὸ θεοῦ δεδομένην ἀφορῶντα, 1, p. 102 ὑπὸ 

τοῦ θεοῦ ἐγένετο Παιαζήτῃ σωφρονισθῆναι, 2, p. 116 ἐς δέος τε ὑπὸ θεοῦ καθίσταντο. 
48 Chalc. 1, pp. 132 (Ἰησοῦ τοῦ θεοῦ), 133 (κυρίου Ἰησοῦ), 134 (Ἰησοῦ τοῦ θεοῦ); 2, 

pp. 186 (τοῦ κυρίου Ἰησοῦ), 223 (τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ). 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

112 

un mugido traspasado de dolor, se llevó las dos mitades de un cadáver y las 

volvió a reunir en un sitio aparte. Informado de los hechos, al día siguiente el 

sultán mandó llevar esas dos mitades donde estaba el resto. El buey volvió a 

repetir su acción. El sultán, sorprendido, ordenó enterrar los medios cuerpos y 

se llevó al buey a su palacio, en donde lo cuidó. Unos dicen que el cuerpo era de 

un ilirio, otros, de un veneciano. En cualquier caso, el hecho constituía un buen 

presagio para la nación del fallecido: 

Chalc. 1, p. 304 δοκεῖ δὲ τοῦτο οἰωνὸν φέρειν ἐς τὰ τοῦ γένους τοῦ σώματος 

ἐκείνου, καὶ ἐπὶ τοῖς μέλλουσιν ἔσεσθαι εὐδαιμονία εἰς ἐκεῖνο τὸ γένος. 

Frente a los humanistas latinos y algunos eruditos bizantinos que 

centraban toda su atención en la religión de los turcos, Calcocóndilas va más 

allá. Establece una oposición básica entre bárbaros y griegos-romanos, pero no 

basada en la religión. Si en Heródoto los bárbaros son los persas, en 

Calcocóndilas lo son los turcos, mientras que los griegos de Heródoto son ahora 

los bizantinos y los latinos. Las críticas abiertas o veladas que hace a los bárbaros 

no se basan en sus creencias o costumbres, sino en sus actos. Frente a la opinión 

de algunos de sus contemporáneos, que veían en la conquista de Constantinopla 

un castigo de Dios por los pecados de la cristiandad, Calcocóndilas considera el 

auge y caída de los imperios como resultado, en parte, de la suerte (τύχη), pero 

no menos de la virtud y méritos (ἀρετή). Frente a la hostilidad antiotomana de 

otros historiadores de la conquista, en especial de Ducas, la idea del castigo 

divino está ausente de Calcocóndilas, que explica el éxito turco por esos dos 

factores humanos: el auge de su Imperio se explicaría por su virtud, que estaría 

en la base de su fortuna49. En los últimos libros abundan las críticas a Mehmed 

II por su crueldad y deslealtad. El relato que hace de él es un listado de los 

atributos propios de un tirano, pero Calcocóndilas deja claro que no es un turco 

prototípico, sino un psicópata. Aun así, nunca vincula sus defectos y crímenes 

con su religión. Critica también a los dirigentes griegos, en este caso por su 

incompetencia y sus disensiones. Esta crítica, nacida de su propia frustración 

como griego, sería, quizás, una muestra de su helenofilia.  

Y termino diciendo algo sobre esa helenofilia. En los últimos años 

algunos estudiosos han postulado que Pletón y Calcocóndilas promovieron una 

“rehelenización” de los romeos, es decir, la creación de una sociedad helénica 

pagana50 . Para estos dos autores la pérdida de la identidad antigua habría 

provocado la decadencia paulatina de Bizancio y la conquista otomana. Dejando 

de lado las objeciones que cabe hacer a esta hipótesis, importa recalcar que 

habría sido esta idea, ajena a la tradición historiográfica romano-ortodoxa, la que 

habría fomentado los estudios de Bizancio en Occidente: si el proyecto de Pletón 

 
49 Cf. E. van Ivánka, 1954, y J. Harris, 2003. 
50 En especial, A. Kaldellis, 2014, pp. 171-236. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

113 

no tuvo efectos en levante, en donde el Rum-millet del Imperio otomano heredó 

el concepto romano-ortodoxo anterior y lo mantuvo hasta el siglo XIX, sí lo 

habría tenido en Occidente, en donde la obra de Calcocóndilas, que tuvo gran 

difusión, se convirtió en una base para la reescritura de la historia de los romanos 

de Oriente. 

 
Declaración de contribución de autoría  

José M. Floristán: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Akişik, A. (2013) Self and Other in the Renaissance: Laonikos Chalkokondyles 
and Late Byzantine Intellectuals, PhD, Harvard University. 

Baştav, S. (1960) «Die türkische Quellen des Laonikos Chalkondylas», en 

Dölger, F. y Beck, H.-G. (eds.), Akten des XI. internationalen 
Byzantinistenkongresses (München 1958), München, pp. 34-42. 

Bianconi, D. (2022) «L’Erodoto di Nicola Tricline, Giorgio Gemisto Pletone e 

Demetrio Raoul Cabace. Il Laur. Plut. 70.6 da Tessalonica a Roma, 

passando per Mistrà», Bollettino dei Classici 43, pp. 61-110. 

Cyriac of Ancona (2003) Later Travels, ed. and trans. by Edward W. Bodnar 

with Clive Foss, Cambridge, MA: Harvard UP. 

Darkó, E. (1922-27) Laonici Chalcocandylae Historiarum Demonstrationes, 2 

vols., Budapestini. 

Darkó, E. (1923-24) «Zum Leben des Laonikos Chalkondyles», BZ 24, pp. 29-

39. 

Darkó, E. (1927) «Neue Beiträge zur Biographie des Laonikos 

Chalkokandyles», BZ 27, pp. 276-285. 

Ditten, H. (1965) «Bemerkungen zu Laonikos Chalkokondyles’ Nachrichten 

über die Länder und Völker an den europäischen Küsten des Schwarzen 

Meeres», Klio 43-45, pp. 185-246. 

Ditten, H. (1966a) «Bemerkungen zu Laonikos Chalkokondyles’ Deutschland 

Exkurs», ByzF 1, pp. 49-75.  

Ditten, H. (1966b) «Die Korruptel Χωρόβιον und die Unechtheit der Trapezunt 

und Georgien betreffenden Partien in Laonikos Chalkokondyles’ 

Geschichtswerk», en Irmscher, J. (ed.), Studia Byzantina, Halle, pp. 57-

70. 

Ducellier, A. (1973) «La France et les Iles Britanniques vue par un byzantin du 

XVe siècle: Laonikos Chalkokondylis», en Economies et sociétés au 
Moyen Âge: Mélanges offerts à Edouard Perroy, Paris, pp. 439-445. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

114 

Ducellier, A. (1984) «La Péninsule Iberique d’après Laonikos Chalkokondylis, 

chroniqueur byzantin du XVème siècle», Norba: Revista de historia 5, pp. 

163-177. 

Ducellier, A. (1996) «L’Europe occidentale vue par les historiens grecs des 

XIVème et XVème siècle», ByzF 22, pp. 119-159. 

Ellis, A. (2024) «A Neo-Pagan Editor in Late Byzantine Sparta: Or, How 

Gemistos Pletho Rewrote His Herodotus», DOP 78, pp. 315-354. 

Harris, J. (2003) «Laonikos Chalkokondyles and the Rise of the Ottoman 

Empire», BMGS 27, pp. 153-170. 

Hartog, F. (1980) Le miroir d’Hérodote: essai sur la représentation de l’autre, 

Paris (trad. esp. El espejo de Heródoto, México 2003). 

van Ivánka, E. (1954) «Der Fall Konstantinopels und das byzantinische 

Geschichtsdenken», JÖBG 3, pp. 19-34. 

Kaldellis, A. (2012a) «The Date of Laonikos Chalkokondyles’ Histories», 

GRBS 52, pp. 111-136. 

Kaldellis, A. (2012b) «The Interpolations in the Histories of Laonikos 

Chalkokondyles», GRBS 52, pp. 259-283. 

Kaldellis, A. (2012c) «The Greek Sources of Laonikos Chalkokondyles’ 

Histories», GRBS 52, pp. 738-765. 

Kaldellis, A. (2014) A New Herodotos: Laonikos Chalkokondyles on the 
Ottoman Empire, the Fall of Byzantium, and the Emergence of the West, 
Washington, D.C. 

Markopoulos, A. (2000) «Das Bild des Anderen bei Laonikos Chalkokondyles 

und das Vorbild Herodot», JÖB 50, pp. 205-216. 

Miletti, L. (2017) «Scrivere come Erodoto e Tucidide nel Quattrocento. La 

battaglia di Ponza in Laonico Calcocondila», Medioevo e Rinascimento 

31, pp. 137-153. 

Miller, W. (1922) «The Last Athenian Historian: Laonikos Chalkokondyles», 

JHSt 42, pp. 36-49. 

Nicoloudis, N. G. (1994) «Observations on the Possible Sources of Laonikos 

Chalkokondyles’ Demonstrations of Histories», Byzantina 17, pp. 75-82. 

Preiser-Kapeller, J. (2013) «Laonikos Chalkokondyles», en Thomas, D. y 

Mallet, Al. (eds.), Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History, 

vol. V (1350-1500), Leiden. 

Vryonis, S. (1976) «Laonikos Chalkokondyles and the Ottoman Budget», 

International Journal of Middle East Studies 7, pp. 423-432. 

Wurm, H. (1995) «Die handschriftliche Überlieferung der Ἀποδείξεις Ἱστοριῶν 

des Laonikos Chalkokondyles», JÖB 45, pp. 223-232. 

Wurm, H. y Gamillscheg, E. (1992) «Bemerkungen zu Laonikos 

Chalkokondyles», JÖB 42, pp. 213-219. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 ARTÍCULOS 
 

   

 

  



 



 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 117-129 

Myrtia, nº 40 (2025), 117-129 

 

Estudio lingüístico del antropónimo hispano-céltico Ambatus 

[A linguistic study of the Hispano-Celtic personal name Ambatus] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.629071 

Esteban Ngomo Fernández* 

Universidad Complutense de Madrid 

enfernandez@ucm.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-9313-4344 
 

 

1. INTRODUCCIÓN 

El vocablo celtibérico AMBATO se encuentra inscrito sobre una tésera de 

bronce con forma de cabeza de toro procedente del municipio burgalés de 

Ubierna (Castellano y Gimeno, 1999: 361; Jordán, 2004: 372; Simón Cornago, 

2008: 129; Simón Cornago, 2013: 466-467). Ya desde la editio princeps se evi-

denció el hecho de que el texto de esta tésera de hospitalidad, tanto por su 

fragmentariedad como su distribución en la pieza, es muy complicado1. Esa es 

una de las razones por las que las editoras del epígrafe abordaron un análisis 

lingüístico escueto, prácticamente limitado a señalar los antropónimos más evi-

 
* Este trabajo ha sido realizado con la ayuda de los proyectos de investigación 

“Estudios de léxico paleohispánico” I y II (referencias: PID2019-106606GB-C31 y 

PID2023-147123NB-C41), financiados por el Ministerio de Ciencia en Innovación del 

Gobierno de España y forma parte de los trabajos del Grupo de Investigación 

Consolidado «Textos epigráficos antiguos de la Península Ibérica y del Mediterráneo 

griego» de la Universidad Complutense de Madrid. Queremos expresar nuestro 

agradecimiento al Prof. Dr. D. Eugenio R. Luján por sus valiosas apreciaciones. El autor 

de este artículo asume la responsabilidad exclusiva de las afirmaciones contenidas en él. 
1 Una lectura del texto completo, al margen de la editio princeps, puede ser consul-

tada en Jordán, 2007: 828; Olcoz y Medrano, 2007: 211; Rubio Orecilla, 2013: 707. 

Resumen: Este trabajo propone un estudio lingüístico del antropónimo hispano-céltico Ambatus a 

partir de su único testimonio en el corpus celtibérico, concretamente en una tésera proce-

dente del municipio burgalés de Ubierna. 

  

Abstract: This paper outlines a linguistic study of the Hispano-Celtic personal name Ambatus 
through its only occurrence in the Celtiberian corpus, precisely, in a hospitality tesera 

founded in Ubierna (Burgos). 

   

Palabras clave: Ambatus, celtibérico, lenguas paleohispánicas, indoeuropeo. 

  

Keywords: Ambatus, Celtiberian, Palaeohispanic languages, Indo-European. 

  

Recepción: 13/09/2024 Aceptación: 13/03/2025 



Esteban Ngomo Fernández 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

118 

dentes en el texto: AMBATO VIROVARCO, VIROVACOM, LVBOS y 

ELANOSO (Castellano y Gimeno, 1999: 361; Jordán, 2001: 386-387). La tésera 

de hospitalidad que contiene el NP AMBATO fue catalogada como genuina en 

el principal estudio de revisión y balance acometido sobre este tipo de 

documentos en celtibérico (F. Beltrán et al., 2009: 652, 655). A lo largo de la 

bibliografía más específica se podrá constatar cómo la interpretación morfosin-

táctica de la inscripción es notablemente difícil (Torres Martínez y Ballester, 

2014: 272). No obstante, dentro de esas formas onomásticas bien reconocibles 

en esta tésera, una de ellas es, sin duda, el NP AMBATO.  

Se trata de un antropónimo bien atestiguado en la onomástica indígena, 

presente también en epígrafes escritos en lengua y escritura latina2: Caurunius 
Ambati Caraunicum (HEp 10, 2000); Ambato [---]nis (HEp 11, 22) (Ramírez 

Sádaba, 2009: 218). Asimismo, existen NPP hispanos como Ambatio, 
AMBATVS (BDHesp, CC.03.01) y múltiples testimonios del antropónimo 

Ambatus, generalmente en la forma de gen. sg. Ambati, como patronímico (HEp 

4, 1994, 898; HEp 8, 1998, 334, etc.). Por otra parte, también puede aparecer la 

forma en dat. sg. Ambato (AE 1976, 306) cuando la persona es destinataria de 

una dedicación sepulcral, por ejemplo. Se constata la existencia de la forma de 

femenino correspondiente al NP Ambatus en dat. sg. o gen. sg. Ambata(e) (HEp 

10, 2000, 87). Asimismo, la documentación onomástica confirma la presencia 

de grupos suprafamiliares formados sobre este mismo antropónimo: 

Ambaticorum (HEp 10, 2000, 8); Ambaticum (HEp 1, 1989, 79; HEp 9, 1999, 

83).  

Es posible afirmar que el área de distribución de Ambatus y Ambata en 

la Península Ibérica es extenso, sobre todo dentro de la epigrafía latina de ámbito 

indígena (Villar y Prósper, 2005: 497, n. 530). Un ejemplo de esta afirmación es 

el conocido “epitafio de Ambata Licinia” (CIL II, 5754), procedente de Cangas 

de Onís (Asturias), en el noroeste peninsular, frente a los múltiples paralelos 

antroponímicos presentes también en el valle medio del Duero, que veremos a 

continuación (Martino, 2012: 323, n. 97; González Rodríguez, 2018: 192). 

Gorrochategui et al. (2007: 292, n. 18), en un estudio de la onomástica indígena 

 
2 Para una consulta exhaustiva de todos los testimonios del antropónimo Ambatus 

en la Península Ibérica recomendamos la consulta de Hispania Epigraphica Online: 

http://edabea.es/pub/list.php?refpage=%2Fpub%2Fsearch_select.php&quicksearch=A

MBATI&page=1. Asimismo, la información específica de los testimonios onomásticos 

relacionados con el NP indígena que nos ocupa, pertenecientes a la zona alta y media del 

valle del Duero en especial, puede verse en: Gorrochategui et al., 2007. Para una consulta 

de los testimonios hispanos de Ambat- y su enorme productividad en la onomástica pe-

ninsular, véase: Albertos 1984: 39; 1985-1986: 160; Vallejo, 2005: 134-140. 

 

 

http://edabea.es/pub/list.php?refpage=%2Fpub%2Fsearch_select.php&quicksearch=AMBATI&page=1
http://edabea.es/pub/list.php?refpage=%2Fpub%2Fsearch_select.php&quicksearch=AMBATI&page=1


Estudio lingüístico del antropónimo hispano-céltico ambatus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

119 

que compara los testimonios antroponímicos de la zona propiamente celtíbera, 

de pelendones y arévacos, frente a sus vecinos occidentales vacceos, recogen 

una gran cantidad de testimonios del NP Ambatus. Estos pertenecen al ámbito 

onomástico indígena de la epigrafía latina. Los autores exponen que son compa-

rativamente más frecuentes aquellos testimonios de nombres arévacos que ape-

nas tienen presencia entre los habitantes del curso medio del Duero, frente a los 

que se documentan en ambas zonas. Ambatus, antropónimo que no consideran 

típicamente arévaco (cfr. hisp. AMBATVS, etc.) es particularmente abundante 

en Lara de los Infantes (Burgos) y solo se documenta una vez entre sus vecinos 

occidentales, los vacceos. Algunos ejemplos que ofrecen, sobre todo de la forma 

femenina del NP en cuestión, son: Ambata, (CIL II, 2856; HEpOL, 8684), 

Ambatae (HEpOL, 25629) de Lara de los Infantes (Burgos), etc.  

 

2. PROPUESTA LINGÜÍSTICA TRADICIONAL 

La interpretación tradicional es que se trataría en origen de un compuesto, un 

participio pasado en -to- derivado a su vez de un verbo compuesto amb(i)-h2eg- 
‘enviar alrededor’, donde *amb(i)- es el adverbio indoeuropeo correspondiente 

al gr. ἀμφι ‘a un lado y a otro’. Por otra parte, el segundo elemento *h2eg- es la 

conocida raíz verbal que significa ‘conducir, llevar’ (cfr. gr. ἄγω ‘conducir, 

llevar’, lat. ago ‘conducir, llevar’, etc.,). De la forma anteriormente citada se 

derivaría otra proto-celt. *amb-ag-tos donde habría que señalar la pérdida de la 

-i- deíctica del preverbio ante la vocal inicial del radical *h2eg- > ag-. En el caso 

particular del celtibérico, las deficiencias gráficas de su sistema de escritura 

propio no permitirían notar de forma fidedigna los grupos consonánticos forma-

dos por velar + dental: *kt, *gt. Su presencia en un epígrafe de lengua celtibérica 

y escritura latina parece sugerir que, al igual que en el caso del galo *Ambaxtus, 
se operó un proceso paulatino de desaparición de la oclusiva velar ante dental 

sorda, a través de una fase intermedia de fricativización. La oclusiva velar habría 

sufrido antes de su desaparición una asimilación progresiva en el modo de arti-

culación: *Ambagtos > *Ambaktos > *Ambaxtos > AMBATO. Hay expertos 

que incluso proponen una fase de asimilación en el punto de articulación *-xt- > 

-tt- con posterior simplificación de la geminada resultante: -tt- > -t- (Villar y 

Prósper, 298, n. 425; 311, 338-339; Prósper, 2010: 74; Jordán, 2019: 870-871). 

Dunkel (2014 II: 37, n. 19) prosigue la interpretación tradicional del 

proto-celt. *ambaktos como un equivalente de los derivados indoeuropeos de la 

raíz *anbhi-kwelh₁- ‘cuidar de, servir’ (cfr. mic. a-pi-qo-ro; a. i. ambhicara 
‘sirviente, acompañante’, etc.) con una sustitución de la raíz a través de *h2eg- 

‘conducir’, llevar’. Véase también Vallejo (2005: 139). El autor manifiesta que 

el galo ambactos es transmitido por Julio César (BG 6,15,2), una glosa de Festo 

y algunas leyendas monetales de Mediomatrici (Metz, Francia). El galo 

ambactos podría haber constituido un préstamo en germánico (cfr. ambaht 



Esteban Ngomo Fernández 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

120 

‘sirviente’)3 (Delamarre, 2003: 40-41; Dunkel, 2014 II: 37, n. 20). Frente a otras 

reconstrucciones del preverbio que ya hemos visto, Dunkel (2014 II: 35-37) 

parte de *an-bhi- ‘alrededor de’, aunque señala que tanto en celta como en 

armenio es ambiguo si estamos ante *anbhi- o n̥bhi-. En cualquier caso, el 

especialista señala que *an-bhi- es fonéticamente [ambhi] y parece no ser 

partidario de la reconstrucción de una laringal inicial *h2- (Dunkel, 2014 II: 29). 

F. Beltrán et al. (2020: 157) señalan que el antropónimo Ambatus se encuentra 

ampliamente atestiguado en la documentación epigráfica de Hispania y, 

concretamente, su aparición es profusa en las provincias de Burgos y Álava (vide 
supra). Para ilustrar este hecho se remite al estudio onomástico de Vallejo (2005: 

134-137).  

La mencionada distribución del NP Ambatus queda establecida también 

tras el estudio de dicho autor. No obstante, se aborda de una manera más 

específica su distribución en la submeseta norte con el estudio de Gorrochategui 

et al. (2007). Por su parte, Faria (2021: 39) reconoce en la leyenda ibérica tole 

(BDHesp, s. v. TOLETVM) la posible existencia del NP compuesto *Celtambus 

< *Celtambos cuyos formantes poseen abundantes paralelos en la onomástica 

celta. Sin embargo, se señala que el segundo elemento únicamente se documenta 

en segunda posición una vez y también en monedas (cfr. Cisiambus < 

Cisiambos). Faria (2021: 39) expone que, pese a ser bastantes los testimonios de 

antropónimos donde se encuentra implicado el formante onomástico amb-, con 

independencia de las propuestas etimológicas existentes: *-ambos > *-ambus 
solo se documenta como segundo elemento de NPP en el celta continental.  

 

3. PARALELOS EN LA ONOMÁSTICA CELTA CONTINENTAL 

Evans (1967: 134-135) analiza el formante onomástico ambi- y señala que se 

encuentra muy bien documentado, se relaciona con el a. irl. imm-; galés 

am-/ym-, prefijos con valor intensivo, así como con el a. irl. imb-/imm- y el galés 

am-/ que constituyen preposiciones (Falileyev, 2000: 4, 90). Otros paralelos 

indoeuropeos (cfr. a. a. a. unbi; a. i. abhí ‘aquí’; gr. ἀμφί; lat. amb-) se encuentran 

claramente vinculados a partir de la partícula IE *m̥bh(i)- ‘alrededor de’. El autor 

manifiesta que en el elemento ambi- generalmente se conserva la /i/ en oposición 

con ande-, are-, ate-, donde esta se muestra como -e. No obstante, a propósito 

del NP Ambatus, se admite que tampoco es insólita la síncopa o elisión de la 

vocal -i-. El autor pone de manifiesto que en a. irl. y en galés ambi- desarrolla 

 
3 Véase: J. de Hoz (2007: 191, n. 4) para los testimonios de ambactus en la epigrafía 

gala y las fuentes literarias, así como su posible consideración como un vocablo pertene-

ciente al léxico institucional de las lenguas celtas, concretamente, apelativo que remite a 

un papel social, un vasallo o servidor. 

 



Estudio lingüístico del antropónimo hispano-céltico ambatus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

121 

un sentido intensivo que no se plasma únicamente en nombres del léxico común 

(galés amdlawd ‘muy pobre’; a. irl amlethan ‘muy lejos’) sino también en la 

onomástica (cfr. galo Ambirodacus ‘muy rojo ¿?’). Evans (1967: 134-135) 

precisa que tal vez deba separarse la palabra gala ambio- del elemento onomás-

tico ambi-, dado que el primero podría tratarse de un sustantivo relacionado con 

el a. irl. imbe ‘acto de encerrar’. Por otro lado, el NP Ambiorix podría interpre-

tarse como un compuesto tatpurusha con el sentido de ‘rey de su recinto’ o 

‘majestad en (su) recinto’. Evans (1967: 128) sitúa el origen del elemento ono-

mástico -acto- con sus múltiples variantes (cfr. axto-, -ato-, -ado-, -acth-) en el 

participio pasado de *h2eg- ‘conducir’, es decir: *ag-to- y señala que este se 

documenta en las formas celtas ambact-, ambaxt-, ambat-, ambad- y ambacth-. 

En definitiva, como veremos, el autor argumenta la hipótesis tradicional del NP 

celta Ambatus, seguida por la mayoría de los investigadores hasta la actualidad. 

Delamarre (2003: 40-41) trata el nombre común galo ambactos y 

manifiesta que este es transmitido por Julio César (BG 6,15,2) quien nos aporta 

el significado de ‘servus’. También se conoce por una glosa de Festo: “Ambactus 
apud Ennium lingua gallica servus apellatur” (Fest. s. v. ambactus) y algunas 

leyendas monetales de Mediomatrici (Metz, Francia) (Evans, 1967: 134-136). El 

análisis morfo-etimológico que realiza es tradicional: un compuesto de la 

preposición amb(i)- ‘alrededor’ y la raíz indoeuropea *h2eg- ‘ir, conducir’ con 

un sentido de ‘el que anda alrededor’ > ‘sirviente, acompañante’. El autor remite 

a una serie de paralelos en las lenguas celtas como el galés amaeth ‘granjero’ o 

el bret. ambaith y relaciona ambactos con el a. irl. imm-aig- ‘conducir’. Se señala 

la fortuna que este nombre común galo experimentó ya que probablemente pudo 

constituir un préstamo en germánico (cfr. ambaht ‘sirviente’). Delamarre (2003: 

40-41) considera que esta misma raíz se encuentra en francés, a través de múlti-

ples cambios fonéticos, en el vocablo ambassade ‘embajada’. El autor apela al 

paralelismo semántico y formal que se documenta en las lenguas indoeuropeas 

para expresar la noción de la ‘servidumbre’, en otras raíces verbales (cfr. mic. a-

pi-qo-ro, gr. ἀμφίπολος ‘ocupado en’ > sirviente, acompañante’; a. i. ambhicara 

‘idem’, etc.).  

Luján (2003: 187) recoge la secuencia gala anbi (BDHesp, HGA.01.32; 

HGA.01.33) en Vieille-Toulousse y señala que, aunque los editores la conside-

ran una forma truncada de un posible nombre galo en Ambi(o)-, por el contexto 

epigráfico puede interpretarse como el gen. sg. de un NP temático *Ambios 
(Lambert, 1995: 115-117). Asimismo, se ofrece un antropónimo fragmentario 

αμβιτωυ, que el autor analiza como un testimonio incompleto del andrónimo 

galo Ambitouto o el ginecónimo Ambitouta.  

Vallejo (2005: 134-140) realiza un exhaustivo repaso histórico de todas 

las hipótesis con respecto a la etimología del NP Ambatus y sus múltiples testi-

monios. La ausencia de la secuencia -kt- en más de un centenar de NPP de la 



Esteban Ngomo Fernández 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

122 

misma serie antroponímica y documentados en la epigrafía latina pone en duda 

la etimología tradicional: *ambi-ag-tos. Un claro argumento en contra es el tes-

timonio de NPP como Rectugenus donde dicha secuencia es notada gráficamente 

sin ningún obstáculo. En este sentido, Vallejo (2005: 140) considera más con-

sistente pensar que la base radical onomástica de Ambatus y su correlato 

celtibérico AMBATO es una formación adjetival a partir de un 

adverbio/preposición: *m̥bh(i)- ‘alrededor de’. Sobre esta raíz se van añadiendo 

diferentes morfemas adjetivales que dan lugar a la plétora de NPP documenta-

dos: Ambaius, Ambasia, etc., (Vallejo, 2005: 134-140). Asimismo, el especia-

lista encuentra una mejor explicación para los antropónimos lusitanos Ambaius 
(< * amb-ay-o-) o Ambaicus (< *amb-ay-iko-), si se parte de una derivación a 

partir de *ambh(i)- > *amb-. Desde el punto de vista semántico, históricamente 

se le atribuye al NP Ambatus un sentido similar a ambactos ‘siervo del alto 

rango’, por el testimonio de Julio César. Pero el contexto de las inscripciones 

donde aparece y el hecho de que el andrónimo dé lugar a NFF (cfr. Ambaticum) 

no abonaría esta interpretación (Vallejo, 2005: 140).  

Falileyev (2007: s. v. Ambaciacum, Ambarri, Ambiacum, Ambiani, 

Ambidrauoi, Ambilatri, Ambilikoi, Ambinon, Ambisna, Ambisontes) recoge 

una plétora de formas onomásticas del celta continental que presentan el for-

mante *amb(i)- o bien se forman sobre un tema *ambi(o)-. El topónimo 

Ambaciacum, cuyo toponímico presenta la fluctuación ambatiensi/ambaciensi, 
se puede analizar como un derivado en *-ako- sobre un NP. Pero no está claro 

cuál podría ser la variante antroponímica concreta, es posible un NP latino o galo 

Ambacius, Ambasius. También se documenta Ambactius, en cualquier caso, si 

se puede tener en cuenta el NP *Ambatius4 (cfr. galo Ambatia) Falileyev (2007: 

s. v. Ambaciacum) propone una asimilación: *Ambatiacum > Ambaciacum (*t-c 

> *c-c) o una confusión entre ambas consonantes (Evans, 1967: 136). El etnó-

nimo galo Ambarri se explica como una formación en *ambi(o)- sobre el hidró-

nimo Arar, con un sentido semejante a: ‘el pueblo a un lado y a otro del río Arar’. 

Falileyev cita a Delamarre (2003: 67-68) para comentar la posibilidad de que el 

origen etimológico de Ambarri realmente se encuentre en *bar(i)o ‘furia’ (cfr. a. 

irl. barae ‘furia’) más el prefijo intensivo *ambi- (cfr. galés amfar ‘muy furioso’) 

(< PIE *bherH- ‘herir’) (cfr. lat. feriō ‘herir’; gr. φάρος ‘arado’; etc.) (IEW, 133-

134; Matasović, 2009: 56). Sin embargo, Falileyev opina que la estructura ambi- 

 
4 Con respecto al NP galo *Ambatius, aunque Falileyev (2007) remite a él no tene-

mos plena seguridad de que encuentre documentado, no existen referencias a este ni en 

Evans (1967) ni en Delamarre (2003; 2007). En cualquier caso, la existencia del ginecó-

nimo Ambatia hace prácticamente cierta su existencia, pese a la ausencia de testimonios 

antiguos. 

 



Estudio lingüístico del antropónimo hispano-céltico ambatus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

123 

+ NR se encuentra bien documentada en la formación de los etnónimos galos y 

es más probable que sea precisamente ese el origen de Ambarri.  
Debemos aclarar que el etnónimo recogido por Delamarre (2003: 67-

68) a propósito de su reconstrucción del galo *bar(i)o ‘furia’ es en realidad 

Ambi-barii ‘los Furiosos’. En este sentido, la /i/ del prefijo intensivo *ambi- 
preserva la integridad del segundo término del compuesto, en contraste con el 

NE Ambarri.  
Matasović (2009: 56) aduce como Delamarre el NE galo transmitido por 

Julio César: Ambibarii (Gal. VII, 75, 4). El NL Ambiacum es posiblemente celta 

y podría encontrarse en relación con alguno de los antropónimos ya referidos a 

propósito de Ambaciacum (vide supra) (Falileyev, 2007: s. v. Ambiacum). 

Desde el punto de vista morfológico este NL resulta interesante ya que, si se trata 

de una formación derivacional en *-ako-, se conserva la última vocal del 

elemento *ambi(o)- en contraposición con los NPP Ambaci o Ambacius, por 

ejemplo (Evans, 1967: 135). El NE Ambiani parece estar formado precisamente 

sobre ambi(o)-, es probable que se trate de una forma sufijada en -yo- sobre el 

preverbio celta ya mencionado. Falileyev (2007: s. v. Ambiani) considera 

verosímil que Ambiani tenga un sentido semejante a ‘la gente que pertenece al 

mundo’ o ‘gente del mundo’. El etnónimo Ambidrauoi (< *ambi(o)-Dravas) 

tendría el sentido de ‘aquellos que viven a un lado y a otro del río Dravas’. 

Falileyev señala que el vocablo Dravas se identifica con bastante seguridad con 

el río Draus en Carintia (sur de Austria) y es considerado un antiguo hidrónimo 

europeo. En definitiva, la formación con el prefijo galo *ambi- indica que el 

etnónimo Ambiani es seguramente celta.  

El NE galo Ambilatri posee una etimología oscura más allá de que se 

identifique el elemento *ambi(o)-, Falileyev (2007: s. v. Ambilatri) considera 

que podría tratarse de nuevo de un etnónimo construido sobre un hidrónimo no 

celta o sobre la base radical *lat(i)- (cfr. galo late; galés llaid; bret. leiz; a. irl. 

laith ‘pantano’; lat. latex ‘líquido’; a. a. a. letto ‘limo’, gr. λάταξ ‘gotas de vino 

sobrantes en la copa’ etc.) (IEW, 654-655; Delamarre, 2003: 197). Su sentido 

podría ser ‘el pueblo a ambos lados del río/ área pantanosa’ (Falileyev, 2007: s. 
v. Ambilatri). Matasović (2009: 233) da suficientes argumentos para poner en 

cuarentena la reconstrucción de una raíz proto-celt. *lat(i)- ‘líquido, fluido’ de 

origen indoeuropeo, así como los cognados presentes en otras ramas lingüísticas 

emparentadas. El autor precisa que el a. irl. laith no significa ‘pantano’, pese a 

la acepción que se incluye en IEW, 654-655, además de ‘cerveza’ y ‘líquido’. 

Asimismo, la conexión con el gr. λάταξ que se propone en IEW no resulta 

convincente para Matasović (2009: 233) y lo considera un préstamo 

anindoeuropeo probablemente. Los cognados lituanos, centrados en la toponimia 

y la hidronimia (cfr. Latuvà), son lábiles y el vocalismo /a/ de la raíz *lat- es 

difícil de explicar. Matasović (2009: 233) estima que estamos ante algún término 



Esteban Ngomo Fernández 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

124 

de sustrato o de origen no indoeuropeo en lo que respecta a las lenguas celtas y, 

seguramente, esto sea válido para el resto de los paralelos lingüísticos.  

El etnónimo Ambilikoi tendría tal vez el mismo sentido que hemos ido 

señalando: ‘pueblo a ambas orillas del río Licos’, se trata de una formación con 

el prefijo celta ambi(o)- sobre un posible hidrónimo: *ambi(o)-Licos. El NL 

hispano Ambisna, también Ambinon, actual Castrillo de Villavega (Palencia), 

podría ser objeto de un error de transmisión, debido al parecido entre la sigma y 

la ómicron, esto daría lugar a una alternativa de lectura: Ambiona. La secuencia 

-sna es verdaderamente extraña y no se explica bien desde la morfología 

hispano-celta (sed cfr. a. irl. snáïd ‘él/ella nada’). Tal vez lectio difficilior non 
potior y sea mejor pensar en una formación adjetival sobre *ambi(o)- (Falileyev, 

s. v. Ambinon, Ambisna). Por último, el etnónimo Ambisontes, documentado en 

Austria, podría ser otro NE derivado a partir del esquema *ambi(o)- + 

hidrónimo: *ambi(o)-Isonta ‘los que viven a un lado y a otro del río Isonta’. 

Existen serias dudas acerca del origen celta del NR Isonta, en cualquier caso, la 

presencia del prefijo ambi- confiere al etnónimo un muy probable origen celta. 

Gorrochategui (2009: 549) expone que en la fórmula onomástica 

celtibérica, también en las de probable origen celta en general, las menciones a 

unidades organizativas indígenas son importantes. Sin embargo, en el conjunto 

de la llanada Alavesa y el este de Navarra, donde es abundante la documentación 

onomástica celta, solo aparece una inscripción con mención de gentilidad, si 

descartamos otras de lectura fragmentaria y problemática: Elanus Tu/raesami/cio 
Ambati / f(ilius) an(norum) XX (CIL II, 5819; HEpOL, 12116).  

Incluimos esta referencia por la importancia que reviste la coincidencia 

en la aparición dentro este epígrafe latino de los NPP Elanus y Ambatus, cuando 

precisamente en la propia tésera celtibérica que nos ocupa encontramos también 

el segundo y una forma derivada del primero: ELANOSO.  

Finalmente, Matasović (2009: 32) reconstruye una raíz *h2embhi- para 

dar cuenta de la preposición celta *ambi- y suscribe la etimología tradicional con 

respecto al NP Ambatus, que procedería del nombre común compuesto 

ambaxtos ‘sirviente, acompañante’ (< *h2embhi-h2eg-to-). 

 

4. ESTUDIO FONÉTICO Y MORFOLÓGICO 

Desde el punto de vista fonético, P. de Bernardo (2002: 102) aduce las secuen-

cias ata (< *agta) de la tésera de Arecorata (BDHesp, SP.02.01, B - lín. 2) 

retukeno (cfr. hisp. Rectugenus) y AMBATO (celta ambactos) para ilustrar la 

simplificación del nexo /x/ ante dental sorda en la evolución: *kt > t en celtibé-

rico. Concretamente, en lo que respecta a la forma retukenos [nom. sg.] 

(BDHesp, Z.09.03, I-3, I-18, I-52, IV-24, IV-33), retukeno [gen. sg.] (BDHesp, 

Z.09.03, III-23; SO.04.01, lín. 1; SP.02.05, lín. 1; SP.02.08SUSPECTA, A - lín. 



Estudio lingüístico del antropónimo hispano-céltico ambatus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

125 

4), la autora precisa que el primer elemento en el celta continental y en hispano-

celta siempre se documenta con la secuencia -ct- y su resolución sería una 

característica propia del celtibérico (P. de Bernardo, 2002: 102). Su postulado es 

que una parte del celta de Hispania, que incluye en este caso al celtibérico, ya 

habría culminado la simplificación de la fricativa a la que da lugar la oclusiva 

velar ante oclusiva dental sorda en el grupo consonántico: *kt > *xt5. Este hecho 

se contrapone a la fase fonética que se identifica en galo, a través de la grafía en 

secuencias como: rextu- y duxtir, etc. P. de Bernardo (2002: 102, n. 75) señala 

que en el corpus hispano-celta solo se atestiguan formas antroponímicas sobre 

Ambat- frente al galo ambactos y que en cierta medida su participación en fór-

mulas onomásticas no coincide con la de otros idiónimos por el sentido original 

del término, una palabra del léxico común: ‘sirviente, acompañante’. Esta noción 

se fundamentaría a través del préstamo germánico ambaht que ya hemos men-

cionado y el carácter restringido de ambactos en galo como antropónimo.  

Por su parte, Rubio Orecilla (2003: 153, n. 28) manifiesta que el proceso 

de asimilación ct > t(t) posiblemente se originó en la zona hispana occidental en 

el caso de que el NP AMBATVS, común en esta zona geográfica como hemos 

visto, tenga como cognado el galo *Ambaxtos. El autor considera que los exi-

guos testimonios del NP AMBATVS sin -kt- en la Celtiberia quizá se deban a 

una expansión de este antropónimo desde el occidente peninsular.  

Finalmente, Ballester y Turiel (2011: 123) ofrecen como ejemplo la 

forma AMBATO, a propósito del sufijo toponímico /briks/ y /bris/ para ilustrar 

la tendencia a la simplificación de los grupos consonánticos explosivos (cfr. 
ambactus).  

 

5. CONCLUSIÓN 

Lo cierto es que, pese a lo atractiva que pueda resultar la etimología y la expli-

cación morfo-etimológica que tradicionalmente se ha esgrimido para dar cuenta 

de la forma AMBATO, se debe afirmar que no sabemos a ciencia cierta cuál era 

la situación del celtibérico con respecto a los grupos *kt y *gt. En la epigrafía 

latina de ámbito indígena la forma antroponímica en cuestión no presenta rastro 

alguno del grupo -kt- que, en teoría, encontramos debilitado en el celta continen-

 
5 Consideramos que no existe suficiente documentación para pronunciarnos sobre 

la específica evolución del grupo *-ekt- en celtibérico, con distinto tratamiento dialectal, 

que algunos autores han postulado. Nuestro término, en el caso de que presente dicho 

grupo consonántico en origen, se encuentra precedido por un vocalismo diferente: *-agt-, 
*-akt-. Para consultar más información al respecto, véase: Villar y Prósper, 2005: 331-

332. Un resumen de la cuestión se encuentra en: Jordán, 2019: 141-142. 

 



Esteban Ngomo Fernández 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

126 

tal (Vallejo, 2005: 140). La capacidad de la escritura alfabética para notar este 

grupo es clara, esto debe hacernos pensar en tres posibilidades para el celtibérico: 

1. El grupo -kt- ya se había perdido también, sea su evolución: *gt > *kt > *xt 
> t o *gt > *kt > *xt > *tt > t. 

2. Aunque se trate de un epígrafe en lengua celtibérica y alfabeto latino, la 

forma celtibérica está latinizada, hecho plausible dada la enorme presencia 

de este NP en la epigrafía latina de ámbito indígena. 

3. La inconsistencia en la notación gráfica de la lengua celtibérica se plasma 

incluso en sistemas de escritura más desarrollados que el hemialfabeto 

epicórico. Recuérdese que en esta misma inscripción documentamos 

VIROVACOM y VIROVARCOM. Es decir, no se puede descartar que 

AMBATO pudiera figurar en este epígrafe por *AMBACTO a juzgar por 

este mismo doblete. Sin embargo, retukenos, retukeno (cfr. Rectugenus) es 

un claro contraejemplo para esta hipótesis. 

 

No es descartable, si se tiene en cuenta la abundante documentación 

procedente de zonas limítrofes con la Celtiberia para los NPP Ambatus y Ambata 
y la presencia del alfabeto latino en el texto, que la expresión de AMBATO se 

halle condicionada por el latín (Gorrochategui et al., 2007: 292, n. 18). Es difícil 

posicionarse en cuanto a la etimología del término, pocos ejemplos del celta con-

tinental presentan una velar antes de la dental sorda (cfr. galo Ambaxtus ‘siervo 

de alto rango, enviado’, Ambactus, Ambactius) pero no sería verosímil desvin-

cular estos paralelos de las formas antroponímicas hispanas que carecen del 

grupo -kt-.  
La comparación con retukenos y variantes como Rettigenos, Retugenus 

induce a pensar que en celtibérico ya se había cumplido parcialmente la 

simplificación del nexo y *-kt- > -xt- > -t(t)-. Esto es tanto como decir que la 

ausencia de variantes como Ambactus y Ambaxtus en Hispania es sintomática 

de que el celtibérico AMBATO reflejaría ya /ambat(t)o/. Por otro lado, el testi-

monio de Rectugeni [gen. sg.] en la Celtiberia puede explicarse verosímilmente 

como resultado de la presión analógica de otros NPP latinos construidos sobre 

el tema recto- e incluso del léxico común como el adjetivo/participio rectus, -a, 

-um (Villar y Prósper, 2005: 302). La hipótesis es verosímil en tanto que la do-

cumentación onomástica indígena revela variantes antroponímicas asimiladas y 

simplificadas del tema celta rectu-, que apoyan este análisis. Sin embargo, la 

ausencia de una forma con doble dental en la documentación epigráfica latina de 

ámbito indígena en Hispania como †ambatt- es extraña en contraposición con la 

pervivencia de retti-. Siempre cabe la posibilidad de atribuirlo al contexto foné-

tico, es decir, las vocales que rodean al grupo consonántico *-kt- > *-xt- o 

postular una discrepancia dialectal que actualmente no podría defenderse con 

respaldo documental.  



Estudio lingüístico del antropónimo hispano-céltico ambatus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

127 

Lo único que podemos asegurar es la clara presencia del preverbio 

indoeuropeo: *m̥bh(i)-, es decir, el prefijo celta *amb(i)- (Wodtko, 2000: 22-24, 

249-251; Matasović, 2009: 32; Dunkel, 2014: II, 35-37). La reconstrucción de 

AMBATO como una formación participial en -to- sobre el tema verbal ag- 

prefijado con ambi- constituye después de todo, la interpretación más 

convincente, pese a los problemas fonéticos específicos que emergen en celtibé-

rico. Nótese que el empleo de ambactus en el celta continental no deja lugar a 

dudas, al igual que los testimonios literarios antiguos, sobre el valor apelativo de 

esta palabra. Por tanto, la desvinculación entre este nombre común céltico, el 

testimonio celtibérico de AMBATO y el NP hispano Ambatus no parece 

verosímil, tras un examen exhaustivo de la documentación existente. 
 

Declaración de contribución de autoría  
 

Esteban Ngomo Fernández: conceptualización, investigación, redacción-

borrador original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

AE = L’Année épigraphique. Revue des publications épigraphiques relatives à 
l’Antiquité romaine, Paris. 

Albertos Firmat, M. L. (1984) «La onomástica personal en las inscripciones 

romanas de Asturias», Lletres Asturianes: Boletín Oficial de L’Academia 
de la Llingua Asturiana 12, pp. 37-54.  

Albertos Firmat, M. L. (1985-1986) «La onomástica personal indígena de la 

región septentrional», Veleia 2-3, pp. 155-194.  

Ballester, X. y Turiel, M. (2011) «Probable nuevo texto celtibérico con 

SEGoBIRIGeA», Lucentum 30, pp. 117-125. 

BDHesp = Banco de Datos Hesperia [accesible en línea: http://hesperia.ucm.es/, 

consulta 02.10.2023].  

Beltrán Lloris, F. et al. (2020) «El Bronce de Novallas (Zaragoza) y la epigrafía 

celtibérica en alfabeto latino», Boletín Del Museo De Zaragoza 21, pp. 9-

208.  

Beltrán Lloris, F., Jordán Cólera, C. y Simón Cornago, I. (2009) «Revisión y 

balance del corpus de téseras celtibéricas», Palaeohispanica 9, pp. 625-

668.  

de Bernardo Stempel, P. (2002) «Centro y áreas laterales: La formación del 

celtibérico sobre el fondo del celta peninsular hispano», Palaeohispanica 

2, pp. 89-132.  

Castellano, A. y Gimeno, H. (1999) «Tres documentos de hospitium inéditos», 

en Beltrán Lloris, F. y Villar Liébana, F. (eds.), Pueblos, lenguas y 

http://hesperia.ucm.es/


Esteban Ngomo Fernández 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

128 

escrituras en la hispania prerromana, Salamanca: Universidad de 

Salamanca, pp. 359-374.  

CIL II = E. Hübner, 1869, Corpus Inscriptionum Latinarum II. Inscriptiones 
Hispaniae Latinae, Berlin, Inscriptionum Hispaniae Latinarum 
Supplementum, Berlin, 1892. 

Delamarre, X. (2003) Dictionnaire de la langue gauloise (2. éd. rev. et augm. 

ed.), Paris: Errance.  

Delamarre, X. (2007) Nomina celtica antiqua selecta inscriptionum, Paris: 

Errance.  

Dunkel, G. E. (2014) Lexikon der indogermanischen und pronominalstamme: 
Einleitung, terminologie, lautgesetze, adverbialendungen, 
nominalsuffixe, anhange und indices, Heidelberg: Universitätsverlag.  

Evans, D. E. (1967) Gaulish personal names: A study of some continental celtic 
formations, Oxford: Clarendon Press.  

Falileyev, A. (2000) Etymological glossary of Old Welsh, Tubinga: Niemeyer. 

Falileyev, A. (2007) Dictionary of continental celtic place-names, Aberystwyth: 

Aberystwyth University.  

González Rodríguez, M. C. (2018) «Nota de epigrafía y onomástica: A propósito 

de los últimos hallazgos de inscripciones vadinienses», en Vallejo, J. M., 

Igartua, I. y García Castillero, C. (eds.), Studia philologica et diachronica 
in honorem joaquín gorrochategui: Indoeuropaea et palaeohispanica, 

Vitoria: Universidad del País Vasco, pp. 181-196.  

Gorrochategui Churruca, J. (2009) «Vasco antiguo: Algunas cuestiones de 

geografía e historia lingüísticas», Palaeohispanica 9, pp. 539-555.  

Gorrochategui Churruca, J., Navarro Caballero, M. y Vallejo Ruiz, J. M. (2007) 

«Reflexiones sobre la historia social del Valle del Duero: Las 

denominaciones personales», en Navarro Caballero, M., Palao Vicente, J. 

J. y Magallón Botaya, M. A. (eds.), Villes et territoires dans le bassin du 
douro á l’époque romaine, Burdeos: Diffusion de Boccard, pp. 287-340.  

HEp = Hispania Epigraphica, Archivo Epigráfico de Hispania, Universidad 

Complutense de Madrid: Madrid.  

HEpOL = Hispania Epigraphica online [accesible en línea: https://eda-

bea.es/pub/search_select.php, consulta 02.10.2023]  

de Hoz, J. (2007) «Institutional vocabulary of the Continental Celts», en 

Lambert, P.-Y. y Pinault, G.-J. (eds.), Gaulois et celtique continental, 
Ginebra: Librairie Droz, pp. 213-246. 

IEW = J. Pokorny, (1951-1959): Indogermanisches Etymologisches Wörterbuch 

I-II, Bern / München. 

Jordán Cólera, C. (2001) «Chronica epigraphica celtibérica I: Novedades en 

epigrafía celtibérica», Palaeohispanica 1, pp. 369-391.  

Jordán Cólera, C. (2004) El Celtibérico, Zaragoza: Universidad de Zaragoza. 

https://eda-bea.es/pub/search_select.php
https://eda-bea.es/pub/search_select.php


Estudio lingüístico del antropónimo hispano-céltico ambatus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                           Myrtia 40 (2025), 117-129 

129 

Jordán Cólera, C. (2007) «Celtiberian», E-Keltoi 6, pp. 749-850.  

Jordán Cólera, C. (2019) Lengua y epigrafía celtibéricas, Zaragoza: Universidad 

de Zaragoza.  

Lambert, P.-Y. (1995) «Préverbes gaulois suffixés en -io-: ambio-, ario-, 

cantío- », Études Celtiques 31, pp. 115–121. 

Luján Martínez, E. R. (2003) «Gaulish personal names: An update», Études 
Celtiques 35, pp. 181-247.  

Marques de Faria, A. (2021) «Notas soltas de numismática hispânica (2)», 

Revista Numismática, Hécate 8, pp. 25-52.  

Martino García, D. (2012) «Acerca de la cronología de la epigrafía vadiniense: 

Revisión historiográfica y nuevas propuestas», Espacio, Tiempo y Forma. 
Revista de la Facultad de Geografía e Historia / Serie 2, Historia Antigua 

25, pp. 305-326. doi: https://doi.org/10.5944/etfii.25.2012.10294  

Matasović, R. (2009) Etymological dictionary of Proto-Celtic. Leiden-Boston: 

Brill.  

Olcoz Yanguas, S. y Marqués Medrano, M. (2007) «Inscripciones 

paleohispánicas, "Turiaso", "Uxama argaela" y las Guerras Cántabras», 

Turiaso 18, pp. 199-214.  

Prósper, B. (2010) «The Hispano-Celtic divinity ILVRBEDA, gold mining in 

Western Hispania and the syntactic context of Celtiberian arkatobezom 

‘Silver mine’», Die Sprache 49, pp. 53-83.  

Ramírez Sádaba, J. L. (2009) «Integración onomástica y social de los indígenas 

de la beturia céltica», Palaeohispanica 9, pp. 215-226.  

Rubio Orecilla, F. J. (2003) «Acerca de nuevas y viejas inscripciones», 

Palaeohispanica 3, pp. 141-161.  

Rubio Orecilla, F. J. (2013) «Hacia la identificación de paradigmas verbales en 

las inscripciones celtibéricas», Palaeohispanica 13, pp. 699-715.  

Simón Cornago, I. (2008) «Cartografía de la epigrafía paleohispánica I: Las 

téseras de hospitalidad», Palaeohispanica 8, pp. 127-142.  

Simón Cornago, I. (2013) Los soportes de la epigrafía paleohispánica: 
Inscripciones sobre piedra, bronce y cerámica, Zaragoza: Prensas de la 

Universidad de Zaragoza.  

Torres-Martínez, J. F. y Ballester Gómez, X. (2014) «La Tessera de hospitalidad 

del oppidum de monte bernorio (Villarén de Valdivia, Palencia) », 

Palaeohispanica 14, pp. 263-286.  

Vallejo Ruiz, J. M. (2005) Antroponimia indígena de la Lusitania romana, 

Vitoria: Universidad del País Vasco.  

Villar, F. y Prósper B. (2005) Vascos, celtas e indoeuropeos. Genes y lenguas, 

Salamanca: Universidad de Salamanca.  

Wodtko, D. S. (2000) Wörterbuch der keltiberischen Inschriften, Wiesbaden: 

Reichert Verlag. 

https://doi.org/10.5944/etfii.25.2012.10294


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                    Myrtia 40 (2025), 131-147 

Myrtia, nº 40 (2025), 131-147 

 

La caracterización de los hijos de Egipto en Suplicantes de Esquilo: 

ἀρσενοπληθῆ δ’ ἑσμὸν ὑβριστὴν Αἰγυπτογενῆ  

[The characterization of the sons of Egypt in Aeschylus’ Suppliants] 

 

https://doi.org/10.6018/myrtia.663571 

Marta González González 

Universidad de Málaga 

martagzlez@uma.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-3712-0677 
 

 

1. Introducción  

En Suplicantes de Esquilo, el Coro, formado por las hijas de Dánao, muestra un 

rechazo hacia sus perseguidores, los hijos de Egipto, que queda perfectamente 

justificado por la violencia con la que se ven amenazadas1. 

 
1 La cuestión de por qué huyen las Danaides aparece en todos los comentarios de la obra 

y en infinidad de artículos. En trabajos recientes como Bednarowski (2010), o Molina Zorrilla 

(2021), pueden verse resúmenes de las posturas ante este tema. Sintetizando mucho, podrían 

agruparse las opiniones en tres grupos: (1), rechazan la unión con los Egipcios porque sería 

una unión incestuosa (idea hoy descartada mayoritariamente); (2) odian a los varones y 

rechazan el matrimonio al modo de las amazonas (con matices, como los de quienes quieren 

ver aquí un rito de paso y un coro de doncellas asustadizas negándose a lo que, en estas mismas 

interpretaciones, se considera su naturaleza); (3) lo que rechazan en realidad es una unión 

violenta, una violación. Mi opinión encaja en este tercer grupo, que está dejando de ser 

minoritario, aunque sigue habiendo comentarios en los que se habla más de la violencia de las 

hijas de Dánao que de la de los hijos de Egipto, aunque la primera sólo se supone y la segunda 

se evidencia en el propio texto de Suplicantes de Esquilo. 

Resumen: En este artículo se analizan los insultos que las Danaides dirigen a los hijos de Egipto en 

Suplicantes de Esquilo con el propósito de determinar de qué manera sirven para 

configurar el carácter de estos personajes, que no aparecen en escena, pero determinan la 

acción de toda la pieza. 

  

Abstract: This article analyses the insults that the Danaids address to the sons of Egypt in 

Aeschylus’ Suppliants in order to determine how they serve to shape the temper of these 
characters, who do not appear on stage but determine the action of the whole play. 

   

Palabras clave: Suplicantes; Esquilo; Violencia; Hybris; Insultos 

  

Keywords: Suppliants; Aeschylus; Violence; Hybris; Insults 

  

Recepción: 24/06/2025 Aceptación: 1/10/2025 

mailto:martagzlez@uma.es


Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

132 

Ese rechazo de las Danaides se manifiesta de manera visceral en la serie 

de insultos que lanzan contra ellos y contra su heraldo en diferentes momentos 

de la pieza y que no ha sido demasiado estudiada en los comentarios a esta 

tragedia. Entre otras cosas, esta desatención sucede porque suele hablarse de 

rechazo al matrimonio (para lo que se buscan justificaciones, como el supuesto 

incesto, o una misandria innata de las hijas de Dánao), no de rechazo a la 

violencia (para lo que no habría que buscar justificación). Si se tiene en cuenta 

la insistencia a lo largo de Suplicantes en el término hýbris, siempre asociado a 

los hijos de Egipto2, podemos postular que, en el contexto de esta obra, gámos 
no significa «matrimonio», sino una unión sexual que, al estar bajo el signo de 

la hýbris, es una violación3. Que en la lengua griega antigua el término gámos 
pueda referirse a cualquiera de los dos supuestos explica la ambigüedad en las 

traducciones, pero no exime de tratar de dar con el significado exacto atendiendo 

al contexto. Las Danaides expresan su deseo de que sus primos se ahoguen en el 

mar «antes de que se suban a unos lechos que los rechazan y de los que la ley 

los aparta, usurpando en nosotras los derechos de su tío»4, es decir, no sólo se 

trata de que ellas no quieran unirse a sus primos, sino de que su propio padre, 

Dánao, rechaza esa unión. 

En contraste con numerosas lecturas que han insistido más en la propia 

violencia de las Danaides, aunque para ello haya que recurrir a versiones del 

mito tardías y ajenas a Esquilo5, como la que se refiere a su castigo en el Hades, 

merece la pena mencionar que H. Friis Johansen y Edward W. Whittle, además 

de fijarse en las numerosas expresiones con las que las Danaides se refieren a lo 

 
2 A. Supp. 30, en boca del Coro y en referencia a los hijos de Egipto; A. Supp. 81, en 

boca del Coro y hablando de esa unión indeseada; A. Supp. 104, idem; A. Supp. 426, en boca 

del Coro y en referencia a los Egipcios (ὕβριν ἀνέρων); A. Supp. 487, en boca del rey y en 

referencia a los Egipcios (ὕβριν μὲν ἐχθήρειεν ἄρσενος στόλου); A. Supp. 528, en boca del 

Coro y en referencia a los Egipcios (ἄλευσον ἀνδρῶν ὕβριν); A. Supp. 817, en boca del Coro 

y en referencia a los Egipcios (γένος γὰρ Αἰγύπτιον ὕβρει); A. Supp. 845, en boca del Coro y 

en referencia a los Egipcios (δεσποσίῳ ξὺν ὕβρει); finalmente, A. Supp. 880, aunque el texto 

presenta problemas, la referencia es del Coro hablando de los Egipcios. Para el texto de 

Suplicantes sigo la edición de Sommerstein (2018). 
3 Llama la atención que Sara Brill, por ejemplo, diga que las Danaides huyen «in order 

to avoid being married off to their cousins» y, líneas después, describa la llegada de esos 

primos así: «Egyptian ships are then sighted on the shore and shortly thereafter a herald 

accompanied by a group of armed men attempts to remove the Danaids from the altar of the 

gods, first by verbal threats and then by physical force», Brill (2009: 162). Habla de «hombres 

armados», que las amenazan de palabra y de obra y, sin embargo, sigue empleando el término 

«matrimonio» para referirse a sus pretensiones. 
4 A. Supp. 37-39, πρίν ποτε λέκτρων ὧν θέμις εἴργει, / σφετεριξάμενοι πατραδελφείαν / 

τήνδ’ ἀκόντων, ἐπιβῆναι. 
5 Dicho esto con todas las reservas debido a la pequeña parte conservada de la obra total 

de Esquilo. 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

133 

indeseable de esa unión que rechazan6, apuntan a la destacable preeminencia que 

ha dado Esquilo a los sentimientos de las propias muchachas, que quizá no 

constituyera, afirman, una excepcionalidad tan enorme como tendemos hoy a 

creer, aparte de que las heroínas de la tragedia tendrían una libertad mayor que 

la que las jóvenes del siglo V a. C. disfrutarían en su día a día. Plantean Friis y 

Whittle (1980: 40) que, en cualquier caso, al menos se estaría planteando,  

 
de un modo poderoso, aunque incompleto, el problema de los matrimonios 

concertados. Se trata del más antiguo texto conocido, en la historia de la civilización 

europea, que haya tratado este asunto, cuya importancia perdura como tema literario 

y como problema social. 

 

Este artículo, con estas premisas, analiza los insultos dirigidos por parte 

de las Danaides y, en menor medida, por parte de otros personajes del drama, 

contra los hijos de Egipto con el propósito de descubrir su función en la 

caracterización de estos personajes. No estamos, ni mucho menos, ante un 

catálogo tan completo y conocido como el que el poeta Semónides de Amorgos 

dedicó a las mujeres en un famoso Yambo (Frg. 7 West), pero sí resulta muy 

indicativo del rechazo que los perseguidores suscitan en las jóvenes. Si 

Semónides hacía descender a las diferentes mujeres de la cerda, la zorra, la perra, 

el barro, el mar, el asno, la comadreja, la yegua, la mona, y, la única buena, la 

abeja, las Danaides se dirigen a sus primos, una bandada de varones cargados de 

hýbris y, por tanto, potenciales violadores, en estos términos: ave de presa, 

serpiente, perro, araña, pesadilla, víbora, animal de picadura venenosa. 

No es este un estudio sobre pragmática lingüística, ni presupone ninguna 

definición específica y restringida del término «insulto». En un sentido muy 

general, puede afirmarse que el insulto, la invectiva, probablemente ha formado 

parte de la comunicación humana «desde el alba de la civilización», Roisman 

(2025: 34-35). Términos como λοιδορία, ὄνειδος, κακηγορία, ψόγος, se refieren 

todos ellos a esta particular forma de comunicación que, si nos restringimos a la 

tragedia griega, ha sido definida así: 

 
Any pronouncement that includes an outpouring of insults, inappropriate to the 

relationship between the two parties, made with the intent to damage the reputation 

 
6 Friis y Whittle (1980: 29-30), «they express their aversion to the marriage (39, 332 

(corrupt), 394, 788-805, 1031-2, 1063-4) and also to the Aegyptiads (511, 790); they further 

represent both as characterized by ὕβρις (30, 81, 104, 426, 528, 817, 845), the Aegyptiads as 

possessed by ἄτη (106-11), and the marriage as impious (9-10), contrary to θέμις (37), to αἶσα 

(80) and to δίκη (82), and equivalent to bondage (335; cf. 221, 392-3, 791)». Cf., en el mismo 

sentido, Kennedy (2023: 105), que señala cómo la comparación del canto del Coro con el de 

Procne puede estar señalando la violencia que ellas mismas perciben en la propuesta de unión 

con los Egipcios. 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

134 

of, or cause shame to, or to undermine, or to belittle, or in any other way emotionally 

wound the addressee. Invective may occur in the form of extensive speeches, as 

found in an agon, or in shorter addresses such as in stichomythia, or both. (...) It 

usually serves a particular purpose within a play: it may be used as a means of 

characterization (...) Lastly, invective may add to the entertainment value of the 

tragedy, through its rich language and imagery7. 

 
Los insultos con los que las hijas de Dánao se refieren a los Egipcios 

tienen un propósito evidente, el de caracterizar a estos personajes por los que se 

sienten amenazadas y que han motivado su huida de Egipto. Si las acusaciones 

de hýbris, a las que me referiré en primer lugar, remiten inmediatamente a la 

violencia sexual, y contribuirían de una manera eficaz a ganarse el favor de 

Pelasgo y de quienes tienen en sus manos el futuro de las hijas de Dánao, el resto 

de insultos contribuye, además de a una caracterización despectiva de los 

perseguidores, a añadir, como se señala en la definición citada, entretenimiento 

a la pieza a través del empleo de una elaborada imaginería relacionada en este 

caso con el mundo animal. 

 

2. Hýbris: ἀρσενοπληθῆ δ’ ἑσμὸν ὑβριστὴν Αἰγυπτογενῆ 

 

En la caracterización de los hijos de Egipto que nos encontramos en Suplicantes, 

hay que empezar por destacar la amplia presencia del término hýbris. Los 

Egipcios son descritos de manera constante con este término y esa es la razón 

más obvia por la que no quieren las Danaides unirse a ellos, unos «pretendientes» 

que las amenazan con una violación en lugar de ofrecer un matrimonio. Esta 

calificación de los hijos de Egipto como poseídos por la hýbris es muy 

significativa, ya que el lector habitual de ensayos sobre la tragedia griega podría 

tener la impresión de que toda ella está llena de referencias a la hýbris cuando, 

en realidad, este término y sus derivados sólo aparecen quince veces en Esquilo 

(sin contar Prometeo) y, de esas quince, diez pertenecen a Suplicantes. 

La mayor parte de las acusaciones de hýbris las vierten las Danaides 

contra los Egipcios. Así, la primera aparición del término se encuentra en el 

canto de entrada de Coro: ἀρσενοπληθῆ δ’ ἑσμὸν ὑβριστὴν Αἰγυπτογενῆ 8 

 
7  La definición completa puede verse en Roisman (2025: 38), donde se estudia la 

invectiva en varias piezas trágicas, sobre todo de Eurípides. De Esquilo se analizan Agamenón 

y Euménides. Sobre el insulto en la Atenas clásica véase Kamen (2020) y, específicamente 

sobre la tragedia, Battezatto (2021). Un estudio general sobre la retórica del insulto, más allá 

de los límites del mundo clásico, es Conley (2010). 
8 A. Supp. 29-30. 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

135 

(«bandada9 de varones del linaje de Egipto poseídos por la hýbris»), y continúa 

de esta manera unos versos más adelante: ἀλλὰ θεοὶ γενέται κλύετ’ εὖ τὸ δίκαιον 

ἰδόντες· / ἥβαν μὴ τέλεον δόντες ἔχειν παρ’ αἶσαν, / ὕβριν δ’ ἐτύμως στυγόντες, 

/ πέλοιτ’ ἂν ἔνδικοι γάμοις10 («Dioses ancestrales, escuchad bien atendiendo a 

lo que es justo: no les entreguéis mi juventud para que la posean al margen de lo 

que está destinado; al contrario, odiando con razón su hýbris, seríais justos en 

cuanto al matrimonio»). 

Parafraseando a Esquilo, podemos decir que las Danaides piden a los 

dioses que no entreguen su hḗbē («juventud», es decir, en términos sexuales, su 

virginidad), a unos asaltantes que muestran su hýbris («exceso», en términos 

sexuales, su disposición a violarlas). De manera enfática dicen que esto 

sucedería «al margen de lo que está destinado» (παρ’ αἶσαν), es decir, de manera 

contraria a lo que sería propio y a su tiempo. 

Pero, aunque son las hijas de Dánao las que más insisten en estas 

acusaciones de hýbris, también el rey Pelasgo emplea el término para referirse a 

sus perseguidores. Así, afirma ante Dánao que, viendo los ramos de suplicantes 

de las muchachas, ὕβριν μὲν ἐχθήρειεν ἄρσενος στόλου, / ὑμῖν δ’ ἂν εἴη δῆμος 

εὐμενέστερος11 («el pueblo odiaría la hýbris de la tropa de varones y estaría 

mejor dispuesto hacia vosotros»). Señalo este detalle para contraargumentar las 

afirmaciones de Richard S. Caldwell, que señala que la «pretendida» violencia 

de los Egipcios se basa en lo que las Danaides sienten y dicen de ellos y que eso 

no debe ser tomado como un hecho objetivo. Es cierto, pero esta caracterización 

de los Egipcios no sólo viene de parte de las Danaides y parece haber sido 

voluntad de Esquilo presentar de este modo a los hijos de Dánao12. 

Es necesario detenerse en el significado del término hýbris, que forma 

parte del léxico cultural griego. Si recurrimos a Aristóteles, nos encontramos con 

 
9 Lit., «enjambre», quizá anticipando el calificativo que más adelante las hijas de Dánao 

aplicarán a su heraldo: «animal de picadura venenosa». Las traducciones del griego son de la 

autora. 
10 A. Supp. 79-85. Vid. el acertado comentario de Sandin (2005, ad loc.), «ἥβαν, in the 

sense of female sexual prime, and ὕβριν (cf. 31, 103, etc.), masculine aggression, are on the 

level surface the two antagonistic motors of the drama. ἥβη is an ambiguous word: it means 

‘youth’ but also ‘maturity’, in the sense of ‘manhood’ or ‘womanhood’. ἥβαν τέλεον … ἔχειν 

seems to mean ‘have full possession of (our) womanhood’, or, perhaps more to the point, 

‘have possession of our womanhood so as to fulfil it’, as ἥβης τέλος elsewhere means 

‘attainment of maturity’, i.e. ‘entrance into adulthood’». Siguiendo los escolios, West (1990: 

132-133) entiende que ἥβαν se refiere a los egipcios, «Not allowing (anyone) to have ἥβη 

fulfilled (by marriage) in transgression of what is due», algo que me parece menos 

convincente. En cuanto a παρ’ αἶσαν, podemos entenderlo como «contrary to what is proper», 

siguiendo a Sommerstein (2019 ad. loc.). 
11 A. Supp. 487-8. 
12 Vid. Caldwell (1974) y, contra, Iriarte y González (2008: 131). 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

136 

que este autor considera la hýbris como una de las formas de la oligōría 

(ὀλιγωρία, desprecio, o falta de respeto) y la define de la siguiente manera en la 

Retórica: «la hýbris es hacer y decir algo que resulta vergonzoso para quien lo 

sufre, no por obtener ninguna otra cosa que el propio hecho de cometer la acción, 

sino para obtener placer»13. 

Existen, pues, dos intenciones complementarias, la de deshonrar a la 

otra parte y la de obtener el propio placer. No se trata de un término religioso, 

aunque tradicionalmente, en el ámbito de la tragedia, se ha entendido como una 

ofensa a los dioses, como una forma de soberbia que parecía caracterizar al héroe 

trágico y que le acarreaba la Némesis (Νέμεσις) en forma de castigo de parte de 

esos mismos dioses. La idea de que se refería, sobre todo, a una ofensa de tipo 

religioso con un componente claro de extralimitación de los límites que separan 

a los hombres de los dioses, ha sido puesta en cuestión en estudios recientes14, 

aunque sigamos encontrando su huella en trabajos específicos sobre el género 

trágico. 

En cuanto a la traducción de este término, decir «insolencia», o 

«arrogancia», puede llevar a confusión cuando lo que en realidad parece 

significar esta palabra es el hecho de infligir deliberadamente un deshonor con 

el deseo de establecer la propia superioridad. El término hýbris señala más bien 

una acción y no un estado de ánimo, una acción con la que se pretende deshonrar 

a otro ser humano, una acción, por tanto, normalmente dirigida hacia otro 

hombre y no hacia un dios, aunque también una divinidad puede ser la víctima. 

Además, el término lo suele emplear la víctima en referencia al agresor, algo que 

se corresponde perfectamente con el empleo del término en Suplicantes. Es 

relevante que Esquilo ofrezca de nuevo la perspectiva de las mujeres, en este 

caso las víctimas de la hýbris. 
Cualquier lectora o cualquier lector que haya leído estudios sobre las 

tragedias de Esquilo pensará, si se menciona el término hýbris, en Jerjes y su 

voluntad de someter a los helenos a su yugo; sin embargo, en Persas sólo se 

emplea el término dos veces y no en relación con Jerjes y Salamina, sino con las 

predicciones de Darío sobre la próxima derrota, la de Platea. En cambio, en los 

estudios sobre Suplicantes, la hýbris, tan presente como caracterización de los 

 
13 Arist. Rh. 1378b. 
14 El estudio de referencia es Fisher (1992). Véase también la amplia reseña de este 

volumen en Cairns (1996). Pese a las diferencias entre ambos estudiosos, con la insistencia de 

Cairns en que debe tenerse en cuenta, no sólo el deseo de deshonrar al otro, sino la subjetividad 

del agente y una idea equivocada de la propia superioridad (véase Cairns 2020, entre otros 

trabajos), lo que me interesa aquí es la coincidencia en el giro de lo divino a lo humano en la 

concepción de la hýbris. 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

137 

Egipcios, no es mencionada apenas15, algo que resulta extraño si consideramos 

que en las fuentes atenienses el concepto de hýbris se asocia con mucha 

frecuencia a las diferentes formas de violencia sexual, siendo la ὕβρεως γραφή 

la acusación pública de violación; véase Harrison (1968-1971), Cole (1984), 

Ogden (2002). Si atendemos a todas estas razones, puede quedar claro por qué 

los Egipcios son calificados repetidamente en Suplicantes como poseídos por la 

hýbris16. Además, en cuanto a la importancia de esta caracterización, hay que 

insistir en que es la que los Egipcios reciben, no sólo de parte de las Danaides, 

sino también de su padre Dánao. 

 
3. Palomas y halcones: ὅδε μάρπτις 

 

Además de las acusaciones de hýbris hacia los hijos de Egipto, nos encontramos 

en Suplicantes con símiles cinegéticos que son bien conocidos desde los poemas 

homéricos, como cuando Ártemis, golpeada por una Hera furiosa, es comparada 

con una paloma perseguida por un halcón: «llorosa, con la cabeza gacha, huyó 

la diosa, como una paloma que, ante el ataque del halcón, entra volando a su 

agujero»17. En Suplicantes es Dánao quien asimila a perseguidores y perseguidas 

con halcones y palomas: ἐν ἁγνῷ δ’ ἑσμός ὣς πελειάδων / ἵζεσθε κίρκων τῶν 

ὡμοπτέρων φόβῳ18, «en lugar sagrado asentaos, cual bandada de palomas por 

miedo a halcones de igual plumaje». 

En este mismo contexto, es significativo que Pelasgo, el rey de Argos, 

antes de retirarse a consultar a la asamblea sobre si acoger o no como suplicantes 

a las hijas de Dánao, se dirija a ellas queriendo tranquilizarlas y les diga estas 

palabras: οὔτοι πτερωτῶν ἁρπαγαῖς σ’ἐκδώσομεν19, «de ninguna manera os 

entregaré a la rapacidad de seres alados». Es decir, promete no entregarlas a unos 

 
15 Sí la menciona Papadopoulou (2011: 74), que señala un interesante paralelismo entre 

la caracterización de los Egipcios como poseídos por la hýbris y la de Teoclímeno, en Helena 

de Eurípides, en el mismo sentido. 
16 En contra, leemos en Somerstein (2019 ad loc.) que los Egipcios son calificados en 

numerosas ocasiones como «hybristic» (30, 81, 104-10), pero que no se nos explica el porqué 

de esta caracterización, «but we are given not the least indication of what they may have done 

or said to merit this characterization», lo cual, por otra parte, entra en contradicción con lo 

que el mismo autor dice en comentario a la primera aparición del término, en l. 30: «ὕβρις is 

wilful, contemptuous disregard for the rights or dignity of another — whether a superior, an 

equal or an inferior, and whether a god or a mortal — and it may be significant that rape was 

regarded as a paradigm case of ὕβρις (...) This is the first of ten occurrences of ὕβρις and its 

derivatives in Supp., all of them referring to the Aegyptiads». 
17 Il. 21.493-4. Vid. también esta misma imagen en la escena de Héctor perseguido por 

Aquiles, Il. 22.139-42, estudiada en Iriarte y González (2008: 82-85). 
18 A. Supp. 223-4. 
19 A. Supp. 510. 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

138 

perseguidores que son vistos como aves de presa y utiliza el verbo ἁρπάζω, 

empleado en contextos que indican rapto, arrebatar algo con violencia y rapidez. 

Y, en efecto, cuando al final de la obra arriban los hijos de Egipto, se presentan 

con estas palabras: ὅδε μάρπτις, «aquí está el raptor»20. 

La comparación de los Egipcios con halcones es algo que se avanza ya 

en el primer canto coral, cuando Esquilo introduce el exemplum de Procne21. El 

poeta no menciona a Procne, pero compara el lamento de las Danaides con el del 

ruiseñor, en el marco de un mito que conoce diversas variantes22 en las que nunca 

falta el elemento de la muerte, intencionada o no, de Itis, hijo de Tereo y Procne. 

Parece que la mención expresa de Tereo, así como la introducción del motivo 

del lamento, indican que Esquilo está siguiendo lo que se conoce como tradición 

ática (Fowler 2013: 366), que es la misma que seguirá Sófocles en su perdida 

Tereo. 

La versión más conocida del mito, que es la que se recoge, precisamente, 

en la hipótesis del Tereo de Sófocles, cuenta que Procne, princesa ateniense hija 

de Pandión, se casa con Tereo de Tracia. Al sentir añoranza por su hermana 

Filomela, Tereo se compromete a ir a buscarla a Atenas y llevarla con Procne, 

pero en ese viaje la viola y, para evitar que se lo cuente a su hermana, le corta la 

lengua y la encierra. Filomela consigue, a pesar de todo, comunicarse con Procne 

y contarle lo sucedido. Entre las dos se vengan de Tereo matando a su hijo, Itis, 

y sirviéndoselo a su padre como manjar. Cuando Tereo se hace consciente del 

banquete impío en el que ha participado, persigue a las dos mujeres para 

matarlas. Los tres son metamorfoseados en aves, Procne en ruiseñor y Filomela 

en golondrina. Sobre la metamorfosis de Tereo, la opinión más común es que, 

dado que Suplicantes de Esquilo es anterior a Tereo de Sófocles, la versión de 

Tereo como halcón es la más antigua, mientras que Sófocles, que lo convierte en 

abubilla, estaría innovando. Sin embargo, Librán Moreno (2015) ha demostrado 

que ya antes de la pieza de Sófocles hay testimonios de Tereo como abubilla. En 

realidad, no podemos saber con seguridad si también Esquilo innovó, si su 

versión de Tereo como halcón era la versión estándar o no, y ni siquiera sabemos 

si existía entonces algo que podamos considerar «versión estándar». Lo que sí 

está claro es que a Esquilo le interesaba la metamorfosis de Tereo en halcón para 

 
20 A. Supp 826. 
21 Sobre el empleo de los exempla en la tragedia, Konstantinou (2015). Sobre el uso 

retórico de este exemplum en concreto en Suplicantes véase Boscà Cuquerella (2024), con 

bibliografía.  
22 Sobre las variantes de este mito pueden consultarse Fontenrose (1948), Cazzaniga 

(1950) y Mancuso (2022). 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

139 

contraponerlo así a las palomas y que ello encaja en la imaginería general de 

Suplicantes23. 
Este símil cinegético tiene una confirmación en Prometeo encadenado, 

aunque se trate de un testimonio que hay que tratar con reservas dados los 

problemas que plantea la adscripción de esta obra a Esquilo24. Se trata del pasaje 

en el que Prometeo le avanza a Ío, ancestro de las Danaides, los avatares que le 

esperan a ella y a su linaje. Al hablar de las hijas de Dánao y de la persecución 

a la que las someten sus primos, dice así: 
 
(...) οἱ δ’ ἐπτοημένοι φρένας,  

κίρκοι πελειῶν οὐ μακρὰν λελειμμένοι,  

ἥξουσι θηρεύσοντες οὐ θηρασίμους  

γάμους, φθόνον δὲ σωμάτων ἕξει θεός25. 

 Ofuscados en sus espíritus, cual halcones que ya no están lejos de unas palomas, 

vendrán con el fin de dar caza a unas bodas que les están vedadas, más la divinidad 

sus cuerpos les negará. 

Se emplea de nuevo el símil de los halcones persiguiendo palomas y se 

utiliza el verbo πτοέω (de donde ἐπτοημένοι), que se refiere a una emoción 

violenta, especialmente si se trata de una pasión sexual, Griffith (1983, ad loc.). 

Lo que persiguen esos halcones son unas bodas que, literalmente, «no pueden 

ser cazadas»: οὐ θηρασίμους γάμους. Se ha señalado en los comentarios a la 

pieza que los hijos de Egipto darán caza a quienes no deben, pero fracasarán en 

su empeño de adueñarse de ese botín26, aunque quizá no se ha insistido en el 

hecho de que el sujeto que impedirá esa gratificación sea una divinidad. Es decir, 

será nada menos que un dios el encargado de velar porque las Danaides no sean 

violentadas27. 

La traducción de φθόνον δὲ σωμάτων ἕξει θεός, «más la divinidad sus 

cuerpos les negará», no es literal, no puede serlo, y merece ser explicada. 

Aparece en el original griego un término que pertenece al léxico cultural, 

φθόνος, estrechamente ligado a la hýbris porque suele ser desencadenado por 

 
23 La idea de que las Danaides se ven a sí mismas como víctimas de los deseos bestiales 

de los egipcios de igual modo que Filomela lo fue de los de Tereo ha sido señalada también 

por Fialho (2012: 47). 
24 Véase Calderón Dorda (2015) para una discusión reciente sobre los problemas que 

rodean al Prometeo encadenado. 
25 A. Pr. 856-9. 
26 Griffith (1983, ad loc.), «The sons of Aegyptus will succeed in ‘hunting down’ and 

marrying their cousins but will never gratify their phisical desire». 
27 Los escolios al verso del Prometeo encadenado insisten en esa idea y sugieren que esa 

divinidad pueda ser Ares, Hera, Afrodita o Eros. 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

140 

ella: se trata del rechazo, incluso venganza, hacia el comportamiento arrogante 

que muestra aquél poseído por la hýbris. Parece claro que esta idea de que el 

rechazo de las Danaides venía motivado por la violencia de sus primos era una 

característica del mito, al menos en la versión seguida por Esquilo tanto en 

Suplicantes como en el Prometeo que se le atribuye28.  

Todo apunta a un uso deliberado por parte de Esquilo de este universo 

léxico destinado a enfatizar una caracterización de los hijos de Egipto como 

culpables de violencia sexual y a plantear la posibilidad de que, más adelante, en 

las obras no conservadas de la trilogía, las Danaides pudieran ver de algún modo 

justificado su crimen y sufrieran una purificación como la de Orestes al final de 

la Orestía29. 
 
4. Serpiente, perro, araña, negra pesadilla, víbora, animal de picadura venenosa 

 

Además de las acusaciones de hýbris y de la comparación de los supuestos 

pretendientes con aves rapaces, contamos con las descripciones que hacen las 

Danaides de sus primos asimilándolos a algunos animales especialmente 

desagradables y que vienen motivadas por el profundo disgusto que estos 

perseguidores les inspiran. 

Así, el Coro, una vez que Pelasgo les promete no entregarlas, según 

acabamos de ver, «a la rapacidad de seres alados», pregunta si serán entregadas 

a seres más hostiles que malignas serpientes: {Χο.} ἀλλ’ εἰ δρακόντων 

δυσφρόνων ἐχθίοσιν;30 O dice de ellos que son soberbios, con una audacia de 

perros: {Χο.} περίφρονες δ’ ἄγαν, ἀνιερῷ μένει / μεμαργωμένοι, κυνοθρασεῖς, 

θεῶν /οὐδὲν ἐπαΐοντες 31 , «altaneros en exceso, enloquecidos con una 

determinación sacrílega, audaces como perros, sordos a los dioses». Recordemos 

que los perros, si dejamos aparte al fiel Argos, que esperó largos años el regreso 

de Odiseo, no suelen aparecer en contextos positivos en Homero ni en la 

tragedia, sino más bien en formas compuestas que se emplean como insulto. 

Los versos de esta antístrofa están construidos en respuesta a los de la 

estrofa: μόνην δὲ μὴ πρόλειπε, λίσσομαι, πάτερ· / γυνὴ μονωθεῖσ’ οὐδέν· οὐκ 

ἔνεστ’ Ἄρης. / οὐλόφρονες δὲ καὶ δολιομήτιδες / δυσάγνοις φρεσίν, κόρακες 

ὥστε, βω- /μῶν ἀλέγοντες οὐδέν32, «No me dejes sola, padre, te lo suplico. Una 

 
28 Sin embargo, véase Podlecki (2005), en comentario ad loc., l. 858 «marriages not to 

be hunted: as told in Aeschylus’s Suppl., the exact reason why marriages between first cousins 

are ‘not to be hunted’ is not made clear». 
29  El estudio fundamental sobre la posible reconstrucción de la trilogía sobre las 

Danaides es Garvie (20062). 
30 A. Supp. 511. 
31 A. Supp. 757-9. 
32 A. Supp. 748-52. 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

141 

mujer sola no es nada, no hay Ares en ella. Ellos tienen pensamientos crueles y 

engañosos en sus mentes impuras, como cuervos, y desprecian los altares». Esta 

estructura refuerza cada uno de los insultos que los hijos de Egipto reciben: 

περίφρονες, «altaneros, arrogantes» corresponde a οὐλόφρονες, «de crueles 

pensamientos»; ἀνιερῷ μένει μεμαργωμένοι, «enloquecidos con una 

determinación sacrílega» a δολιομήτιδες δυσάγνοις φρεσίν, «engañosos en sus 

mentes impuras», los perros están en el lugar de los cuervos, y, finalmente, θεῶν 

οὐδὲν ἐπαΐοντες, «sordos a los dioses» responde a βωμῶν ἀλέγοντες οὐδέν, «que 

desprecian los altares». 

Ante la visión de los hijos de Egipto y su heraldo, las hijas de Dánao, 

llevadas por el miedo, intensifican sus insultos. Dicen de ellos que se aproximan 

paso a paso como una araña, como un sueño negro: {Χο.} ἄραχνος ὣς βάδην, / 

ὄναρ ὄναρ μέλαν33. En cuanto a ἄραχνος, esta es su única aparición en la 

literatura conservada, donde la forma usual es ἀράχνης, -ου (m.), empleada en 

A. 1492 por Esquilo para describir a Clitemnestra. Por lo que se refiere a ὄναρ, 

normalmente no significa «pesadilla», sino algo «irreal». Aunque en algunos 

comentarios a esta obra se hable de la fantasía desatada de las Danaides34, el 

empleo de este término unido al adjetivo μέλαν no es tanto descriptivo como 

sugestivo: la visión de sus atacantes, aproximándose amenazadores, es para ellas 

como un sueño negro, como una pesadilla oscura35. Que tanto Dánao como sus 

hijas se refieren a los Egipcios como «de piel oscura» (melánchimos, 

μελάγχιμος36) hay que entenderlo también con un valor no descriptivo, sino, de 

nuevo, sugestivo de una cierta «otredad».  El color de piel de las hijas de Dánao, 

sus primas, sería obviamente el mismo, aunque incluso la pintura de vasos refleje 

un cierto consenso en la idea de que los hombres tienen la piel más oscura que 

las mujeres de su misma raza. Pero no se trataría aquí de oponer a hombres y 

mujeres37, sino de que las Danaides se construyen una identidad que, sin negar 

la evidencia de su origen egipcio, pretende intensificar los lazos con Argos. Esa 

misma ascendencia argiva serviría para caracterizar a los hijos de Egipto, sus 

 
33 A. Supp. 887-8. 
34 Miralles et alii (2019, ad loc.), «è la fantasia stravolta delle Danaidi, che fa loro 

percepire gli Egiziadi presso a loro (πέλας) come se le stessero già trascinando passo passo 

(βάδην, perché esse sono riluttanti: l’allucinazione è dettagliata) verso il mare». 
35  Sommerstein (2019, ad loc.), «in addition to referring to the appearance of the 

Egyptians, this also suggests the sinister nature of the ‘dream’». 
36 A. Supp. 719, 745. Sommerstein (2019, ad loc.) señala que este adjetivo es en origen 

un compuesto, con un segundo elemento emparentado con χειμών, presumiblemente usado en 

primer lugar para describir nubes oscuras que traen lluvia, aunque ya en tiempos de Esquilo 

sería un sinónimo poético de μέλας. 
37 Tampoco en Semónides se trata de algo tan sencillo, aunque no es éste el lugar para 

desarrollar un comentario del famoso yambo; véase González González (2024). 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

142 

primos y, sin embargo, ellas mismas los construyen como absolutamente otros, 

salvajes y diferentes incluso por el color de la piel38. 

Finalmente, aunque se trata de un texto muy corrupto, en los siguientes 

versos los calificativos que las Danaides dirigen al heraldo se leen con claridad: 

δίπους ὄφις, «serpiente de dos patas»39; ἔχιδνα, «víbora», y δάκος, cualquier 

animal de picadura o mordedura venenosa: 

 
{Χο.} μαιμᾷ πέλας δίπους ὄφις· 

ἔχιδνα δ’ ὥς με [ 

τί πότ’ ἔν[ 

δάκος άχ[ 

ὀτοτοτοτοῖ40 

5. El gusto amargo de la repulsión: πικρός 

Dedicaré un último epígrafe al adjetivo πικρός. Cuando Dánao regresa a la 

escena para contarles a sus hijas el resultado de las deliberaciones de la asamblea 

de los argivos, favorable hacia sus súplicas de asilo, les dice, entre otras cosas, 

que «lo que habéis padecido de parte de vuestros parientes lo han escuchado de 

mí con la mejor disposición; con la más amarga, en cambio, frente a vuestros 

primos» (καί μου τὰ μὲν πραχθέντα πρὸς τοὺς ἐγγενεῖς / φίλως, πικρῶς δ’ 

ἤκουσαν αὐτανεψίοις41). Es verdad que el mensaje es conciso, pero el empleo 

del adverbio πικρῶς puede estar indicándonos que las palabras de Dánao tienen 

una carga emocional fuerte42. 

En estudios con perspectiva cognitivista se ha puesto la atención en las 

metáforas gustativas pertenecientes a las emociones de la ira y la repulsión, o 

náusea. Así, en relación con el adjetivo πικρός («amargo»), y su empleo en Siete 
contra Tebas, Angelopoulou (2018: 73) ha señalado que Esquilo recurre al 

adjetivo πικρός para referirse a las escenas que mayor terror y disgusto producen 

en el desarrollo de esta obra: 

 
cuando términos concretos referidos al gusto, comο πικρός, que dependen de 

representaciones gustativas en el cerebro, se entienden de modo metafórico, no sólo 

activan la corteza gustativa, sino que evocan respuestas emocionales implícitas; se 

implican así de un modo más emocional. En Siete contra Tebas, πικρός extiende su 

 
38 Sobre este asunto, Kennedy (2023: 106). 
39 cf. A. A. 1258, δίπους λέαινα, «leona de dos patas», dicho de Clitemnestra, que 

también es comparada con una serpiente en A. Ag. 1233, A. Ch. 248-9, 994—5, 1047; Orestes 

es también la serpiente que ella soñó parir, A. Ch. 523—50, 928. 
40 A. Supp. 895-9. 
41 A. Supp. 983-4. 
42  Frente al comentario ad loc. de Bowen (2013), «this is as curtly unemotional a 

summary as there can be of what Danaus has learnt of the repulse of the Egyptians». 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

143 

significado para acabar definiendo la semilla del fratricidio y, finalmente, asociarse 

con el hierro. Así, el gusto de la sangre de un familiar es el de un «fruto amargo» 

(πικρόκαρπον, 693) y, de ahí, ilegal; y, como agente del fratricidio, el hierro con 

sabor a carne es amargo (πικρός, ὠμόφρων σίδαρος, 730). El «sabor amargo» se 

convierte gradualmente a partir de una experiencia concreta, sensorial, en una 

experiencia estética («visión») y, después, en una afectivo-emocional (traducción 

propia). 

 
En Siete contra Tebas el rechazo que provoca la idea de derramar la 

sangre de un hermano, es decir, que se cumpla ese destino al que Eteocles y 

Polinices estaban llamados, de matarse entre ellos, el gusto amargo de esa 

sangre, o el rechazo físico y moral ante la violación de las niñas que forman el 

coro, producen un disgusto físico para cuya expresión el poeta se sirve del 

adjetivo pikrós43. 
En el pasaje antes citado de Suplicantes, el hecho de que Dánao describa 

como πικρῶς la disposición de la asamblea de los argivos hacia los egipcios 

expresa algo más que un mero rechazo, o mala disposición. El mismo término, 

aunque en forma adjetival, aparece en otras dos ocasiones en esta tragedia. Una 

de ellas es en un verso corrupto y para el que no se ha propuesto ninguna 

reconstrucción convincente († πικρότερ’ ἀχέων οἰζύος ὄνομ’ ἔχων †44), aunque 

la forma πικρότερ’ sí parece segura, con lo que el heraldo de los egipcios, que 

es quien está hablando dirigiéndose a las hijas de Dánao, se referiría a un 

lamento, o palabra, «aún más amarga», que se esperaría que profirieran las 

muchachas una vez en manos de sus raptores. La siguiente y última ocurrencia 

en Suplicantes aparece en boca de Pelasgo, cuando, justo antes de asumir que 

defenderá a las hijas de Dánao de sus acosadores, lamenta que por causa de las 
mujeres bañen de sangre el suelo los varones (πῶς οὐχὶ τἀνάλωμα γίγνεται 

πικρόν, / ἄνδρας γυναικῶν οὕνεχ’ αἱμάξαι πέδον45), «one of the most male-

chauvinistic utterances in Greek tragedy», como señala Alan Sommerstein (2019 

ad loc.), aunque inmediatamente recuerda que Pelasgo sí defenderá a las 

Danaides hasta el punto de, quizá, sacrificar su vida. 

 
43 Angelopoulou (2018: 74): «I suggest that in the Seven, gustatory metaphors qua 

emotional metaphors are strategically placed at pivotal points in the narrative to evoke certain 

embodied responses. Feelings of aversion and pollution are marked by the proximity of lines 

730 (πικρός, ὠμόφρων σίδαρος) and 735–8, as the ‘bitterness’ of the ‘savage-minded’ iron is 

attended by a strong sense of stain and contamination resulting from fratricide». Para la misma 

función de esta metáfora en Siete contra Tebas, 358-359, vid. González González (2019). 
44 A. Supp. 875. Sommerstein (2008): «You’ll soon be uttering an even bitterer song of 

anguish»; Sommertein (2019, ad loc.): «875 makes no sense as it stands, but the poetic οἰζύος 

‘of grief’ is not the kind of word that gets into a text by accident, and πικρότερ’ ‘bitterer’ is 

also likely to be fundamentally sound». 
45 A. Supp. 476-7. 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

144 

 
6. Conclusiones 

La voluntad del poeta de caracterizar a los hijos de Egipto como seres poseídos 

por la hýbris queda clara desde el momento en el que este calificativo aparece 

no sólo en boca del Coro, sino también del rey Pelasgo. La mención de la hýbris 
en un contexto sexual sólo puede significar violación, por lo que, si concedemos 

a esa caracterización toda la atención que merece, quedaría claro que lo que las 

Danaides rechazan es eso y no un matrimonio. Esto acabaría con las lecturas que 

hacen de las hijas de Dánao unas misándricas amazonas, o unas doncellas 

temerosas de la unión sexual. 

Existen personajes como Clitemnestra, o Helena, que han recibido 

largas listas de insultos en los diferentes textos que conservamos de la tradición 

griega. Los calificativos que se les han aplicado han pasado a formar parte de su 

«biografía» literaria hasta el punto de que suelen ignorarse los detalles y, sobre 

todo, quién dice qué y en qué contexto, y la condición de traidora y asesina de la 

una y de adúltera y responsable de la Guerra de Troya de la otra se consideran 

tan probadas como si hubiesen testificado ante un jurado. En el caso de los hijos 

de Egipto, en cambio, es poca la importancia que se le ha dado a esa especie de 

bestiario que las Danaides les dedican, así como a la persistente acusación de 

que actúan presa de la hýbris. Al contrario, el foco se ha puesto en las hijas de 

Dánao, atendiendo al desarrollo posterior de la historia (¡son ellas las que ejercen 

la violencia!) y atribuyendo su rechazo a la violencia de los hijos de Egipto a una 

falsa misandria. 

Claro que no se trata de un catálogo tan extenso como el del yambo 7 

de Semónides, pero no se puede ignorar su función en el interior de Suplicantes 

como elemento clave en la caracterización de esos personajes, los hijos de Egipto 

que, aunque no es seguro que aparezcan en escena46, motivan la acción de las 

doncellas que forman el Coro y ocupan esa escena ininterrumpidamente. 

 
BIBLIOGRAFÍA 

 

Angelopoulou, A. (2018) «Feeling Words: Embodied Metaphors in Seven 
Against Thebes», en Lauwers, J., Opsomer, J. y Schwall, H. (eds.), 

Psychology and the Classics, Berlin: De Gruyter, pp. 62-76. 

doi.org/10.1515/9783110482201-005 

 
46 Sobre esta delicada cuestión, véanse Taplin (1977: 215-218) y Librán Moreno (2005: 

324-337). Son también muy interesantes las consideraciones de Taplin, en las páginas citadas, 

sobre la anticipación de la violencia por parte del Coro, “The entry, which has been foreseen 

throughout the play and directly expected for over 100 lines, comes, then, as an embodiment 

of all that is cruel, beastly and rapacious” (1977:216). 

https://doi.org/10.1515/9783110482201-005


La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

145 

Battezatto, L. (2021) «Oedipus and Tiresias: Im/politeness Theory and the 

Interpretation of Sophocles’ Oedipus Tyrannus», en G. Martin et al., 
(eds.), Pragmatic Approaches to Drama: Studies in Communication on the 
Ancient Stage, Leiden & Boston: Brill, pp. 187-212. 

https://doi.org/10.1163/9789004440265_010 

Bednarowski, K. P. (2010) «The Danaids’ Threat: Obscurity, Suspense and the 

Shedding of Tradition in Aeschylus’ Suppliants», The Classical Journal 
105, pp. 193-212. https://dx.doi.org/10.1353/tcj.2010.0044. 

Boscà Cuquerella, A. (2024) «Uso retórico de la violencia sexual. Innovación y 

tradición en el exemplum de Procne en Suplicantes de Esquilo (vv. 59-

68)», Cadmo 33, pp. 103-117. 

Bowen, A. J. (2013) Aeschylus. Suppliant Women. Edited with an Introduction, 

Translation & Commentary, Oxford: Aris & Phillips. 

Brill, S. (2009) «Violence and Vulnerability in Aeschylus’s Suppliants», en 

Wians, W. (ed.), Logos and Muthos: Philosophical Essays in Greek 
Literature, New York: State University of New York Press, pp. 161-180. 

doi.org/10.1515/9781438427430-009 

Cairns, D. L. (1996) «Hybris, Dishonour, and Thinking Big», Journal of Hellenic 
Studies 116, pp. 1-32. https://doi.org/10.2307/631953 

Cairns, D. L. (2020) «Aristotle on Hybris and Injustice», en C. Veillard, O. 

Renaut, D. El Murr, (eds.), Les philosophes face au vice, de Socrate à 
Augustin, Philosophia Antiqua, vol. 154, Leiden: Brill, pp. 147-174. 

https://doi.org/10.1163/9789004432390_010 

Calderón Dorda, E. (2015) Esquilo. Tragedias V. Prometeo encadenado, Madrid: 

CSIC. 

Caldwell, R. S. (1974) «The Psychology of Aeschylus’ Supplices», Arethusa 7, 

pp. 45-70. 

Cazzaniga, I. (1950) La saga di Itis nella tradizione letteraria e mitografica 
greco-romana, Milano & Varese: Istituto Editoriale Cisalpino. 

Cole, S. G. (1984), «Greek Sanctions against Sexual Assault», Classical 
Philology 79, pp. 97‑113. 

Conley, T. (2010) Towards a Rhetoric of Insult, Chicago-London: The 

University of Chicago Press. 

Fialho, M. C. (2012) «Eros e identidade nas Suplicantes de Ésquilo», Humanitas 

64, pp. 43-52. 

Fisher, N. R. E. (1992) Hybris: A Study in the Values of Honour and Shame in 
Ancient Greece, Warminster: Aris & Phillips. 

Fontenrose, J. E. (1948) «The Sorrows of Ino and Procne», TAPA 79, pp. 125-

167. 

Fowler, R. L. (2013) Early Greek Mythography. II Commentary, Oxford: 

University Press. 

https://dx.doi.org/10.1353/tcj.2010.0044
https://doi.org/10.1515/9781438427430-009
https://doi.org/10.2307/631953


Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

146 

Friis, J. H. & Whittle, E. W. (1980) Aeschylus The Suppliants, 3 vols, 

Copenhague: Gyldendal. 

Garvie A.F. (20062) Aeschylus’ Supplices. Play and Trilogy, Bristol: Bristol 

Phoenix Press. 

González González, M. (2019) «The enemy at the city gates. Seven against 
Thebes, 287-368», Cadmo 28, pp. 31-49. 

González González, M. (2024) «La utopía de un mundo sin mujeres», en 

Quiroga, A. y Jiménez-Higueras, A. (eds.), En busca del tiempo y del 
espacio. Ucronías y utopías desde la Antigüedad hasta la actualidad, 

Coimbra: Classica Digitalia, pp. 255-68. 10.14195/978-989-26-2629-1 

Griffith, M. (1983) Aeschylus. Prometheus Bound, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Harrison, A. R. W. (1968-1971) The Law of Athens (2 vols.), Oxford: Clarendon 

Press.  

Iriarte, A. & González, M. (2008) Entre Ares y Afrodita. Violencia del erotismo 
y erótica de la violencia en la Grecia Antigua, Madrid: Abada. 

Kamen, D. (2020) Insults in Classical Athens, Madison: The University of 

Wisconsin Press. 

Kennedy, R. F. (2023) «Fear of Foreign Women in Aeschylus’s Suppliants», en 

Jacques A. Bromberg y Peter Burian, eds., A Companion to Aeschylus, 

Chichester: Wiley Blackwell, pp. 99-113. 

https://doi.org/10.1002/9781119072348.ch8 

Konstantinou, A. (2015) «Tradition and innovation in Greek Tragedy’s 

Mythological Exempla», Classical Quarterly 65.2, pp. 476-488. 

Librán Moreno, M. (2005) Lonjas del banquete de Homero. Convenciones 
dramáticas en la tragedia temprana de Esquilo, Huelva: Universidad de 

Huelva. 

Librán Moreno, M. (2015) «Abubillas, cucos y aves rapaces: la autoría de 

Sófocles, Fr. 581 R. (= Arist., HA 633a 17-28) (Tereo)», Emerita 83, pp. 

247-263. doi: 10.3989/emerita.2015.11.1411 

Mancuso, S. (2022) Der Prokne-Mythos als exemplum in der attischen Tragödie, 

Zürich-New York: Georg Olms Verlag Hildesheim. 

Miralles, Carles, et alii (2019) Eschilo. Supplici, Roma: Bardi. 

Molina Zorrilla, I. (2021) «La violencia como recurso dramático en Suplicantes 

de Esquilo», CFCegi 31, pp. 21-34. https://doi.org/10.5209/cfcg.72720 

Molina Zorrilla, I. (2023) La huida de las Danaides. Un estudio sobre la violencia 
en Suplicantes de Esquilo, Tesis Doctoral (inédita), Universidad de 

Málaga. 

Ogden, D. (2002) «Rape, Adultery and the Protection of Bloodlines in Classical 

Athens», en Susan Deacy y Karen F. Pierce, eds., Rape in Antiquity: 

https://doi.org/10.14195/978-989-26-2629-1
https://doi.org/10.5209/cfcg.72720


La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

147 

Sexual Violence in the Greek and Roman Worlds, Cardiff: Classical Press 

of Walles. 

Papadopoulou, Th. (2011) Aeschylus’ Suppliants, Londres: Bloomsbury. 

Podlecki, A. J. (2005) Aeschylus. Prometheus Bound, Oxford: Aris & Phillips. 

Roisman, H. M. (2025) «Invective in Greek Tragedy: A Means of Releasing or 

Escalating Tensions?», Classica et Mediaevalia, Supplementum 3, pp. 35-

79. 

Sandin, P. (2005) Aeschylus’ Supplices: Introduction and Commentary on vv. 
1-523, Lund: Symmachus publishing. 

Sommerstein, A. H., ed., trans. (2008) Aeschylus I, Persians, Seven against 
Thebes, Suppliants, Prometheus Bound (Loeb Classical Library). 

Cambridge MA and London: Harvard University Press. 

Sommerstein, A. H. (2019) Aeschylus. Suppliants, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Taplin, O. (1977) The Stagecraft of Aeschylus: The Dramatic Use of Exits and 
Entrances in Greek Tragedy, Oxford: Clarendon Press. 

West, M. L. (1990) Studies in Aeschylus, Stuttgart: Teubner. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                    Myrtia 40 (2025), 149-174 

Myrtia, nº 40 (2025), 149-174 

 

La mujer detrás del hombre: algunas reflexiones en torno a las razones de la 

guerra en la Comedia Antigua 

[The Woman Behind the Man: Some Reflections on the Reasons for War in 

Ancient Comedy] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.657431 

Mariana Franco San Román* 

Uniwersytet Śląski w Katowicach 

mariana.franco@us.edu.pl 

ORCID iD: https://orcid.org/ 0000-0003-4321-1505. 
 

 
* Una versión previa fue presentada en el ciclo de conferencias «Las mujeres en la 

Antigüedad Clásica y la Edad Media» Universidad Autónoma de México, junio de 2024, en 

el marco de una beca postdoctoral CONICET (Argentina). La revisión y edición del mismo 

ha sido realizada en el marco del proyecto del National Science Centre, Polonia (grant number 

2022/45/B/HS2/03806). Agradezco a los evaluadores por sus comentarios para mejorar mis 

argumentos. 

Resumen: Las afirmaciones de Plutarco sobre el origen de la guerra en la relación entre Aspasia y 

Pericles tienen un eco previo en la Comedia Antigua. Son de resaltar Dionysaléxandros 

de Cratino y Acarnienses de Aristófanes. Sendos autores coinciden en rastrear el origen 

de la guerra en el vínculo del político y la milesia y presentan un patrón común: un hecho 

en principio «privado» trae pólemos y destrucción a su comunidad, i.e. la esfera pública. 

El objetivo de este artículo es analizar cómo opera el lazo entre ambos en los orígenes de 

la guerra y sus implicancias entre ambas obras. Los dos autores parecen concordar en 
rastrear el origen de la guerra en la unión y cada uno aludiría, a su manera, al conflicto 

de los aqueos con los troyanos. En este sentido es posible reconocer un interdiscurso 

común que, luego, retomará Plutarco. 

  

Abstract: Plutarch’s statements on the relationship of Aspasia and Pericles as the origin of the war 

echo in Ancient Comedy. Two plays stand out: Cratinus’ Dionysalexandros and 

Aristophanes’ Acharnians. Both comic writers coincide in tracing back the origin of the 

war in the attachment between the politician and the Milesian woman, and a common 
pattern emerges: a «private» matter (in theory) brings war and destruction to the 

community, i.e. the public sphere.  

This article aims to analyse how the relationship between both operates in the origin of 

war and what it implies. The two comic authors concur in tracing the origin of war in the 

union, and each one, in his own way, refers to the conflict between the Achaeans and the 

Trojans. Therefore, I recognise an interdiscourse that is resumed by Plutarch. 

   
Palabras clave: Aspasia; Pericles; Comedia Antigua; Guerra; Interdiscurso 

  

Keywords: Aspasia; Pericles; Ancient Comedy; War; Interdiscourse 

  

Recepción: 03/09/2024 Aceptación: 03/04/2025 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

150 

 

La guerra es un hecho ubicuo de la historia de la humanidad. De hecho, el primer 

testimonio literario de Occidente está dedicado al conflicto entre troyanos y 

aqueos. El mundo del pólemos es masculino: es el espacio en el que los héroes 

obtienen su kléos 1 . En este género, lo femenino se ubica en el éndon 

(Hom.Il.6.490-4). Empero el origen del enfrentamiento es el rapto de Helena. Es 

un claro ejemplo de cómo lo privado tiene claros efectos en el ámbito de lo 

público2. 

Aquí me gustaría retomar las reflexiones de Shipley (1995) en torno a 

las guerras. Lo cierto es que estas son siempre el resultado de una toma de 

decisión por parte de grupos o individuos de cada una de las partes involucradas 

que creen que se va a ganar más peleando que no haciéndolo y no pueden ser 

separadas ni de sus antecedentes y causas, ni de sus consecuencias. Dentro del 

término «causas» Shipley distingue entre los determinantes sociales ‒como 

puede ser verla como un método de adquisición de riquezas (Arist.Pol.1256b) o 

incluso poder político‒ y aquello que indujo a llevarla a cabo. Por último, el 

autor recuerda que la comunidad en su totalidad ni participa de la guerra ni 

participó en la toma de decisión y por ello propone remplazar el término 

«motivo» por «razón» ya que permite resaltar la existencia de un proceso de 

toma de decisión. 

Heródoto y Tucídides se preocuparon justamente por la causa de las 

guerras que narraron. El segundo distinguió entre la «razón extremadamente 

verdadera, pero muy invisible en el discurso» (Th.1.23.6, τὴν μὴν γὰρ 

ἀληθεστάτην πρόφασιν, ἀφανεστάτην δὲ λόγῳ,) y las «causas dichas 

explícitamente» (αἱ δ᾽ ἐς τὸ φανερὸν λεγόμεναι αἰτίαι)3. Siglos después, Plutarco 

en su Vida de Pericles pensó en términos similares al dar cuenta de los motivos 

de las guerras de Samos y del Peloponeso y será la unión entre el político y 

Aspasia lo que parece estar detrás de esos conflictos (Per.24.1, 25.1, 30.2). Esta 

aseveración será replicada por fuentes posteriores4. 

En realidad, lo informado por Plutarco tiene un eco previo en la 

Comedia Antigua. En dichos testimonios resonaría la preocupación que 

hallamos en el género historiográfico por la causa, el motivo o razón del 

conflicto armado. Son de resaltar dos obras: Dionysaléxandros de Cratino –de la 

 
1 En Ilíada II las mujeres son mencionadas como madres, no guerreras. Las amazonas 

serán aliadas de los troyanos en una tradición posterior (Apollod.Ep.5, cf. Hom.Il.3.189).  
2 Este no es el único caso. En tragedia vemos cómo el conflicto entre hermanos también 

afecta a la pólis. 
3 Todas las traducciones de textos griegos me pertenecen. Para el texto de Tucídides sigo 

a Alberti (1972). 
4 Harp. 61-62, Ἀσπασία; Sud.4202, Ἀσπασία. Ateneo (13.560b-f) da una lista de mujeres 

como causas de guerra, pero no incluye a la milesia. 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

151 

cual nos llegaron algunos fragmentos descontextualizados (fr.39-51 K.A.) y la 

hypóthesis casi completa‒ y Acarnienses de Aristófanes5. En este sentido, ambos 

autores coincidirían en rastrear el origen de la guerra en Pericles y su relación 

con Aspasia sería un factor importante; cada uno a su manera aludirá a la guerra 

de Troya pues esta adquirió cierta función paradigmática en el pensamiento y en 

la literatura del siglo V a.C. y devino un modo de exploración de la causalidad 

problemática del pólemos (Wright, 2007: 413). 

Si creemos en la hypóthesis transmitida por el papiro, es posible ver un 

patrón común: la unión de un hombre y una mujer, un hecho en principio 

«privado», trae guerra y destrucción a su comunidad, i.e. a la esfera pública. Por 

ello, el objetivo del presente artículo será analizar cómo opera en ambos autores 

el vínculo entre Aspasia y Pericles en los orígenes de la guerra y sus 

implicancias. En este sentido, los dos autores coincidirían en rastrear el origen 

de la guerra en dicha unión y cada comediógrafo aludiría al conflicto de los 

aqueos con los troyanos. De este modo, la relación privada es un elemento más 

al que recurren los poetas para construir a Pericles como un ekhtrós6. En este 

sentido es posible reconocer un interdiscurso, que retomará Plutarco y que 

contribuye a la memoria discursiva de la pareja, entendiendo el primero como el 

conjunto de unidades discursivas (correspondientes a discursos anteriores del 

mismo género, a discursos contemporáneos de otros géneros, etc.) con los cuales 

un discurso particular entra en relación implícita o explícita (Charaudeau y 

Maingueneau 2005: s.v.) y la segunda como el retorno, transformación u olvido 

en un acontecimiento discursivo de enunciados ya dichos con anterioridad 

(Courtine, 1981: 52)7.  

 
1. ASPASIA Y PERICLES EN PLUTARCO 

 
Sin embargo, antes de analizar los testimonios cómicos, quisiera hacer un breve 

recorrido sobre la pareja implicada. Aspasia, hija de Axíoco, nació en Mileto y 

en algún momento de la década del 440 a.C. se unió a Pericles como su 

 
5 A estas obras cabría agregar Paz (421 a.C.), donde Hermes informa que el origen de la 

guerra fue el miedo de Pericles provocado por el juicio por malversación de fondos de Fidias 

(Ar.Pax 605-14, 619-27, 632-48; cf. Olson, 1998). Sin embargo, dado que no figura Aspasia 

en esta versión, la dejaré de lado. Diamantakou-Agathou (2020: 250) propone leer esta 

acusación como complementaria a la de Acarnienses, dado que ambas enfatizan la 

responsabilidad del alcmeónida.  
6 Carrizo (2025) propone que Cratino incita al auditorio a sentir hostilidad hacia el 

político como un enemigo público para ratificar ciertos valores y distinguirlo de la comunidad.  
7 Xenophontos (2012: 619) propone que las citas en el caso de Pericles buscan resaltar 

la capacidad del político de aceptar las críticas y su no asimilación de estas acusaciones. 

Empero, las acusaciones parecen haber existido.  



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

152 

concubina, después del divorcio de este8. El alcmeónida llevaba varios años 

siendo el principal líder político de la ciudad. La milesia le dio un hijo bastardo, 

llamado igual que su padre, quien obtuvo la ciudadanía después, a pesar de la 

ley que impedía que los hijos de atenienses y mujeres extranjeras fueran polîtai. 
Después de la muerte de Pericles en el 429 a.C., Aspasia se uniría a Lisicles hasta 

la muerte de este un año después (Plu.Per.24.6)9.  

La principal fuente de la relación de pareja es Plutarco (Per.24-25, 30-

32), quien introduce la figura de esta mujer cuando está por narrar el conflicto 

con Samos. Según Tucídides (1.115-117), en el 441 a.C. los milesios estaban 

perdiendo ante Samos por Priene y se lamentaron (κατεβόων) con los atenienses, 

lo que llevó a que estos se involucraran (Th.115.2; cf. D.S.12.27.1). Una 

democracia fue establecida en la isla y se tomaron rehenes. Empero, un grupo de 

samios derrocó el régimen y los liberaron. El historiador resalta la figura de 

Pericles: junto con los otros strategoí venció a la armada samia y luego se dirigió 

a la isla y sitió la ciudad. Si bien los samios tuvieron una victoria naval, el asedio 

continuó durante nueve meses y finalmente los sitiados se avinieron a un 

acuerdo10. 

Es de resaltar que, si Tucídides presenta a los milesios quejándose ante 

los atenienses, Plutarco nos informa que «parece que [Pericles] hizo la guerra en 

contra de los samios para darle el gusto a Aspasia» (δ' Ἀσπασίᾳ χαριζόμενος 

δοκεῖ πρᾶξαι τὰ πρὸς Σαμίους, Per.24.2), algo que repite en el siguiente capítulo 

cuando entra de lleno en el conflicto: Τὸν δὲ πρὸς Σαμίους πόλεμον αἰτιῶνται 

μάλιστα τὸν Περικλέα ψηφίσασθαι διὰ Μιλησίους Ἀσπασίας δεηθείσης, 

(Per.25.1). «En cuanto a la guerra contra los samios, acusan a Pericles de haberla 

hecho votar a causa de los milesios porque Aspasia se lo hubo pedido11». En 

ambos casos, Plutarco presenta la voz de otros que son quienes afirman el 

vínculo de la milesia con el conflicto, primero con una construcción impersonal 

de δοκεῖ y luego con el verbo αἰτιῶνται. Según estas voces inciertas, la 

naturaleza de la relación está atravesada por la kháris (χαριζόμενος) que Pericles 

busca de parte de su concubina. Ella le hace un pedido que Pericles decide no 

rechazar. Este páthos es analizado por Aristóteles, quien lo denomina «tener 

 
8 Esta datación se funda en la supuesta edad de Pericles hijo, quien nació posterior al 

decreto del 451/0 pero que debió tener al menos 30 años para ser hellenotamías en el 410/09 

(Stadter, 1989: 239). 
9 Se cree que este Lisicles sería el general muerto en Caria en el 428/7 (Th.3.19.1; cf. 

Gomme, 1956: II, ad loc.). 
10 De un modo semejante, lo narra Plutarco (Per.25) que habría seguido a Duris de 

Samos. Este parece haber tenido una actitud crítica hacia el político (Per.28; Stadter, 1989: 

233; Cataldi, 2011: 29).  
11 Para el texto de Plutarco sigo la edición de Flacelière y Chambry (1964). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

153 

gratitud» (χάριν ἔχουσι, Rh.1385a15)12. El filósofo sostiene que quien se siente 

agradecido es quien estuvo necesitado (ἐν τοιαύτῃ λύπῃ καὶ δεήσει, ἐν τοιαύτῃ 

χρείᾳ, Rh.1385a31-2) y recibió ayuda de alguien. Es decir, una persona tiene una 

carencia o problema y otro lo asiste13. MacLachlan (1993: 77) afirma que para 

que los vínculos entre las personas fueran duraderos, los individuos debían tener 

gestos de buena voluntad con los otros. Podríamos pensar que, según estas voces 

indefinidas, Pericles, interesado por mantener su relación con Aspasia, optó por 

responder a su pedido. Las voces críticas que cita Plutarco apuntan a representar 

a Pericles como un dominado (Cataldi, 2011). 

Esta mujer, pues, es vista por algunos como una influencia en el 

principal hombre de Atenas y de allí que el queronense nos traiga a colación la 

figura de Targelia, una prostituta jonia que se habría ganado a varios hombres 

poderosos para la causa de Jerjes (Plu.Per.24.2, cf. Stadter 1989: 235). 

Nuevamente Plutarco cita un rumor (φασὶ), que sostiene que la milesia habría 

estado emulando (ζηλώσασαν) a esta mujer. Es interesante que en ella se da la 

combinación de la bella figura (εἶδος εὐπρεπὴς), la gracia (χάριν ἔχουσα) y la 

habilidad (μετὰ δεινότητος). Se habría casado con el rey Antíoco de Tesalia y 

después de la muerte de este, habría gobernado y colaborado con Jerjes para su 

invasión. La comparación entre ambas se funda la unión entre belleza y 

sabiduría: Aspasia es sabia (σοφήν) y entendida en política (πολιτικὴν). Sin 

embargo, es posible que no se tratara de una mujer cien por ciento honesta, sino 

que Plutarco nos cuenta que «formaba a muchachas como prostitutas» (Per.24.5, 

παιδίσκας ἑταιρούσας τρέφουσαν), lo cual se relacionará con uno de los pasajes 

cómicos que analizaré14 . El deseo de emulación por parte de Aspasia con 

respecto a Targelia apunta, pues, a resaltar el carácter de la primera y la 

influencia que una mujer puede tener en un hombre15.  

Stadter sostiene que el tratamiento que hace de Aspasia se divide en dos 

partes: en su reputación de experta en la política y en su atractivo erótico. Es 

interesante que el segundo aspecto, a diferencia del primero, sea introducido por 

el verbo φαίνεται, lo cual supone que Plutarco guarda ciertas reservas con lo que 

va a contar. Allí se nos informa que el afecto entre el político y la milesia se 

 
12 Konstan (2006: 158) distingue esta locución de otras que significan «hacer un favor» 

(khárin phérein / títhesthai / kharízesthai). 
13 Cf. Rhet. ad Alex.1439b22-24. 
14 Hay una estructura semejante con tréphein en Is.6.19. Sobre el status de la milesia, cf. 

Stadter (1989: 236-237).  
15 Hacia el final del capítulo (Per.24.11) introducirá el caso de Milto, la concubina más 

querida por Ciro el joven, a la que él llamaba «Aspasia» en honor a la milesia (Ael.VH.12.1; 

Plut.Art.26.5-9; cf. Stadter, 1989: 242) y que tuvo mucho poder (πλεῖστον ἴσχυσε) con 

Artajerjes.  



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

154 

fundó en el éros (Plu.Per.24.7, ἐρωτική τις ἀγάπησις)16. Si bien éros era un 

vocablo polisémico (Ludwig, 2002: 1), el de Queronea no deja lugar a dudas: 

Pericles «amó» a Aspasia (ἔστερξε, Per.24.8). El verbo stérgein es utilizado para 

dar cuenta del vínculo afectivo entre padres e hijos y, con menor frecuencia, 

entre esposo y esposa (LSJ9, 1996: s.v.). De hecho, este vocablo, a diferencia de 

otros, no supone los excesos o irracionalidades que pueden asociarse a un éros 
descontrolado (Beneker, 2007: 251)17. El sentido afectuoso de este lexema se 

confirma con el uso de ἀγάπησις (Plu.Per.24.7; cf. Stadter, 1989: 238). 

Una de las razones para justificar el vínculo basado en el éros es el rumor 

(ὥς φασι, Per.24.9, cf. Ath.13.589e) de que, antes de ir al ágora y a su vuelta, la 

saludaba (ἠσπάζετο) con un beso (τοῦ καταφιλεῖν)18. Un segundo argumento del 

vínculo erotikós entre ambos son las voces de los poetas cómicos que la 

comparan con Ónfale, Deyanira y Hera (Per.24.8-9). Es cierto que la inclusión 

de citas cómicas no implica la aceptación de veracidad por parte de Plutarco19. 

En Mor.855f13-856a5 considera a los comediógrafos hostiles y maliciosos 

(δυσμενής, κακοήθης) y refiere justamente el caso de Pericles empujado por 

Aspasia o Fidias como la causa de la guerra. Su inserción, considero, sirve para 

dar profundidad al retrato que realiza, pone al personaje «en contexto». Más allá 

del objetivo que pueda tener el biógrafo de incluir estas citas, su introducción 

nos sumerge en el interdiscurso acerca de la milesia y de su relación con Pericles. 

Volviendo a las tres alusiones mitológicas, estas dan cuenta de mujeres 

proverbialmente dominantes sobre sus hombres (Cataldi, 2011: 27-37; Sapere, 

2015: 3): Ónfale esclavizó a Heracles (S.Tr.247 y ss.; Apollod.Bibl.2.6), 

Deyanira lo mató (Apollod.Bibl.2.7.5-7) y Hera influye constantemente en las 

 
16 Es sugestivo que justo después Plutarco recuerde que el alcmeónida se divorció de su 

primera esposa porque la convivencia «no era agradable» (οὐκ ἀρεστῆς, Per.24.8).  
17 Asimismo, Beneker (2007) considera que se trata de una relación fundada en el 

intelecto, dada la primacía que la razón tiene en el comportamiento del líder, y rechaza la 

posibilidad de que Pericles haya iniciado una guerra para complacer a su amante. Esta 

presentación contrasta con la que hace Heraclides (Ath.12.533c-d) y que Azoulay (2014: 101) 

en algún punto replica al sostener que al unirse a ella «he returned to an aristocratic mode of 

life that was ruled by expensive extravagance and luxury». Tanto Cataldi (2011) como Warren 

(2018) ven en Plutarco una representación de Aspasia como una «sexually deviant» (en 

palabras de Warren, 2018: 90), pero esta lectura descansa en la asunción de que el biógrafo 

concuerda con todo lo que cita y que estas funcionan como argumentos de autoridad y este no 

es necesariamente el caso. Xenophontos (2012) propone que estas citas buscan provocar en el 

lector una reflexión sobre el comportamiento ético. Para un análisis más en detalle de las citas 

cómicas en las Vidas, cf. Sapere (en prensa). Sobre el argumento de autoridad, cf. Perelman 

y Olbrechts-Tyteca (1994: 469 y ss.). 
18 Sapere (2015: 3) nota con gran atino el empleo de aspázesthai, etimológicamente 

asociado al nombre de Aspasia.  
19 Beneker (2007: 251) considera que no están incorporadas de una manera significativa 

en su propio retrato. 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

155 

decisiones de Zeus (Hom.Il.4.25-73; 14.153-351)20. Es por esta comparación que 

Plutarco incluye los versos cómicos de Cratino en Kheírones, una comedia 

posterior al 440 a.C. (Storey, 2011: 387) 21: 

 
Ἥραν τέ οἱ Ἀσπασίαν τίκτει Καταπυγοσύνη 

 παλλακὴν κυνώπιδα (fr.259 K.-A.)22 

 

 Y la Depravación le [Cronos] parió a su Hera-Aspasia, concubina cara de perra.  

 

Esta cita se relaciona con las próximas dos secciones. Los versos 

pertenecerían a una obra que presentaría una teogonía en la que Discordia y 

Cronos son padres de Zeus-Pericles y la Depravación y Cronos de Hera-

Aspasia23. El apelativo «cara de perra» es homérico. Si bien hay un caso en que 

Hera es llamada así por su hijo Hefesto (Hom.Il.18.396), en dos ocasiones 

Helena se lo aplica a sí misma: Il.3.178-180 y Od.4.141-14624. En el segundo 

caso, de hecho, se presenta como causante de la guerra entre aqueos y troyanos 

(ἐμεῖο κυνώπιδος εἵνεκ'), algo que repite en Ilíada VI (Hom.Il.6.356, εἵνεκ' ἐμεῖο 

κυνὸς, cf. Il.6.344)25. Cratino, al presentar a Aspasia con un apelativo homérico 

asociado a Helena, quizás esté resaltando a la primera como causa. Dicha 

relación parece haber conformado el interdiscurso ‒al menos cómico‒, dado que 

Éupolis la habría llamado «Helena» en Prospáltioi (fr.267 K.-A; Schol. ad 
P.Mx.235e) y veremos que Cratino y Aristófanes recurrirán al mito de la guerra 

de Troya para explicar el origen del conflicto bélico26. Sin embargo, es muy 

 
20 Otra opción es que Pericles fuera un Heracles infiel, cf. Cataldi (2011: 32). 
21 Para un análisis completo de esta obra, cf. Farioli (2000). 
22 Se ha discutido si Ἀσπασίαν no sería una interpolación y es por ello que Cobet la ha 

eliminado, cf. Stadter (1989: 240-241); Storey (2011: 387, 390). 
23 Καταπυγοσύνη es literalmente «sodomía», la cual supone paradójicamente un sexo 

no reproductivo. Si bien Henderson (1991: 129) la traduce como «pathic debauchery» en 

general, aquí Olson (2007: 208; cf. Cataldi, 2011:26) opta por «depravity». Sigo su lectura 

porque creo que la palabra busca enfatizar su vínculo con lo sexual en general y no con el 

coito no reproductivo, dado que Aspasia es conocida por haberle dado un hijo. Sobre la 

discusión si es Cronos o Tiempo, cf. Cataldi (2011: 33) y García Soler (2022: 113-114), la 

cual no afecta el presente argumento. 
24 También se aplica a Afrodita cuando se narra su amorío con Ares y cómo Hefesto los 

descubre (Od.8.319) y a las Erinias (E.Or.260, El.1252). Para Ilíada y Odisea sigo las 

ediciones de Monro y Allen (1959) y de Allen (1957), respectivamente. 
25 La imagen del can aquí apunta a resaltar la traición por el cambio de amo/marido, cf. 

Franco (2014) sobre el vínculo entre el animal y la mujer. 
26 Poco sabemos de Prospáltioi, pues no han llegado muchos fragmentos, pero habría 

sido una comedia política representada en el 429 o 428 a.C. (Storey, 2011: 192-195). Gran 

parte de la discusión se ha centrado en el fr.260 K.-A. que incluye una conversación entre tres 

personajes en donde parece haber una referencia a la política bélica de Pericles del Sitzkrieg 

(vv.15-16). Henry (1995: 22) piensa en un posible plagio de Éupolis a Cratino. 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

156 

posible que esto no sea una cuestión propia del género, sino una mucho más 

amplia de la que las obras cómicas se harían eco: como en otros casos, es algo 

de lo que se habría hablado en la pólis27. Al mismo tiempo, al usar la historia de 

Ilión para hablar del origen de la guerra, se hacen eco de la preocupación que 

tiene también la historiografía. 

 

2. EL DIONISALÉXANDROS 
 

Esta obra es mejor conocida no tanto por los fragmentos que han llegado hasta 

nosotros, como por la hypóthesis casi completa (P.Oxy.4.663) La comedia 

representaba una versión alternativa de la guerra de Troya originada por Dioniso 

vestido como Paris. El dios es el juez sobre cuál de las tres diosas es la más 

hermosa y rapta a Helena. Paris los descubre a ambos y, si bien en un comienzo 

decide enviar a ambos ante los aqueos –lo cual implicaría que la guerra no 

tendría lugar‒, finalmente decide conservar a la Tindárida como su esposa y 

entregar a Dioniso a los enemigos28. Se desconoce la razón por la cual Dioniso 

habría tomado el lugar de Paris en el juicio, pero Melero propone entender el 

travestimiento desde un punto de vista genérico al verlo como una «burla ritual 

al dios» y desde uno argumental, al recordar la tradición de Paris huyendo 

aterrorizado por la idea de actuar de juez, que está atestiguada en vasos griegos 

(Melero, 1997: 126, cf. Mitchell, 2009: 96-97). Así, Dioniso se habría hecho 

cargo de la elección y, ante el ofrecimiento de tener la mujer más hermosa, habría 

sucumbido ante la tentación por su propensión a los placeres sensuales (Bakola, 

2010: 204, cf. Ar.Ra.291, 739-40; E.Ba.453-4). La hypóthesis dice así (P.Oxy.4. 

663): 

 
col. i col. ii 

                            ]. 

      . . . . . . . . . . ]ζητ(  ) 

      . . . . . . . . . . ]παν 

      . . . . . . . ] α̣υτον μη 

 5   . . . . . κ]ρ̣ίσιν ὁ Ἑρμ(ῆς) 

     ἀπέρχ]εται κ(αὶ) οὗτοι 

     μ(ὲν) πρ(ὸς) τοὺς θεατάς 

     τινα π[(ερὶ)] ὑῶν ποιη(τῶν) 

     διαλέγονται κ(αὶ) 

10 παραφανέντα τὸν 

ΔΙΟΝΥΣ̣[ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ 

            Η̅ [ 

       ΚΡΑΤ[ΕΙΝΟΥ 

    τὸν Ἀλέξανδ[δ(ρον). τὴν μ(ὲν) οὖν                    

Ἑλἐνη(ν) 

30 εἰς τάλαρον ὡϲ τ̣ά̣[χιστα 

     κρύψας, ἑαυτὸν δ’εἰς κριὸ[ν 

     μ(ε)τ(α)σκευάσας ὑπομένει 

     τὸ μέλλον.      παραγενό- 

     μενος δ’ Ἀλέξανδ(ρος) κ(αὶ) φωρά- 

 
27 Es posible, asimismo, que el «origen» de estas habladurías provinieran de los mismos 

samios, Duris y Alexis (Plu.Per.24.2; cf. Alexis FGrH 539 fr.1, Jacoby; Stadter, 1989: 233), 

pero resulta incomprobable. 
28 Sigo la edición Bianchi (2015). Para una reproducción del papiro, cf. Bakola (2005, 

2010). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

157 

     Διόνυσον ἐπισκώ(πτουσι) (καὶ) 

     χλευάζου(σιν)· ὁ δ(ὲ) πα- 

     ραγενομένων < 

> αὐτῷ 

     παρὰ μ(ὲν) Ἥ̣ρ̣α̣[ς] τυραννίδο(ς) 

15 ἀκινήτου, πα[ρ]ὰ δ΄ Ἀθηνᾶς 

     εὐψυχί(ας) κ(α)τ(ὰ) πόλεμο(ν), τῆς 

     δ’ Ἀφροδί(της) κάλλιστό(ν) τε κ(αὶ) 

     ἐπέραστον αὐτὸν ὑπάρ- 

     χειν, κρίνει ταύτην νικᾶν. 

20 μ(ε)τ(ὰ) δ(ὲ) ταῦ(τα) πλεύσας εἰς 

     Λακεδαίμο(να) (καὶ) τὴν Ἑλένην 

     ἐξαωαγὼν ἐπανέρχετ(αι) 

     εἰς τὴν Ἴδην. ἀκού(ει) δ(ὲ) με- 

     τ’ ὀλίγον τοὺς Ἀχαιοὺς πυρ- 

25 πολ]εῖν τὴν χώ(ραν) (καὶ) 29  

 

35 σας ἑκάτερο(ν) ἄγειν ἐπὶ τὰς 

     ναῦς πρ(οσ)τάττει ὡς παραδώσων 

     τοῖς Ἀχαιοῖ(ς). ὀκνούσης δ(ὲ) τῆς 

     Ἑλένη(ς) ταύτην μ(ὲν) οἰκτείρας 

     ὡς γυναῖχ’ ἕξων ἐπικατέχ(ει), 

40 τὸν δ(ὲ) Διόνυ(σον) ὡς παραδοθη- 

      σόμενο(ν) ἀποστέλλει, συν- 

     ακουλουθ(οῦσι) δ’ οἱ σάτυ(ροι) 

παρακαλοῦν- 

      τές τε κ(αὶ) οὐκ ἂν προδώσειν 

      αὐτὸν φάσκοντες.       κωμῳ-     

45 δεῖται δ’ἐν τῷ δράματι Πε- 

      ρικλῆς μάλα πιθανῶς δι’ 

      ἐμφάσεως ὡς ἐπαγηοχὼς 

      τοῖς Ἀθηναίοις τὸν πόλεμον 

  

 

 
 

] Hermes se va y estos (¿coro?) les hablan a los espectadores acerca de los hijos de los poetas 

y se ríen y se burlan de Dioniso que aparece de la nada30. Y este […] de (¿las diosas?) que 

llegan […] le (¿son ofrecidos?) la tiranía inconmovible de parte de Hera y el buen ánimo en 

la guerra de parte de Atenea y de Afrodita el que él fuera el más hermoso y el más encantador; 

juzga que esta es la vencedora. Después de estas cosas, tras navegar hacia Lacedemonia y 

raptar a Helena, vuelve al Ida. Pero escucha poco después que los aqueos están quemando y 

destruyendo el país y que buscan a Alejandro. Entonces, por un lado, esconde a la esposa de 

Menelao en una canasta lo más rápido posible, por el otro se transforma en carnero y espera 

el porvenir. 

Alejandro, tras aparecer y descubrirlos a ambos, ordena llevarlos hasta las naves para 

entregárselos a los aqueos. Pero, después de que Helena vacilara, la compadece y la retiene 

para hacerla su esposa, y envía a Dioniso para que sea entregado y lo acompañan los sátiros 

consolándolo y diciéndole que no lo entregarán. 

Pericles es ridiculizado en la obra muy persuasivamente a través de la émphasis porque ha 

conducido a los atenienses a la guerra. 

 
A pesar de las lagunas, vemos que se trataba de una comedia cuyo tema 

principal era mitológico, ya fuera tratando cómicamente un mito o ubicando 

 
29 Kassel & Austin agregan [ζητεῖν al final de esta línea. 
30 Croiset (1904: 299-301) y Norwood (1931: 120) resaltan el uso de paraphaínein con 

Dioniso, pues se habría esperado epiphaínein con un dios. Ambos proponen que las diosas 

habrían llegado al Ida guiadas por Hermes y, al no encontrar a Paris, deciden que sea Dioniso 

quien juzgue. Bianchi (2015: 224) considera que se trata de un verbo típico para indicar el 

ingreso de un actor. 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

158 

personajes mitológicos en situaciones nuevas31. Dentro de este subgénero, la 

historia de Troya y sus ramificaciones parecen haber sido el más popular y a 

diferencia de la tragedia, este tipo de komoidía tendría como personajes a los 

dioses con mayor frecuencia y el más popular entre ellos es Dioniso (Bowie, 

2010: 147-148). En este sentido, la comedia, al igual que la tragedia, presenta 

nuevas versiones del mito32.  

Si Dionysaléxandros es la comedia mitológica mejor conocida gracias a 

la hypóthesis, también es cierto que esta suscita una serie de problemas cuyo 

tratamiento excede la extensión del presente artículo33. Me detendré en dos. En 

primer lugar, a qué guerra se refiere el argumento. Se manejan dos hipótesis: la 

guerra mencionada en ii.48 sería la revuelta de Samos (440/39 a.C.) o la guerra 

del Peloponeso (431-404 a.C.). Hemos visto en Plutarco que Aspasia y Pericles 

han sido asociados a ambas. Si bien la mayor parte de los estudiosos opinan que 

la guerra mencionada sería la segunda (Rosen, 1988: 51; Azoulay, 2014: 103; 

García Soler, 2014: 338 n.35; Bianchi, 2015: 198; Ceccarelli, 2022; cf. 

Mattingly, 1977: 243-244)34, hay ciertos datos que abogarían por la primera 

opción como son el testimonio de Plutarco sobre la incidencia de Aspasia en la 

decisión (Plut.Per.25.1; Storey, 2020) o que el mismo Pericles afirmara que 

había sobrepujado a Agamenón al haber tomado una ciudad en nueves meses en 

lugar de diez años (Plut.Per.28.7). En cambio, Ceccarelli (2022: 137) resalta que 

en las líneas ii.rr.47-48 se dice que Pericles «ha conducido a los atenienses a la 

guerra» (ἐπαγηοχὼς τοῖς Ἀθηναίοις τὸν πόλεμον, ii.47-48). El verbo epágein 

puede querer decir «guiar un ejército», pero también es «traer de afuera hacia 

adentro» (Bailly, 2000: s.v.; LSJ9, 1996: s.v.). La guerra del Peloponeso fue, al 

menos al principio, una lucha en el territorio ateniense35. Por otro lado, hay 

ciertos elementos que son retomados por la Comedia Antigua a la hora de 

caracterizar a Pericles que sólo tendrían sentido en el contexto de la guerra del 

 
31 Sobre estas, cf. Bowie (2010: 143-145) y García Soler (2022).  
32 Un ejemplo de ello es Helena de Eurípides. Wright (2007: 417-418) propone leerla 

junto con Dionysaléxandros como historias contrafácticas. 
33 Algunas de las problemáticas son la datación, la identidad del coro, el sentido 

de ἐπισκώ(πτουσι) (καὶ) χλευάζου(σιν) y δι’ ἐμφάσεως (ii.46-7), cómo operaba el 

travestimiento entre Paris y Dioniso, la sección perdida de la hypóthesis y la 

extensión de la obra.  
34 Es una interpretación que ya defendían los primeros editores, Grenfell y Hunt (904: 

71); Körte (1904: 491). Vickers (2000) propone esta guerra, pero se habría representado entre 

el 428 y 425. 
35 Ceccarelli (2022: 138) también resalta que la mención de τὸν πόλεμον con el artículo 

definido referiría la guerra del Peloponeso dada su importancia, en contraste con la samia. De 

un modo semejante, cf. Bianchi (2016: 208) quien cita a Schwarze (1971: 7) y un pasaje de 

Kólakes de Éupolis (fr.156.2 K.-A.) en el que describe el conflicto entre atenienses y 

espartanos del mismo modo que Cratino.  



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

159 

Peloponeso, como sería el caso de la mención de la tierra arrasada por los aqueos, 

la cual remitiría a la reciente invasión del Ática por Arquidamo (Croiset, 1904: 

308-310; Norwood, 1931: 122; Ceccarelli, 2022; cf. Th.2.29.2, 2.23.1) 36 . 

Retomaré esto más adelante. 

La segunda cuestión es ¿cómo se desarrollaba la crítica política contra 

Pericles y, propongo, Aspasia? Melero considera que Dionysaléxandros sería 

una comedia «mítico política» en la cual «el plano mítico no se confunde con el 

histórico», sino que los sucesos contemporáneos son mitificados, «de forma tal 

que el público puede fácilmente reconocer los referentes de la obra» (1997: 125-

126). Wright (2007: 419), por su parte, supone que esto no tuvo que ser así en el 

caso de esta obra y que la crítica política habría estado vehiculizada por medio 

de paralelismos en escenas o líneas específicas. Esta cuestión, a su vez, se 

relaciona sobre cómo se debe entender el δι’ ἐμφάσεως (ii.44-8): ¿se refiere a 

una alegoría (García Soler, 2014: 338), a una insinuación o indirecta 

(Revermann, 1997: 198; Wright, 2007: 419), o al énfasis tal y como nosotros lo 

entendemos (Rutherford, 1905: iii.264-6 en Bakola, 2010: 201 n.4337)? Bakola 

analiza los usos de la émphasis en su cotexto, o entorno verbal, en tratados y 

escolios y llega a la conclusión que, a diferencia de una alegoría, se trata de una 

técnica sutil que busca sugerir indirectamente y que se ve acompañada de la 

creación de una breve imagen mental (2010: 203). Así, el δι’ ἐμφάσεως sugiere 

que había elementos en la representación de Dioniso que intermitentemente 

evocaban a Pericles y si bien el dios es él mismo durante toda la obra, es también 

potencialmente el político ateniense (Bakola, 2010: 204)38. En efecto, es posible 

ver en la hypóthesis una serie de cuestiones relacionables con él como los dones 

ofrecidos por las diosas –donde se menciona la τύραννις‒, el hecho de que la 

guerra fuera comenzada a causa de una mujer, y su irresponsabilidad y 

cobardía39. 

 
36  Schwarze (1971: 16) notó que en la versión tradicional del mito los aqueos no 

arrasaron los campos; empero, Bakola (2010: 188-189) recuerda que esto sí está presente en 

Cypria (cf. Procl.Chr.11.1-2 West). 
37  Revermann (1997: 198) concuerda con los escoliastas de que πιθανώς debe ser 

interpretado como «hábilmente». De este modo, haría referencia a la habilidad del poeta de 

manejar la técnica de la émphasis.  
38 De hecho, Revermann afirma que ii.44-48 sugiere «that the author of the hypothesis 

had substantial textual evidence before him which linked Dionysus with Pericles» (1997: 

198). Bakola (2010: 192) advierte sobre el reduccionismo que puede implicar la lectura de la 

obra a partir de la identificación Pericles/Dionisos por el sobredimensionamiento de lo 

político.  
39 A estos elementos se podría agregar el uso de una máscara-retrato, tal como lo 

propone Revermann, quien, ante la problemática del constante cambio de disfraz de Dioniso 

(del dios a Paris, de Paris a carnero), plantea dicha posibilidad como un modo visual 

extremadamente eficiente de asegurarse que el punto fundamental del significado de la obra 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

160 

Primero, los dones ofrecidos por las diosas parecen ser una versión 

«personalizada» de los tradicionales. Sabemos por Apolodoro que Hera le ofrece 

la soberanía sobre los hombres y que Atenea le promete la victoria en la guerra 

(Epit.III.2-3)40. En cambio, esta Hera le ofrece la «tiranía inconmovible», que 

parece retomar la crítica común entre los comediógrafos y, en particular de 

Cratino, de que Pericles es un tirano como Zeus (Cratin.fr.118, 258, 259 K.-A.; 

Telecl.fr.18 K.-A.; Com.Adesp.701 K.-A.), paralelo también presente en Ar. 

Ach.530, según veremos. Como recuerda García Soler, «el Zeus de la mitología 

griega había renovado profundamente la estructura del mundo divino, 

garantizando el orden y la estabilidad, pero este orden se asemejaba a una tiranía 

que parecía limitar la voluntad de los demás dioses» (2014: 334). El carácter de 

ἀκίνητος tiene dos opciones, no necesariamente excluyentes. Por un lado, podría 

hacer mención al gobierno sin límites temporales. Este sentido cobraría aún más 

relevancia si pensamos que Pericles, en ese entonces, veía su poder político 

disminuido por la estrategia bélica elegida (Bianchi, 2015: 229). Por el otro, 

Bakola recuerda que el adjetivo puede tomar el sentido de «ociosidad» u 

«holgazanería», como pasa en otros dos fragmentos de Cratino en donde se queja 

de que el político habla, pero no hace nada (fr.326-327 K.-A.). Si pensamos en 

el 430/29 a.C. ‒es decir, al comienzo de la guerra del Peloponeso‒ como fecha 

de representación, es preciso recordar que si no había perdido la strategía al 

menos su imagen negativa habría aumentado a causa del descontento generado 

por su estrategia defensiva (Thuc.2.21, 2.59)41. Esto nos lleva al ofrecimiento de 

Atenea de «coraje» en la guerra. La estrategia a puertas cerradas (Sitzkrieg) que 

permitía que los espartanos quemaran y destruyeran los campos era vista por 

algunos como una muestra de cobardía (Thuc.2.21)42. La obra de Cratino, pues, 

se haría eco del resquemor que al menos parte de los ciudadanos guardaba contra 

Pericles. Th.2.21 nos cuenta que estos sentían orgé con el político y lo 

consideraban el responsable de todo lo que les estaba pasando. Esta crítica 

también se la habría dirigido Hermipo probablemente en Moîrai43:  

 
fuera comprendido por la audiencia. El prosopeîon se habría caracterizado por el tamaño de 

la cabeza. Sobre este rasgo, cf. Cratin.fr.118, 258 K.-A.; Eup.fr.115 K.-A. 
40 La comedia sigue Cypria con respecto a los antecedentes de la guerra, aunque en esta 

no hay mención de los dones de Hera y de Atenea. 
41 Hornblower (2003: I, 331) cita a Rhodes, quien afirma que no es seguro que haya sido 

depuesto. Ello no quita que no hubiera visto debilitada su posición como primus inter pares. 
42 Si adelantáramos la fecha de su representación, este elemento perdería su comicidad 

pues en los años anteriores a la guerra, Pericles se encontraba en el punto culmen de su carrera 

política. No es hasta que comienzan las invasiones lacedemonias al Ática que la imagen 

positiva del general disminuye. 
43 Meineke (1839: 395) fue el primero en asignar este fragmento a dicha obra, cf. 

Comentale (2017: 188-189), Storey (2020: 116).  



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

161 

 
βασιλεῦ σατύρων, τί ποτ' οὐκ ἐθέλεις  

δόρυ βαστάζειν, ἀλλὰ λόγους μὲν  

περὶ τοῦ πολέμου δεινοὺς παρέχῃ,  

ψυχὴ δὲ Τέλητος ὕπεστιν; (Hermipp.fr.47.1-4 K.-A.; Plut.Per.33.8) 

 

¡Oh, rey de los sátiros, por qué no quieres levantar la lanza, sino que ofreces hábiles 

discursos acerca de la guerra, [aunque] subyace [en ti] el alma de Téleto?44  

 

Aquí la oposición entre el decir y el hacer es clave en la representación 

de Pericles como cobarde45.  

En contraposición con estos dones del orden de lo público y lo político 

que habrían asistido a Pericles en la guerra que comenzaba, Afrodita le ofrece 

hacerlo el más hermoso y el más encantador, y es lo que elige, demostrando su 

irresponsabilidad, su cobardía y su interés por los placeres sensuales (Bianchi, 

2015: 206-207, n. 161). La justificación que encuentran los comentaristas en la 

oferta de este regalo es que esto respondería a Dioniso, quien estaría 

ridículamente vestido, y, quizás, de algún modo recordando a Pericles, que fue 

frecuentemente atacado por la deformidad de su cabeza y que podría haber 

necesitado un don como este (Bianchi, 2015: 231). Croiset (1904: 308) reconoce 

el vínculo entre el político y el dios en dos rasgos46: la cobardía a causa de su 

estrategia de Sitzkrieg, por un lado, y, por el otro, la sensualidad, la cual forma 

parte del interdiscurso sobre el político, según nos narra Plutarco al contar que 

Fidias y Aspasia le conseguían mujeres (Per.13, 32).  

El don de Afrodita resulta la condición de posibilidad para el rapto de 

Helena por parte de Dioniso: «es por lo tanto funcional para darle al feo de 

Dioniso/Pericles (en comparación con el tradicionalmente bellísimo Alejandro) 

la posibilidad de ser bello y deseable y con ello obtener a Helena» (Bianchi, 

2015: 231; cf. Rosen, 1988: 52 n.49). Esto nos lleva al siguiente punto: una mujer 

 
44 Sigo la edición de Commentale (2017). Croiset (1904: 309-310) y Norwood (1931: 

123-124) consideran que con la referencia «rey de los sátiros» Hermipo estaría aludiendo al 

Dioniso-Pericles de Dionysaléxandros, habiendo sido representada esta en la Leneas del 430 

y Moîrai en las Grandes Dionisias del mismo año. Más recientemente, Bianchi (2015: 198, 

201-211, n. 165) ve el 430 como más probable que el 429 para la representación de Moîrai, 
pero no concuerda en datar la obra de Hermipo en relación con la de Cratino (cf. Wright, 2007: 

421). Storey (2020: 116) piensa que sería del 430 antes que del 429 por su semejanza con 

Th.2.21.4-22. Azoulay (2014: 100-101) ve en el apelativo «rey de los sátiros» (Hermipp. fr.47 

K.-A.) una «alusión transparente de su supuesta sexualidad desenfrenada». 
45 Dicha contraposición es explotada por Aristófanes y Tucídides con Cleón, cf. Franco 

San Román (2025). 
46 Aun así, hay una falla en la exposición del autor cuando afirma que Dioniso vota por 

Afrodita porque «le prometía la posesión de Helena» (Croiset, 1904: 308), pues la hypóthesis 

es clara sobre la oferta de la diosa.  



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

162 

como el origen de la guerra. Se han propuesto diversas lecturas sobre quién sería 

Helena: la guerra que viene de Esparta (Schwarze, 1971: 20) o el pueblo de 

Atenas que debe quedarse encerrado por la guerra (Luppe, 1966: 183 en Bakola, 

2010: 184). Sin embargo, es muy posible que detrás de la Tindárida estuviera 

Aspasia. Es cierto, se podría cuestionar que no hay mención de la milesia en la 

hypóthesis. Schwarze (1971: 13, 16) sostiene que la crítica está dirigida 

directamente a Pericles y que su concubina no es tenida en cuenta47. Es preciso 

recordar que no hay guerra de Troya sin una Helena y puesto que Dioniso-

Pericles es el causante de la guerra según la hypóthesis48, y Paris decide quedarse 

con Helena, la relación con Aspasia no parece ser una suposición más que 

verosímil49.  

Si la crítica a Pericles es realizada por haber conducido a la guerra a los 

atenienses y, efectivamente, la máscara del político en la obra es de Dioniso, y 

si sabemos que el rapto de Helena, en última instancia, es el suceso que indujo a 

la guerra, es viable –aun sin dejar de ser una especulación‒ deducir la 

participación de Aspasia, tanto como la de Pericles, en el comienzo de la guerra 

(Melero, 1997: 126; cf. Bowie, 2000: 325). No nos olvidemos que la esposa de 

Menelao vacila (ὀκνούσης, ii.37), es decir, no está convencida de volver con los 

aqueos y esto provoca la compasión de Paris que lo lleva a conservar a la hija de 

Zeus. Vimos que la comparación de la concubina del político con Helena 

también la realiza Éupolis más o menos por la misma época (fr.267, K-A, c.429 

a.C.) y creo que esto no es un dato menor.  

Wright afirma que Paris es absuelto y la culpa de Helena minimizada, 

al ser Dioniso disfrazado como Paris quien habría causado la guerra (2007: 417). 

Sin embargo, el autor parece desestimar las líneas ii.37-44: «Pero, después que 

Helena vacilara, [Alejandro] la compadece y la retiene para hacerla su esposa, y 

envía a Dioniso para que sea entregado y lo acompañan los sátiros consolándolo 

y diciéndole que no lo entregarán». Si bien la elección de los dones recae en 

Dioniso y es a partir de esta que la Tindárida es raptada, ciertamente ella y Paris 

siguen teniendo su parte de responsabilidad, él en compadecerla y retenerla 

 
47 Rosen (1988: 53), en cambio, no entiende por qué habría sido tan abstracto el vínculo 

entre Aspasia y la Tindárida. 
48 Croiset (1904: 308) ha resumido la razón por la cual se cree que la crítica a Pericles 

estaría vehiculizada por Dioniso dado que él es el principal responsable de la guerra, en tanto 

que fue quien raptó a Helena. Finglass (2016: 97) cuestiona la propuesta de Storey (2014: 

102) de ver a Paris, no a Dionisos, como un Pericles travestido, puesto que la representación 

del hijo de Príamo parece alejarse de la tradición en tanto que se le asigna oîktos. Aun si fuera 

el caso, Aspasia seguiría siendo el blanco como Helena. 
49 Norwood (1931: 122), quizás retomando a Körte (1904), considera que no habría que 

tomar la afirmación sobre Pericles sin cuestionarla y piensa que la principal preocupación es 

el travestimiento mitológico, siendo la sátira algo secundario, cf. Schwarze (1971: 19-21). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

163 

como esposa, y ella al vacilar50. La compasión (οἰκτείρας) que Paris siente, en 

tanto páthos supone una evaluación de la situación y es ella la que lo lleva a 

actuar del modo que lo hace51. Las dudas que Helena tiene son las que provocan 

la decisión de Paris52 . En esta historia contrafáctica, tal como la considera 

Wright, el resultado termina siendo el mismo: la guerra tendrá lugar y Troya será 

destruida. Al plantear la guerra del Peloponeso como la de Troya y que fue 

Pericles quien la «ingresó» al Ática (ὡς, «porque», ii.47), Cratino también está 

de algún modo pensando en términos causales. Según Wright (2007: 419), en 

última instancia el Dionysaléxandros «raises important questions about the 

justifiability of war, the disingenuous or corrupt behaviour of politicians, and the 

extent to which the public really knows what is going on». 

Como toda comedia fragmentaria, las afirmaciones que haya hecho son 

solo hipótesis. Las lecturas de que Helena es la guerra o el dêmos encerrado en 

la ciudad resultan mucho más complicadas, en especial si la crítica fue por medio 

de la émphasis. A mi modo de ver, pensar que, así como la crítica a Pericles es 

vehiculizada a través del personaje de Dioniso, Aspasia, como Helena, sería el 

otro blanco cómico. Después de todo, no hay guerra de Troya sin ella. Ahora 

veremos otro uso del mito de Troya. 

 
3. ACARNIENSES 

 
Resulta interesante que cuando Plutarco habla del decreto megarense, en tanto 

disparador de la guerra del Peloponeso cita esta obra (Ach.524-527)53. Fue 

representada en el 425 a.C. y tiene por protagonista a Diceópolis, que, ante la 

negativa de la Asamblea a tratar la cuestión de la paz, decide agenciarse una 

 
50 En Ilíada, si bien hay momentos en que Helena reconoce su falta, responsabiliza a 

Paris calificando su acción como ἄτη (Hom.Il.6.356), mientras la suya la considera un obrar 

de los dioses (6.349).  
51 Me gustaría retomar la definición de Stearns y Stearns (1985: 813) sobre emoción: «a 

complex set of interactions among subjective and objective factors, mediated through neural 

and/or hormonal systems, which gives rise to feelings (affective experiences as of pleasure or 

displeasure) and also general cognitive processes toward appraising the experience; emotions 

in this sense lead to physiological adjustments to the conditions that aroused response, and 

often to expressive and adaptive behavior». En este sentido, las emociones suponen un vínculo 

con la situación que las genera (componente cognitivo), operan factores subjetivos y objetivos, 

y tienen elementos fisiológicos. Por ello, Oatley (2004) considera que estas son racionales. Si 

bien Aristóteles, cuando trata la compasión en Retórica, recurre a éleos (1385b11-1386b8), 

en otras secciones de la obra utiliza oiktrós (Rh.1393b27, 1397b21, 1417a13). Sobre esta 

emoción, cf. Konstan (2004 [2001], 2006: 201-218). 
52 Desconocemos la naturaleza de la vacilación de Helena; quizás fuera sexual (cf. 

Croiset, 1904; Norwood, 1931).  
53 Sigo la edición de Olson (2002). 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

164 

tregua para él y su familia gracias a la intercesión de Anfiteo, el descendiente de 

los dioses elegido por estos para proponer la paz (Ach.51-2). Un coro de 

ciudadanos de Acarnas, el demo del Ática que más había sufrido la invasión 

laconia, se indigna y decide castigar al traidor. La rhêsis que narra los orígenes 

de la guerra está en boca del héroe y es un intento de persuadir a los acarnienses 

que pedir una tregua fue algo justo (Ach.496-556). Diceópolis convencerá a una 

parte del coro y después de una escena en donde es ridiculizado el general 

Lámaco se gana al resto de los coreutas. Finalmente, el protagonista creará su 

propio ágora en donde los megarenses podrán comerciar.  

El pasaje citado por Plutarco forma parte de la rhêsis. Sabemos que tiene 

al menos un intertexto certero ‒Télefo de Eurípides‒, aunque, dado que se 

conserva en estado fragmentario, se desconoce la extensión de la parodia54. 

Diceópolis, aún disfrazado de mendigo, habla en su condición de sembrador de 

viñas y por ende de damnificado de la invasión lacedemonia:  

 
Ἐγὼ δὲ μισῶ μὲν Λακεδαιμονίους σφόδρα, 

καὐτο<ῖσιν αὖθ>ις οὑπὶ Ταινάρῳ θεός, 

σείσας ἅπασιν ἐμβάλοι τὰς οἰκίας· 

κἀμοὶ γάρ ἐστιν ἀμπέλια κεκομμένα. (Ach.509-12) 

 

Y yo odio mucho a los lacedemonios y ojalá que el dios en Ténaro, estremeciéndose, 

les derribe nuevamente las casas a todos ellos. Pues yo también tengo mis vides 

taladas.  

 
Dicha posición le sirve para, por un lado, captar la benevolencia de su 

auditorio, al demostrar que comparte con el coro su irritación contra los 

lacedemonios y al mismo tiempo dar validez a su palabra y a su accionar. En 

seguida preguntará algo que puede chocar a su auditorio: «¿por qué acusamos 

(αἰτιώμεθα) a los laconios de estas cosas?» (Ach.514). Ahí está el quid de la 

cuestión: ¿en quién recaen las αἰτίαι? El enojo no permite ver la verdad y hasta 

unos versos más arriba tampoco escuchar «lo justo» (Ach.501). A partir de allí, 

Diceópolis realizará una arqueología al mejor estilo herodoteo o tucidídeo.  

Lo cierto es que lo presentado aquí es desdeñado como testimonio por 

ser «fantasioso» (Olson, 1998: 196; García Soler, 2014: 317 n.34). Al respecto, 

es interesante resaltar la postura de MacDowell (1983: 151-154), quien propone 

de un modo convincente que los hechos narrados tienen una correspondencia, a 

pesar de las exageraciones propias del género, en el relato tucidídeo como son, 

por ejemplo, las denuncias atenienses acerca de que los megareses amparaban 

 
54 MacDowell opina que «it is misleading to say that the whole of Dikaiopolis’ speech 

is a parody of Euripides» (1983: 150). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

165 

esclavos fugitivos (Th.1.139.2). En él, la cadena de causalidad es presentada del 

siguiente modo: 

 
Ἡμῶν γὰρ ἄνδρες, – οὐχὶ τὴν πόλιν λέγω· 

μέμνησθε τοῦθ', ὅτι οὐχὶ τὴν πόλιν λέγω – , 

ἀλλ' ἀνδράρια μοχθηρά παρακεκομμένα, 

ἄτιμα καὶ παράσημα καὶ παράξενα, 

ἐσυκοφάντει Μεγαρέων τὰ χλανίσκια. 

Κεἴ που σίκυον ἴδοιεν ἢ λαγῴδιον 

ἢ χοιρίδιον ἢ σκόροδον ἢ χόνδρους ἅλας, 

ταῦτ' ἦν Μεγαρικὰ κἀπέπρατ' αὐθημερόν. 

Καὶ ταῦτα μὲν δὴ σμικρὰ κἀπιχώρια, 

πόρνην δὲ Σιμαίθαν ἰόντες Μεγαράδε 

νεανίαι κλέπτουσι μεθυσοκότταβοι. 

κᾆθ' οἱ Μεγαρῆς ὀδύναις πεφυσιγγωμένοι 

ἀντεξέκλεψαν Ἀσπασίας πόρνα δύο· 

κἀντεῦθεν ἁρχὴ τοῦ πολέμου κατερράγη 

Ἕλλησι πᾶσιν ἐκ τριῶν λαικαστριῶν. 

Ἐντεῦθεν ὀργῇ Περικλέης οὑλύμπιος  

ἤστραπτ', ἐβρόντα, ξυνεκύκα τὴν Ἑλλάδα, 

ἐτίθει νόμους ὥσπερ σκόλια γεγραμμένους, 

ὡς χρὴ Μεγαρέας μήτε γῇ μήτ' ἐν ἀγορᾷ 

μήτ' ἐν θαλάττῃ μήτ' ἐν ἠπείρῳ μένειν. 

Ἐντεῦθεν οἱ Μεγαρῆς, ὅτε δὴ 'πείνων βάδην, 

Λακεδαιμονίων ἐδέοντο τὸ ψήφισμ' ὅπως 

μεταστραφείη τὸ διὰ τὰς λαικαστρίας. 

οὐκ ἠθέλομεν δ' ἡμεῖς δεομένων πολλάκις. 

Κἀντεῦθεν ἤδη πάταγος ἦν τῶν ἀσπίδων. (Ach.515-39) 

 

Pues algunos de los nuestros –de ningún modo me refiero a la ciudad, recuerden 

esto, que de ningún modo me refiero a la ciudad‒, sino que unos tipitos bribones 

desquiciados denunciaban los mantitos de lana de los megarenses. Y si veían de 

casualidad un pepino o un lebrato o un lechoncito o ajo o sal gruesa, estas cosas eran 

megáricas y habían sido vendidas el mismo día. Y estas cosas eran pequeñas y 

locales, pero unos jóvenes que habían ido a Mégara, emborrachados con el juego 

del cotabo raptan a la prostituta Simeta. Y a continuación, los de Mégara excitados 

con ajo por la vejación robaron a su vez dos prostitutas de Aspasia. Y de ahí estalló 

el comienzo de la guerra para todos los helenos, a causa de tres fulanas. Desde 

entonces, Pericles, el olímpico, enfurecido relampagueó, tronó, revolvió la Hélade, 

ponía por escrito decretos como escolios, que era necesario que los megarenses no 

permanecieran ni en la tierra, ni en el ágora, ni en el mar, ni en la tierra firme. A 

partir de allí, los megarenses, cuando ya empezaron a tener más y más hambre, les 

pidieron a los lacedemonios que cambiaran el decreto, el de las putas. Y nosotros 

no quisimos, aunque lo pidieron muchas veces. Y después estuvo el choque de los 

escudos. 

 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

166 

Vemos que según esta «historia» todo empezó con los sicofantas. 

Diceópolis deja en claro que no se trató de la ciudad toda55. Aun así, estas 

delaciones supusieron un problema «pequeño y local» (σμικρὰ κἀπιχώρια)56. Es 

de notar el uso del diminutivo («mantitos de lana de los megarenses», Μεγαρέων 

τὰ χλανίσκια) para resaltar que eran fruslerías. Es interesante que, cuando un 

megarense ingrese a escena para participar del ágora de Diceópolis y un 

sicofanta quiera denunciarlo, afirme que así empezó todo el conflicto 

(Ar.Ach.819-821).  

Después de esto, unos atenienses roban a Simeta. No se sabe nada de 

ello, excepto lo que los escolios (Schol. ad Ach.524 Koster) nos informan: 

Alcibíades se habría enamorado de ella y habría persuadido a algunos de robarla. 

Olson (2002: 209) considera que se trata de una información históricamente 

dudosa, pero es cierto que las anécdotas sobre la vida sexual de Alcibíades son 

un tópos literario y retórico.  
El tercer paso fue el robo de dos prostitutas de Aspasia por parte de los 

megarenses. Vimos que Plutarco nos informaba que «formaba a muchachas 

como prostitutas» (Per.24.5, παιδίσκας ἑταιρούσας τρέφουσαν). La asociación 

con el ámbito de la porneía también la estableció Éupolis, quien en Dêmoi 
directamente llama a la milesia pórne (fr.110 K.-A.)57. Recordemos, asimismo, 

que el mismo Cratino presentó a «Depravación» como su madre (fr.259 K.-A.). 

El robo cruzado de prostitutas puede, sin duda, recordar Hdt.1.2-3, quien da 

cuenta de la acusación de los persas sobre quién inició el conflicto entre ellos y 

los griegos. Hay quienes piensan que la rhêsis es una parodia de la arqueología 

de las Historias (1.1-5) al ubicar el origen de la guerra en el rapto mutuo de 

mujeres58. En dicho pasaje el historiador presenta la arkhé de las diferencias 

entre persas y griegos en el rapto de Ío por parte de los fenicios, al que le siguió 

 
55 Es muy probable que esta aclaración se debiera a que Aristófanes había sido acusado 

públicamente por Cleón por cómo había representado a la ciudad en Babilonios (426 a.C.), 

según nos indican los escolios (Schol. ad Ach.378 Koster; cf. Ar.Ach.377-84). Sobre el 

conflicto entre Cleón y Aristófanes, cf. Ar.Ach.6, 300, 377-82, 502-3, 630-1, Nu.549–50, 

V.1284-6. Para la relación entre ambos, cf. Dorey (1956); Andrewes (1962: 80-81); 

MacDowell (1971: 299; 1995: 42-45), Edmunds (1987); Lind (1990: 245-52); McGlew 

(1996); Buis (2019). Si bien la historicidad del evento ha sido puesta en duda, concuerdo con 

Buis (2019: 109), quien estima que Cléon habría acusado públicamente a Aristófanes ante el 

Consejo, pero no habría ido más allá de esa instancia. 
56 Sin embargo, al parecer los megarenses eran famosos por ser evasores de impuestos: 

Ar.V.658-9, fr.472 K.-A. 
57  Asimismo, es preciso recordar que en general las prostitutas eran esclavas y 

extranjeras (MacDowell, 1983: 153; Halperin, 1990: 109). Solana Dueso (1994: XXII-XXIII) 

propone que Aspasia habría escrito poesía amatoria como Safo y habría regenteado una 

escuela «femenina» y que las alumnas y profesoras habrían sido consideradas hetairas «ya 

que tal actividad chocaba frontalmente con las concepciones sobre el ama de casa ateniense». 
58 Cf. Olson (2002: liii-liv, 209) y la bibliografía allí citada. 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

167 

como respuesta el de Europa por parte de los griegos. El segundo incidente es el 

rapto de Medea por los griegos y, una generación después, y en respuesta a este 

segundo suceso Alejandro raptaría a Helena. Si bien es tentadora esta lectura, 

concuerdo con la cautela de MacDowell (1983: 151) al afirmar que se desconoce 

la fecha en que el libro I fue compuesto y si para el 426 a.C. ya habrían tenido 

lugar las lecturas públicas (Diyll.FGrH73 f.3 en Plut.De Her.Mal.862a-b; 

Euseb.Chron.445/4; cf. Marcellin.Vit.Thuc.54). La datación de las Historias a 

partir de un texto que no tiene una referencia explícita, aunque probable, sólo 

puede quedar en el ámbito de la especulación. Sin embargo, es posible ver la 

sucesión de los hechos y la búsqueda de una explicación del «origen de la 

guerra» (Ar.Ach.528, ἁρχὴ τοῦ πολέμου). Según Romero, la actitud histórica de 

los helenos, evidente en su apelación al mito, daría lugar en el siglo VI a.C. ‒y 

en consonancia con los desarrollos de los filósofos presocráticos que buscan la 

ἀρχή‒ a una actitud cognoscitiva diferente caracterizada por un espíritu crítico 

que busca la dilucidación de la verdad (1952: 39-40)59. Aun cuando no es posible 

confirmar la intertextualidad, Aristófanes, al igual que Cratino, parece estar 

haciéndose eco de los discursos de otros géneros en esa búsqueda de la ἀρχή y 

de las αἰτίαι característico del desarrollo intelectual de los siglos VI y V a.C.60  

Entonces, en Hdt.1.3-4 se mencionan los raptos de mujeres. Lo que me 

interesa es lo que Heródoto dice después: hasta ese momento se trataron solo de 

raptos (ἁρπαγὰς μούνας, 1.4.1)61. Fue la incursión de los griegos en contra de 

Troya la que llevó todo a un nuevo nivel: los aqueos fueron grandemente 

responsables (Ἕλληνας δὴ μεγάλως αἰτίους γενέσθαι, Hdt.1.4.2). Y esto ¿por 

qué? Heródoto explica que los persas vieron a los griegos como enemigos porque 

por una mujer destruyeron el poder de Príamo. Para ellos:  

 
Τὸ μέν νυν ἁρπάζειν γυναῖκας ἀνδρῶν ἀδίκων νομίζειν ἔργον εἶναι, τὸ δὲ 

ἁρπασθεισέων σπουδὴν ποιήσασθαι τιμωρέειν ἀνοήτων, τὸ δὲ μηδεμίαν ὤρην ἔχειν 

ἁρπασθεισέων σωφρόνων· δῆλα γὰρ δὴ ὅτι, εἰ μὴ αὐταὶ ἐβούλοντο, οὐκ ἂν 

ἡρπάζοντο. (Hdt.1.4.5) 

 

El rapto de mujeres es considerado una acción de los injustos, pero realizar el 

esfuerzo de vengarse de las que fueron raptadas es [una acción] de insensatos y [es] 

de sensatos no darle ninguna importancia a las que han sido raptadas, pues es 

evidente que, si estas no lo hubieran querido, no las habrían raptado. 

 

Aquí me interesa centrarme en la norma que subyace al pensamiento 

que Heródoto les adjudica a los persas: la venganza por el rapto de mujeres es 

 
59 Sobre la influencia de la especulación filosófica en el género historiográfico, cf. 

Romero (1952: 43). 
60 De un modo semejante ocurre con Nubes y las nuevas teorías de los sofistas. 
61 Sigo la edición de Wilson (2015). 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

168 

de insensatos. Este vínculo entre la vendetta y la sophrosýne parece estar 

implícito también en el discurso de Diceópolis cuando afirma: «Y de ahí estalló 

el comienzo de la guerra para todos los helenos, a causa de tres fulanas». Esta 

idea vuelve a aparecer en Lisístrata cuando la heroína reúne al espartano y al 

prýtanis para que lleguen a una tregua. En el intercambio el primero pide que se 

les devuelva Pilos y el segundo pide a cambio Equinunte, Malia y «las piernas 

megáricas». El laconio se niega y Lisístrata les dice «Concédanlo, no discutan 

por un par de piernas» (Ἐᾶτε, μηδὲν διαφέρου περὶ σκελοῖν, Ar.Lys.1172).62 En 

Ar.Av.1639 Heracles le cuestiona a Poseidón por querer pelear por una mujer. 

Evidentemente es una idea que excede a los persas en Heródoto. 

Es posible considerar que en el pasaje de Acarnienses la sustitución de 

Helena por dos prostitutas es una banalización del mito troyano que busca 

presentar en clave cómica y cotidiana lo absurdo de la situación: con el rapto de 

tres mujeres «estalló el comienzo de la guerra» (ἀρχὴ τοῦ πολέμου κατερράγη)63. 

El tópos de Troya en relación con Pericles y Aspasia, entonces, sería compartido 

por los comediógrafos Cratino, Éupolis y Aristófanes. No es para nada raro que 

los comediógrafos explotaran ciertas imágenes y que los otros las tomaran 

«prestadas». Aristófanes se queja de eso en Nu.553-9 (cf. Ar.Eq.865-8). 

Por otra parte, la respuesta de los griegos no fue una invasión, como con 

Helena, sino el llamado «decreto megárico64». En Per.30 Plutarco afirma que los 

megarenses dirigieron la culpa a Aspasia y Pericles y cita los versos 

aristofánicos. En este sentido el comediógrafo es una fuente, pero no la única 

con respecto al comienzo de la guerra pues también recoge la voz de los 

«megarenses», quienes también citan a Aristófanes65. El político, también es 

comparado con Zeus: una imagen recurrente en Cratino (fr.73, 118, 258 K.-A.) 

y en Teleclides (fr.18 K.-A.) (cf. García Soler, 2022: 111-112). De nuevo 

tenemos una comparación que es compartida por tres poetas distintos66. Plutarco 

nos informa de este paralelo (Per.24.9) y podemos deducir que si Pericles es 

Zeus, Aspasia es Hera. Y en Ilíada vemos de lo que es capaz Hera.  

El decreto, vemos, es una respuesta de carácter público a un suceso 

propio del espacio privado. De hecho, es posible pensar que la búsqueda y 

obtención de la paz privada por parte de Diceópolis es la contracara de este inicio 

 
62 Sigo la edición de Henderson (1990).  
63 Cabe resaltar también la gradación en el número de víctimas, de una a dos. Olson 

(2002: 211), asimismo, menciona la ambigüedad del número «tres» (ἐκ τριῶν λαικαστριῶν, 

Ar.Ach.529): ¿se refiere a las tres prostitutas robadas o a Aspasia y sus dos pórnai? 
64 Cf. Th.1.67.4, 139.1, 144.2. 
65 No queda clara la identidad de los megarenses: puede que se trate de los historiadores 

de Mégara o los megarenses de la época de Plutarco (Pérez Jiménez, 1996: 492, n.306). 
66 Sobre la agitación, cf. Franco San Román (2025). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

169 

privado de la guerra. En algún punto, Aristófanes dudaría de la legitimidad de la 

guerra por el origen que tiene. 

Por otra parte, resulta interesante que la narración de Diceópolis 

distingue de un modo quasi-tucidídeo los antecedentes (una serie de denuncias 

por evasión de impuestos por parte de los megarenses que no tenían mucha 

repercusión), la causa (el robo de las prostitutas) y el detonante (el decreto 

megárico). En este sentido, es posible pensar que la preocupación con las causas 

de los sucesos es un signo de la época y no se limita sólo a la historiografía y la 

filosofía.  

 
4. CONCLUSIONES 

 

Si la guerra de Troya pues, devino un modo de exploración del concepto de la 

guerra en general y particularmente resultó ser un símbolo del concepto de la 

causalidad problemática, vemos en los textos analizados dos estrategias 

distintas. Por un lado, en Dionysaléxandros, al ser una comedia mitológica, 

Cratino habría insertado los sucesos políticos en el argumento de la obra. Por 

medio de la sutil émphasis se podría reconocer en Dioniso a Pericles y 

posiblemente en Helena a Aspasia. Si bien, el rapto, resultado del voto del dios 

sobre quién es la diosa más hermosa, libera de responsabilidad a Paris y a 

Helena, la decisión posterior de ambos dará lugar a la guerra y posterior 

destrucción de Troya. Por otro lado, en Acarnienses Diceópolis realiza una 

arqueología de eventos poco conocidos que busca mostrar cuáles son los 

antecedentes (las denuncias en contra de los megarenses), cuál es la causa (el 

rapto) y cuál el detonante de la guerra (el decreto megárico). La relación entre 

Pericles y Aspasia sería la «razón verdadera», en términos tucidídeos. Cada 

poeta a su modo busca evidenciar la «causalidad problemática» de la guerra y 

mostrar que la verdadera justificación de las guerras no siempre está al alcance 

del conocimiento común y que, en última instancia, las guerras no son decididas 

realmente por toda la comunidad (cf. Foley, 1988: 47). 

Si creemos en la hypóthesis transmitida por el papiro y que la conjetura 

propuesta es verosímil, es posible ver un patrón común en ambas obras: la unión 

de un hombre y una mujer, un hecho en principio «privado», trae guerra y 

destrucción a su comunidad. Dicha recurrencia sería una simple hipótesis, si no 

fuera por el testimonio de Plutarco, quien afirma que Pericles habría sido el 

responsable de la guerra samia a instancias de Aspasia (Per.30.2). Esta 

afirmación no haría más que recuperar una memoria discursiva –entendida como 

el retorno, transformación u olvido en un acontecimiento discursivo de 

enunciados ya dichos con anterioridad‒ tejida siglos antes por los poetas 

cómicos del siglo V a.C. En este sentido, las informaciones que nos transmite 

Plutarco nos permiten poner estos dos testimonios «en contexto». La Vida es 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

170 

claramente polifónica pues releva el interdiscurso relativo al político y su 

concubina. Esto no quiere decir que las acusaciones presentes en las comedias 

fueran ciertas, pero resulta evidente que esta comidilla circulaba en la ciudad. A 

pesar de ser conocido como el impulsor de medidas que dieron lugar al 

establecimiento de la democracia radical en Atenas, las cuales dotaron al cuerpo 

cívico de mayor poder político en detrimento del de las instituciones heredadas 

del pasado oligárquico de la ciudad (Ostwald, 1986; Ober, 1989), la figura de 

Pericles fue objeto de crítica por parte de los comediógrafos del siglo V a.C. y 

la influencia que habría tenido en el origen de la guerra habría sido un elemento 

clave en su configuración como ekhthrós67. En este sentido, la figura de la mujer 

es un instrumento de los comediógrafos (hombres) para criticar al principal 

hombre de Atenas. En la comedia, lo femenino irrumpe en la guerra y en la 

política y lo hace en forma de denuncia y de invectiva para resaltar que la razón 

respondió a un grupo y no a la comunidad toda. En última instancia, la «fantasía» 

cómica enfatiza que el estar en guerra es una elección y no precisamente de 

todos. De allí que las figuras de los comediógrafos emerjan, en palabras de 

Carrizo, como un «azote público». 

 

 

BIBLIOGRAFÍA  

 

Alberti, J. B. (ed.) (1972) Thucydidis Historiae. Libri I-II (vol. 1), Roma: Typis 

Publicae Officinae Polygraphicae.  

Allen, T. W. (ed.) (1957 [1908]). Homeri Opera. Odysseae Libros I-XII (vol. 3). 

Oxford: Clarendon Press. 

Andrewes, A. (1962) «The Mytilenean Debate», Phoenix 16, pp. 64-85. 

Azoulay, V. (2014 [2010]) Pericles of Athens, Princeton/Oxford: Princeton 

University Press. 

Bakola, E. (2005) «Old Comedy Disguised as Satyr Play: A New Reading of 
Cratinus' Dionysalexandros», ZPE 154, pp.46-58. 

Bakola, E. (2010) Cratinus. The Art of Comedy, Oxford: Oxford University 

Press. 

Beneker, J. (2007) «Eros and Intellect: Plutarch’s portrait of Aspasia and 

Pericles», en Nieto Ibáñez, J. M. y López López, R. (eds.), El amor en 
Plutarco, León: Universidad de León, pp. 245-253. 

Bianchi, F.P. (ed. trad. com.) (2015) Fragmenta Comica. Kratinos. Archilochoi- 

Empipramenoi, Heildelberg: Verlag Antike. 

 
67 En algunos casos hubo un cambio de actitud, como sucede con los Dêmoi de Éupolis 

(García Soler, 2014: 339-340). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

171 

Bowie, A. (2000) «Myth and ritual in the rivals of Aristophanes», en Harvey, D. 

y Wilkins, J. (eds.) The rivals of Aristophanes. Studies in Athenian Old 
Comedy, London: Duckworth-Classical Press of Wales. 

Bowie, A. (2010) «Myth and Ritual in Comedy», en Dobrov, D. (ed.) Brill’s 
Companion to the Study of Greek Comedy, Leiden-Boston: Brill, pp. 143-

176.  

Buis, E.J. (2019). El juego de la ley. La poética cómica del derecho en las obras 
tempranas de Aristófanes (427-414 a. C.), Madrid: Dyckinson. 

Carrizo, S. (2025) «‘Haciendo enemigos’: Pericles en la comedia de Cratino y la 

construcción cómica del ἐχθρός», CFC (g) 35, pp. 209-228.  
Cataldi, S. (2011) «Aspasia donna sophe kai politike in Plutarco», Historika 1, 

pp. 11-66. 

Ceccarelli, S. (2022) «Cratinus, Aristophanes and Attic countryside. A note on 

the hypothesis of Cratinus’ Dionysalexandros (Poxy.663 col.i, rr. 202-5)», 

CFC (g) 32, pp. 135-141. 

Charaudeau, P. y Maingueneau, D. (2005) Diccionario de análisis del discurso, 

Buenos Aires: Amorrortu. 

Commentale, N. (ed. trad. com.) (2017) Fragmenta Comica. Ermippo, Mainz: 

Verlag Antike. 

Croiset, M. (1904) «Le Dionysalexandros de Cratinos», REG 17.76-77, pp. 297-

310. 

Courtine, J.J. (1981) «Analyse du discours politique [Le discours communiste 

adressé aux chrétiens]», Langages 62, pp. 9-128. 

Diamantakou-Agathou, K. (2020) «From Aspasia to Lysistrata. Literary 

versions and intertextual diffusions of the feminine other in Classical 

Athens», Logeion 10, pp. 238-260. 

Dorey, T.A. (1956) «Aristophanes and Cleon», G&R 3.2, pp. 132-139.  

Edmunds, L. (1987) «The Aristophanic Cleon’s “Disturbance” of Athens», AJP 

108.2, pp. 233-263.  

Farioli, M. (2000) «Mito e satira politica nei Chironi di Cratino», Rivista di 
filologia e di istruzione classica 128.4, pp. 406-431. 

Finglass, P. 2016, «The pity of Paris: Cratinus’ Dionysalexandros», Eikasmos 

27, pp. 93-100. 

Flacelière, R. y Chambry, É. (eds. trad.) (1964) Plutarche. Vies (vol.3), Paris: 

Les Belles Lettres. 

Foley, H.P. (1988) «Tragedy and Politics in Aristophanes’ Acharnians», JHS 

108, pp.33-47. 

Franco, C. (2014) Shameless. The canine and the feminine in Ancient Greece, 

Oakland: University of California Press. 

Franco San Román, M. (2025) Palabras de demagogo: su êthos discursivo en los 
testimonios atenienses del siglo V a.n.e. Buenos Aires: Miño y Dávila. 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

172 

García Soler, M.J. (2014) «La figura de Pericles en la Comedia Antigua», Veleia 

32.1, pp. 329-343. 

––––  (2022) «Mito y política en la Comedia Antigua», en de Hoz, Mª P. & 

López Fonseca, A. (eds.) Literatura e Historia en el mundo clásico, 

Madrid: SEEC-Guillermo Escolar Editor, pp. 107-127.  

Gomme, A.W. (1956) A Historical Commentary on Thucydides. Books II–III 
(vol. 2), Oxford: Clarendon Press. 

Grenfell, B.P. y Hunt, A.S. (eds.) (1904) The Oxyrhynchus Papyri (vol. IV), 

London: Egypt Exploration Fund. 

Halperin, D. (1990) One Hundred Years of Homosexuality: And Other Essays 
on Greek Love, New York–London: Routledge. 

Henderson, J. (1991 [1975]) The Maculate Muse. Obscene Language in Attic 
Comedy, New York: Oxford University Press. 

Henderson, J. (ed. com.) (1990). Aristophanes. Lysistrata. Oxford: Clarendon 

Press. 

Henry, M.M. (1995) Prisoner of History. Aspasia of Miletus and her 
Biographical Tradition, New York-Oxford: Oxford University Press. 

Hornblower, S. (2003 [1991]) A Commentary on Thucydides. Books I-III, 
Oxford: Clarendon Press. 

Kassel, R. & C. Austin, C. (eds.) (1983) Poetae Graeci Comici (vol. 4), Berlin: 

De Gruyter. 

Kassel, R. & C. Austin, C. (eds.) (1986) Poetae Graeci Comici (vol. 5), Berlin: 

De Gruyter. 

Konstan, D. (2004 [2001]) Pity Transformed, London/New York: Bloomsbury. 

Konstan, D. (2006) The Emotions of the Ancient Greeks, 

Toronto/Buffalo/London: University of Toronto Press. 

Koster, W.J.W. (ed.) (1969) Scholia in Aristophanem. Pars 2: Scholia in 

Acharnenses, Equites, Nubes, Groningen/Amsterdam: Wolters-

Noordhoff/Swets & Zeitlinger. 

Körte, A. (1904) «Die Hypothesis zu Kratinos' Dionysalexandros», Hermes 
39.4, pp. 481-498. 

Lind, H. (1990) Der Gerber Kleon in der „Rittern“ des Aristophanes: Studien 
zur Demagogenkomödie, Frankfurt: P. Lang. 

Ludwig, P.W. (2002) Eros and Polis: Desire and Community in Greek Political 
Theory, Cambridge: Cambridge UP.  

MacDowell, D. (ed. com.) (1971) Aristophanes’ Wasps, Oxford: Clarendon 

Press. 

MacDowell, D. M. (1983) «The Nature of Aristophanes’ Akharnians», G&R 

XXX, pp. 143-162. 

MacDowell, D.M. (1995) Aristophanes and Athens, Oxford: Oxford University 

Press. 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

173 

MacLachlan, B. (1993) The Age of Grace: Charis in Early Greek Poetry, 

Princeton: Princeton UP. 

Mattingly, H. B. (1977) «Poets and Politicians in Fifth-Century Greece», en 

Kinzl, K. H. (ed.) Greece and the Eastern Mediterranean in ancient history 
and prehistory. Studies presented to Fritz Schachermeyr on the occasion 
of his 80. Birthday, Berlin-Boston: De Gruyter. 

McGlew, J. (1996) «Everybody wants to make a Speech. Cleon and 

Aristophanes on Politics and Fantasy», Arethusa 29.3, pp. 339-361. 

Meineke, A. (ed.) (1839) Fragmenta Comicorum Graecorum (vol.2 pars I), 

Berlin: G. Reimer.  

Melero, A. (1997) «Mito y política en la comedia de Cratino», en López Eire, A. 

(ed.) Sociedad, política y literatura. Comedia Griega Antigua, Salamanca: 

Logo, pp.117-132 . 

Mitchell, A. (2009) Greek Vase Painting and the Origins of Visual Humour, 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Monro, D. B. & Allen, T. W. (ed.) (1959 [1902]). Homeri Opera. Iliadis Libros 
I-XII (vol. 1). Oxford: Clarendon Press. 

Norwood, G. (1964 [1931]) Greek Comedy, London: Methuen & Co. 

Oatley, K. (2004) Emotions: A Brief History, Malden-Oxford: Blackwell. 

Ober, J. (1989) Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology, and 
the Power of the People, Princeton: Princeton University Press. 

Olson, S.D. (ed. com.) (1998) Aristophanes. Peace, Oxford: Clarendon Press.  

Olson, S.D. (ed. com.) (2002) Aristophanes. Acharnians, Oxford: Clarendon 

Press.  

Olson, S.D. (ed.) (2007) Broken Laughter. Select Fragments of Greek Comedy, 

Oxford: Oxford University Press. 

Ostwald, M. (1986) From Popular Sovereignty to the Rule of Law: Law, Society, 
and Politics in Fifth Century Athens, Berkeley-Los Angeles: University 

of California Press. 

Perelman, Ch. & Olbrechts-Tyteca, L. (1994 [1958]) Tratado de la 
Argumentación. La nueva retórica, Madrid: Gredos.  

Pérez Jiménez, A. (trad.) (1996) Plutarco. Vidas Paralelas (vol. 2). Madrid: 

Gredos. 

Revermann, M. (1997) «Cratinus’ Διονυσαλέξανδρος and the Head of Pericles», 

JHS 117, pp. 197-200. 

Romero, J.L. (1952) De Heródoto a Polibio, Buenos Aires: Espasa Calpe. 

Rosen, R.M. (1988) Old Comedy and the Iambographic Tradition, Atlanta: 

Scholars Press.  

Sapere, A.V. (2015) «Amor, política y retórica: Aspasia en la Vida de Pericles», 

ponencia presentada en V Jornadas de historia de las Mujeres y 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

174 

Problemática de Género “La experiencia del amor en el Mundo Antiguo”, 

Morón, Buenos Aires, 23 y 24 de octubre de 2015. 

Sapere, A.V. (coord.) (en prensa) Los líderes atenienses en las biografías de 
Plutarco, Buenos Aires: Facultad de Filosofía y Letras-Universidad de 

Buenos Aires). 

Schwarze, J. (1971) Die Beurteilung des Perikles durch die attische Komödie 
und ihre historiographische Bedeutung, München: C. H. Beck’sche 

Verlagsbuchhandlung. 

Shipley, G. (1995 [1993]) «Introduction: The Limits of War», en Rich, J. & 

Shipley, G. (eds.) War and Society in the Greek World, London-New 

York: Routledge, pp. 1-24. 

Solana Dueso, J. (ed.) (1994) Testimonios y discursos. Aspasia de Mileto, 

Barcelona: Anthropos.  

Stadter, P.A. (1989) A Commentary on Plutarch’s Pericles, Chapel Hill & 

London: The University of North Carolina Press. 

Stearns, P. N. y Stearns, C. Z. (1985) «Emotionology: Clarifying the History of 

Emotions and Emotional Standards», The American Historical Review 

90.4, pp. 813-836. 

Storey, I. (ed. trad.) (2011) Fragments of Old Comedy. Alcaeus to Diocles, 

Cambridge: Loeb. 

Storey, I. (2020) «Hermippos, Aspasia, and the Fates», Mouseion 17.1, pp.107-

123. 

Vickers, M. (2000). «Alcibiades and Aspasia: Notes on the Hyppolytus», DHA 
26.2, pp. 7-17. 

Warren, L. (2018). «Reading Plutarch’s Women: Moral Judgement in the 

Moralia and Some Lives», Ploutarchos 15, pp.75-96. 
Wilson, N. G. (ed.) (2015) Herodoti historiae (2 vols.), Oxford: Clarendon Press. 

Wright, M. (2007) «Comedy and the Trojan War», CQ 57.2, pp. 412-431. 

Xenophontos, S. (2012) «Comedy in Plutarch’s Parallel Lives», GRBS 52, pp. 

603-631.  

 



 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                    Myrtia 40 (2025), 175-198 

Myrtia, nº 40 (2025), 175-198 

 

Una musa ‘esiodea’ (Ar. Pax 775-780)  

[A ‘Hesiodic’ Muse (Ar. Pax 775-780)] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.644581 

Antonio Mura 

Università degli Studi di Sassari  

amura3@uniss.it  

ORCID iD: https://orcid.org/0009-0005-6451-4769 
 

 

1. LE MUSE DI ARISTOFANE NELL’ANALISI DELLA CRITICA 

 

L’indagine sulla presenza delle Muse nei testi di Aristofane vanta una lunga e 

prestigiosa tradizione di studi. Già Harriott dedicava alcune pagine 

all’argomento e concludeva che le rappresentazioni delle Muse create da 

Aristofane erano tanto varie che non si poteva fare altro se non descriverle nella 

loro molteplicità1. Diversi anni dopo, Chirico notò che nella descrizione delle 

Muse da parte di Aristofane era possibile scorgere il segno della ‘laicizzazione’ 

dell’atto compositivo che andava affermandosi nel tardo V secolo a. C.2. In 

alcune osservazioni a margine della relazione di Bremer negli Entretiens Hardt, 

 
1 Harriott (1969: 72-77). Parte del lavoro è dedicata alle Tesmoforiazuse seconde. 
2 Chirico (1990). Il discorso sviluppato dalla studiosa prende anche in esame Ar. Fr. 348 

K.-A., per il quale si vedano le considerazioni svolte infra. 

Resumen: L’articolo individua un debito lessicale e concettuale verso Esiodo per l’invocazione alla 

Musa di Ar. Pax 775-780. Aristofane intende rappresentarsi come ‘poeta della pace’ e a 

tale scopo si rifà alla tradizione che ha origine con Esiodo e passa per Stesicoro. Dopo 

un’analisi delle invocazioni alle Muse in Aristofane e dei rapporti di questo passo con 

l’opera di Stesicoro ed Esiodo, è offerto un commento ai versi. L’invocazione può essere 
considerata un ulteriore passo verso la definizione del genere al quale sarà 

successivamente accostata la Musa Talia. 

  

Abstract: This paper detects both a lexical and conceptual debt toward Hesiod for Aristophanes’ 

invocation of the Muse in Pax 775-780. Aristophanes aims to represent himself as ‘the 

poet of the peace’ and, for that purpose, he recalls the tradition that stems from Hesiod 

and involves Stesichorus. After analyzing the invocations of the Muses in Aristophanes 

and the relation of this passage with both Stesichorus and Hesiod’s texts, it is proposed a 
commentary for these lines. The invocation can be conceived as a further step toward the 

definition of the genre with which the Muse Thalia will be paired lately. 

   

Palabras clave: Aristofane; Esiodo; Genealogie Poetiche; Musa; Pace; Stesicoro 

  

Keywords: Aristophanes; Hesiod; Muse; Peace; Poetic Genealogies; Stesichorus 

  
Recepción: 07/01/2025 Aceptación: 15/07/2025 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

176 

Zimmermann si interrogava sulla funzione drammaturgica della varietà 

rappresentativa delle Muse e ne scorgeva la ragione nella coerenza dell’identità 

della Musa rispetto all’intreccio di ciascuna opera3. Negli anni successivi, la 

critica è tornata su alcuni di questi aspetti: da lungo tempo, infatti, è stata ribadita 

la peculiare caratterizzazione della Musa comica in funzione del contenuto del 

testo mentre altri, nell’affermare il progressivo abbassamento dello status della 

Musa, hanno indagato ulteriormente il già evidenziato processo di 

‘laicizzazione’ della poesia4. Parallelamente, si è sviluppato un fruttuoso filone 

di studi che ha voluto indagare l’aspetto ‘erotico’ del rapporto tra Musa e poeta, 

dall’unione dei quali nasce la produzione letteraria5. In altri casi ancora, infine, 

si è voluto mettere in risalto il valore socio-culturale delle molteplici forme delle 

Muse aristofanee, con una particolare attenzione a saldare queste stesse forme 

alle dinamiche politiche e comunitarie alle quali i poeti comici erano assai 

attenti6. Rispetto a questa complessa e sfaccettata varietà interpretativa, le pur 

brevi considerazioni di Zimmermann indicano la via a chi voglia indagare più a 

fondo la dimensione poetica e teatrale di tali invocazioni, poiché ricollegano la 

diversificazione delle rappresentazioni al motivo più ovvio, ossia l’aspetto 

performativo del testo comico, che determina il contesto-cornice 

dell’invocazione.  

Ulteriori riflessioni dal carattere puntuale sono state offerte in alcuni 

studi che però non avevano come focus il tema sopraindicato7. Una parziale 

eccezione è rappresentata dallo studio di Ribeiro Barbosa che si concentra su 

diversi testi (Acarnesi, Pace, Uccelli) per sostenere l’interpretazione della figura 

della Musa come rappresentazione dell’aspetto vocale della comicità 

aristofanea 8 . Conseguentemente, ampia parte del lavoro si concentra sugli 

Uccelli, commedia nella quale, più che nelle altre, l’aspetto fonico è messo in 

relazione con la Musa attraverso l’imitazione del canto dei volatili. Uno degli 

assunti dai quali Ribeiro Barbosa partiva era l’identificazione, evidente fin dal 

titolo, della Musa comica con Talia9. Tale ricostruzione, benché affascinante, 

 
3  Zimmermann apud Bremer (1993: 170). Le considerazioni fanno parte della 

discussione. 
4 Si vedano Murray (2005: 157-159) e Murray (2008: 216-217). 
5 Si vedano Hall (2000), Sommerstein (2005), Imperio (2012) e Zimmermann (2012).  
6 Per Halliwell (2012: 26-35), Aristofane vorrebbe rifarsi, pur variando la connotazione 

delle Muse, al vasto patrimonio popolare gradito ai suoi destinatari, ossia il pubblico ‘di 

massa’ degli agoni teatrali. 
7 Imperio (2004) svolge considerazioni ad locc. a commento delle parabasi di Acarnesi, 

Cavalieri, Vespe e Uccelli. Tutta la bibliografia citata finora presenta esempi relativi allo 

specifico tema trattato.  
8 Ribeiro Barbosa (2019). Considerazioni sull’impostazione del lavoro saranno svolte 

infra. 
9 Ribeiro Barbosa (2019: 99-101). La Musa sarebbe un «Passarinho cantador». 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

177 

non posa su basi solide, poiché purtroppo, come è già stato precisato, le testimo-

nianze sulla corrispondenza tra i generi letterari e le singole Muse collocano tale 

fenomeno durante l’età alessandrina10. È invece legittimo domandarsi a quale 

livello di definizione fosse giunta la specializzazione delle Muse al tempo di 

Aristofane, in particolare per quanto riguarda il loro ruolo nel genere comico e 

il loro rapporto con la tradizione poetica precedente. Più che offrire un’analisi 

complessiva, ancora lontana, si intende qui proporre un contributo preliminare, 

relativo al solo rapporto dell’arte di Aristofane con queste figure della tradizione 

poetica. A tale scopo, si procederà all’individuazione di un luogo che emerga 

sugli altri per il suo valore meta-letterario. 

 

2. QUALE MUSA? 

 

Per le finalità prefissate, occorre anzitutto indagare quali invocazioni alla Musa 

possediamo. In via preliminare, va notato che non tutti i drammi contengono 

un’invocazione alla Musa: non sempre, infatti, il luogo privilegiato per tale 

apostrofe, la parabasi, si sofferma su questo aspetto. È così nei Cavalieri, nelle 

Nuvole e nella Lisistrata, commedie nelle quali l’invocazione alla Musa è 

tralasciata nella parabasi. Nelle Vespe, benché Aristofane menzioni le Muse 

nella parabasi, manca un’invocazione vera e propria11. Nella parabasi delle 

Tesmoforiazuse conservate, infine, Aristofane sostituisce l’invocazione alla 

Musa con un canto indirizzato alle divinità dell’Olimpo (960-981). Se si tiene 

conto, inoltre, che l’evoluzione drammaturgica dell’archaia ha causato un 

progressivo indebolimento dell’importanza della parabasi, non stupirà il fatto 

che le invocazioni alle Muse si trovino ancor meno in drammi tardi come le 

Ecclesiazuse e il Pluto. La prima è una commedia nella quale la finzione scenica 

è interrotta solo sul finire del dramma (1151-1166) per richiedere la vittoria in 

una sezione simil-parabatica (almeno dal punto di vista contenutistico), ma che 

comunque non coinvolge le Muse. Il secondo dramma, invece, è completamente 

privo di parabasi. 

Rimangono, dunque, pochi casi di apostrofe. Sembrerebbe che ciascuna 

delle Muse invocate da Aristofane abbia anzitutto una connotazione funzionale 

all’economia del dramma: la Musa degli Acarnesi è φλεγυρά (665/666) come i 

tizzoni ben noti al coro di carbonai; la Musa della Pace è sollecitata a unirsi alla 

 
10 Si vedano Murray (2005: 153) e Murray (2008: 200). 
11  Nelle Vespe, Aristofane rivendica l’autenticità della sua ispirazione attraverso 

l’immagine delle Muse imbrigliate (1022: οὐκ ἀλλοτρίων ἀλλ’ οἰκείων Μουσῶν στόμαθ’ 

ἡνιοχήσας, «Poiché ha posto le briglie non alla bocca delle Muse altrui, ma delle proprie»); 

poco dopo, egli le difende per stornare da loro l'accusa che siano mezzane (1028: ἵνα τὰς 

Μούσας αἷσιν χρῆται μὴ προαγωγοὺς ἀποφήνῃ, «Affinché non faccia risultare mezzane le 

Muse di cui si serve»). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

178 

danza del poeta dopo aver fatto cessare ogni guerra, πολέμους ἀπωσαμένη (775) 

perché questo è l’intento dell’eroe comico, Trigeo. La Musa degli Uccelli è 

λοχμαία (737) perché quella è la sede anche del coro che la invoca. Oscillante 

tra il caso delle Vespe e quelli di Acarnesi, Pace e Uccelli è la costruzione della 

‘parodo parabatica’ delle Rane, nella quale Aristofane menziona le Muse e 

sembrerebbe, in ossequio all’imitazione del rito degli iniziati che costituiscono 

il coro, farsene il portavoce (354-356) senza però procedere a una specifica 

invocazione: così, nel dichiarare la propria obbedienza alle Muse, Aristofane 

avvia il canto del coro secondo le forme che l’illusione scenica e l’identità del 

coro stesso impongono. Una curiosa invocazione sarebbe poi presente in Ar. Fr. 

348 K.-A., proveniente dalle Tesmoforiazuse seconde. In tale dramma la dottrina 

della μίμησις sembra dare luogo a una ‘anti-invocazione’: qui le Muse sarebbero 

rappresentate da ciò che è oggetto dell’imitazione del dramma e non è dunque 

necessario invocarle perché già presenti, ma la natura frammentaria del testo 

consiglia di non addentrarsi, almeno in questa sede, in interpretazioni che 

richiederebbero ben altro spazio12.  

Se si escludono i casi più dubbi, come quello delle Rane e Ar. Fr. 348 

K.-A., le invocazioni alle Muse utili ai fini del nostro discorso risultano 

essenzialmente tre, ossia quelle degli Acarnesi, della Pace e degli Uccelli. Gli 

Acarnesi (665/666-675) offrono un’invocazione strettamente legata alla finzione 

scenica e difficilmente da questi versi si potrebbe ricavare l’impressione di un 

gioco meta-letterario tra il tema del dramma e la riflessione di Aristofane sulla 

propria poesia. In particolare, la richiesta di supporto per un μέλος ἀγροικότονον 

(676) deve essere circoscritta alle necessità mimetiche del canto di coreuti che 

rappresentano i demoti più poveri dell’Attica e non può estendersi alle 

dichiarazioni di poetica di Aristofane, il quale storna a più riprese da sé, in 

quanto poeta, l’accusa di ἀγροικία13. Negli Uccelli (737-751), parimenti, la 

finzione scenica è mantenuta per tutta l’invocazione. L’imitazione della realtà 

che si vuole rappresentare è tanto forte che il coro intervalla il suo canto con gli 

onomatopeici τιοτιοτιοτιοτίγξ (738, 741, 743, 751) e τοτοτοτοτοτοτοτοτοτίγξ 

(747), come se esso non riuscisse ad abbandonare la propria identità drammatica 

per permettere al poeta di prendere la parola. Ben diverso il caso di Pax 775-780: 

 

 
12 Si veda ora il commento di Imperio (2023: 208-212). 
13 Cf. Ar. Pax 748-750: τοιαῦτ’ ἀφελὼν κακὰ καὶ φόρτον καὶ βωμολοχεύματ’ ἀγεννῆ / 

ἐποίησε τέχνην μεγάλην ὑμῖν κἀπύργωσ’ οἰκοδομήσας / ἔπεσιν μεγάλοις καὶ διανοίαις καὶ 

σκώμμασιν οὐκ ἀγοραίοις, «Dopo aver tirato via simili mali e la roba da scaricatori di porto 

e le buffonate ignobili, ha prodotto per voi una grande arte e ha eretto torri costruendole con 

parole grandi e pensieri e scherzi non volgari», Fr. 706 K.-A.: διάλεκτον ἔχοντα μέσην πόλεως 

/ οὔτ’ ἀστείαν ὑποθηλυτέραν / οὔτ’ ἀνελεύθερον ὑπαγροικοτέραν, «Poiché ha la parlata media 

della città, / né da quartieri alti, troppo femminea, / né da schiavi, troppo villana». 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

179 

Μοῦσα, σὺ μὲν πολέμους ἀπωσαμένη μετ’ ἐμοῦ τοῦ φίλου χόρευσον, 

κλείουσα θεῶν τε γάμους 

ἀνδρῶν τε δαῖτας καὶ θαλίας μακάρων· 

σόι γὰρ τάδ’ ἐξ ἀρχῆς μέλει.  

 

Musa, tu che hai scacciato le guerre, danza con me che ti sono amico, 

mentre decanti le nozze degli dèi, 

e i banchetti degli uomini, e le feste dei beati:  

da sempre tutto ciò ti è a cuore14.  

 

Questi versi assumono un senso meta-letterario per numerose ragioni, sia 

per il loro valore strettamente scenico, sia per quanto riguarda il programma 

autoriale che rivelano. Da un punto di vista drammaturgico, nella parabasi della 

Pace il coro di contadini ha proclamato, diversamente da quanto accade nelle 

altre commedie, l’abbandono della propria funzione drammatica fin dal 

kommation (729-733), con la consegna degli σκεύη di scena agli inservienti 

(729) e ha asserito di voler parlare direttamente ai θεαταί (732)15. Conseguente-

mente, la persona del poeta qui emerge senza alcuna difficoltà nell’invocare la 

Musa: egli si rivolge a lei in prima persona, μετ’ ἐμοῦ (775), e rivendica un 

rapporto privilegiato con essa, τοῦ φίλου (775). Inoltre, come detto, l’epiclesi 

della Musa è funzionale al dramma portato in scena ma in questo caso essa è 

estendibile all’intera attività drammaturgica di Aristofane, la carriera del quale è 

in larga misura sovrapponibile alla Guerra del Peloponneso: a causa di questo 

fatto storico, l’intero progetto poetico di Aristofane e, conseguentemente, la sua 

produzione, ruotano attorno al pacifismo. 

A partire dalla rilevanza della pace nella poetica di Aristofane possono 

scorgersi ragioni più profonde per le quali il nostro passo assume un valore 

centrale nella tradizione poetica sulle Muse e sull’evoluzione del loro ruolo. 

L’autorappresentazione come ‘poeta pacifista’, infatti, è possibile per Aristofane 

perché il genere che egli pratica, da lui stesso definito τρυγῳδία, trova le sue 

radici letterarie, come è stato sostenuto, nella condizione della pace16. Alla pace 

 
14 Il testo è quello di Wilson (2007). La traduzione è di Mastromarco (1983: 621), 

modificata. 
15 Molto si è detto sui coreuti intenti a cambiare costume, nel kommation della Pace. Per 

Sifakis (1971: 103-106) essi si sarebbero spogliati degli abiti di scena ma per Olson (1998: 

216) ciò è inverosimile. Si propende qui per una soluzione mediana: è possibile che con σκεύη 

(729) il coro volesse indicare non tutti gli abiti caratteristici dei contadini ma 

l’equipaggiamento impiegato nella prima parte del dramma per liberare la Pace, prigioniera 

in una grotta. Del resto, il coro della Pace è descritto in diversi modi: si veda McGlew (2001). 
16 Per τρυγῳδία, si vedano almeno Silk (2000: 41, 78, 432-434) e Zanetto (2006). Per 

l’associazione tra τρυγῳδία e pace, si veda Mura (2019). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

180 

in quanto massima espressione della vitalità gioiosa aspirano sia il poeta17, che 

manifesta il suo intendimento con la realizzazione costante della τρυγῳδία sia, 

in un saldo legame etimologico, il protagonista del nostro dramma, il vignaiolo 

Trigeo, il quale vorrebbe godere della pace per poter vendemmiare, ‘τρυγᾶν’ 

appunto18. Nella Pace, dunque, non trovano spazio solamente gli intenti ‘scenici’ 

di un personaggio inventato, ma anche la plastica rappresentazione dei più alti e 

irrinunciabili propositi di Aristofane per il suo pubblico. 

 

3. UNA SOLA TRADIZIONE POETICA: ARISTOFANE TRA STESICORO ED ESIODO 

 

L’autorappresentazione di Aristofane come poeta della pace non è priva di 

risvolti sul piano della ‘genealogia’ letteraria che risulta conseguentemente 

tracciata. Su tale questione si soffermò già la critica antica, come testimonia 

Schol. vet. Ar. Pac. 775f Holwerda: αὕτη πλοκή ἐστι καὶ †ἔλαθεν†. σφόδρα δὲ 

γλαφυρὸν εἴρηται· καὶ ἔστι στησιχόρειος19. Difficilmente si potrà contraddire 

questa testimonianza scoliastica, fondata su una padronanza dei testi ben 

maggiore della nostra. Così, la critica è partita da qui per cercare di ricostruire 

un testo di Stesicoro che starebbe alla base di questa invocazione (Stesich. Fr. 

172 Davies-Finglass = PMG 210):  

 
Μοῖσα σὺ μὲν πολέμους ἀπωσαμένα πεδ’ ἐμοῦ 

 κλείοισα θεῶν τε γάμους ἀνδρῶν τε δαῖτας 

 καὶ θαλίας μακάρων. 

 

 Musa, tu che hai scacciato le guerre, con me, 

 mentre glorifichi le nozze degli dèi e i banchetti degli uomini 

 e le feste dei beati … 

 

Nei secoli scorsi, si è fatta strada l’idea che il frammento di Stesicoro 

ricostruito provenga dall’Orestea, forse dal libro I per la sua natura ‘proemiale’, 

ma è assai difficile restituirne il valore all’interno del testo originario, anche 

perché permangono non pochi dubbi sull’intera operazione20. Ogni ricostruzione 

moderna infatti, pur traendo origine dall’autorevole testimonianza dello scolio, 

non tiene in conto che lo scolio ravvisa nel testo di Aristofane una πλοκή, una 

tessitura del testo, ma non afferma che siano citati gli ipsissima verba di 

 
17 Per Perrotta (1952: 23-24), la vitalità gioiosa è elemento-cardine della comicità di 

Aristofane. 
18 L’idea era già di Hunter (2014: 153). 
19 Sulle correzioni al testo, oggi superate dall’edizione di Holwerda, specie per il termine 

πλοκή, si veda Pucci (2017: 245). 
20 Si veda ora Pucci (2017: 245 e n. 7), che offre anche uno status quaestionis. 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

181 

Stesicoro21. Inoltre, l’accertata presenza di materiale ascrivibile ad Aristofane 

all’interno della pericope rende palese il grado della rielaborazione alla quale il 

testo lirico sarà stato sottoposto 22 . Non sarà dunque errato maneggiare le 

ricostruzioni del frammento stesicoreo con la dovuta cautela.  

La cautela evocata sopra è ancor più necessaria se si guarda 

puntualmente al contenuto del testo. In particolare, l’expositio thematis si 

configurerebbe come un programmatico rifiuto della materia guerresca in favore 

di altri argomenti. Ciò accadrebbe all’interno dell’Orestea ma i temi lì trattati, 

più tetri della guerra (si pensi all’assassinio di Agamennone), non rispondono al 

contenuto gioioso indicato dai versi23. La soluzione più ragionevole, che non si 

oppone alla testimonianza dello scolio, sarebbe quella di considerare il testo di 

Aristofane una rivisitazione non troppo manieristica del testo di Stesicoro, 

indipendentemente dall’opera di provenienza, così da non rendere dubbia, 

peraltro, l’ipotesi di una citazione quasi verbatim del testo dell’Imerese. Si può 

supporre, così, che Stesicoro rifiutasse programmaticamente la tematica 

guerresca. Ciò spiegherebbe almeno l’insolita quanto occasionale ripresa di un 

poeta lirico meno tenuto in considerazione da Aristofane rispetto, ad esempio, a 

Pindaro24. Quest’ultimo mal si adattava a un dramma pacifista: egli assurge 

talvolta, per Aristofane, a «paradigma di un’arte vieta e noiosa»25. Inoltre, egli 

riservava largo spazio al tema guerresco26. Questa attenzione al tema bellico 

rendeva Pindaro, in piena continuità con il capostipite di tale tradizione, Omero, 

un poeta della guerra: la connotazione dei due poeti, saldati in un binomio 

inscindibile, è attestata anche nel tardo V secolo a. C.27. 

Come detto sopra, comunque, non sappiamo fino a che grado Aristofane 

intendesse coinvolgere e/o citare un poeta lirico come Stesicoro. Su tale 

questione, a suo modo centrale per altri aspetti relativi al nostro tema, si tornerà 

 
21 Si vedano Zogg (2014: 200) e Pucci (2017: 257). 
22 Per Uchida (1992: 232) e Davies e Finglass (2014: 493), la lezione τοῦ φίλου sarebbe 

inserzione di Aristofane. 
23 Si vedano le proposte di Davies e Finglass (2014: 494-495) sugli argomenti trattati 

nell’Orestea. Carvalho (2022: 174-175) include l’assassinio di Agamennone. 
24 L’intero studio di Taillardat (19652) mostra la presenza di Pindaro in Aristofane. Si 

vedano inoltre Harriott (1969: pp. 74-75) sugli Uccelli e Pindaro e, più in generale, 

Sommerstein (2005: 169-171). 
25 Catenacci (2019: 39-47, specialmente 46) a commento di Av. 904-959a. 
26 Si vedano in proposito Catenacci (2019: 35-38) ed Encuentra (2021: 16-17).  
27 Assai ampia la bibliografia sul rapporto tra Pindaro e Omero. Ci si limita qui ai 

contributi di Nagy (1994: 199-214), Martin (2009: 90-91) e Spelman (2018: 183-184), che 

dimostrano le riprese dirette dell’argomento guerresco secondo la trattazione omerica in 

Pindaro. Perysianakis (1990) studia la rappresentazione dell’atleta in Pindaro come richiamo 

al modello omerico di guerriero. Brown (2016) identifica una ripresa indiretta della poesia di 

Omero in Pindaro tramite i poeti elegiaci (Tirteo, Callino). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

182 

più avanti. In ogni caso, il dualismo delle tradizioni poetiche che privilegiavano 

da una parte la guerra e, dall’altra, la pace, nella nostra commedia non doveva 

limitarsi agli autori della lirica ma sembra proiettarsi, piuttosto, sui due grandi 

poeti dell’epica arcaica: Omero ed Esiodo. Non è il caso di ripercorrere, in questa 

sede, la storia dei rapporti instaurati dal genere comico con l’epos, instaurati non 

sempre nel segno della derisione, ma talvolta di una programmatica ripresa di 

stilemi28. Basterà qui segnalare che, nelle scene conclusive della Pace, a Omero 

è riservata una doppia citazione (1089-1093; 1097-1098) in un adattamento 

centonario di frasi apparentemente pacifiste ma estrapolate da contesti 

prevalentemente militari29 . Esiodo, invece, ispira le descrizioni di ambiente 

rurale offerte dai contadini del coro, che pregustano i bei momenti di vita 

quotidiana generati dalla pace (1127-1171)30. Così, dunque, nel finale della Pace 

Aristofane menziona Omero in modo funzionale e non può fare a meno di 

ritagliare ad hoc i testi per farli apparire pacifisti. Esiodo, invece, è il modello 

della vita agricola, pacificata, secondo una tradizione poi codificata dal 

Certamen Homeri et Hesiodi, nel quale l’Ascreo vince su Omero grazie alla 

tematica irenica dei propri versi31.  

Anche per Aristofane, del resto, i due poeti erano rispettivamente i 

capiscuola della poesia guerresca e della poesia ‘pacifista’, come è evidente da 

Ra. 1030-1036a, una breve cronistoria delle poetiche antiche offerta da Dioniso. 

Diversamente da quanto accadrà nel Certamen, l’illustrazione nelle Rane 
procede senza volontà di contrapporre in maniera netta i due poeti, poiché vi 

figurano anche Orfeo (1032) e Museo (1033) e tutti gli autori sono citati con lo 

scopo di definire un canone di poeti ὠφέλιμοι (1031). Ad ogni modo, mentre 

 
28 Un’agile sintesi in merito è offerta da Langella (2023: 250, n. 115), studio che ha per 

oggetto l’importanza della produzione epica nelle Nuvole. 
29 Sul carattere centonario di questi versi di Aristofane, si vedano almeno Mastromarco 

(1983: 642, n. 112) e Olson (1998: 278). Alcuni passi qui rielaborati sono soggetti a una 

risemantizzazione da parte di Aristofane, come Il. 16.251: si veda anche infra, a proposito del 

verbo ἀπωθέω. 
30 Sul rapporto di questi versi con la produzione di Esiodo, si veda Hunter (2014: 151-

154). 
31 Sul finale della Pace e la contrapposizione tra Omero ed Esiodo, si vedano Compton-

Engle (1999: 328) e Telò (2013: 134-136). Sul Certamen v. in generale Bassino (2019: 6-7). 

Cf. inoltre la narrazione della vittoria di Esiodo in Cert. Hom. Hes. 13.207-210: (…) ὁ δὲ 

βασιλεὺς τὸν Ἡσίοδον / ἐστεφάνωσεν εἰπὼν δίκαιον εἶναι τὸν ἐπὶ γεωργίαν καὶ / εἰρήνην 

προκαλούμενον νικᾶν, οὐ τὸν πολέμους καὶ σφαγὰς / διεξιόντα. (…), «(…) Allora il re coronò 

Esiodo, dopo aver detto che era giusto che vincesse chi esortava all’agricoltura / e alla pace, 

non chi narra guerre e stragi. (…)». L’attribuzione a Esiodo della vittoria da parte del re 

Panede contraddice il consenso che i saggi assegnarono a Omero: su questo aspetto si veda 

Bassino (2019: 167-169). Per il rapporto con la tradizione letteraria di questa sezione della 

Pace con il materiale confluito poi nel Certamen Homeri et Hesiodi, si veda Stamatopoulou 

(2017: 181, 187).  



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

183 

Aristofane riconosce a Esiodo di aver trattato la lavorazione della terra, i tempi 

di raccolta dei frutti e le semine (γῆς ἐργασίας, καρπῶν ὥρας, ἀρότους, 1034), 

Omero è il poeta dei ranghi, delle virtù e degli armamenti (τάξεις, ἀρετάς, 

ὁπλίσεις ἀνδρῶν, 1035). 

Questa concezione sembra operare in una dinamica persino più 

polarizzante nella Pace. Ad esempio, per il sintagma πολέμους ἀπωσαμένη, forse 

già presente in Stesicoro, Aristofane non avrà ignorato l’ascendenza omerica di 

questa iunctura: un’espressione affine si trova nei sopracitati versi 1089-1093 

attribuiti a Omero in un adattamento non privo, nell’economia drammatica, di 

qualche elemento tipico delle riscritture in chiave critica (v. supra)32. Omero 

nelle sue opere, rimestate nella Pace fino a ottenerne un breve centone, fa del 

verbo ἀπωθέω un uso ben preciso, tecnico, che indica il ‘respingere’, il 

‘ricacciare indietro’ in relazione alla contesa (cf. Il. 12.275), alla battaglia e alla 

guerra (Il. 16.251). In tali circostanze, però, il respingimento di questi pericoli 

non equivale ad averli stornati definitivamente da sé, bensì indica solo la capacità 

di averli momentaneamente bloccati. Al contrario, Aristofane avrà 

necessariamente impiegato il verbo per connotare la Musa della pace come colei 

che è riuscita a porre una conclusione alle guerre, poiché questo è l’auspicio 

della commedia medesima. Dunque, nel v. 775, Aristofane dà una nuova 

funzione a un sintagma già presente in Omero e gli attribuisce un valore non più 

strategico-militare ma, al contrario, pacifista. Il commediografo offre così il 

segno chiaro di una presa di distanza dalla poesia della guerra modificando il 

senso delle parole dello stesso Omero. Rispetto a tale scelta, come si vedrà, il 

rapporto con la lezione di Esiodo sembra ben più lineare e dipenderà forse 

dall’influenza dell’Ascreo sulla poesia di tema irenico. 

Nell’ambito di questa contrapposizione ‘epica’ tra i temi della guerra e 

della pace, la citazione di Stesicoro costituisce una scelta assai enigmatica, alla 

quale la critica ha tentato di dare una soluzione inquadrando i versi nella 

categoria della parodia, ma tale proposta richiederebbe di pensare a un 

abbassamento del tono nella ripresa di Stesicoro, ciò che non risulta funzionale 

rispetto all’esigenza di Aristofane e al carattere assai pomposo dell’intera 

parabasi33. Peraltro, lo sviluppo di una parodia richiede una ripresa puntuale del 

contenuto ma il nostro passo è inteso dal testimone (lo scolio) come un richiamo 

 
32 Cf. in particolare il v. 1089: ὅνπερ κάλλιστον δήπου πεποίηκεν Ὅμηρος «Secondo 

quel [responso] bellissimo che ha composto Omero». La pericope era già stata richiamata da 

Olson (1998: 225) a confronto con il sintagma di Pax 775. 
33 Uno status quaestionis, con spiegazioni relative alla difficoltà di intendere i versi come 

parodia, è offerto da Pucci (2017: p. 246, n. 10). Oltre ai testi ivi citati, si aggiunga Horn 

(1970: 17-18, 53), che ritiene il nostro testo una Gebetsparodie. Così anche Zogg (2014: 206). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

184 

non stretto rispetto al modello, ma configurato appunto come una πλοκή34. Il 

richiamo (eventuale) a Stesicoro in termini di tessitura può forse trovare la sua 

spiegazione nelle due caratteristiche fondamentali di questa pericope: il testo 

avrà funzione diversa rispetto al modello e inoltre quest’ultimo non è men-

zionato esplicitamente35. La scelta di decontestualizzare la citazione e passare 

sotto silenzio il nome dell’autore dipenderanno dalla volontà di ‘depotenziare’ il 

ruolo di Stesicoro in questo passaggio: anzitutto, la conoscenza di Stesicoro ad 

Atene, nonostante il riuso che della sua opera fu fatto a partire dal teatro tragico, 

non aveva raggiunto ancora livelli ‘di massa’36. Tale ‘depotenziamento’ era 

inoltre necessario per rendere l’impiego del testo riecheggiato più coerente alla 

tematica della Pace: una maggiore insistenza sul modello stesicoreo (l’Orestea?) 

avrebbe certo creato un effetto straniante per quanto riguarda l’affinità 

contenutistica tra questo e la nostra commedia 37 . Un semplice richiamo 

all’‘ordito’ del canto stesicoreo –privo di elementi ‘devianti’– poteva trovare 

maggior spazio nella Pace e Aristofane sembra aver perseguito questo scopo 

anche attraverso una citazione ‘disseminata’ nelle parti liriche della parabasi 

come testimoniano, oltre al già citato scolio relativo al v. 775, anche Schol. (vet., 
Tr.) Ar. Pac. 797c Holwerda e Schol. vet. Ar. Pac. 800 Holwerda38.  

Una strategia simile, priva di una particolare esaltazione del modello, 

non entrava in conflitto con il palese intento di Aristofane di porre la propria 

invocazione alla Musa sotto il segno di quello che all’epoca era riconosciuto 

come il ‘capostipite’ dei poeti della pace: Esiodo. Tale meccanismo sembra 

operare già negli anapesti della parabasi (Pax 736-738):  

 
εἰ δ’ οὖν εἰκός τινα τιμῆσαι, θύγατερ Διός, ὅστις ἄριστος  

κωμῳδοδιδάσκαλος ἀνθρώπων καὶ κλεινότατος γεγένηται  

ἄξιος εἶναί φησ’ εὐλογίας μεγάλης ὁ διδάσκαλος ἡμῶν. 

 

Ma se è dunque giusto, o Figlia di Zeus, onorare qualcuno, che sia stato  

il miglior poeta comico fra gli uomini, e il più glorioso, 

il nostro autore dice d’essere degno di grande lode. 

 

 
34 Una posizione filologicamente accurata sul valore della πλοκή stesicorea è in Pucci 

(2017: 247-249). 
35 Sul contesto della citazione, si veda Carey (2013: 165-166). Le citazioni anonime dei 

testi dei lirici sono studiate da Calame (2020). 
36  All’epoca di Aristofane, le opere di Stesicoro circolavano poco ad Atene, in 

particolare la sua Orestea: così Bowie (2015: 114-115). Per il riuso del materiale proveniente 

da quest’opera nel teatro tragico, si veda invece Swift (2015: 127-132). 
37 Sulle criticità dell’expositio dell’Orestea si veda, da ultimo, Carvalho (2022: 170-

171). 
38 Sulle testimonianze degli scoli, si veda Zogg (2014: 198-199). 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

185 

Secondo Schol. vet. Ar. Pac. 736 Holwerda, nel rivendicare la propria 

ἀριστεία attraverso un’apostrofe alla Musa, Aristofane avrebbe qui citato un 

passo di Simonide (Fr. 86 W.2) 39 . In questa ripresa contenutistica, spicca 

l’espressione θύγατερ Διός, certo introdotta con valore formulare da Omero nella 

dizione epica (cf. ad es. Od. 1.10) ma soprattutto vivificata da Esiodo, il quale 

sviluppa, codifica e varia la caratterizzazione delle Muse nel segno del rapporto 

filiale con Zeus, peraltro nella sezione programmatica di Th. 1-10340. Del resto, 

la caratterizzazione tradizionale della Musa adottata da Aristofane è segno 

concreto del coinvolgimento del destinatario, ossia il pubblico degli agoni 

ateniesi, un pubblico al quale l’opera di Esiodo era tradizionalmente nota. In 

maniera del tutto analoga, quindi, l’invocazione ‘stesicorea’ alla Musa nasconde 

una volontà di richiamarsi a Esiodo, forse rendendo più chiaro il legame con la 

componente irenica del tema, che Stesicoro in certa misura avrà trascurato, in 

base al contenuto della sua (presunta) opera di riferimento. Nulla vieta, poi, che 

Aristofane potesse inserire elementi di stampo esiodeo nell’ambito della πλοκή 

stesicorea (v. infra, § 4): la scelta di rifarsi a un autore come Stesicoro nei termini 

appena descritti non arrecava distorsioni al progetto poetico ma contribuiva a 

realizzarlo.  

In questo primo livello della selezione tematica da parte di Aristofane, 

il reimpiego assai rimaneggiato di Stesicoro risulta funzionale per la 

‘equidistanza’ dell’Imerese da Omero e da Esiodo. Da una parte, infatti, l’opera 

di Stesicoro mostra un’innegabile ripresa stilistica della dizione omerica e di tale 

‘omericità’ rimane traccia in larga parte delle testimonianze antiche41. Allo 

stesso tempo, recenti studi sulla consapevolezza letteraria di Stesicoro hanno 

dimostrato che, nell’elaborazione del proprio profilo di poeta, l’autore lirico 

mostra di padroneggiare la lezione di Esiodo per quanto riguarda il rapporto del 

poeta con le Muse42. È dunque possibile affermare il valore di Stesicoro nel 

processo di rinnovamento della consapevolezza poetica, poiché egli non ignora 

la codifica data da Omero alla materia letteraria ma accetta, 

contemporaneamente, il nuovo ruolo dato da Esiodo alla figura del poeta. I 

risultati di questa innovazione, a cui Stesicoro si era mostrato in certa misura 

sensibile con il rifiuto dell’argomento guerresco (forse nella sua Orestea), sono 

portati a un più alto grado da Aristofane, che costruisce su questo aspetto il suo 

discorso poetico nella parabasi della Pace.  

 
39 I versi sono oggetto di un commento da parte di Zogg (2014: 179-194). 
40 Nella Teogonia, le Muse sono κοῦραι (25, 52), θυγατέρες (76) e τέκνα (104) di Zeus. 

Si veda inoltre Olson (1998: 217-218). 
41 Cf. Stes. Testt. Tb1, Tb3(a), Tb37, TTb39-45 Ercoles con le osservazioni di Ercoles 

(2013: 18-23) e Noussia (2015: 430-437). 
42 Si veda Carruesco (2017: 181-183). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

186 

Non si può infine escludere che, così facendo, Aristofane abbia in 

qualche modo contribuito ad accostare Stesicoro alla genealogia dei poeti 

pacifisti: una tradizione documentata all’epoca di Platone vorrebbe Stesicoro 

rappresentante di una poesia che mira a differenziarsi da quella di Omero43. In 

base a ciò che possiamo ricostruire anche grazie ad Aristofane, è possibile 

affermare che il rifiuto della tematica della guerra da parte di Stesicoro si presta 

a tale interpretazione. Con questa ripresa mediata, la scelta di una poetica 

pacifista da parte di Aristofane risulta rafforzata: citare Stesicoro non è un 

ostacolo ma, anzi, esalta la matrice ‘esiodea’ dell’intero dramma. Questa 

matrice, a sua volta, contribuisce a determinare la presenza di Stesicoro 

all’interno della genealogia poetica così creata.  
 

4. UNA PRASSI ‘ESIODEA’  
 

In base all’interpretazione proposta, non è errato scorgere nei versi della Pace 

una forte ripresa della tradizione poetica sulle Muse avviata da Esiodo. Questo 

tipo di interpretazione è possibile indipendentemente dalla maggiore o minore 

rilevanza che si voglia concedere al ruolo di Stesicoro. Ad ogni modo, i dati 

filologico-letterari rintracciabili nel testo e negli scoli permettono di instaurare 

un rapporto diretto tra il testo nella forma datagli da Aristofane e l’opera di 

Esiodo: la versione stesicorea del testo è una ricostruzione operata dagli studiosi 

e comunque il fenomeno delle inserzioni da parte di Aristofane (v. infra) 

dimostra che il commediografo operava su più livelli, con una salda padronanza 

della tradizione letteraria, per collocarsi tra i poeti che rifiutano la guerra (con 

Stesicoro) e rendere poi esplicito il rapporto con questa tradizione 

richiamandone il ‘fondatore’ (Esiodo). 

L’adesione ai canoni esiodei anche in merito allo specifico tema 

dell’invocazione alla Musa non stupisce se si guarda, anzitutto, alla presenza di 

Esiodo sulla scena comica di Atene: il teatro comico riservò al poeta di Ascra 

una notevole attenzione. Riferimenti a questo autore compaiono già negli 

Ἀρχίλοχοι di Cratino, commedia nella quale Esiodo potrebbe anche essere 

comparso come personaggio, secondo le ricostruzioni della critica44. La deno-

minazione di Ἡσίοδοι per un dramma di Teleclide conferma d’altro canto che 

l’interesse per il poeta epico doveva essere tutt’altro che isolato45. Diversi studi 

sono stati dedicati, inoltre, a dimostrare l’ampia presenza in tutto il genere 

 
43 Cf. Pl. Phdr. 243a-c con Capra (2020: 245). 
44 Si vedano Bianchi (2015: 15-18) e Stamatopoulou (2017: 180-181) per Esiodo negli 

Ἀρχίλοχοι di Cratino. 
45 Si veda Bagordo (2013: 118-119). 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

187 

comico –e in Aristofane in particolare– di richiami a Esiodo46. Il rapporto che 

Aristofane instaura con l’opera di Esiodo, del resto, è per noi più facilmente 

indagabile grazie al corpus delle undici commedie conservate. Tale rapporto è 

confermato da studi su specifiche sezioni dei drammi, quali la stessa Pace o gli 

Uccelli, che dimostrano un costante dialogo con i testi del poeta epico47. La 

densità di questi richiami, secondo i rilievi di Hunter, è maggiore all’interno 

della Pace, commedia nella quale l’intenzione dell’eroe comico Trigeo è quella 

di ricreare condizioni idilliache per il prosperare della società grazie alla 

cessazione della guerra48. Di questa tendenza della Pace è palese esempio l’intera 

parabasi seconda, oltre al già citato finale del dramma49. 

In tale quadro, non è difficile scorgere la matrice concretamente esiodea 

dei nostri versi della Pace. L’invocatio è pienamente concordata con l’illusione 

scenica che dà forma al dramma: anzitutto, l’epiclesi scelta per la Musa da un 

lato colloca il testo, come detto, nell’alveo di una tradizione poetica ben precisa 

e ne rigetta un’altra (v. supra, § 3). Dall’altro, essa rimarca il supporto 

dell’ispirazione della Musa nella realizzazione dell’ἐπίνοια che dà origine al 

dramma. Segue l’invito a danzare, μετ’ ἐμοῦ / τοῦ φίλου χόρευσον, invito 

all’interno del quale Aristofane opera materialmente nell’ottica di ri-

funzionalizzare il testo di Stesicoro e personalizzarlo. Nella ricostruzione del 

testo di Stesicoro, in base al lavoro dei filologi, il sintagma μετ’ ἐμοῦ era 

presente, pur nella forma eolica adottata dall’Imerese. Nella parabasi della Pace, 

però, tale invito risponde alla necessità, da parte di Aristofane, di creare un più 

stretto vincolo con il pubblico attraverso una sottile identificazione tra l’uditorio 

stesso e la Musa. L’ispirazione garantita dal vincolo personale tra poeta e Musa, 

infatti, riecheggia il sostegno chiesto agli spettatori nello pnigos (765-774), 

caratterizzato dall’iterato uso della prima persona (cf. μετ’ ἐμοῦ, 765; νικῶντος 

ἐμοῦ, 769)50. Già in questo primo aspetto è evidente l’influsso di Esiodo, autore 

che dell’individualità poetica ha fatto la marca più evidente della sua 

produzione51. 

 
46 Si vedano almeno Buzio (1938: 119-128), Hunter (2014), Stamatopoulou (2017) e 

Henderson (2018).  
47 Si vedano Compton-Engle (1999) per la Pace e Holzhausen (2002) per gli Uccelli. 
48 V. supra, n. 18. 
49 Sul finale della Pace in rapporto a Esiodo, v. supra, n. 31. Si veda inoltre Compton-

Engle (1999: 328). Quanto alla parabasi seconda della Pace e il suo stile ‘esiodeo’, si veda 

Hunter (2014: 151-156). 
50 Un meccanismo simile è impiegato nella parabasi delle Nuvole, allorché il poeta usa 

il medesimo verbo, ἐκτρέφω, per descrivere in un primo momento il suo rapporto con il dio 

del teatro, Dioniso ((…) νὴ τὸν Διόνυσον τὸν ἐκθρέψαντά με, «Per Dioniso, che mi ha 

allevato», 519) e, successivamente, con gli spettatori (ὑμεῖς δ’ ἐξεθρέψατε γενναίως 

κἀπαιδεύσατε, «e voi mi avete allevato nobilmente ed educato», 532). 
51 Su questo argomento, si veda ora Andolfi (2022: 117-123). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

188 

Come già ricordato (supra, § 3, n. 22), l’apposizione τοῦ φίλου dovrebbe 

essere invece inserzione di Aristofane. L’introduzione della φιλία nel discorso 

poetico può essere considerata un elemento dipendente dal rapporto 

frequentemente instaurato dai commediografi con la propria Musa in senso 

‘carnale’, generativo52 . Ad ogni modo, il gioco allusivo in questi versi, se 

presente, rimane del tutto coperto e lascia spazio a un invito strettamente legato 

all’atto scenico: l’imperativo aoristo χόρευσον, infatti, richiama la più nobile 

tradizione poetica, poiché sembra rifarsi all’introduzione dell’elemento della 

danza che si ritrova per la prima volta in Esiodo. Secondo il poeta di Ascra, 

infatti, le Muse accompagnano il loro canto con l’ὀρχεῖσθαι (Th. 4) e i loro 

spostamenti tra le sedi a loro care sono descritti come danze (cf. Th. 7-8: 

ἀκροτάτῳ Ἑλικῶνι χοροὺς ἐνεποιήσαντο / καλοὺς ἱμερόεντας, ἐπερρώσαντο δὲ 

ποσσίν, «Sulla sommità d’Elicona realizzavano danze / belle, amabili, e 

ritmavano con i piedi»), cosicché la danza assurge, infine, a una delle τιμαί delle 

Muse presso l’Olimpo, loro dimora (cf. Th. 63: ἔνθα σφιν λιπαροί τε χοροὶ καὶ 

δώματα καλά, «Lì tengono splendide danze e [hanno] belle dimore»). Così, 

dunque, Aristofane richiede alla Musa di sfoggiare all’interno del teatro –e 

durante l’esibizione del proprio coro– le doti che le sono tradizionalmente 

riconosciute, creando un’equazione tra la scena del dramma, la performance del 

coro e l’attività della Musa sull’Olimpo.  

Anche l’expositio mostra l’impiego di un registro tradizionale: il 

participio κλείουσα, forse adottato già da Stesicoro, è infatti tipico della dizione 

epica. In Omero il verbo fa parte delle prerogative dell’aedo (cf. Od. 1.338: ἔργ’ 

ἀνδρῶν τε θεῶν τε, τά τε κλείουσιν ἀοιδοί, «Le imprese degli uomini e degli dèi, 

che gli aedi cantano») ma il verbo trova più ampio spazio nella poesia di Esiodo, 

in particolare nella sezione programmatica costituita dal proemio della 

Teogonia, nel quale esso si riferisce, come in Aristofane, alle sole Muse53. Il 

participio regge poi tre accusativi: oggetto del canto della Musa saranno i γάμοι 

θεῶν, i riti nuziali degli dèi, le δαῖται ἀνδρῶν, ossia i canti delle feste degli 

uomini, e le θαλίαι μακάρων, espressione di non immediata interpretazione che 

si riferisce alle feste pubbliche in onore degli dèi o a feste pubbliche alle quali 

essi prendono parte54. Come detto, in Stesicoro questi tre argomenti non trovano 

immediata spiegazione se si pensa all’Orestea ma si vuole ora approfondire il 

valore che questo elenco aveva per Aristofane.  

 
52 Si veda Imperio (2012) in generale; Sommerstein (2005: 166-167) si occupa di questo 

luogo. 
53 Cf. Th. 44, 67, 105. Si veda inoltre Op. 1, con il participio nella posizione enfatica 

della fine del verso. 
54 Olson (1998: 226) presenta entrambe le alternative e propende per la prima. Si veda 

inoltre Vox (1999: 129) e infra. 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

189 

Occorre notare preliminarmente che la scansione degli argomenti non è 

determinata soltanto dall’uso degli accusativi, ma anche dal modo in cui essi 

sono specificati. La successione prevede la menzione degli dèi (θεῶν) seguita da 

quella degli uomini (ἀνδρῶν) per poi concludersi con un riferimento ai beati 

(μακάρων). La critica ha già posto in evidenza il valore programmatico di questo 

elenco per Stesicoro, che avrebbe stabilito quali tematiche possono essere 

trattate nel genere epico-lirico55 . Nella tripartizione che, secondo la critica, 

doveva essere stabilita da Stesicoro sulla base di forti richiami all’epica, i beati 

andrebbero identificati non tanto con le figure divine, già menzionate all’inizio, 

ma con le semi-divinità, sulla base di Od. 11.603, verso nel quale si afferma che 

Eracle accede alla θαλία sull’Olimpo, allorché gli è concessa in sposa Ebe dopo 

l’apoteosi56. Questa esegesi, pure accettabile per l’eventuale testo di Stesicoro, 

non può essere acriticamente riproposta per Aristofane. Anzitutto, come gli 

stessi critici ammettono, quanto si legge nel verso dell’Odissea rappresenta una 

concessione eccezionale a Eracle, ormai divinizzato, che ottiene prerogative 

tipiche del dio57. Ad ogni modo, se anche era questo il senso del possibile 

frammento di Stesicoro, difficilmente si diceva altrettanto nella Pace di 

Aristofane, che si è vantato negli anapesti di aver superato l’ormai abusata forma 

comica delle semi-divinità intente a rimpinzarsi di cibo, una forma della quale è 

Eracle stesso il paradigma più riconoscibile (Pax 741-743).  

Inoltre, sembra difficile rigettare a priori, come fatto dalla critica, la 

possibilità di identificare i beati nuovamente con gli dèi per il solo fatto che il 

testo vi avrebbe già alluso58. Infatti, se la matrice del testo va ricercata, come è 

concordemente riconosciuto, nel genere epico, non si può trascurare che i testi 

di Omero ed Esiodo offrono un margine per percorrere questa via interpretativa. 

Anzitutto, nel sopracitato passo dell’Odissea (1.338) è stabilito che l’argomento 

del canto è solo duplice e interessa dèi e uomini. La medesima convinzione si 

trova in Esiodo, allorché egli afferma che l’inizio del canto deve essere dedicato 

agli dèi e solo in seguito può trovare spazio la stirpe degli uomini (cf. Th. 44: 

θεῶν γένος αἰδοῖον πρῶτον κλείουσιν ἀοιδῇ «Anzitutto la venerabile stirpe degli 

dèi glorificano con il canto» e 50: αὖτις δ’ἀνθρώπων τε γένος κτλ. «Mentre in 

seguito la stirpe degli uomini»). Del resto, la beatitudine appare una prerogativa 

tradizionale delle divinità (cf. ad es. Th. 101: ὐμνήσει μάκαράς τε θεοὺς οἳ 

Ὄλυμπον ἔχουσι, «Ed eleva un inno agli dèi beati, che abitano l’Olimpo») e se 

si considera questo elemento in relazione ai passi nei quali Esiodo prescrive di 

 
55  Vox (1999) si occupa solo del presunto testo di Stesicoro. Sulle ragioni della 

tripartizione che egli individua dietro i tre oggetti del canto, si veda infra. 
56  Vox (1999: 131-132), che pure riconosce il carattere eccezionale di questa 

rappresentazione. 
57 Vox (1999: 132). 
58 Vox (1999: 129). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

190 

cominciare e finire il proprio canto in nome di figure divine (cf. ad es. Th. 34: 

σφᾶς δ’αὐτὰς [scil. le Muse] πρῶτόν τε καὶ ὕστατον αἰὲν αἐίδειν «Ma cantare 

sempre loro, all’inizio e alla fine») non sarà impossibile pensare a una semplice 

bipartizione con un richiamo circolare alle divinità59. Una conferma sul fatto che 

Aristofane abbia ben presente questa prescrizione, del resto, ci viene dal modo 

nel quale egli struttura il proprio discorso parabatico: all’inizio degli anapesti 

(vv. 736-738) troviamo infatti l’invocazione alla Musa discussa supra, § 3; il 

fulcro del discorso è dedicato, dopo l’autorappresentazione eroica negli 

anapesti60, alla richiesta di vittoria con lo pnigos e, infine, la sizigia epirrematica 

che conclude la parabasi rafforza la chiusura nel nome della Musa con una 

doppia invocazione (775, 816/817): dopo le divinità, trovano spazio gli uomini 

e, infine, ancora le divinità, secondo le prescrizioni di Esiodo.  

Non si tratta, però, dell’unico elemento ascrivibile a Esiodo che dà 

forma a questi versi. Un’indiscussa tradizione di commento al proemio della 

Teogonia (vv. 1-103) vuole che Esiodo anticipi il nome delle Muse attraverso la 

descrizione delle prerogative assunte da costoro a seguito della loro generazione 

(vv. 60-74)61. In tale sezione, si afferma che le Muse condividono la loro dimora 

con le Càriti e con il Desiderio in una condizione di festività, ἐν θαλίῃς (Th. 65) 

e ciò prefigurerebbe la denominazione di Talia, che si trova nel successivo v. 77. 

La condizione festosa è tipica, come è stato argomentato, della natura delle Muse 

in Esiodo62: dal loro vivere in un perenne stato di gioia e festosità dipende il loro 

inneggiare al bene che proviene da Zeus. Esiodo, inoltre, offre una riflessione 

simile per quanto riguarda gli esseri umani, per i quali la θαλία è uno dei frutti 

del comportamento secondo giustizia, dunque ancora una volta emanazione di 

Zeus (cf. Op. 225-231). Conseguentemente, la dimensione umana della θαλία 

non può che configurarsi come una celebrazione che onora gli dèi, poiché da essi 

proviene anche il benessere che la permette. 

L’invocazione conservata nella Pace, dunque, riprende questa idea 

presente nella Teogonia e cerca di introdurre le θαλίαι μακάρων anche nella 

quotidianità degli Ateniesi, desiderosi di ascoltare e realizzare, dopo circa un 

decennio di guerra, il perseguimento della pace. Si sarebbe persino tentati di 

 
59 Cf. inoltre Th. 47-48: δεύτερον αὖτε Ζῆνα, θεῶν πατέρ’ ἠδὲ καὶ ἀνδρῶν / ἀρχόμεναί 

θ’ ὑμνεῦσαι θεαὶ λήγουσαί τ’ ἀοιδῆς, «In seguito [celebrano] Zeus, padre degli dèi e degli 

uomini, / quando iniziano a cantare e alla fine», benché il v. 48 sia stato oggetto di espunzione, 

per la quale si veda West (1966: 172-173). 
60 Si noti, peraltro, che è qui, nella dimensione eroico-umana, e non semi-divina, che è 

recuperata la figura di Eracle. Sulla caratterizzazione di Aristofane come Eracle, peraltro in 

stretto rapporto con l’epica, è fondamentale l’articolo di Mastromarco (1989). Si vedano 

inoltre Milanezi (1997) e Lauriola (2004). 
61 Il primo a notare questa peculiarità fu Thalmann (1984). Si veda inoltre Murray (2008: 

201-202). 
62 Si vedano Strauss-Clay (1988: 331) e Mojsik (2011: 55). 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

191 

suggerire, in base alla prassi etimologica riscontrabile in Esiodo, che Aristofane 

intendeva qui evocare il nome della Musa divenuta poi rappresentante del genere 

comico, ma una simile suggestione è in disaccordo con i dati in nostro possesso, 

che orientano verso una ‘settorializzazione’ dell’attività delle Muse solo in età 

alessandrina (v. supra, § 1) e, del resto, prima di tale epoca il nome di Talia era 

impiegato anche per altri tipi di divinità o figure minori, quando non addirittura 

per donne mortali63. Ad ogni modo, non è impossibile pensare che lo stato di 

benessere rappresentato dalla θαλία, già associato da Esiodo al canto gioioso 

delle Muse, fosse richiamato da Aristofane per rafforzare il carattere vitale e 

gioioso della sua ispirazione (v. supra, § 2) e che successivamente, in fasi più 

recenti, da ciò sia nata l’identificazione della poesia comica con Talia.  

In ogni caso, dinanzi a una così forte dipendenza di questi versi dalla 

riflessione di Esiodo, non è possibile escludere che il proemio della Teogonia, il 

cui valore meta-poetico è stato già ampiamente indagato dalla critica, abbia 

ispirato anche la riflessione di Aristofane64. Nell’invocazione del commedio-

grafo i tre argomenti isolano temi specifici, cruciali nella produzione del dramma 

comico. Anzitutto, le celebrazioni nuziali occupano spesso la parte conclusiva 

delle commedie, come dimostrano sia la Pace, nella quale Trigeo sposa infine la 

dea-personificazione del raccolto (1318-1367) 65 , sia gli Uccelli, con le 

celebrazioni per l’unione tra Pisetero e Βασιλεία (1706-1765). I canti delle feste, 

invece, costituiscono l’origine del genere comico stesso, se lo si intende 

etimologicamente come ‘canto del κῶμος’66. Infine, il sintagma δαῖτας ἀνδρῶν 

sembra assumere un valore ulteriore nel reimpiego di Aristofane, ancora una 

volta nell’ambito della personalizzazione di questi versi: alle δαῖται degli uomini 

era infatti dedicato il dramma di esordio di Aristofane, i Δαιταλῆς, appunto67. 

Infine, le feste pubbliche in onore degli dèi sono facilmente identificabili, 

nell’ambito della riflessione comica, con gli agoni dedicati a Dioniso, come si 

può arguire dalle altre attestazioni del termine, tutte parabatiche o comunque 

meta-letterarie 68 . Se tale è la natura delle θαλίαι, l’intero sintagma sembra 

 
63 Si veda Mojsik (2011: 59-62). 
64 Si vedano in proposito la ricognizione bibliografica offerta da Strauss-Clay (1988: 

323, n. 2) e i rilievi di Maslov, (2016: 418-425). 
65 Un possibile gioco intertestuale tra il tema matrimoniale e le Dionisie è rintracciato 

anche da Zogg (2014: 209). Cf. inoltre Pax 1206. 
66 Si veda almeno Segal (1973). 
67 Cf. Testt. II-III K.-A. 
68 Cf. Ar. Nu. 308-309, dalla parodo. Il coro loda Atene per la presenza di θαλίαι che 

Schol. vet. in Ar. Nub. 809 Holwerda chiosa come πανηγύρεις: le feste pubbliche peculiari di 

Atene erano, appunto, gli agoni dionisiaci. Nella parabasi degli Uccelli (723-736) il coro 

afferma che, in caso di benevolenza da parte del pubblico (723: ἢν οὖν ἡμᾶς νομίσητε θεούς, 

«Qualora ci considererete come dèi»), accorderà a esso un gran numero di beni, tra i quali 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

192 

riecheggiare anche in Aristofane il valore che esse avevano per Esiodo: da 

condizione divina, le θαλίαι divengono gioia per gli esseri umani in quanto 

celebrate in onore degli dèi, che dunque vi hanno parte, ciò che rende minima la 

differenza esegetica richiamata supra, n. 54.  

In una prospettiva di forte rapporto con la lezione di Esiodo, anche la 

conclusione del periodo assume un più ampio significato. Essa dimostra 

inequivocabilmente, infatti, che Aristofane intende alludere alla tradizione 

poetica precedente. La chiosa finale, σοὶ γὰρ τάδ’ ἐξ ἀρχῆς μέλει è per i filologi 

un’inserzione puramente aristofanea. Questo commento finale proietta la 

designazione dei temi esposti ben oltre le dichiarazioni programmatiche di 

Stesicoro: come si è già dimostrato, i temi elencati, soprattutto nella loro 

relazione con il mondo degli dèi/beati, sono di matrice strettamente esiodea. 

Altrettanto ascrivibile a Esiodo è, poi, l’uso della locuzione qui impiegata da 

Aristofane. Esiodo, infatti, si preoccupa di individuare un’ἀρχή del canto e forse 

anche per questo fa un più abbondante uso della locuzione rispetto a Omero, 

impiegandola in diversi modi, anche in contesti poetologici69.  

Non solo: Aristofane afferma nella Pace che i temi elencati hanno 

costituito da sempre una prerogativa della Musa pacifista. In una simile 

dichiarazione, il rapporto con Esiodo è forte anzitutto da un punto di vista 

formale, poiché il poeta di Ascra fu il primo a impiegare la locuzione per indicare 

ciò che costituisce l’àmbito consueto di azione delle figure divine (cf. Th. 203, 

452). Inoltre, in base alla tradizione poetica che si è delineata sopra, Esiodo 

costituisce letteralmente l’ἀρχή della poesia pacifista cui l’expositio di 

Aristofane allude rubricando in maniera così netta gli argomenti cantati dalla 

Musa. Se ciò non fosse sufficiente, l’allusione si fa ancor più stretta grazie al 

verbo μέλει, che Esiodo impiegava per affermare che l’ἀοιδὴ era motivo di 

interesse per le Muse fin dalla nascita, cf. Th. 60-61: ἡ δ’ ἔτεκ’ ἐννέα κούρας, 

ὁμόφρονας, ᾗσιν ἀοιδὴ / μέμβλεται ἐν στήθεσσιν, ἀκηδέα θυμὸν ἐχούσαις 

(«Quella [scil. Mnemosyne] generò nove fanciulle, concordi, / alle quali nel 

petto il canto interessa, poiché hanno animo privo di affanni»). Anche questo 

verbo richiama ancora una volta l’autore che più di tutti era percepito come 

rappresentativo per la tradizione poetica della pace. L’allusione al capostipite 

della poesia pacifista, che già si scorgeva nella parte ‘stesicorea’ dei versi, 

emerge potente nel momento in cui il testo è certamente frutto dell’inventiva di 

Aristofane. 

 
figurano γέλως e χοροί, ossia i due elementi costitutivi degli agoni comici e, appunto, le 

θαλίαι, (733), che da essi traggono origine e sostanza. 
69 Per la riflessione di Esiodo sull’ἀρχή del canto, cf. Th. 1, 36 e, soprattutto, 45, 115, 

con la locuzione avverbiale ἐξ ἀρχῆς. Niente di analogo può rintracciarsi in Omero. Sulla 

molteplicità di impieghi dell’espressione in Esiodo, anche in riferimento a Omero, si veda 

Edwards (1970: 185-186). 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

193 

5. CONCLUSIONI 
 

Lungi dall’essere una mera riproposizione di testi precedenti, l’invocazione alla 

Musa che troviamo nella strofe della parabasi prima della Pace costituisce un 

testo irrinunciabile per chi voglia indagare la riflessione di Aristofane sulla 

propria poesia. In questa invocazione, infatti, oltre a una precisa richiesta di 

supporto per il dramma che veniva portato in scena, il poeta si mostra 

consapevole della propria ‘genealogia poetica’ perfettamente delineata. 

Approfondendo il valore della poesia di Esiodo, Aristofane giunge a dare nuova 

linfa a un’idea della poesia come λησμοσύνη κακῶν e ἄμπαυμα μερμηράων (Th. 
55), affanni che, all’epoca del commediografo, erano costituiti dalle ormai 

decennali operazioni belliche.  

Le implicazioni della ricerca di un paradigma poetico come quello 

rappresentato da Esiodo vanno, tuttavia, ben oltre le semplici finalità 

promozionali che accompagnano la realizzazione e la messa in scena del testo 

comico: l’invocatio della Pace, nel palese rapporto con l’enigmatico proemio 

della Teogonia, si rifà alla prassi, messa a punto da Esiodo, di evocare il nome 

della Musa attraverso i suoi interessi e, in questo senso, Aristofane sembra 

compiere un passo verso quella ‘settorializzazione’ delle τιμαί che, in epoca più 

tarda, l’erudizione opererà per ciascuna delle Muse fino a farle diventare 

rappresentanti di ciascun genere. All’epoca in cui Aristofane scrive, tale 

distinzione è ancora lontana dal realizzarsi, ciò che interessa all’autore è 

rievocare la peculiare condizione nella quale il canto delle Muse si realizza, la 

θαλία, che coincide con l’aspirazione massima del genere comico.  

In questa ricostruzione, rimane quanto mai fumosa l’incidenza di 

Stesicoro: i dati in nostro possesso non sono sufficientemente chiari per poter 

stabilire quale ruolo egli abbia avuto. Ad ogni modo, se i versi di Aristofane 

celano un effettivo apprezzamento verso l’opera del poeta lirico, è certamente 

possibile riconoscere al commediografo un certo ruolo nel codificare 

l’inclusione di Stesicoro tra i ‘poeti della pace’, in un filone della tradizione che 

sfocerà successivamente nella contrapposizione tra l’Imerese e Omero. Nella 

densa e, per noi, ancora assai oscura trama di richiami poetici rintracciabile nella 

Pace, rimane salda l’irrinunciabile costante della tradizione poetica così 

delineata: l’anelito alla pace come unica via per il benessere del genere umano. 

Un anelito che, con grazia e fine capacità allusiva, Aristofane propone a 

un’Atene prostrata dal conflitto peloponnesiaco, in desiderosa attesa di 

sperimentare gli effetti della pur transitoria Pace di Nicia siglata poco tempo 

prima.  
 

 

 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

194 

Abbreviazioni 
 

K.-A. = Kassel, R. e Austin, C. (1983-2001) Poetae Comici Graeci, voll. I-VIII, 

Berlin-New York: De Gruyter. 

PMG = Page, D. (1963) Poetae Melici Graeci, Oxford: Oxford University Press. 

W.2 = West, M.L. (19982) Iambi et elegi Graeci ante Alexandrum cantati, vol. 

II, Oxford: Oxford University Press. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 
Andolfi, I. (2022) «A Grammar of Self-referential Statements: Claims for 

Authority from Hesiod to the Presocratics», in Iribarren, L. e Koning, H. 

(eds.), Hesiod and the Beginnings of Greek Philosophy, Leiden-Boston: 

Brill, pp. 117-136. 

Bagordo, A. (2013) Telekleides, Heidelberg: Verlag Antike. 

Bassino, P. (2019) The Certamen Homeri et Hesiodi, Berlin-Boston: De Gruyter. 

Bianchi, F. P. (2015) Archilochoi-Empipramenoi (frr. 1-68). Introduzione, 
Traduzione, Commento, Heidelberg: Verlag Antike. 

Bowie, E. (2015) «Stesichorus at Athens», in Finglass, P. J. e Kelly, A. (eds.), 

Stesichorus in Context, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 111-

124.  

Bremer, J. M. (1993) «Aristophanes on his own Poetry» in Reverdin, O. e 

Grange, B. (eds.), Aristophane, Vandoeuvres-Genève: Fondation Hardt, 
pp. 125-172. 

Brown, C. G. (2016) «Warding off a Hailstorm of Blood: Pindar on Martial 

Elegy», in Swift, L. e Carey, C. (eds.), Iambus and Elegy: New 
Approaches, Oxford: Oxford University Press, pp. 271-290. 

Buzio, C. (1938) Esiodo nel mondo greco sino alla fine dell’età classica, Milano: 

Vita & Pensiero.  

Calame, C. (2020) «Melic Poets and Melic Forms in the Comedies of 

Aristophanes» in Currie, B. e Rutherford, I. (eds.), The Reception of 
Greek Lyric in the Ancient World: Transmission, Canonization and 
Paratext, Leiden-Boston: Brill, pp. 112-128. 

Capra, A. (2020) «“Total Reception”: Stesichorus as Revenant in Plato’s 

Phaedrus», in Currie, B. e Rutherford, I. (eds.), The Reception of Greek 
Lyric in the Ancient World: Transmission, Canonization and Paratext, 
Leiden-Boston: Brill, pp. 240-256. 

Carey, C. (2013) «Comedy and the Civic Chorus» in Bakola, E., Prauscello, L. 

e Telò (eds.), Greek Comedy and the Discourse of Genres, Cambridge: 

Cambridge University Press, pp. 153-174. 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

195 

Carruesco, J. (2017) «The Invention of Stesichorus: Hesiod, Helen, and the 

Muses», in Bakker, E. J. (ed.), Authorship and Greek Song: Authority, 
Authenticity, and Performance, Leiden-Boston: Brill, pp. 178-196. 

Carvalho, S. (2022) Mythical Narratives in Stesichorus: Greek Heroes on the 
Make, Berlin-Boston: De Gruyter. 

Catenacci, C. (2019) «Pindaro e Atene: committente, memoria cittadina e 

pindaristophanizein», SemRom n.s. 8, pp. 23-56. 

Chirico, M. L. (1990) «Per una poetica di Aristofane», PP 45, pp. 95-115. 

Compton-Engle, G. (1999) «Aristophanes Peace 1265-1304: Food, Poetry, and 

the Comic Genre», CP 94/3, pp. 324-329. 

Davies, M. e Finglass, P. J. (2014) Stesichorus: The Poems, Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Encuentra, A. (2021) «Craftsmanship and Meta-poetical Reflection (I): the 

Engraver’s Lathe and Choral Imagery from Pindar to the New 

Dithyramb», DeM 12, pp.1-31. 

Ercoles, M. (2013) Stesicoro: le testimonianze antiche, Bologna: Pàtron.  

Hall, E. M. (2000) «Female Figures and Metapoetry in Old Comedy», in Harvey, 

D. e Wilkins, J. (eds.), The Rivals of Aristophanes: Studies in Athenian 
Old Comedy, Swansea: The Classical Press of Wales, pp. 407-418 [= Hall, 

E. M. (2006) The Theatrical Cast of Athens: Interactions between Ancient 
Greek Drama and Society, Oxford: Oxford University Press, pp. 170-

183]. 
Halliwell, S. (2012) «Amousia: Living without the Muses», in Sluiter, I. e Rosen, 

R. M. (eds.), Aesthetic Value in Classical Antiquity, Leiden: Brill, pp. 15-

45.  

Harriott, R. (1969) Poetry and Criticism Before Plato, London: Methuen. 

Henderson, J. (2018) «Hesiod and Comedy», in Loney, A. C. e Scully, S. (eds.), 

The Oxford Handbook of Hesiod, Oxford-New York: Oxford University 

Press, pp. 295-309. 

Holzhausen, J. (2002) «Pandora und Basileia: Hesiod-Rezeption in 

Aristophanes’Vögeln», Philologus 146/1, pp. 34-45. 

Horn, W. (1970) Gebet und Gebetsparodie in den Komödien des Aristophanes, 

Nürnberg: Hans Carl. 
Hunter, R. (2014) Hesiodic Voices: Studies in the Ancient Reception of Hesiod’s 

Works and Days, Cambridge: Cambridge University Press.  

Imperio, O. (2004) Parabasi di Aristofane: Acarnesi, Cavalieri, Vespe, Uccelli, 

Bari:  Adriatica. 

Imperio, O. (2012) «Personificazioni dell’arte poetica e metafore parentali: la 

maternità letteraria tra commedia e filosofia», in Moretti, G. e Bonandini, 

A. (eds.), Persona Ficta. La personificazione allegorica nella cultura 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

196 

antica fra letteratura, retorica e iconografia, Trento: Università degli Studi 

di Trento, pp.  29-52. 

Imperio, O. (2023) Aristophanes: fr. 305-391 (Eirene b’-Lemniai), Heidelberg: 

Verlag Antike. 

Holwerda, D. (1982) Scholia in Aristophanem, pars II: scholia in Vespas; 
Pacem; Aves et Lysistratam, fasc. II continens scholia vetera et recentiora 
in Aristophanis Pacem, Groningen: Bouma. 

Lauriola, R. (2004) «Aristofane, Eracle e Cleone: sulla duplicità di un’immagine 

aristofanea», Eikasmós 15, pp. 85-99. 

Martin, R. (2009) «Read on Arrival», in Hunter, R. e Rutherford, I. (eds.), 

Wandering Poets in Ancient Greek Culture: Travel, Locality and 
Panhellenism, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 80-104. 

Maslov, B. (2016) «The Genealogy of the Muses: an Internal Reconstruction of 

Archaic Greek Metapoetics», AJP 137/3, pp. 411-446. 

Mastromarco, G. (1983) Commedie di Aristofane, vol. I, Torino: UTET. 

Mastromarco, G. (1989) «L’eroe e il mostro (Aristofane, Vespe 1029-1044)», 

RFIC 117/4, pp. 410-423. 

McGlew, J. F. (2001) «Identity and Ideology: The Farmer Chorus of 

Aristophanes’ Peace», SyllClass 12, pp. 74-97. 

Milanezi, S. (1997) «Essere poeta comico ad Atene: un lavoro per Eracle», in 

Guglielmo, M. e Gianotti, G. F. (eds.), Filosofia, Storia, Immaginario 
mitologico, Alessandria: Dell’Orso, pp. 123-132. 

Mojsik, T. (2011) Between Tradition and Innovation: Genealogy, Names and 
the Number of the Muses, (trad. inglese a c. di M. Fijak), Warszawa: 

Instytut Historyczny, Uniwersytet Warszawski. 

Mura, A. (2019) «An Epic Source for Aristophanes’ τρυγῳδία (Ach. 497-500 

and Σ, 565-572)», JGRS 58/3, pp. 1-16. 

Murray, P. (2005) «The Muses: Creativity Personified», in Stafford, E. e Herrin, 

J. (eds), Personification in the Greek World: from Antiquity to Byzantium, 

London: Ashgate, pp. 147-159. 

Murray, P. (2008) «Qu’est-ce qu’une Muse?», Mètis 6, pp. 199-219. 

Nagy, G. (1994) Pindar’s Homer: The Lyric Possession of an Epic Past, 
Baltimore- London: Johns Hopkins University Press. 

Noussia, M. (2015) «The Epic Cycle, Stesichorus, and Ibycus» in Fantuzzi, M. 

e Tsagalis, C. (eds.), The Greek Epic Cycle and its Reception: A 
Companion, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 430-449. 

Olson, S. D. (1998) Aristophanes: Peace, Oxford: Oxford University Press. 

Perrotta, G. (1952) «Aristofane», Maia 5, pp. 1-31. 

Perysianakis, I. N. (1990) «The Athlete as Warrior: Pindar’s P. 9.97-103 and P. 
10. 55-59», BICS 37, pp. 43-49. 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

197 

Pucci, L. (2017) «Note a Stesichorus frr.172–174 Davies / Finglass», RhM 160, 

pp. 241-261. 

Ribeiro Barbosa, T. V. (2019) «A Musa de Aristόfanes: passarinho cantador», 

Nuntius Antiquus 15/1, pp. 99-120. 

Segal, E. (1973) «The Etymologies of Comedy», GRBS 14/1, pp. 75-81. 

Silk, M. (2000) Aristophanes and the Definition of Comedy, Oxford: Oxford 

University Press.  

Sifakis, G. M. (1971) Parabasis and Animal Choruses: A Contribution to the 
History of Attic Comedy, London: Athlone Press. 

Sommerstein, A. H. (2005) «A Lover of His Art: the Art-form as Wife and 

Mistress in Greek Poetic Imagery», in Stafford, E. e Herrin, J. (eds.), 

Personification in the Greek World: from Antiquity to Byzantium, 

London: Ashgate, pp. 161-171. 

Spelman, H. (2018) «Pindar and the Epic Cycle», JHS 138, pp. 182-201. 

Stamatopoulou, Z. (2017) Hesiod and Classical Greek Poetry: Reception and 
Transformation in the Fifth Century BCE, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Strauss-Clay, J. (1988) «What Muses Sang: Theogony 1-115», GRBS 29, pp. 

323-333. 

Swift, L. (2015) «Stesichorus on Stage», in Finglass, P. J. e Kelly, A. (eds.), 

Stesichorus in Context, Cambridge: Cambridge University Press pp. 125-

144. 

Taillardat, J. (19652) Les images d’Aristophane. Études de langue et de style, 

Paris: Les Belles Lettres. 

Telò, M. (2013) «Epic, Nostos and Generic Genealogy in Aristophanes’ Peace», 

in Bakola, E., Prauscello, L. e Telò (eds.), Greek Comedy and the 
Discourse of Genres, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 129-

152. 

Thalmann, W. G. (1984) Conventions of Form and Thought in Early Greek Epic 
Poetry, Baltimore-London: Johns Hopkins University Press. 

Uchida, T. (1992) «Aristophanes als Freund der Muse: zur Parabase des 

‚Friedens’», RhM 135/3-4, pp. 225-234. 

Vox, O. (1999) «Stesich. Fr. 210 Davies e i soggetti poetici», Rudiae 11, 129-

133. 

West, M. L. (1966) Hesiod: Theogony. Edited with Prolegomena and 
Commentary, Oxford: Oxford University Press. 

Wilson, N. G. (2007) Aristophanis fabulae, vol. I, Oxford: Oxford University 

Press. 

Zanetto, G. (2006) «Tragodìa versus trugodìa: la rivalità letteraria nella 

commedia attica», in Medda, E., Mirto, M. S. e Pattoni, M. P. (eds.) 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

198 

ΚΩΜΩΙΔΟΤΡΑΓΩΙΔΙΑ: Intersezioni del tragico e del comico nel teatro 
del V secolo a. C., Pisa: Edizioni della Normale, pp. 306-325. 

Zimmermann, B. (2012) «Le personificazioni nella commedia greca del V 

secolo a.C.», in Moretti, G. e Bonandini, A. (eds.), Persona Ficta. La 
personificazione allegorica nella cultura antica fra letteratura, retorica e 
iconografia, Trento: Università degli Studi di Trento, pp. 15-28. 

Zogg, F. (2014) Lust am Lesen: Literarische Anspielungen im Frieden des 
Aristophanes, München: Beck. 

 

 
 



 

 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                    Myrtia 40 (2025), 199-225 

Myrtia, nº 40 (2025), 199-225 

 

Un epigrama funerario de Posidipo de Pela para una iniciada (43 A.-B.) 

[A Funerary Epigram of Posidippus of Pella for an Initiated Woman (43 A.-

B.)] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.659711 

Marco Antonio Santamaría* 

Universidad Complutense de Madrid 

Marcoa22@ucm.es 

ORCID iD: https://orcid.org/ 0000-0003-3348-8236 
 

 

1. INTRODUCCIÓN  

 

Uno de los hallazgos papirológicos más deslumbrantes de los últimos años fue 

el protagonizado por el papiro de Milán P. Mil. Vogl. VIII 3091, que contenía 

un libro de epigramas de Posidipo de Pela. Desde la publicación de la editio 

 
* Este trabajo se ha realizado en el marco del proyecto de investigación «Dioniso en la 

época helenística: fuentes literarias, papiráceas y epigráficas (Dihelene)» (ref. PID2022-

138722NB-I00), financiado por el Ministerio de Ciencia e Innovación. Agradezco sus valiosas 

aportaciones a Francesca Angiò y los dos informantes anónimos de la revista. 
1 Editio maior: Bastianini, Gallazzi y Austin (2001); editio minor, con toda la obra 

conocida de Posidipo: Austin y Bastianini (2002) (A.-B.), cuya numeración sigo. Vid. 

Calderón Dorda (ed.) (2024) para la edición, comentario y bibliografía más recientes. 

Resumen: Se ofrece una reconstrucción del epigrama fragmentario 43 A.-B. del «nuevo Posidipo» 

a partir de las imágenes del papiro de Milán (P. Mil. Vogl. VIII 309) y de numerosos 
paralelos con otros epigramas funerarios, con epitafios y con documentos referidos a 

cultos mistéricos, en especial las laminillas órficas de oro y textos sobre los Misterios de 

Eleusis. Se analizan los puntos de contacto con estos textos, para concluir que Posidipo 

los tuvo muy en cuenta para expresar las esperanzas escatológicas de la difunta, muy 

probablemente iniciada en los Misterios de Eleusis. 

  

Abstract: A reconstruction of the fragmentary epigram 43 A.-B. from the «new Posidippus» is 

offered, based on images from the papyrus (P. Mil. Vogl. VIII 309) and numerous 
parallels with other funerary epigrams, epitaphs and documents referring to mystery 

cults, especially the Orphic gold tablets and texts on the Eleusinian Mysteries. The points 

of contact with these texts are analysed, concluding that Posidippus took them into 

account when expressing the eschatological hopes of the deceased, who was most likely 

initiated into the Eleusinian Mysteries. 

   

Palabras clave: Posidipo de Pela; epigramas helenísticos; escatología griega; laminillas de oro órficas; 
Misterios de Eleusis 

  

Keywords: 
Posidippus of Pella; Hellenistic epigrams; eschatology; Orphic Gold Tablets; Eleusinian 

Mysteries 

  

Recepción: 24/06/2025 Aceptación: 07/10/2025 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

200 

princeps en 2001 han visto la luz gran número de trabajos, centrados sobre todo 

en la reconstrucción del texto de los poemas fragmentarios y en su interpretación.  

Entre las nueve secciones del libro dedicadas a temas diversos (como 

piedras, augurios, estatuas o naufragios), la cuarta, con el nombre de ἐπιτύμβια, 

recoge veinte epigramas funerarios. Esta sección reviste especial interés, por 

adoptar un tono sereno ante la muerte2 y por incluir numerosos términos y 

expresiones propios de los misterios, un hecho infrecuente entre los epigramas 

helenísticos, lo que invita a pensar que al menos varios de ellos estaban 

dedicados a personas iniciadas. Entre ellos, el epigrama 43 A.-B. destaca por la 

abundancia y la claridad de sus motivos mistéricos. Debido a un corte en el 

papiro, a partir del v. 3 el texto presenta diversas lagunas en la parte central, que 

se han intentado solventar con diversas sugerencias. El presente trabajo las 

valora, propone algunas más y lleva a cabo un análisis pormenorizado de los 

puntos en común del poema con otros epigramas funerarios literarios y 

epigráficos y con varios testimonios de cultos mistéricos, como las laminillas 

órficas de oro y textos sobre los Misterios de Eleusis.  

 

2. EL EPIGRAMA 43 A.-B. 

 

El epigrama 43 A.-B. ocupa el segundo lugar en la sección funeraria. Austin y 

Bastianini ofrecen el siguiente texto en su editio minor de Posidipo3:     

 

ἦλθεν ἐπ᾿ εὐϲεβέων Νικοϲτράτη ἱερὰ μυϲ̣τ̣ῶν 

     ὄργια καὶ καθαρὸν πῦρ ἐπὶ Τριπτολέ̣[μου, 

ἣν ἂψ ἡ φ̣  ̣  ̣ [  ̣  ̣  ̣  ̣  ̣ ]  ̣  ̣  ̣ Ῥαδαμάνθυοϲ [               

               Αἰακὸϲ ε[   ̣ ̣  ̣  ̣  ̣   ̣]  ̣̣ δῶμ̣α̣̣ πύ̣̣̣λα̣̣ϲ̣ τ᾿ {ε} [Ἀΐδεω              

τέκνων [πλῆθοϲ] ἰδοῦϲαν· ἀεὶ δ̣᾿ ἁπα[λώτερο]ϲ οὕτω       5 

     ἀνθρώπ̣[οιϲ λυγρ]οῦ̣ γήραόϲ ἐϲτι λιμή[ν.      

 

He aquí la reconstrucción que propongo para los versos 3 y 4, con las 

conjeturas para todo el poema recogidas a continuación (para el v. 5 prefiero 

[τέκν᾿ ἐπ]ιδοῦϲαν, de Zanetto): 

 
ἣν ἀψηφί̣̣ϲ̣[τωι μεγ]ά̣λ̣[ο]υ̣ Ῥαδαμάνθυοϲ [αἴϲηι 

     Αἰακὸϲ ε[ἰϲ Ἀΐδε]ω δῶ̣μ̣α̣ πύ̣λα̣ϲ̣ τ̣᾿ἐ̣[κάλει             

 

 
2 Como señaló Garulli (2005: 25-32). 
3 Uso la signa lunada (ϲ) para los epigramas del nuevo Posidipo y las convencionales 

para el resto de textos. 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

201 

col. VII 14-19    2 ἐπὶ ed. pr.: ἔπι Livrea 2002     Τριπτολέ̣[μου ed. pr.:  Τριπτόλε̣[μον Ferrari 

2005    3  ἂψ ἡ φ.. ed. pr.: ἂψ ἡ φ̣ι̣λ̣[ίη τε πά]λ̣α̣ι̣ Ῥ. [ἠδὲ Austin 2001: ἂψ ἡ φι[λίη κάτε]χ̣ε̣ν̣ 

Ῥ. [αὐλή· Livrea 2002: [αἴϲηι fort. Zanetto 2002: ἂψ ἡ φι[λίη δέχε]τ̣α̣ι̣ ῾Ρ. [ἠδὲ vel [ἕδρη De 

Stefani 2003:  ἄψηφο̣ϲ̣ vel ἀψήφι̣ϲ̣[τοϲ Ῥ. [(θέμιϲ, βουλή) Lapini 2003: μέ]λ̣α̣ν̣ Ferrari 2005: 

ἀψηφ̣ί̣ϲ̣[τωι ὁϲί]ο̣υ̣ Ῥ. [ὀμφῆι Bremer 2006: ἀψήφι̣ϲ̣[τοι βου]λ̣α̣ὶ Ferrari 2009 : ἀψηφ̣ί̣ϲ̣[τωι 

μεγ]ά̣λ̣ο̣υ̣ Santamaría 2010       4 ε[ἰϲῆγ᾿ εἰ]ϲ Austin 2001: ἔ[ϲχ᾽ αὐτὴ]ν Livrea 2002 : ε[ἰϲ 

Ἀΐδε]ω̣ Lapini 2003 : ἐ[κπέμπε]ι̣ dub. De Stefani 2003     τ᾿{ε} [Ἀΐδεω ed. pr.: τ’ ἐ[κάλουν 

Lapini 2003: ἐ[κάλει Bremer 2006, Santamaría 2010    5 [πλῆθοϲ] ἰδο̣ῦ̣ϲαν Austin ap. ed. pr. 

: [τέκν᾿ ἐπ]ιδοῦϲαν Zanetto 2002: [θ᾿ ἅμματ᾿] ἰδο̣ῦ̣ϲαν Livrea 2002    6 ἀνθρώπ̣[οιϲ λυγρ]ο̣ῦ ed. 

pr. 

 

Ha llegado Nicóstrata a los sagrados rituales de los piadosos iniciados 

   y al fuego puro de Triptólemo. 

A ella, [por sentencia inapelable del gran] Radamantis,  

   Éaco la [ha llamado] a la morada y las puertas [de Hades] 

tras haber visto [a los hijos] de sus hijos. Siempre es así más dulce 

   para los hombres el puerto de la triste vejez. 

 

Comentaré cada una de las peculiaridades y problemas del poema verso a 

verso, así como las diferentes conjeturas, con el fin de justificar cada propuesta.  
 

3. VERSOS 1-2 

 

La muerte es habitualmente imaginada como un viaje, no solo en Grecia4, por lo 

que no tiene nada de extraño que en piezas funerarias se empleé con mucha 

frecuencia el verbo ἔρχομαι para aludir al viaje del alma al Hades o a su destino 

final, como en el presente epigrama5. 

Para la sintaxis de los vv. 1-2 hay dos interpretaciones: puede entenderse 

que εὐϲεβέων califica a μυϲτῶν y que ἐπί lleva ὄργια como régimen6, o bien que 

ἐπ᾿ εὐϲεβέων constituye un solo sintagma, con χῶρον, χώραν, δόμον u οἶκον 

implícitos, ya que es una fórmula que aparece a menudo (el mismo Posidipo la 

 
4 Ver, p. ej., Méndez Dosuna (2008), con más bibliografía. 
5 P. ej.: ...κἠς πλεόνων ἦλθε μετοικεσίην (AP 7.731.6); ταῦτα παρ᾽ Ἅιδαν / ἔρχομ᾽ 

ἔχων·... (AP 7.67.7-8); ὁ τάλας ἔρχομαι εἰς Ἀίδην (AP 7.339.2); Μύγδων... ἦλθεν / εἰς Ἀίδην 

(AP 7.585.1-2). Con el verbo a comienzo de verso: ἦλθον ἐς ἀθανάτους ἐκ πυρὸς ἀμφότεροι 

(AP 16.185.6), sobre Heracles y Dioniso; ἦλθεν δ᾽ εἰς Ἀίδαο δέμας, ψυχὴ δ᾽ ἐς Ὄλυμπον (AP 
7.362.3). Seguramente el verbo también estaba a comienzo de verso en el epigrama funerario 

60.6 de Posidipo: ἔρχομ᾿ ἐπ᾿ ε]ὐσεβέων. 
6 Así, Conca (2002: 68); Lapini (2002: 49), (2007: 235); Livrea (2002: 64); De Stefani 

(2003: 74); Karadima-Matsa y Dimitrova (2003: 343 n. 35); Magnelli (2004: 29 n. 26), (2006: 

53-54); Clinton (2004: 89); Petrovic (2015: 189) y Garulli (2023: 148-149). 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

202 

emplea dos veces7), y que ἱερὰ... ὄργια καὶ καθαρὸν πῦρ son acusativos de 

dirección sin preposición8. En mi opinión, esta segunda interpretación resulta 

algo forzada, pues sería raro que el poeta se refiriera al mismo destino con dos 

sintagmas diferentes yuxtapuestos (uno indicando un grupo, «los piadosos», y 

otro una actividad, «los sagrados rituales»), cada uno con una construcción 

diferente (genitivo con preposición y acusativo sin ella) y utilizando dos 

denominaciones distintas para un mismo referente (piadosos e iniciados). A 

pesar del marcado hipérbaton, resulta preferible integrar todas estas palabras en 

una sola construcción sintáctica: ἐφ᾿ ἱερὰ ὄργια εὐσεβέων μυστῶν καὶ ἐπὶ 

καθαρὸν πῦρ Τριπτολέμου.   

Algunos estudiosos interpretan el nombre propio Τριπτολέ̣[μ... como un 

genitivo régimen de ἐπί, con algún seguidor, o como acusativo9. Otros autores 

piensan que el régimen de la preposición sería πῦρ, del que dependería 

Τριπτολέ[̣μου10. Parece claro que el sustantivo «fuego» necesita precisarse, y un 

genitivo sin preposición («el fuego de Triptólemo») sería más apropiado que un 

complemento preposicional («el fuego junto a Triptólemo»). Además, resultaría 

poco elegante usar la preposición ἐπί más genitivo o acusativo dentro de una 

construcción con ἐπί más acusativo (ὄργια). Por ello, la interpretación ἐπὶ 

καθαρὸν πῦρ Τριπτολέ[̣μου supone una construcción sintáctica más equilibrada, 

con dos sintagmas preposicionales (ἐπ᾿ ὄργια y ἐπὶ πῦρ) coordinados por καί, 

indicando el destino al que ha llegado Nicóstrata. Ambas preposiciones van 

seguidas por genitivos (εὐϲεβέων y Τριπτολέ̣[μου]) que no son su régimen, sino 

complementos de ὄργια y πῦρ. En varios textos que aluden al destino de 

ultratumba se encuentran diversos paralelos de esta construcción con la 

preposición seguida de un genitivo que no depende de ella, sino de un sustantivo 

que va antes (como πῦρ) ο después (como ὄργια):  

 
7 58.6: ὤιχετ’ ἐπ’ εὐσ[εβέων], 60.6: ... ἔρχομ’ ἐπ’ ε]ὐσεβέων. Para más ejemplos de esta 

expresión o εὐσεβέων χῶρος o δόμος, vid. Lattimore (1942: 31-36); Garulli (2005: 28-29 n. 

10) y Angiò en Calderón Dorda (ed.) (2024: 232). 
8 Así lo entienden: Bastianini y Gallazzi (2001: ad loc.); Austin y Bastianini (2002) ad 

loc.; Zanetto (2002: 105); Laudenbach (2003: 126-127), que cree que ἐπὶ Τριπτολέ̣[μου] 

significaría «en presencia de Triptólemo», como en Luc. VH 2.18: τὴν ἐπὶ τοῦ Ῥαδαμάνθυος 

κρίσιν; Dignas (2004: 182); Dickie (2005: 28-29), que sugiere que el segundo ἐπί sería 

pospositivo y llevaría como régimen ὄργια y πῦρ; Nisetich (2005: 26); Ferrari (2005: 199 n. 

44) y (2009: 29 y 124); Bremer (2006: 14) y Angiò en Calderón (ed.) (2024: 232-233): en la 

otra interpretación «la disposición de las palabras resultaría excesivamente retorcida». 
9 Genitivo: Bastianini y Gallazzi (2001: ad loc.); Zanetto (2002: 105), con el sentido «a 

presencia de Triptólemo», ante su tribunal, lo que supondría una variación de la expresión 

más frecuente «a presencia de Radamantis», como en ep. 118.25 (μυστικὸν οἶμον ἐπὶ 

Ῥαδάμανθυν ἱκοίμην) y AP 8.545.1-2 (εἰς Ῥαδάμανθυν). Acusativo: Ferrari (2005: 199).  
10 Lapini (2002: 49) y (2007: 235); Livrea (2002: 64), que escribe ἔπι, lo que no parece 

necesario; Karadima-Matsa y Dimitrova (2003, 343 n. 35) y Dickie (2005: 28-29). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

203 

-Epigramas literarios: χώρην πέμψαν ἐπ᾽ εὐσεβέων (AP 7.260.8); ἤδη γὰρ 

λειμῶνας ἐπὶ Κλυμένου πεπότησαι (AP 7.189.3); κατέβη δόμον εἰς Ἀίδαο (AP 
7.607.3); ἦλθε δῶμ᾽ ἐς Ἀίδεω (AP 7.706.4). 

-Laminillas áureas: πέμψηι ἕδρας ἐς εὐαγέων (OF11 489-490.7); πέμπε με 

πρὸς μυστῶ<ν> θιάσους (OF 492a.1). 

-Epitafios: Ἑρμείη, πένποις [sic] χῶρον ἐπ᾿ εὐσεβέων (GVI 258.4, Licia, 

s. I d. C.); τήνδε ἄγε ἐπ᾿ εὐσεβέων χῶρον (GVI 1871.16, ¿Paros?, s. II d. C.); 

χῶρον ἐς εὐσεβέων (GVI 1967.8, Trica, Tesalia, s. I a. C.; GVI 1740.9, ¿Atenas?, 

s. I a. C.); ἐσθλὰ δὲ ναίω / δώματα Φερσεφόνας χώρωι ἐν εὐσεβέων (GVI 
1128.5-6, Melos, III a. C.); ψυχὴ δὲ ὤιχετο ἐς εὐσεβέων χῶρον (GVI 1771.4-5, 

Laodicea, III d. C.); [χῶρ]ον ἐς εὐσεβέων τόνδ᾿ ἀ[γ]αγὼν κάθισον12. 

Los defensores de que el primer ἐπί tiene εὐσεβέων como régimen se 

basan en que esta fórmula aparece en otros epigramas para designar la región de 

los piadosos en el Hades. El propio Posidipo la usa en dos epigramas funerarios. 

Con todo, como han defendido algunos autores 13 , es posible que el poeta 

empleara al comienzo del epigrama la secuencia ἐπ᾿ εὐσεβέων para dar la 

impresión de que se trataba de dicha fórmula, pero en realidad quedaría integrada 

en otra construcción sintáctica en la que ἐπί no va con el genitivo, creando así 

un efecto poético de sorpresa. Según sugiere Garulli (2023: 149), parece que 

Posidipo, al distanciarse de las fórmulas sepulcrales tradicionales, quiere dar a 

entender que también la condición y el destino de la difunta son diferentes a los 

de la mayoría de los difuntos. El contenido poco habitual tendría un correlato en 

una forma igualmente novedosa que rompe con lo esperable mediante una 

construcción compleja. Garulli observa también la disposición quiástica del 

primer dístico14, que comienza y acaba con ἐπί + genitivo, con los acusativos 

ἱερὰ ὄργια y καθαρὸν πῦρ como régimen de ἐπί y con la misma estructura 

adjetivo + sustantivo, igual que εὐϲεβέων… μυϲτῶν. Además, es significativo 

que en sus otras dos apariciones en Posidipo (58.6; 60.6), así como en un 

epigrama de Calímaco y en varios epitafios inscritos15, ἐπ’ (o ἐν) εὐϲεβέων va al 

final de poema, pero en este epigrama va al principio, con lo que el poeta indica 

que no está siguiendo las convenciones. 

Por otra parte, como apoyo para nuestra interpretación sintáctica de los 

dos primeros versos pueden aducirse varios paralelos en que εὐσεβής + μύστης 

 
11 Empleo OF como abreviatura de los Orphicorum fragmenta editados por Bernabé 

(2004-2005). 
12 Verso 12 de un epitafio procedente seguramente de Macedonia, de finales de la época 

helenística, editado por Karadima-Matsa y Dimitrova (2003).  
13 Magnelli (2006: 53-54) y Garulli (2023: 149).  
14 Ya señalada por Zanetto (2002: 104-108). 
15 Calímaco (AP 7.520.4): Παυσανίου· δήεις δ’ αὐτὸν ἐν εὐσεβέων; 569b.2 Kaibel: 

κἀστὶν ἐν εὐσεβέων ἣν διὰ σωφροσύνην; GVI 435.4: μετ’ εὐσεβέων δ’ ἐσμὲν ἐν Ἠλυσίωι.  



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

204 

forman un sintagma, frecuente en textos mistéricos. Los iniciados en los 

Misterios de Samotracia son denominados por lo general desde el s. II a. C. como 

εὐσεβεῖς μύσται o μύστιδες, en latín pii mystae16, y para los participantes en los 

Misterios de Mitra se usa también a menudo εὐσεβής ο pius17. Fuera de este 

ámbito, se emplea pius m[y]stes en una inscripción del s. IV d. C., 

probablemente de Eleusis (CIL VI, 1779d.13-14)18. Aristófanes usa el sintagma 

ὁσίοις μύσταις (Ra. 336), referido a los iniciados eleusinios del Más Allá. Pero 

hay un paralelo de mucho más peso para este sintagma: el texto de una laminilla 

áurea encontrada en un sepulcro de Pela datado a finales del s. IV a. C., en la que 

curiosamente el difunto se llama Posidipo:   
 

Φερσεφόνηι Ποσείδιππος μύστης εὐσεβής (OF 496b) 

Para Perséfone. Posidipo, iniciado piadoso. 

 

A través de este texto, un difunto reivindica ante la diosa de los muertos 

su condición de iniciado, en virtud de la cual espera obtener la beatitud eterna en 

el otro mundo. Este difunto desea sin duda unirse a los otros piadosos, como los 

que celebran los ritos mistéricos a los que Nicóstrata ha llegado, según el ep. 43 

(εὐϲεβέων... μυϲτῶν / ὄργια 1-2). Dada la similitud entre la laminilla y el epi-

grama, podemos pensar que Posidipo conoció un texto idéntico o muy similar, 

quizá por pertenecer a un familiar suyo del mismo nombre19, posiblemente su 

abuelo, y quiso plasmarlo en un epigrama dedicado a una iniciada. Tal poema 

vendría a cumplir una función muy similar a la de la laminilla: si esta servía para 

comunicar a los dioses del inframundo la piedad del difunto y su esperanza en la 

dicha eterna, el epigrama también plasmaba el rango especial de Nicóstrata y 

proclamaba ante sus conocidos el hecho ya consumado de su llegada al lugar de 

los piadosos.  

 
4. RECONSTRUCCIÓN DE LOS VERSOS 3-4 

 

Los vv. 3 y 4 presentan varias lagunas que se han intentado suplir mediante 

conjeturas. Los editores interpretaron las letras que siguen al relativo ἣν, ΑΨΗΦ 

como ἂψ ἡ, a lo que debería seguir un sustantivo femenino (φιλ̣[ίη según Austin 

2001, seguido por De Stefani 2003: 74, que añade: φιλ̣[ίη δέχε]τ̣α̣ι)̣ o un adjetivo 

con un sustantivo (para Livrea 2002: ἡ φι[λίη κάτε]χεν... [αὐλή·; De Stefani 

2003: 74 apunta que también sería posible ἕδρη como final, aunque prefiere ἠδέ).  

 
16 Vid. Dickie (2005: 39). 
17 Vid. Dickie (2005: 39-40). 
18 Vid. Dickie (2005: 40). 
19 Como apunta Dickie (1998: 74). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

205 

Es esperable que las figuras de Radamantis y Éaco aparezcan unidas de 

alguna manera, dado que a ambos se les suele atribuir una función similar como 

jueces de los muertos. Según esto, Austin (2001) coordina φιλ̣̣[ίη τε πά]λα̣̣ι ̣

Ῥαδαμάνθυοϲ y Αἰακόϲ conjeturando la conjunción [ἠδὲ al final del v. 3, 

propuesta que ha tenido notable aceptación. De Stefani (2003: 74), por ejemplo, 

llega a decir que es «difficile escogitare qualcosa di meglio, sopratutto dell’ [ἠδὲ 

finale, per non creare un asindeto al v. 4». El adverbio πά]λ̣α̣ι ̣de Austin (que 

mejora el posible πά]λ̣ιν planteado y rechazado en la editio princeps, y 

cuestionada en el comentario) es poco sostenible por el estilo, pues es raro que 

este adverbio vaya con un sustantivo. La conjunción ἠδέ al final de verso es aún 

más discutible, pues presenta tres problemas señalados por Lapini20: 1) τε... ἠδέ 

en vez de τε... καί es insólito; 2) es raro que estén coordinados dos conceptos tan 

diferentes como «la amistad de Radamantis» y «Éaco»21; 3) el más grave es que 

no hay ningún ejemplo de ἠδέ a final de verso en la poesía griega hexamétrica. 

Por todo ello, hay que desechar la coordinación entre Radamantis y Éaco. Livrea 

separa los vv. 3 y 4 en oraciones distintas, lo cual tampoco es convincente, pues 

rompe la esperable relación entre Radamantis y Éaco y deja a la oración que 

comenzaría en el v. 4 sin ninguna relación sintáctica con lo anterior. Por su parte, 

Lapini (2003: 47) propuso ἀψήφι̣ϲ̣[τοϲ (mejor que ἄψηφο̣[ϲ, como él mismo 

dice; apunta que acompañaría a un sustantivo como θέμις o βουλή), de 

ψηφίζομαι, «votar» (con un guijarro, ψῆφος), en el sentido de «volontà 

inesorabile, indiscutibile, di una necessità “che non si mette ai voti, non è 

soggetta a voto”» 22 . Ferrari (2009: 29) lo sigue de cerca y reconstruye: 

ἀψήφιϲ̣̣[τοι βου]λα̣̣ὶ Ῥαδαμάνθυοϲ [ἠδὲ / Αἰακόϲ…· «Rhadamanthys’ 

irrevocable decisions [and] Aeacus»23. Este adjetivo ἀψήφιϲτοϲ, aunque raro, 

tiene la ventaja de eliminar el problema planteado por el desconcertante adverbio 

ἄψ, pues ¿cómo puede la difunta llegar de nuevo al Hades?24. Sin embargo, la 

secuencia del adjetivo ἀψήφιϲ[τοϲ más un sustantivo presenta el inconveniente 

de que está en nominativo y difícilmente puede ir coordinada con Αἰακóς, como 

he argumentado.  

 
20 Lapini (2003: 47) y (2007: 236). La segunda también la apunta Zanetto (2002: 107 n. 

30). 
21 Como señalan también Petrovic (2015: 190) y Garulli (2023: 150). 
22 Precisa que habría habido una innovación semántica. En efecto, el término en otros 

textos significa «que no ha votado; que no se valora; incalculable» (ver DGE, s. v.). 
23 Es seguido por Petrovic (2015: 191), que da a ἀψήφιστοι el valor de «indeseado» 

(«unwillkommen»), que considera insatisfactorio. 
24 Los editores (Bastianini, Gallazzi y Austin 2001: 160) lo explican señalando que el 

adverbio «de nuevo» indicaría que la difunta llegó a un mundo que ya conocía a través de la 

iniciación. Sin embargo, la iniciación no transportaba al iniciado al Hades más que 

figuradamente, por lo que cuando muera será la primera vez que llegue allí. 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

206 

Dada la dificultad de coordinar Radamantis y Éaco, podemos suponer que 

el genitivo Ῥαδαμάνθυοϲ dependería de un sustantivo en dativo que se integraría 

muy bien en la oración cuyo sujeto es Αἰακόϲ. Basándome en las conjeturas de 

Lapini y de Zanetto (2002: 107), que para el final del verso sugirió [αἴϲηι, 

propongo la siguiente reconstrucción: ἣν ἀψηφί̣ϲ̣̣[τωι μεγ]ά̣λ̣[ο]υ̣ Ῥαδαμάνθυοϲ 

[αἴϲηι, «por inapelable sentencia de Radamantis» 25 . Independientemente, 

Bremer (2006: 14)26 hizo una sugerencia muy similar: ἣν ἀψηφ̣ίϲ̣̣[τωι ὁϲ]ίου̣ ̣

Ῥαδαμάνθυοϲ [ὀμφῆι. Examinemos cada uno de los términos de mi propuesta y 

la de Bremer.                

En el epigrama, Radamantis parece tener la función, más que de juzgar27, 

de decidir el momento de la muerte de Nicóstrata, que muere muy mayor como 

posible recompensa por ser iniciada. El sustantivo [αἴϲηι, o uno similar, haría 

referencia a su decisión, y ἀψήφιϲτοϲ tendría el sentido metafórico de 

«inapelable, inexorable, que no puede ser sometida a voto», señalando que en lo 

relativo a la muerte rige el poder absoluto de las divinidades del Hades, a las que 

no se puede convencer. Muchos textos se refieren al destino de los muertos 

mediante un ψῆφος, «guijarro, voto, sentencia» de los dioses o los jueces. 

Virgilio (Aen. 6.431-433) asegura que a las almas se les asigna su destino en el 

Averno a partir de un sorteo que realiza Minos, al parecer extrayendo piedras o 

algo similar de una urna: 

 

Nec uero hae sine sorte datae, sine iudice, sedes: 
quaesitor Minos urnam mouet; ille silentum 
conciliumque uocat uitasque et crimina discit. 
Y estos destinos no se asignan sin sorteo ni juez: 

Minos inquiriendo mueve la urna: él convoca 

la reunión de los silenciosos y examina sus vidas y crímenes. 

 

Agatías Escolástico utiliza en dos epigramas el término ψῆφος para 

referirse a la sentencia que espera a los muertos en el Hades. Es, por tanto, una 

potestad del juez, no de los juzgados. En el primero (AP 7.596.5-6), el «voto 

blanco» es sinónimo de absolución:   

 

νῦν δ᾽ ἐπὶ Μινῴην καθαρὴν κρηπῖδα μολόντες    

   ἀμφότεροι λευκὴν ψῆφον ἐδεξάμεθα.   

Ahora que hemos llegado al puro estrado de Minos 

 
25 Presenté esta propuesta en el Congreso Internacional «Orfeo y el orfismo», celebrado 

en Palma de Mallorca del 3-5 de febrero de 2005, y se publicó en Santamaría (2010: 458-461). 
26 Agradezco esta referencia a Francesca Angiò. 
27 Cf. Pl. Grg. 524a-526d, Luc. Cat. 13 y 23-29. 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

207 

   hemos obtenido ambos un voto blanco. 

 

En el otro (AP 11.50.1-2) designa la sentencia que se aplicará a los impíos: 

 

Νήπιε, πῶς σε λέληθε Δίκης ζυγόν, οὐ νοέεις δὲ 

   ἀνδράσιν οὐχ ὁσίοις ψῆφον ὀφειλομένην; 

Insensato, ¿cómo te has podido olvidar de la balanza de Dike y no piensas 

   en la sentencia que recibirán sin falta los impíos?28 

 

Gregorio de Nazianzo usa el término ψῆφος con la idea de destino, en 

concreto con la muerte que sobrevino a su madre Nona en la iglesia (AP 8.39.4): 

... ἐν νηῷ ψῆφον ἑλεῖν θανάτου, «…obtener el destino de morir en la iglesia». 

Una expresión muy similar usa Páladas (AP 11.290.2): ψήφῳ τοῦ θανάτου 

προὔλαβεν εἰς Ἀίδην, «por decisión de la muerte se precipitó al Hades». Puede 

recordarse aquí el verso de Empédocles (fr. 115.1 DK), quizá procedente del 

comienzo de sus Purificaciones: ἔστιν Ἀνάγκης χρῆμα, θεῶν ψήφισμα παλαιόν 

…, «Hay un quehacer de la Necesidad, un antiguo decreto de los dioses ... ». Se 

trata de una ley suprema e ineluctable que rige el cosmos y que prescribe el 

destino de los démones culpables, forzados a reencarnarse en pago a sus 

crímenes.  

A Hades y a los jueces del Más Allá se les aplican adjetivos con alfa 

privativa parecidos a ἀψήφιστος, alusivos a una cualidad de la que carecen: 

ἀμείλιχος 29  y ἀμείλικτος 30 , «implacable»; ἀπαραίτητος, «inasequible a los 

ruegos, inflexible»31, como en Ῥαδάμανθυν... ἀπαραίτητον ἐνηνοχέναι τιμωρίαν 

«Radamantis… infligió castigos implacables» (D. S. 5.79), aunque se refiere a 

la actuación del rey en vida; ἀπειθής, «inapelable, imposible de convencer», 

aplicado a la región del Hades: ἔπλευσεν δὲ κακὸν καὶ ἀπειθέα χῶρον «zarpó a 

 
28 Lo usa también con el sentido de «sentencia», pero no en el Más Allá, sino en un juicio 

terreno, en AP 11.376.12. 
29 Ἀΐδης τοι ἀμείλιχος ἠδ᾽ ἀδάμαστος (Il. 9.158); Ἀίδαν τὸν ἀμείλιχον ἤλυθον (GVI 

1158.17 Cos, s. I a. C.); τὸν ἀμείλιχον ἷκτο πρὸς Ἅιδην (Adeo de Mitilene, AP 7.305.3). Con 

el mismo adjetivo es calificado el corazón de la Erinis en Il. 9.571-572: Ἐρινὺς… / 

…ἀμείλιχον ἦτορ ἔχουσα. 
30 ὃς καὶ ἀμειλίκτοιο βαρὺ Κλυμένοιο νόημα / καὶ τὸν ἀκήλητον θυμὸν ἔθελξε λύρᾳ 

(Damageto, en un epitafio de Orfeo, AP 7.9.7-8); εἰ καὶ ἀμειλίκτοιο κατήλυθεν εἰς Ἀίδαο 

(Bión 12.3); καὶ τότ᾽ ἀμειλίκτοιο καὶ ἀρρήκτου ἀδάμαντος / κλεῖθρα πέλωρα πυλῶν τε 

ἀχαλκεύτου Ἀίδαο (Or. Sib. 2.227-228), que parece hacerse eco de Bión; aplicado al agua de 

la Estigia: ἀμείλικτον Στυγὸς ὕδωρ (H. Cer. 259). 
31  καὶ τὴν ἀπαραίτητον… Δίκην (D. 25.15-16 = OF 33); μόνη ἔστιν ἀπαραίτητος 

ἀνθρώποις Δίκη (Trag. adesp. 495 Sn.). 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

208 

la región funesta e inclemente» (Hermesianacte, CA 7.3 = OF 985)32; ἀθέμιστος, 

«indómito, no sujeto a ley», epíteto del Cocito: Κωκυτόν τ᾽ ἀθέμιστον 

(Hermesianacte, CA 7.9 = OF 985)33. 

También se emplean adjetivos equivalentes en latín para los dioses o 

jueces infernales, como implacabilis 34  o inexorabilis, «al que no se puede 

aplacar, placare, o rogar, exorare», como en: «...inexorabiles iudices, Minos et 
Rhadamanthus» (Cic. Tusc. 1.10.4). Que el adjetivo significaba «implacable» 

queda claro por el verso citado en la Rhet. Her. 4.58: Inimicis te placabilem, 
amicis inexorabilem praebes, «te muestras moderado con los enemigos e 

implacable con los amigos», en el que el antónimo de inexorabilis es placabilis.    

De la dureza de los juicios de Radamantis da testimonio Virgilio (Aen. 

6.566-569):  

 

Cnosius haec Rhadamanthus habet durissima regna 
castigatque auditque dolos subigitque fateri 
quae quis apud superos furto laetatus inani 
distulit in seram commissa piacula mortem.  
Radamantis de Cnoso es dueño de estos reinos severísimos, 

castiga y oye los engaños y fuerza a confesar 

las culpas que cada uno cometió entre los vivos 

dejándolas confiado para una muerte lejana, en hurto vano35. 

 

Pasemos a considerar el final del verso 3. Como se ha apuntado, Zanetto 

(2002: 107) sugirió [αἴσηι, basándose en Il. 9.608: φρονέω δὲ τετιμῆσθαι Διὸς 

αἴσῃ «creo que estoy honrado por designio de Zeus». Otra posibilidad hubiera 

sido βουλῇ, sustantivo en que pensó Lapini (2003: 47; 2007: 237) para la laguna 

de mitad del verso, pero no es válida prosódicamente, porque βου- haría posición 

y alargaría la última sílaba de Ῥαδαμάνθυος. La propuesta de Zanetto es 

apropiada a este respecto y por su significado: «por inapelable sentencia (o 

decreto) ... de Radamantis». La forma αἴσῃ se usa a menudo como final de 

 
32 También sobre el destino: δίκη ... ἀ. Νεμέσε[ως IG 4.444.9 (Fliasia). 
33  Los estoicos aplicaron al destino adjetivos similares: ἀπαράβατος «inviolable», 

ἄτρεπτος «inflexible», ἀνέκφευκτος «inevitable», ἀναπόδραστος «ineludible», ἀνίκητος 

«invencible», ἀνεκβίαστος «indomeñable», ἀκώλυτος «inexcusable», ἀπαράλλακτος 

«inalterable», ἀμετάβλητος «inmutable», ἀμετάθετος «invariable», en SVF II, 202, 528, 913, 

914, 917, 918, 923, 924, 1000, citados por Sorabji (1980: 71). 
34 fugax Ditis petit implacabile regnum (Petr. Sat. 121.1.251, en el poema Bellum civile); 

Ditis implacabile / numen precandum (Sen. Oed. 395-396); adiuro Stygii caput implacabile 
fontis (Verg. Aen. 12.815).    

35 Cf. Sil. Ital. 13.543: poenas Rhadamanthus in ipso / expetit introitu mortemque exercet 
inanem. «en la entrada misma Radamantis exige castigos y administra una muerte 

insustancial».   



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

209 

hexámetro en la poesía épica36, en algunos casos precedida de un genitivo, que 

suele ser Zeus, como en el verso que cita Zanetto o en otros, con el sentido de 

«designio, destino»: ὁ δ᾽ ἀέξετο δαίμονος αἴσῃ «prosperó por designio de la 

divinidad» (h.Cer. 300), sobre el templo en Eleusis; ἐκ Διὸς αἴσης (h.Ap. 433); 

θεῶν ἰότητι καὶ αἴσῃ «por deseo y voluntad de los dioses» (h.Ven. 166); Διὸς 

αἴσῃ (Hes. fr. 204.126 M.-W.); κούρην ἐπεβήσατο δαίμονος αἴσῃ «hizo subir [a 

su carro] a la muchacha por designio de la divinidad» (Orph. A. 1195), sobre el 

rapto de Perséfone por Hades. Cuando Odiseo se encuentra con el alma de 

Elpénor, esta asegura que «le trastornó el mal designio de un dios» (ἆσέ με 

δαίμονος αἶσα κακή, Od. 11.61) y que por eso murió accidentadamente. Un 

epitafio de Roma afirma que «el alma no muere ni envejece, por designio de 

Zeus» (ψυχὴν ἀθανάτην κἀγήραον ἐκ Διὸς αἴσης, GVI 1283.5, s. IV d. C.).  

Por otra parte, Bremer (2006: 14) propuso [ὀμφῆι para completar el verso. 

Se trata de un término en principio apropiado, ya que significa «voz, oráculo», 

en Homero siempre referido a dioses (vid. LSJ s. v.) y a final de verso, como en 

Il. 2.41: θείη δέ μιν ἀμφέχυτ’ ὀμφή, «lo envolvía la voz divina», sobre el sueño 

de Agamenón; 20.129: εἰ δ’ Ἀχιλεὺς οὐ ταῦτα θεῶν ἐκ πεύσεται ὀμφῆς, «si 

Aquiles no se entera de eso por la voz de los dioses»; Od. 3.215, 16.96: 

ἐπισπόμενοι θεοῦ ὀμφῇ, «siguiendo la voz de un dios»; h.Merc. 471, 532: 

δαήμεναι ἐκ Διὸς ὀμφῆς, «aprender de la voz de Zeus». Sin embargo, no encaja 

del todo en el contexto del epigrama, ya que la decisión de Radamantis no es un 

mensaje que se comunique a los hombres.  

Queda por restaurar la laguna en el centro del v. 3. De Stefani (2003: 74) 

piensa que tras esta laguna hay trazas, aunque muy ambiguas, de una Λ seguida 

de una Α. Ferrari (2005: 200) cree que tras la laguna podría haber Λ, Μ o Α, 

pero cuestiona el πά]λ̣α̣ι ̣ de la editio princeps, ya que delante de la Ρ de 

Ῥαδαμάνθυοϲ habría demasiado espacio para una ι, y propone μέ]λα̣̣ν̣, que iría 

con δῶμα, en el siguiente verso, pero ello supondría un hipérbaton demasiado 

fuerte.  

En lugar de ΛΑ, es preferible suponer la secuencia ΑΛ, muy similar 

paleográficamente, y reconstruir la forma μεγ]ά̣λ̣ου̣̣, que sería epíteto de 

Radamantis. En el papiro hay espacio suficiente para las letras ΟΥ delante de 

Ῥαδαμάνθυοϲ, si bien prácticamente no quedan restos de estas letras: 

 

 
Ilustración 1. P. Mil. Vogl. VIII 309, col. VII, 16. 

 
36 Tras πεπρωμένον en Il. 15.209; 16.441; 22.179; en la fórmula καὶ ἐν θανάτοιό περ 

αἴσῃ en Il. 24.428 y 428. En otras construcciones: Il. 9.608; 22.477.  



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

210 

 

Para identificar mejor los restos de las letras Α y Λ podemos tomar como 

referencia las letras Λ de ΗΛΘΕΝ en el v. 1 y Α del ΑΝΘΡΩ del v. 19:       
 

 
Ilustración 2.  P. Mil. Mogl. VIII 309, 

col. VII, 14. 

 
Ilustración 3. P. Mil. Vogl. VIII 309, col. VII, 

19. 

Para mayor claridad, es útil observar las secuencias ΑΛΑ presentes en las 

palabras θαλάμων (46.5 = col. VII, 34) y en παλαίγηρωϲ (47.4 = col. VII, 39): 

 

 
Ilustración 4 P. Mil. Mogl. VIII 309, col. 

VII, 34. 

 
Ilustración 5. P. Mil. Vogl. VIII 309, col. 

VII, 39. 

Según estas muestras, el resto triangular que queda tras la laguna en 43.3 

parece más propio de una Α, mientras que el resto superior de la siguiente letra, 

algo más redondeada e inclinada hacia la izquierda, así como el trazo inferior, es 

más compatible con una Λ.  

En otros epigramas de Posidipo se hallan formas de μέγας en la misma 

posición métrica que el μεγάλου propuesto, como μεγάλην χέρα (19.11), μέγαν 

ἀετόν (27.3) (en ambos casos justo delante del sustantivo al que acompañan, 

como sería el caso en el ep. 43); o μέγα δάκρυον (49.3), también en un poema 

funerario. Tanto en este como en el ep. 27, el adjetivo está en el tercer verso, 

igual que en el ep. 4337. Por otro lado, es muy frecuente en la épica arcaica y 

otros géneros hexamétricos la expresión μεγάλου Διός en la misma posición 

métrica que μεγ]ά̣λ̣ο̣υ̣ Ῥ., de modo que esta fórmula pudo ser el modelo para 

Posidipo38. Hay también ejemplos de μεγάλου acompañando a un sustantivo en 

genitivo (que puede ir antes o después) seguido de un sustantivo en dativo: καὶ 

μεγάλου ποταμοῖο καταβλώσκοντι ῥεέθρῳ (A. R. 4.227); μεγάλου Διὸς ἀμφὶ 

νέφεσσι (Q. S. 7.531); Διὸς μεγάλου παρὰ βωμῷ· (Triph. 400).  

 
37 Otras apariciones del término en Posidipo: 15.7; 19.1; 22.5; 25.4; 33.2; 74.11; 82.1; 

84.3; 88.5 y 6; 94.4; 104.1; 115.8; 135.4. 
38 Il. 21.187; Hes. Th. 29 y 76; cf. Q. S. 7.531; 14.254; OH 29.1; 32.1. 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

211 

Este adjetivo μέγας se aplica muy frecuentemente a los dioses infernales, 

en especial a Hades. Así lo llama Esquilo: μέγας γὰρ Ἅιδης ἐστὶν εὔθυνος 

βροτῶν / ἔνερθε χθονός, «pues gran juez es Hades para los mortales bajo tierra» 

(Eum. 273-274). También es epíteto de Hades en un fragmento épico sobre el 

descenso de Teseo al Hades (μεγάλου Ἀΐδαο, P.Ibscher col. i, 19 = Hes. fr. 280 

M.-W.). En el Papiro de Gurôb, que recoge el texto de un ritual órfico, parece 

que se llama «grande» a Brimo, otro nombre de Perséfone: σῶσόν̣ με Βριμὼ 

με[γάλη39. En su narración de la catábasis de Orfeo, Hermesianacte dice que 

persuadió con su canto a «los grandes soberanos» (μεγάλους…  ἄνακτας, 

Leonción, l. 3, fr. 7, v. 11 CA = OF 985). Virgilio distingue en el inframundo 

dos vías (Aen. 6.540-541):  
 

hic locus est, partes ubi se via findit in ambas: 
dextera, quae Ditis magni sub moenia tendit… 
Este es el lugar donde el camino se divide en dos partes: 

la derecha es la que conduce a las murallas del gran Dite… 

 

Catulo llama a Minos magnanimum (64.85), si bien no como juez de los 

muertos, sino como rey de Cnoso. Igualmente, Antímaco denomina grande a la 

diosa vengadora Némesis (fr. 53.1: ἔστι δέ τις Νέμεσις μεγάλη θεός). Por último, 

un verso del Himno homérico a Apolo (433) ofrece un paralelo para el v. 3: ἦλθ᾽ 

ἄνεμος ζέφυρος μέγας αἴθριος ἐκ Διὸς αἴσης «llegó un fuerte viento céfiro del 

éter, por designio de Zeus», con μέγας y αἴσης en la misma posición, este último 

precedido de un nombre propio en genitivo. Pueden citarse otros textos 

similares, con βουλαί en lugar de αἶσα, casi equivalentes en este contexto: Διὸς 

μεγάλου διὰ βουλάς (Od. 8.82 y Hes. Th. 465); Ζη]νὸς μεγάλοιο βουλαῖς (Ibic. 

fr. 1.4 Page).  

Para el verso 4 Austin (2001) propuso la conjetura ε[ἰϲῆγ᾿ εἰ]ϲ y la editio 
princeps y la minor completaron la laguna del final con τ᾿{ε} [Ἀΐδεω. En el 

primer caso, la repetición de εἰϲ resulta un prosaísmo. Además, como señala 

Ferrari (2005: 200), es muy improbable la colocación de una preposición como 

εἰϲ antes de la cesura del pentámetro, de lo que no hay ningún ejemplo en la obra 

de Posidipo. La segunda lectura, τ’{ε} [Ἀΐδεω, es casi inevitable como 

complemento para δῶμα πύλα̣ϲ τ’, pero tiene el inconveniente de que hay que 

suprimir la ε de τε, por lo que va mucho mejor para la primera laguna, como 

propone Lapini (2003: 47; 2007: 237), seguido por Ferrari (2005: 200), de modo 

que al final del verso estaría el verbo de la oración. Lapini sugiere ἐκάλουν, una 

opción muy acertada, pues καλέω suele llevar complementos en εἰς con el 

sentido de convocar o invitar a algún lugar o evento (v. LSJ s. v. καλέω I, 1-2). 

 
39 με[γάλη coni. Hunt ap. Smyly (OF 578.5). 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

212 

Dado que en nuestra lectura el sujeto es sólo Éaco, la forma estaría en singular: 

ἐκάλει40. Ferrari (2005: 200), que acepta la forma ἐκάλουν, ofrece ejemplos en 

que se llama a un hombre desde el Hades: Χάρων / μ’ ἤδη καλεῖ· τί μέλλεις; 

«Caronte ya me llama, ¿qué esperas?» (E. Alc. 254-255); καλεῖ γὰρ αὐτὸν πολλὰ 

πολλαχῇ θεός· / ‘ὦ οὗτος οὗτος, Οἰδίπους τί μέλλομεν / χωρεῖν;...’, «pues lo 

llama un dios muchas veces y de muchos modos: “tú, tú, Edipo, ¿qué esperamos 

para marchar?”» (S. OC 1626-1268). Puede añadirse: Il. 16.693: ὅτε δή σε θεοὶ 

θάνατον δὲ κάλεσσαν, «cuando los dioses te llamen a la muerte» (cf. 22.297); 

Od. 24.1-2: Ἑρμῆς δὲ ψυχὰς Κυλλήνιος ἐξεκαλεῖτο / ἀνδρῶν μνηστήρων, 

«Hermes Cilenio iba llamando a las almas de los pretendientes»; καλέει μ’ εἰς 

Ἀίδην Θάνατος, «me llama la Muerte al Hades» (AP 7.731.2); Γῆ μευ καὶ μήτηρ 

κικλήσκετο, «la Tierra también llamó a mi madre» (AP 7.371.1); Pl. Phd. 115a, 

parafraseando la Alcestis: ἐμὲ δὲ νῦν ἤδη καλεῖ, φαίη ἂν ἀνὴρ τραγικός, ἡ 

εἱμαρμένη, «ahora ya me llama, diría un actor trágico, el destino»; Suda, s. v. 

Κλύμενος· οὕτω λέγεται ὁ Ἅιδης· ἢ ὅτι πάντας προσκαλεῖται εἰς ἑαυτόν, 

«Clímeno: así es llamado Hades, o bien porque convoca a todos ante él…»; 

Verg. Aen. 6.432-433: ille (sc. Minos) silentum / conciliumque uocat, «él 

convoca la reunión de los silenciosos». 

 

5. POSIDIPO Y LOS MISTERIOS 

 

En la segunda parte del artículo analizaré la conexión del epigrama con textos 

relativos a los cultos mistéricos, en concreto las laminillas órficas de oro y 

diversas fuentes sobre los Misterios de Eleusis. 

 

5.1. Paralelos con las laminillas órficas  

Son notables las semejanzas entre el primer dístico del ep. 43 y varias laminillas 

de oro órficas. Algunas de estas, las llamadas persefonias por mencionar a 

Perséfone41, comienzan con el alma del iniciado declarándose como «pura de 

entre los puros» ante las divinidades del inframundo:  

 

ἔρχομαι ἐκ καθαρῶν καθαρά... 

 

ἦλθεν ἐπ᾿ εὐϲεβέων Νικοϲτράτη ἱερὰ μυϲ̣τ̣ῶν 

ὄργια καὶ καθαρὸν πῦρ ἐπὶ Τριπτολέ̣[μου (ep. 43.1-2) 

 
40 También propuesto por Bremer (2006: 14).   
41 OF 488-490, de Turios y datadas en el s. IV a. C., y OF 491, de Roma y datada c. 260 

d. C. 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

213 

 

En ambos casos se indica la llegada al Más Allá del alma del difunto con 

el mismo verbo, en presente (ἔρχομαι) o en aoristo (ἦλθεν), realzado por su 

destacada posición, que inaugura el verso y el propio poema. Además, al verbo 

ἔρχομαι le siguen una preposición, un adjetivo en genitivo plural (todos estos 

elementos idénticos métricamente) y un nominativo singular femenino, en un 

caso Νικοστράτη y en el otro καθαρά. Curiosamente, este mismo adjetivo 

(καθαρόν) aparece en el epigrama en el siguiente verso, aplicado a πῦρ42. En el 

comienzo de las laminillas se pone énfasis en el grupo del que procede el iniciado 

(ἐκ καθαρῶν καθαρά), un θίασος de personas puras, que han alcanzado tal estado 

a través de la iniciación (y quizá un modo de vida correcto); en el epigrama se 

señala el grupo (εὐϲεβέων... μυϲτῶν) en el que la difunta ha sido admitida en el 

Más Allá, que sigue realizando en el Hades las mismas ceremonias de 

purificación que celebraron en vida (ἱερὰ... ὄργια καὶ καθαρὸν πῦρ). El paralelo 

es aún mayor entre el epigrama y la laminilla de Cecilia Secundina (OF 491), de 

Roma, varios siglos posterior (h. 260 d. C.), pero quizá basada en algún modelo 

más antiguo:  

 

v. 1: ἔρχεται ἐκ καθαρῶν καθαρά, χθονίων βασίλεια, 

v. 4: ‘Καικιλία Σεκουνδῖνα νόμωι ἴθι δ̣ῖα γεγῶσα’.  

«Viene pura de entre puros, reina de los subterráneos, […] 

Cecilia Secundida, marcha, legítimamente convertida en divina». 

 

Como en el poema de Posidipo, se ha incluido el nombre de la iniciada, 

no al principio sino al final, y se utiliza la tercera persona ἔρχεται en vez de la 

primera ἔρχομαι de las laminillas.  

Por otro lado, los dos primeros versos del ep. 43 recuerdan el final de la 

lámina de Hiponio, que describe al difunto recorriendo el camino sagrado de la 

bienaventuranza junto con los demás iniciados y bacantes, a los que se integra 

(subrayo los términos comunes): 

 

καὶ δὴ καὶ σὺ πιὼν ὁδὸν ἔρχεα<ι> ἅν τε καὶ ἄλλοι 

μύσται καὶ βάκχοι ἱερὰν στείχουσι κλε<ε>ινοί43. 

«Sin duda tú tras beber vas por el camino sagrado 

por donde marchan los demás iniciados y los bacos, gloriosos». 
 

 
42 También se lee el término πῦρ en la laminilla grande de Turios (OF 492), lín. 2 y 8.  
43 OF 474.15-16. 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

214 

Además, los εὐσεβέων μυστῶν ἱερὰ ὄργια de los que habla Posidipo se 

asemejan notablemente a las regiones dichosas a las que el iniciado espera ser 

conducido en varias laminillas de Turios, a saber, las «sedes de los puros» (ἕδρας 

ἐς εὐαγέων)44 o los «prados sagrados y bosquecillos de Perséfone» (λειμῶνας 

θ᾿{ε} ἱεροὺς καὶ ἄλσεα Φερσεφονείας)45. Tanto en el epigrama como en esta 

última laminilla el destino final es descrito mediante dos sustantivos en acusativo 

(ὄργια y πῦρ, λειμῶνας y ἄλσεα), el primero calificado de ἱερός y el otro con el 

nombre propio en genitivo de una figura relevante en el Más Allá (Τριπτολέμου, 

Φερσεφονείας).  

Por otra parte, las laminillas persefonias y el epigrama de Posidipo se 

asemejan en que el alma del iniciado llega ante una jerarquía formada por tres 

personajes, de los que espera una acogida benevolente. En las laminillas son los 

dioses Perséfone, Hades (Eucles) y Dioniso (Eubuleo)46 y en el epigrama los 

héroes Triptólemo, Radamantis y Éaco.  

Veamos finalmente el texto de una laminilla de Feras, de finales del s. IV 

o comienzos del s. III47:  

 

πέμπε με πρὸς μυστῶ<ν> θιάσους· ἔχω ὄργια [… 

Δήμητρος Χθονίας <τε> τέλη καὶ Μητρὸς Ὀρεί[ας. 

 
1 [σεμνά uel [Bάκχου a Parker et Stamatopoulou allata et reiecta ([Bάκχου Graf-

Johnston) : [ἰδοῦσα Bouraselis, Parker-Stamatopoulou    2 τε <τέ>λη Parker-

Stamatopoulou : τελέ<σαι> Ferrari-Prauscello  

 
Condúceme a los tíasos de los iniciados. Tengo los ritos… 

y las iniciaciones de Deméter Ctonia y de la Madre de la Montaña.  

 

El difunto o difunta pide ser conducido a las regiones privilegiadas 

habitadas por los iniciados. Es probable que se dirija a la reina de los infiernos, 

pues el comienzo de la nueva laminilla guarda un gran parecido con los dos 

versos finales (que excepcionalmente forman un dístico elegíaco, el esquema de 

los epigramas) de dos laminillas gemelas de Turios, en los que el alma del 

iniciado se presenta como suplicante ante Perséfone para que le conduzca a las 

sedes de los puros (OF 489-490.7): 

 
44 OF 489-490.7.  
45 OF 487.5-6. 
46 Sobre la identificación de Eucles y Eubuleo, ver Bernabé y Jiménez San Cristóbal 

(2008: 102-105). 
47 Recogida por Bernabé como OF 493a en los addenda et corrigenda de sus OF, fasc. 

3, 456-457.  



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

215 

 

νῦν δ᾿ ἱκέτις ἥκω παραὶ ἁγνὴν Φερσεφόνειαν, 

ὥς με πρόφρων πέμψηι ἕδρας ἐς εὐαγέων.  

Ahora vengo como suplicante frente a la casta Perséfone, 

Para que benévola me conduzca a la sede de los puros. 

 

El primer verso de la laminilla de Feras presenta notables semejanzas con 

el primero del epigrama, como el hecho de compartir las formas μυστῶν y ὄργια. 

Ambos textos comienzan con un verbo de movimiento seguido de una 

preposición con régimen en acusativo que designa el lugar de la dicha en el Más 

Allá. Este acusativo lleva a su vez un sustantivo en genitivo que lo delimita, y 

que está colocado justo después de la preposición:  

 

Epig.: ἦλθεν      ἐπ᾿(ὶ)… μυϲτῶν / ὄργια. 

Lam.: πέμπε με πρὸς μυστῶ<ν> θιάσους· ἔχω ὄργια [ 

 

La mención de las «ceremonias sagradas» (ἱερὰ ὄργια) que según 

Posidipo celebran los «piadosos iniciados» refleja la esperanza de seguir 

celebrando los ritos mistéricos en el Mas Allá. A ello se alude también en el 

último verso de una de las dos laminillas áureas de Pelina, según la lectura de 

los editores, Tsantsanoglou y Parássoglou, donde τέλεα corresponde a ὄργια y 

ὄλβιοι a μύσται:  

 

κἀπι̣μένει σ᾿ ὑπὸ̣ γῆν τέλεα ἅσσαπερ ὄλβιοι ἄλλοι (OF 485).  

te esperan bajo tierra los mismos ritos que los otros dichosos (realizan).  

 

Hay otro epigrama de época helenística muy similar al de Nicóstrata, así 

como a las laminillas, y seguramente inspirado en estas. Se trata del poema 

anónimo dedicado al poeta Fílico de Corcira48: 

 

ἔρχεο δὴ μακάριστος ὁδοιπόρος, ἔρχεο καλοὺς 

    χώρους εὐσεβέων ὀψόμενος, Φίλικε. 

Marcha, dichosísimo caminante, marcha a contemplar 

    las hermosas regiones de los piadosos, Fílico. 

 

 
48 PHamb inv. no. 312 recto col. ii = Suppl.Hell. 980.1-2.  



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

216 

Al igual que en el epigrama de Posidipo y en las laminillas, la primera 

palabra es una forma del verbo ἔρχομαι, en este caso un imperativo dirigido al 

propio difunto, repetido para más énfasis, y quizá imitando el estilo ritual, que 

indica su viaje al lugar de la bendición eterna. También se recoge el nombre del 

destinatario (en vocativo, como en la laminilla de Cecilia Secundina) y se usa el 

genitivo plural εὐσεβέων para denominar a las regiones felices (χώρους) a las 

que se espera que llegue.  

Todas estas similitudes revelan una imitación consciente por parte de los 

epigramatistas del léxico y las expresiones de las laminillas, así como de sus 

creencias escatológicas, que muy probablemente eran profesadas por los 

difuntos a raíz de su iniciación en los misterios órficos, eleusinios u otros afines. 

 
5.2. El fuego de Triptólemo 

Pasemos ahora a examinar la expresión «fuego puro de Triptólemo», que no 

tiene concomitancias con las laminillas órficas y su contexto ritual, sino con los 

Misterios de Eleusis, a cuya mitología y ritual está ligado Triptólemo49. El 

Himno homérico a Deméter (vv. 153, 474, 477) lo menciona por vez primera, en 

compañía de otros nobles de Eleusis, llamados βασιλεῖς, a quienes la diosa reveló 

los Misterios (473-479; v. 476: ἐπέφραδεν ὄργια). Siglos más tarde, Jenofonte 

(Hell. 6.3.6) afirma que Triptólemo fue quien enseñó los secretos a Heracles y 

los Dioscuros. Según esto, puede considerarse uno de los primeros hierofantes 

de los Misterios, encargados de transmitir las revelaciones a los iniciados50. Por 

ello, no es extraño que se le imaginara presidiendo los rituales mistéricos del 

Más Allá a los que Nicóstrata espera unirse.  

De acuerdo con esto, en el «fuego puro de Triptólemo» pueden 

distinguirse tres dimensiones, mítica, ritual y escatológica, estrechamente 

imbricadas. En efecto, los ritos que la difunta espera celebrar en el Hades son los 

mismos que ya llevó a cabo en vida (como hemos visto a propósito de los ἱερὰ 

ὄργια) y que a su vez reflejan en gran medida las acciones que realizó Deméter 

a su llegada a Eleusis en su búsqueda de Perséfone51:  

 
49 Sobre Triptólemo en los Misterios de Eleusis, vid. Richardson (1974: 194-196) y 

Parker (1996: 99-101); sobre las fuentes literarias y visuales, vid. Schwarz (1997). 
50  Clinton (2004: 89) sugiere que en los Misterios de Eleusis «it would not seem 

inappropriate for a scepter-bearing priest such as the hierophantes to represent the royal 

Triptolemus who in art is often depicted holding a scepter». Representaciones con cetro: 

LIMC 54, 55, 57-63, 69, 72, 73, 80, 82, 84, 88, 90-95, 97, 99, 102-117, 119-121, 124-134, 

entre otras (ver Schwarz 1997). 
51 Sobre el uso del fuego en el Himno a Deméter y en los Misterios de Eleusis, vid. 

Richardson (1974: 165); Burkert (1983: 275-277); Parisinou (2000: 60-71), que analiza 

fuentes escritas e iconográficas, y Clinton (2004: 89-96).  



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

217 

a) Dimensión mítica. El mito que sirve de aition a los Misterios de 

Eleusis es el narrado en el Himno homérico a Deméter. El fuego aparece en dos 

momentos: cuando la diosa emplea antorchas mientras busca a su hija raptada 

(h.Cer. 48, 61)52 y cuando trata de inmortalizar al hijo del rey de Eleusis. Durante 

su estancia en la casa de Céleo y Metanira, los reyes de Eleusis, se nos dice que 

Deméter asumió la función de nodriza del hijo de ambos, Demofoonte (219-

235). Con la intención de hacerlo inmortal, la diosa lo ungía con ambrosía y lo 

colocaba todas las noches bajo el fuego, como un tizón (239-240). Deméter no 

consiguió sus propósitos, pues fue sorprendida por Metanira y, ante su alarma, 

tuvo que sacarlo del fuego (243-255).  

Para la interpretación del ep. 43 es de gran interés otra versión distinta del 

himno homérico en la que el hijo de Céleo que la diosa pone al fuego no es 

Demofoonte, sino Triptólemo. Ovidio transmite esta versión en los Fastos, en el 

relato del rapto de Proserpina53:  

 

    Triptolemum gremio sustulit illa suo,  
terque manu permulsit eum, tria carmina dixit, 
    carmina mortali non referenda sono,     
inque foco corpus pueri vivente favilla       
     obruit, humanum purget ut ignis onus. (4.550-555)     

    Puso aquella (Ceres) a Triptólemo en su seno 

y tres veces con su mano lo acarició, tres ensalmos pronunció, 

    ensalmos que no ha de referir la voz humana, 

y en el hogar coloca el cuerpo del niño, en los rescoldos ardientes, 

   para que el fuego purifique su lastre humano.  

 

Es probable que Ovidio esté reelaborando una fuente griega, quizá el 

poema perdido de Nicandro Transformaciones (Ἑτεροιούμενα)54 . Existe la 

 
52 Deméter y Perséfone se representan muy a menudo con antorchas. Vid. Mylonas 

(1961: 158, 167, 208-209, 232, figs. 59 y 78). 
53 Dickie (2005: 30) señala el paralelo entre el ep. 43 y el pasaje de Ovidio. Esta misma 

variante de la historia la recogen otros autores como Higino (Fab. 147.1-3), Mythogr. Vat. 2, 

118 Kulcsár y Servio (In Georg. 1.19), que sigue de cerca a Higino o a su fuente. Según 

Apolodoro (1.5.2), tanto Demofoonte como Triptólemo son hijos de Céleo, pero a quien 

Deméter pone en el fuego es al primero, que muere abrasado. Como observa Montanari (1974: 

131 n. 55): «forse questa versione rappresenta lo stadio intermedio nel processo di sostituzione 

di Trittolemo a Demofonte nell’episodio del fuoco».  
54  Según ha defendido Montanari (1974), la historia de Deméter contada en las 

Transformaciones de Nicandro puede estar resumida en un escolio (c) al verso 484 de los 

Theriaka de Nicandro, según el cual Metanira entregó su hijo Triptólemo a Deméter para que 

lo criara; ella le puso al fuego para inmortalizarlo, pero fue sorprendida y no pudo lograrlo, 

pero le entregó la semilla del trigo.  



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

218 

posibilidad de que Nicandro tomara la variante de Triptólemo como el niño que 

es puesto al fuego de una obra previa (¿el Triptólemo de Sófocles?), que también 

pudo inspirar a Posidipo, pero no hay mayores evidencias. Lo más relevante es 

que tanto en el relato del Himno a Deméter como en Ovidio y su posible fuente, 

el fuego tiene la misma propiedad: conceder la inmortalidad purificando al niño 

de su parte mortal. Si esta versión estuviera reflejada en el epigrama, el fuego 

simbolizaría la inmortalidad y la bendición eterna obtenida por Triptólemo y 

luego por Nicóstrata. En cualquier caso, es claro que el adjetivo «puro» alude al 

poder purgativo y salvífico del fuego, presente en el mito y reproducido en los 

Misterios.  

b) Dimensión ritual. Varias de las acciones ejecutadas en la procesión 

hacia Eleusis y en los Misterios rememoraban las llevadas a cabo por Deméter y 

permitían a los iniciados actualizarlas y revivirlas, como el uso de antorchas, el 

ayuno y el consumo del ciceón (48-50, 206-211)55. Ovidio hace explícita esta 

relación entre en el mito y en el rito, conectados por el uso de antorchas, en su 

narración del rapto de Proserpina en los Fastos: 

 

  illic (sc. Ceres) accendit geminas pro lampade pinus: 
      hinc Cereris sacris nunc quoque taeda datur. (4.493-494).  

Allí encendió dos ramas de pino a modo de antorcha: 

    de ahí que también ahora se entregue una tea en los ritos de Ceres. 

 

El fuego era el protagonista en el momento crucial de la ceremonia, 

cuando el hierofante anunciaba el nacimiento del niño divino de Deméter «en 

medio de abundante fuego» (ὑπὸ πολλῷ πυρί)56. Puede que esta misma expre-

sión se usase en el rito y aludiera al «abundante fuego» (πυρὶ ἔνι πολλῷ) en el 

que Deméter ocultaba a Demofoonte en el Himno a Deméter (248-249). Esta 

luz que rodeaba a los iniciados en el punto culminante simbolizaba la 

purificación de su antigua condición, su renacimiento espiritual y, por tanto, la 

obtención de un estatus privilegiado ante Deméter, el cual conllevaba la 

recompensa tras la muerte57.  

 
55 Sobre los ritos eleusinios como reproducción del mito, vid. Richardson (1974: 165-

166).  
56 Ps.-Hippol. Ref. 5.8.39-40, p. 96, 10-18 Wendland. Como dice Parisinou (2000: 69): 

«Light was the major component of the most sacred scene of the Mysteries [the display of the 

Hiera at the Anaktoron], which left an everlasting impression on the initiates». Vid. Clinton 

(2004: 95-96). 
57 Sobre el valor catártico del fuego en Eleusis: vid. Richardson (1974: 165): «The chief 

use of torches or fire is for purification», y Burkert (1983: 280 y n. 30); en general: Parker 

(1983: 227-228). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

219 

En efecto, Plutarco habla de la purificación obtenida en la iniciación 

(«como purificados y santificados en la iniciación», ὥσπερ ἐν τελετῇ 

καθαρθῶσι καὶ ὁσιωθῶσιν, Rom. 28.10). Así se explica el adjetivo καθαρόν que 

acompaña a πῦρ en el epigrama, y que habría que entender como «purificador», 

más que como «puro»58. Es también Plutarco quien transmite en un fragmento59 

que a los iniciados, tras pasar por una oscuridad temible, «les salía al encuentro 

una luz maravillosa y los recibían parajes puros y praderas» (φῶς τὸ θαυμάσιον 

ἀπήντησεν καὶ τόποι καθαροὶ καὶ λειμῶνες ἐδέξαντο). Significativamente, son 

puros los lugares bañados por la intensa luz. 

La importancia de la iluminación se refleja en el cargo de δᾳδοῦχος o por-

tador de antorcha, el segundo en la jerarquía eleusinia después del hierofante y, 

como él, perteneciente a una familia concreta, la de los Cérices60. Probablemente 

el daduco era el encargado de purificar a los fieles y liberarlos del miedo a la 

oscuridad y a la muerte61.  

c) Dimensión escatológica: la iniciación era concebida como una 

experiencia anticipada de la muerte y en particular de la beatitud que espera a 

los iniciados, con el fin de superar el terror asociado al viaje postrero. Muchos 

textos indican que parte de la felicidad en el Hades consistía en seguir 

disfrutando de los ritos celebrados en vida. Así lo testimonia una vez más 

Plutarco en términos muy parecidos a los ya vistos, con énfasis en la pureza y la 

luz:    

 
οἱ δὲ καὶ δεδιότες τελετάς τινας αὖ πάλιν καὶ καθαρμοὺς οἴονται βοηθεῖν, οἷς 

ἁγνισάμενοι διατελεῖν ἐν Ἅιδου παίζοντες καὶ χορεύοντες ἐν τόποις αὐγὴν καὶ 

πνεῦμα καθαρὸν καὶ φέγγος (v. l. φθόγγον) ἔχουσιν. (Non posse suav. viv. sec. 
Ep. 27, 1105B). 

Incluso los que tienen miedo [a los seres del Hades] creen que son útiles a su vez 

ciertas iniciaciones y expiaciones, y que purificados con ellas pasarán el tiempo 

en el Hades entre juegos y danzas, en lugares llenos de luz, aire puro y claridad62.  

 

En lo que se refiere a los iniciados en Eleusis, es lógico que esperaran 

encontrar el fuego en los rituales del Más Allá. Además de recordar los Misterios 

terrenos, esta luz de la que gozan los iniciados contrastaría drásticamente con la 

tiniebla que cubre al común de los mortales no iniciados. De todo ello ofrecen 

 
58 Como bien precisa Dickie (2005: 30).  
59 Fr. 178 Sandbach. Plutarco parece hablar de misterios en general (vid. Bernabé 2001: 

11), pero los de Eleusis seguramente tenían un peso especial, ya que se refiere a las «grandes 

iniciaciones» (τελεταὶ μεγάλαι).  
60 Mylonas (1961: 232); Burkert (1983: 254, 266, 287 y n. 61). 
61 Es lo que sugiere Parisinou (2000: 65). Cf. Parker (1983: 227): «Torches…, swung 

vigorously, could purify a room or a man». 
62 Vid. también las referencias a la luz en los misterios en Plu. De prof. virt. 81DE. 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

220 

un valioso testimonio las Ranas de Aristófanes, donde el coro de iniciados en el 

Más Allá aparece con antorchas y rodeado de luz, sin duda a semejanza de las 

ceremonias celebradas en Eleusis63. Yaco llega trayendo luz, como un astro:  

 

{ΧΟ.} Ἐγείρων φλογέας λαμπάδας ἐν χερσὶ προσήκεις64, 

Ἴακχ᾽ ὦ Ἴακχε, 

νυκτέρου τελετῆς φωσφόρος ἀστήρ. 

φλογὶ φέγγεται δὲ λειμών· […] 

σὺ δὲ λαμπάδι φέγγων... (vv. 340-344, 351)  

Levantando llameantes antorchas en las manos te aproximas,    

¡Yaco, oh Yaco!, 

estrella portadora de la luz de la iniciación nocturna. 

Con la llama refulge el prado.  

Tú refulgiendo con la antorcha … 

 

En algunos versos aparecen expresiones similares a las del ep. 43. Por 

ejemplo, dice el corifeo, que representa al daduco o portador de la antorcha65:  
 

Ἐγὼ δὲ σὺν ταῖσιν κόραις εἶμι καὶ γυναιξίν, 

οὗ παννυχίζουσιν θεᾷ, φέγγος ἱερὸν οἴσων. (445-446) 

Yo voy con las muchachas y las mujeres, 

donde celebran la fiesta nocturna en honor de la diosa, a llevarles el sagrado 

                                                                                                     [fulgor.    

 

Poco después, el coro de iniciados proclama lo siguiente:  

 

Μόνοις γὰρ ἡμῖν ἥλιος 

καὶ φέγγος ἱερόν ἐστιν 

ὅσοι μεμυήμεθ᾽ εὐ- 

σεβῆ τε διήγομεν 

τρόπον περὶ τοὺς ξένους 

καὶ τοὺς ἰδιώτας. (454-459). 

Pues los únicos que gozamos de un sol 

y de un sagrado fulgor somos nosotros, 

cuantos estamos iniciados y seguíamos un piadoso 

proceder para con los extranjeros 

y los ciudadanos. 

 
63 Vv. 313, 340-344 y 350.         
64 El verso presenta problemas textuales. Sigo el texto de N. Wilson en Oxford Classical 

Texts. 
65 Richardson (1974: 215). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

221 

 

Es de gran interés un epitafio, al parecer procedente de Tracia, compuesto 

para un ateniense que vivió a finales de la época helenística y se inició en los 

Misterios de Samotracia y en los de Eleusis66: 

 

Μύστης μὲν Σαμόθρ̣ᾳξι Καβ̣ίρου δίχ’ ἱερὸν φῶς  

   ἁ̣γνὰ δ’ Ἐλευσῖνος Δηοῦς μεγάθυ[μο]ς ἴδεν· 

οὕνεκεν εὐγήρως [ὀκ]τ̣ὼ δεκάδας λυκαβάντων 

   [ἤ]ν̣υσ’ ἀπήμαντως Ἰσιόδωρος [ἄ]νηι.  

ἀλλ’ Ἀΐδα σκοτίου χέ〈ρ〉, ἀ[γ]ασθενὲς ἕρκος ἀνάγκης, 

   [χῶρ]ον̣ ἐς εὐσεβέων τόνδ’ ἀ[γ]αγὼν κάθισον. (vv. 7-12) 

 

Iniciado entre los samotracios vio la luz doblemente sagrada de Cabiro 

   y los santos ritos de Deo Eleusinia con gran ánimo. 

Por ello con una feliz vejez ocho décadas de vida  

   completó sin pesar Isidoro hasta el final.  

Pero tú, mano de Hades oscuro, poderosa barrera del destino, 

   conduce a este a la región de los piadosos y establécelo allí. 

 

El poema presenta una clara estructura en la que cada dístico alude a una 

etapa en la existencia del difunto: el primero, al pasado remoto, en que se 

produjeron las dos iniciaciones decisivas; el segundo, al pasado posterior (la 

larga vejez), consecuencia del primero, y al presente (la muerte); y el tercero, al 

futuro inmediato, también consecuencia del primero, la llegada a la región 

dichosa de los piadosos.  

Son varios los puntos en común con el ep. 43: la luz sagrada (ἱερὸν φῶς) 

de los misterios de Samotracia67 recuerda el «fuego puro» (καθαρὸν πῦρ) del v. 

2, y «los santos ritos» (ἁγνά, quizá en referencia a los objetos sacros) se 

asemejan a los «sagrados rituales» (ἱερὰ ὄργια) del epigrama. La diferencia es 

que, según Posidipo, Nicóstrata acaba de encontrar todo esto en el Más Allá, 

mientras que en el epitafio el difunto lo ha visto en los misterios. Por último, es 

igual la referencia a la feliz vejez que ambos han disfrutado. En la inscripción, 

esta felicidad terrena se atribuye directamente (οὕνεκεν) a la iniciación del 

difunto, algo sólo insinuado en el epigrama. En los dos poemas subyace la idea 

de que por ser iniciados recibirán una recompensa en el Más Allá.  

 
66 El epigrama fue publicado y estudiado por Karadima-Matsa y Dimitrova (2003). 

Dickie (2005: 36) lo aporta como paralelo del ep. 43. 
67 Sobre el empleo de antorchas en los Misterios de Samotracia, vid. Karadima-Matsa y 

Dimitrova (2003: 341). 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

222 

En conclusión: son numerosos los testimonios de la correspondencia 

entre (a) las acciones de Deméter en un pasado mítico, sobre todo las vinculadas 

con el fuego (uso de antorchas y plan de inmortalizar al hijo del rey de Eleusis), 

(b) su actualización en los rituales que los iniciados en los Misterios de Eleusis 

llevan a cabo y (c) la esperanza de seguir celebrándolos en el otro mundo, 

gozando de la luz que los distingue como privilegiados y torna su existencia en 

jubilosa.  

 

6. CONCLUSIONES 

 

En los apartados precedentes he ofrecido una reconstrucción plausible del 

fragmentario epigrama 43 A.-B. de Posidipo, atendiendo a criterios 

papirológicos, lingüísticos y estilísticos y teniendo en cuenta numerosos 

paralelos con textos afines, como epigramas funerarios del mismo autor y de 

poetas contemporáneos, epitafios inscritos y, sobre todo, textos de carácter 

mistérico, en especial las laminillas de oro órficas y testimonios sobre los 

Misterios de Eleusis. La comparación con estos documentos demuestra que 

Posidipo estaba muy familiarizado con ellos y se hizo eco de su léxico, 

expresiones y motivos para reflejar las esperanzas escatológicas de la difunta, 

derivadas de su participación en cultos mistéricos. Muy probablemente se trataba 

de los Misterios de Eleusis, como revela la mención de Triptólemo, personaje 

presente en el mito de fundación, y de su fuego68, así como de los ἱερὰ ὄργια, 

que recuerdan los ὄργια y los ἱερά que Deméter reveló a los hombres según el 

himno homérico dedicado a la diosa (476 y 481). 

 

Declaración de contribución de autoría  
 

Marco Antonio Santamaría: conceptualización, investigación, redacción-

borrador original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Austin, C. (2001) «Paralipomena Posidippea», ZPE 136, p. 22. 

Austin, C. y Bastianini, G. (2002) Posidippi Pellaei quae supersunt omnia, 

Milano: Edizioni Universitarie di Lettere Economia e Diritto. 

Bastianini, G. y Casanova, A. (eds.) (2002) Il papiro di Posidippo un anno dopo, 

Firenze: Istituto Papirologico G. Vitelli. 

 
68 También apunta a lo mismo el hecho de que Nicóstrata sea un nombre frecuente en el 

Ática entre los ss. IV y II a. C., como señala Petrovic (2015: 189). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

223 

Bastianini, G., Gallazzi, C. y Austin, C. (2001) Posidippo di Pella. Epigrammi 
(P.Mil.Vogl.VIII 309), Milano: Edizioni Universitarie di Lettere 

Economia e Diritto. 

Bernabé, A. (2001) «La experiencia iniciática en Plutarco», en Pérez Jiménez, 

A. y Casadesús, F. (eds.), Misticismo y religiones mistéricas en la obra de 
Plutarco. Actas del VII Simposio Español sobre Plutarco, Madrid-Málaga: 

Ediciones Clásicas, pp. 5-22. 

–––– (2004-2005) Poetae Epici Graeci. Testimonia et fragmenta, Pars II, 

Orphicorum et Orphicis similium testimonia et fragmenta, fasc. 1-2, 

Monachii-Lipsiae: de Gruyter. 

Bernabé, A. y Jiménez San Cristóbal, A. I. (2008) Instructions for the 
Netherworld: The Orphic Gold Tablets, Leiden: Brill. 

Bremer, J. M. (2006) «De ‘nieuwe Poseidippos’: een dichtbundel uit de 

Oudheid?», Lampas 39, pp. 3-17. 

Burkert, W. (1983) Homo Necans. The Anthropology of Ancient Greek 
Sacrificial Ritual and Myth, Berkeley-Los Angeles-London: University of 

California Press (trad. ingl. del original alemán, 1972, Berlin: de Gruyter). 

Calderón Dorda, E. (ed.) (2024) El «nuevo» Posidipo del papiro de Milán (P. 
Mil. Vogl. VIII 309), Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 

Científicas. 

Clinton, K. (2004) «Epiphany in the Eleusinian Mysteries», ICS 29, pp. 85-109. 

Conca, F. (2002) «In margine agli epigrammi funerari», en De Angelis, V. (ed.), 

Un poeta ritrovato. Posidippo di Pella, Atti della Giornata di studio 

(Milano, 23 novembre 2001), Milano: Edizioni Universitarie di Lettere 

Economia Diritto, pp. 67-71. 

De Stefani, C. (2003) «Il ‘Nuovo Posidippo’ di G. Bastianini, C. Gallazzi e C. 

Austin», Orpheus N. S. 25.1-2, pp. 55-87. 

Dickie, M. W. (1998) «Poets as initiates in the mysteries: Euphorion, Philicus 

and Posidippus», A&A 44, pp. 49-77. 

https://doi.org/10.1515/9783110241563.49 

–––– (2005) «The Eschatology of the Epitaphs in the New Posidippus Papyrus», 

en Cairns, F. (ed.), Papers of the Langford Latin Seminar. Twelfth 

Volume. Greek and Roman Poetry. Greek and Roman Historiography. 

ARCA Classical and Medieval Texts, Papers and Monographs, 

Cambridge: Francis Cairns Publications, pp. 19-52. 

Dignas, B. (2004) «Posidippus and the Mysteries. Epitymbia read by the ancient 

historian», en Acosta-Hughes, B., Kosmetatou, E. y Baumbach, M. (eds.), 

Labored in Papyrus Leaves. Perspectives on an Epigram Collection 
Attributed to Posidippus (P.Mil.Vogl. VIII 309), Washington DC: Center 

for Hellenic Studies, pp. 177-186.  

Ferrari, F. (2005) «Per il testo di Posidippo», Materiali e discussioni per l’analisi 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

224 

dei testi classici 54, pp. 185-212. 

–––– (2009)69  Posidippus, Old and New: A Provisional Text with a Text, 
Translation and Commentary, en www.academia.edu/8473948/ 

[consultado 3-10-2025] 
Garulli, V. (2005) «Posidippo e l’epigrafia sepolcrale greca», en Di Marco, M., 

Palumbo Stracca, B. M. y Lelli, E. (eds.), Posidippo e gli altri. Il poeta, il 
genere, il contesto culturale e letterario, Pisa-Roma: Istituti Editoriali e 

Poligrafici Internazionali, pp. 23-46.  

–––– (2023) Posidippo di Pella. Epigrammi, frammenti e testimonianze, 

Santarcangelo di Romagna: Rusconi Libri. 
Karadima-Matsa, C. y Dimitrova, N. (2003) «Epitaph for an Initiate at 

Samothrace and Eleusis», Chiron 33, pp. 335-344.  

https://doi.org/10.34780/irox-cix0 

Lapini, W. (2002) «Osservazioni sul nuovo Posidippo (P. Mil. Vogl. VIII 309)», 

Lexis 20, pp. 35-60.  

–––– (2003) «Note posidippee», ZPE 143, pp. 39-52. 

–––– (2007) Capitoli su Posidippo, Alessandria: Edizioni dell’Orso. 

Lattimore, R. (1942) Themes in Greek and Latin Epitaphs, Urbana: University 

of Illinois Press. 

Laudenbach, B. (2003) Les épigrammes de Posidippe de Pella (P. Mil. Vogl. 
VIII 309). Critique textuelle et traduction, Strasbourg: Université des 

Sciences Humaines Marc Bloch.  

Livrea, E. (2002) «Critica testuale ed esegesi del nuovo Posidippo», en 

Bastianini, G. y Casanova, A. (eds.), pp. 61-77. 

Magnelli, E. (2004) «Sei note testuali al nuovo Posidippo», ZPE 146, pp. 25-30. 

–––– (2006) en Bastianini, G. y Casanova, A. (eds.), Callimaco. Cent’anni di 
papiri, Atti del Convegno internazionale di studi, Firenze, 9-10 giugno 
2005, Firenze, Istituto Papirologico «G. Vitelli», pp. 53-54. 

Méndez Dosuna, J. (2008) «To die in Ancient Greek: on the meaning of ἀπο- in 

ἀποθνῄσκειν», en Theodoropoulou, M. (ed.), Licht und Wärme. In 
memory of A.-F. Christidis, Thessaloniki: Centre for the Greek Language, 

pp. 245-255. 

Montanari, F. (1974) «L’episodio eleusino delle peregrinazioni di Demetra (A 

proposito delle fonti di Ovidio, Fast. IV 502-62 e Metam. V 446-61)», 

Annali Lettere 4, pp 109-137.  

Mylonas, G. E. (1961) Eleusis and the Eleusinian Mysteries, Princeton.  

 
69 El texto no tiene fecha, pero lo sitúo en 2009 porque las referencias bibliográficas 

llegan a este año. 

http://www.academia.edu/8473948/


Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

225 

Nisetich, F. (2005) «The Poems of Posidippus», en Gutzwiller, K. J. (ed.), The 
New Posidippus. A Hellenistic Poetry Book, Oxford: Oxford University 

Press, pp. 17-64. 

Parisinou, E. (2000) The Light of the Gods. The Role of Light in Archaic and 
Classical Greek Cult, London: Duckworth.  

Parker, R. (1983) Miasma: Pollution and Purification in Early Greek Religion, 

Oxford: Oxford University Press. 

–––– (1996) Athenian Religion, Oxford: Oxford University Press. 

Petrovic, A. (2015) «Epitymbia (42-50)», en Seidensticker, B., Stähli, A. y 

Wessels, A. (eds.), Der Neue Poseidipp: Text - Übersetzung - 
Kommentar, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, pp. 186-

211. 

Richardson, N. J. (1974) The Homeric Hymn to Demeter, Oxford: Clarendon 

Pres. 

Santamaría, M. A. (2010) «Elementos escatológicos órficos en el nuevo 

Posidipo y otros poetas helenísticos», en Bernabé, A., Casadesús, F. y 

Santamaría, M. A. (eds.), Orfeo y el orfismo: nuevas perspectivas, 

Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, pp. 455-482. 

https://www.cervantesvirtual.com/obra/orfeo-y-el-orfismo-nuevas-

perspectivas--0/ [consultado 3-10-2025]. 

Schwarz, G. (1997) «Triptolemos», LIMC VIII.1, 56-68. 

Sorabji, R. (1980) Necessity, Cause and Blame. Perspectives on Aristotle’s 
Theory, Ithaca-New York: Cornell University Press.  

Zanetto, G. (2002) «Posidippo fra naufragi e misteri», en Bastianini, G. y 

Casanova, A. (eds.), pp. 99-107.  
 
 

https://www.cervantesvirtual.com/obra/orfeo-y-el-orfismo-nuevas-perspectivas--0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/orfeo-y-el-orfismo-nuevas-perspectivas--0/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

Myrtia, nº 40 (2025), 227-249 

 

Significado y función de los baños en la novela griega 

[Meaning and function of baths in Ancient Greek Novels] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.657161 

Paula Martín Ventas* 

Universidad de Extremadura 

paulamv@unex.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-6620-3199 
 

 

1. NOTA PRELIMINAR 

El objetivo principal de esta investigación es identificar y analizar las diversas 

funciones que cumplen los baños en las novelas griegas, tema que no ha sido 

estudiado todavía con la profundidad que precisa. Nos centraremos en cuatro de 

las cinco novelas conservadas de manera íntegra —Calírroe de Caritón de 

Afrodisias (entre mediados del S. I d.C. y comienzos del S. II), Dafnis y Cloe de 

Longo (segunda mitad del S. II d.C.), Leucipa y Clitofonte de Aquiles Tacio 

(finales del S. II d.C.) y Teágenes y Cariclea de Heliodoro (primera mitad del S. 

 
* Este trabajo de investigación ha sido realizado al amparo de una Ayuda para la 

Formación de Profesorado Universitario 2022 (FPU 2022). También nos gustaría agradecer 

al Dr. Manuel Sanz Morales y a los revisores anónimos sus convenientes consejos y 

correcciones. 

Resumen: Tras explicar la simbología del agua y del baño en la Antigua Grecia a través de algunas 

leyendas y ritos en los que la inmersión en el agua se emplea, entre otras cosas, como 

método de lustración o como medio para llevar a cabo la transformación de ciertos indi-

viduos, esta investigación se centrará en las funciones que cumplen los baños en las no-

velas de Caritón de Afrodisias, Longo, Aquiles Tacio y Heliodoro: ser un método de 
purificación previo a prácticas religiosas o posterior al contacto con los muertos, demos-

trar la inocencia de una persona, servir de elemento erótico, señalar puntos importantes 

de la trama y ser uno de los constituyentes de ciertos ritos de tránsito. 

  

Abstract: Firstly, we will explain the symbolism of water and baths in Ancient Greece through 

some legends and rites in which the immersion in water is used, for example, as a method 

of lustration or as a means of bringing about the transformation of certain people. 

Secondly, we will focus on the functions of baths in the novels of Chariton, Longus, 
Achilles Tatius and Heliodorus: to be a way of purification prior to religious practices or 

following contact with the dead, to prove a person's innocence, to serve as an erotic ele-

ment, to point out important events in the plot and to be one of the constituents of certain 

rites of passage. 

   

Palabras clave: Agua; Baño; Purificación; Rito de tránsito; Novela griega 

  
Keywords: Water; Bath; Purification; Rite of passage; Ancient Greek Novel 

  

Recepción: 01/04/2025 Aceptación: 06/10/2025 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

228 

III o del IV d.C.)—, pues Jenofonte de Éfeso no introduce dicho elemento en 

ninguna escena de su Antia y Habrócomes (finales del S. I o principios del S. II 

d.C.)1. El correcto tratamiento del tema requiere, en primer lugar, incluir una 

síntesis de lo que representaba el agua en la cultura griega. 

 

2. EL SIMBOLISMO DEL AGUA EN LA ANTIGUA GRECIA 

Para incontables culturas y civilizaciones el agua es un elemento que alberga un 

inmenso poder transformador y catártico2. En la Antigua Grecia, el agua borraba, 

limpiaba, metamorfoseaba, fortalecía, regeneraba. Estaba conectada a las divi-

nidades y, por eso, a menudo se establecían templos y oráculos en las inmedia-

ciones de fuentes y grutas con lagunas. A modo de ejemplo, mencionemos el 

templo eleusino de Deméter que fue levantado sobre la fuente Calicoros3, el culto 

de Lilibeo que se desarrollaba en torno a una caverna con agua subterránea, el 

hábito de la Pitia de Delfos y la sacerdotisa del santuario de Apolo Clario de 

beber agua de manantiales sagrados antes de pronunciar sus predicciones4, la 

tradición de arrojar monedas a una masa de agua que se hallaba junto al templo 

de Anfiareo por parte de los que eran sanados por intercesión del oráculo5, la 

costumbre de localizar los templos dedicados a Ártemis en lugares húmedos y 

cercanos a ríos y el hecho de haber elegido un sitio próximo a un manantial para 

ubicar un santuario ático en honor de la heroína Macaria6. 

Dentro de los rituales asociados al agua nos interesan aquellos que im-

plicaban una inmersión, un baño o un lavado7. Ya Ovidio en sus Metamorfosis 

 
1 Las abreviaturas de los novelistas han sido tomadas del Diccionario Griego-Español 

(Adrados et al.: 1989), excepto las de Caritón (Char.) y Longo (Long.). Citamos el texto de 

las novelas por las ediciones de Rattenbury y Lumb (1960), Reeve (1982), Garnaud (2010) y 

Sanz Morales (2020). Las ediciones de los otros textos clásicos utilizados han sido recogidas 

en la bibliografía final.  
2 Cf. Rodríguez Plasencia (2014: 12).  
3 Cf. Rohde (1973: 268) y García López (1975: 104-105). Para conocer otros casos de 

templos y santuarios conectados con el agua, véase Calame (2019: 194, 332-333). 
4 Cf. Eliade (1981: 212-213), Plin. (H N. 2.232) y Iambl. (Myst. 3.11). También son 

dignas de mención las prácticas de las profetisas de los Bránquidas (en Mileto), que consistían 

en inhalar vapor de agua y humedecer sus pies o el ribete de sus túnicas con agua (Iambl. 

Myst. 3.11). 
5 Cf. Paus. (1.34.4). 
6 Cf. Bremmer (1999: 60), Grimal (2016, s.v. Macaria) y Calame (2019: 255-256, 277, 

278, 295, 296, 300). 
7 La inmersión en el agua simboliza la regresión a lo preformal, la regeneración total, el 

volver a nacer, porque la inmersión equivale a una disolución de las formas … El contacto 

con el agua implica siempre regeneración; de un lado, porque la disolución va siempre seguida 

de un «nuevo nacimiento»; de otro, porque la inmersión fertiliza y aumenta el potencial de 

vida y de creación. El agua confiere un «nuevo nacimiento» por un ritual iniciático; por un 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

229 

hacía hincapié en el poder lustral y de tránsito de la zambullida (Ov. Met. 13.948 

ss., sobre el mito de Glauco)8. Así, por ejemplo, era muy frecuente la inmersión 

ritual de efigies de divinidades. A veces tenía un sentido erótico —como ocurría 

con el culto a Adonis en Alejandría, en el que unas mujeres al alba y entre cantos 

erótico-trenéticos lanzaban una estatuilla del dios al mar (Gangutia Elícegui 

1987: 250, n.6)— y otras, un fin de tipo agrícola —para tener una fructuosa 

cosecha durante las Hilarias se sumergía una figura de Cíbele en un río o en un 

estanque (Eliade 1981: 206, 207)9.  

En lo que respecta a la purificación10, hay que destacar la costumbre 

griega de lavar los cuerpos de los muertos y de colocar una vasija con agua en el 

hogar del fenecido para que los visitantes se limpiaran al abandonar aquel lugar 

(Burkert 2007: 110 y Henares Díaz 2008: 314).  

A veces el lavado con agua eliminaba la culpa, la contaminación que un 

individuo sufría tras haber llevado a cabo algún tipo de crimen11. Así lo vemos 

en las Euménides de Esquilo: el corifeo considera que la falta que ha cometido 

Orestes (el matricidio) es de tal envergadura que no podrá servirse de las aras 

populares ni sus parientes admitirán que haga uso de las aguas purificadoras de 

sus hogares (A., Eu. 652-656)12.  

Otros casos significativos son las leyes de Cirene y Selinunte que dicta-

ban que un homicida extranjero, para ser perdonado, debía someterse, entre otras 

cosas, a una purificación ritual (Bendlin 2007: 186) o la costumbre de arrojar 

desde el promontorio de la isla de Léucade (en el mar Jónico) a los delincuentes 

con un propósito apotropaico (Str. 10.2.9)13.  

El agua podía revelar la inocencia, la culpabilidad, la castidad o la im-

pureza de una persona. Así las jóvenes casaderas podían demostrarles a sus 

futuros esposos su virtud mediante el λουτρὸν νυμφικόν: «avant de se donner à 

 
ritual mágico, cura; por rituales funerarios, garantiza un renacimiento post mortem (Eliade 

1981: 200-201). 
8 Cf. Sánchez Jiménez (1991:181). 
9 Para más ejemplos de este tipo de inmersiones o lavados de figuras de dioses, véanse 

García López (1975: 107), Burkert (2007: 109-110) y Calame (2019: 234-235, 286). 
10 «El medio más extendido de purificación es el agua y en los ritos de purificación 

griegos el contacto con el agua es fundamental» (Burkert 2007: 106).  
11 Cf. Adkins (1960: 89) y Flantrmsky Cárdenas (2010: 103).  
12 Cf. Flantrmsky Cárdenas (2010: 103). 
13 Cf. Cantarella (1996: 92-93) y Sanz Morales (2008: 68). Otros ejemplos en Burkert 

(2007: 114-115, 116).  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

230 

un homme, la jeune fille vient se donner au fleuve comme “nymphe”. Elle lui 

paie son dù et lui fornuit l’occasion de la punir, s’il y a lieu» (Glotz 1904: 74)14. 

En otro orden de cosas, tanto las mujeres como los hombres griegos de-

bían purificarse, limpiarse, con agua normalmente lustral antes de acceder a 

templos o entrar en contacto con las divinidades para pedirles favores, suplicar-

les, llevar a cabo sacrificios o realizar rituales en su honor15. El agua devolvía a 

esos individuos por unos instantes a su estado de pureza primigenia (Eliade 

1981: 206), convirtiéndolos de ese modo en seres dignos de establecer una co-

municación con los dioses. Así pues, el santuario de Olimpia contaba con un 

área sagrada amurallada, conocida como Altis16, en la cual se llevaban a cabo 

todos aquellos ritos que implicaban el uso del agua. Entre ellos estaban precisa-

mente las «purifications before entering temples» (Claeys 2022: 15).  Y, como 

parte de los misterios de Eleusis, los mystai (‘iniciados’) debían purificarse en 

el mar el día previo a la celebración de unos sacrificios (García López 1975: 107, 

115).   

Por otro lado, el contacto con el agua podía tener efectos curativos en el 

alma, pues era capaz de borrar las penas amorosas. Además de existir el despe-

ñamiento apotropaico, se empezó a extender la creencia de que todo aquel que 

saltaba desde la roca de Léucade podía curar su mal de amores17: ἀρθεὶς δηὖτ’ 

ἀπὸ Λευκάδος / πέτρης ἐς πολιὸν κῦμα κολυμβῶ μεθύων ἔρωτι (Anacr., fr. 376 

PMG)18.  

Son varios los personajes históricos, mitológicos y literarios que se arro-

jaron desde este promontorio con la intención de olvidar y acabar con el sufri-

miento que sentían a causa de un amor no correspondido: la poetisa Safo, según 

cuenta la leyenda, tras haber sido rechazada por el apuesto Faón19; Céfalo, un 

vástago de Deyoneo, por su amor hacia Ptéleras (Str. 10.2.9); Nireo, que proce-

 
14 Sobre estos baños previos al matrimonio, véanse E. Ph. 347-348a y Sch. E. Ph. 347.  
15 Cf. Eliade (1981: 206) y Almirall Arnal (2002: 119). 
16 En otros santuarios esta zona era llamada τέμενος (Claeys 2022: 15). Cf. Mallwitz 

(1972: 120). 
17  Cf. Gangutia Elícegui (1987: 250), Sanz Morales (2008: 68), Jaime González 

(2017:170) y Martos-García et al. (2019: 98). 
18 «Tirándome de nuevo desde la roca de Léucade, me sumerjo en la mar canosa, ebrio 

de amor» (Rodríguez Adrados 1980). 
19 Cf. Sud. (σ 108; iv 323 Adler), Str. (10.2.9), Gangutia Elícegui (1987: 250), Sanz 

Morales (2008: 68), Grimal (2016, s.v. Faón) y Jaime González (2017: 161). Cabe señalar 

que, en el cuarto libro de Longo, Dafnis, al creer que Ástilo se acerca corriendo hacia él con 

la intención de atraparlo, se dispone a lanzarse al mar desde un acantilado. Puesto que la 

acción se desarrolla en Lesbos, este pasaje recuerda al salto de Safo desde la roca de Léucade 

(Morgan 2004: 238, ad 4.22.2). No obstante, la motivación de los saltadores es totalmente 

distinta.  



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

231 

día de Catana y que no murió porque fue rescatado por unos pescadores20; la 

diosa Afrodita para acabar con el lacerante amor que sentía hacia Adonis 

(Ptol.Chenn. en Phot. Bibl. 190, 153a, pp.70 Henry [1962]); el Cíclope del drama 

satírico homónimo de Eurípides (E. Cyc. 166 ss.) y ciertos personajes principales 

de poemas amorosos no conservados como la Cálice de Estesícoro21.  

Pero el agua también podía sanar el cuerpo. En la Antigua Grecia, exis-

tía una clara conexión entre «salud, agua y religión»: las primigenias termas 

vieron la luz precisamente en Epidauro (ciudad, ubicada en el Peloponeso, que 

era famosa por su santuario de Asclepio) y el santuario de Delfos se encontraba 

«junto a un manantial con propiedades curativas» (Rodríguez Plasencia 2014: 

21). Algunos especialistas encuentran rastros de la balneoterapia incluso en la 

mitología y llegan a atribuir su creación a Heracles, a quien estaban dedicadas 

aquellas instalaciones destinadas a este tipo de tratamientos. Para algunos estu-

diosos la explicación de esa conexión está en la propia historia sobre la muerte 

de Heracles 22  y para otros fue Atenea o Hefesto quien hizo brotar en las 

Termópilas unas fuentes azufrosas gracias a las que el hijo de Zeus y Alcmena 

se repuso tras sus famosos Doce Trabajos o se recuperó de las laceraciones que 

le causaron la Hidra de Lerna y un gigantesco cangrejo que la auxiliaba. Por ese 

motivo la expresión los baños de Hércules y el término hercúlea se convirtieron 

en sinónimos de baños medicinales y balnea («lugar de cura por aguas 

minerales»), respectivamente.  

Empero, el agua no implicaba solo purificación y curación, sino que es-

taba igualmente relacionada con los ritos de paso o rites de passage (terminología 

tomada de van Gennep), con el cambio de un estado a otro, de un grupo social a 

otro o de una etapa vital a otra. Los umbrales más importantes que los seres 

humanos de culturas ancestrales debían atravesar eran «el nacimiento, la inicia-

ción o rito de adolescencia … , la boda y la muerte» (López Eire 2004: 363)23. 

En todos los casos, la persona que iba a sufrir la transformación moría metafóri-

camente y, tras haber pasado un tiempo aislada, renacía24. Así, por ejemplo, el 

adolescente que pasaba a ser un adulto, si era un varón, se convertía en un gue-

rrero; si era una mujer, en una potencial esposa y madre (Cantarella 1985: 95).  

 
20 Cf. Grimal (2016, s.v. Nireo). 
21 Cf. Gangutia Elícegui (1987: 250) y (1994: 83). 
22 Cf. Rodríguez Plasencia (2014: 21 y n.11). 
23 Tiene sentido que el agua y la muerte presenten un fuerte vínculo en la religión de la 

Antigua Grecia, pues las almas habían de atravesar la laguna Estigia en la barca de Caronte 

para llegar al lugar en el que descansarían eternamente. Así que es lógico que una persona que 

deseara morir escogiera el salto al mar como método de suicidio (Jaime González 2017: 174).  
24 Cf. Eliade (1981: 207, 208).  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

232 

La forma más común de transición conllevaba una inmersión o baño 

ritual, «un motivo generalizado en el comportamiento cultual griego» (Sánchez 

Jiménez 1991: 187). Hablemos de dos casos llamativos:  

—En una epístola que se le atribuye a Esquines, se pinta una celebración 

que tenía lugar en las riberas del Escamandro: el día previo a sus nupcias las 

doncellas se bañaban en dicho río para despojarse de su virginidad y entregársela 

a la corriente de agua. Tras la inmersión pronunciaban la siguiente petición: λαβέ 

μου, Σκάμανδρε, τὴν παρθενίαν (Aeschin. Ep. 10.3)25.  

—En Sición, catorce jóvenes (siete mujeres y siete hombres) eran en-

viados como suplicantes a la orilla del Sitas (Σύθας). Aunque parece ser que este 

ritual pretendía acabar con una epidemia que había caído sobre este pueblo y 

expiar la muerte de la serpiente Pitón, simbolizaba a su vez «la mort de ces 

adolescents, une mort de nature initiatique», debido a su condición de 

suplicantes y a su desplazamiento y acercamiento a un río (Calame 2019: 205).  

Y en el ámbito de la mitología se pueden localizar varios personajes que 

saltan al mar y, como consecuencia, sufren algún tipo de cambio o pasan de un 

estado a otro: un Dioniso niño, la mortal Ino (luego divinizada), el héroe Teseo 

para probar su hegemonía marítima26, el pescador Glauco27, la joven Escila28 y 

el heraldo Licas29. 

 

 
25 «Recibe, Escamandro, mi virginidad» (Lucas de Dios 2002). Cf. Gangutia Elícegui 

(1994: 21) y Jaime González (2017: 165 y 170). 
26 Cf. Vieira (2006, 42 y n.9).  
27 Tras comer unas plantas prodigiosas y haberse vuelto inmortal, fue transformado en 

una suerte de tritón una vez que o bien se sumergió en el océano, o bien fue purificado por 

unas deidades marinas. Cf. Sánchez Jiménez (1991: 179, 181) y Grimal (2016, s.v. Glauco). 

La leyenda del pescador Glauco (oriundo de Antedón) se confunde con la de otro Glauco, el 

de Potnias: este adquirió la inmortalidad al sumergirse en una fuente mágica, mas, como no 

pudo probar su nueva naturaleza, se zambulló en el mar. Para conocer otras versiones y más 

detalles sobre las dos historias mencionadas véanse Vieira (2006: 36, 37, 38 y 41) y Rodríguez 

Somolinos (2006: 13,14, 17 y 18).  
28 Según Ovidio, terminaría convertida en un monstruo marino tras haberse bañado en 

un manantial que había sido embrujado con unas hierbas por su rival Circe, la cual estaba 

celosa de ella por ser la destinataria de los afectos de su amado Glauco. Cf. Grimal (2016, s.v. 

Escila).  
29 Se trata de un camarada de Heracles que acabó metamorfoseado en las islas Lícades 

cuando fue arrojado desde la cima del monte Eta al mar por el enloquecido hijo de Alcmena. 

Cf. Grimal (2016, s.v. Licas).  



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

233 

 

3. LAS FUNCIONES Y EL SIGNIFICADO DE LOS BAÑOS Y EL AGUA EN LAS NOVELAS 

GRIEGAS
30 

3.1 

3.1. Purificación 

Como se comentó en el anterior apartado, las mujeres y los hombres griegos 

debían purgarse con agua antes de adentrarse en lugares sacros31:  

—En Leucipa y Clitofonte, el protagonista masculino, estando en el 

templo de Ártemis, es magullado en el rostro por su rival Tersandro. Para no 

ultrajar con su sangre ese lugar sagrado, se lava fuera del recinto (Ach.Tat.8.3.2, 

8.4.1).  
 

—En Teágenes y Cariclea, Calasiris, durante el relato que le hace a 

Cnemón de su vida, aclara que, antes de dirigirse al santuario de Delfos (donde 

será obsequiado con una profecía divina), lleva a cabo sus abluciones en la fuente 

Castalia, que tenía propiedades purificadoras (Hld. 2.26.4). En relación con esto, 

consideramos necesario mencionar un pasaje de la tragedia euripidea Ión, en el 

que precisamente se conectan ese mismo templo y la previa purificación en dicha 

fuente: ἀλλ’, ὦ Φοίβου Δελφοὶ θέραπες, / τὰς Κασταλίας ἀργυροειδεῖς / βαίνετε 

δίνας, καθαραῖς δὲ δρόσοις/ ἀφυδρανάμενοι στείχετε ναούς (E. Io. 94-97)32. 

Otro tipo de purificación (ya comentada previamente) es la que se pro-

ducía después del contacto con los muertos: al final del primer libro de la novela 

de Longo, los dos protagonistas se bañan tras haber asistido al entierro de Dorcón 

(boyero asesinado por unos piratas tirios), «they are cleansing themselves after 

contact with the dead, another index of their instinctive piety» (Morgan 2004: 

175, ad 1.32.1)33.  

 

 
30 Cabe mencionar que en los enclaves de Dafne y Zeugma, cercanos a los ríos Orontes 

y Éufrates, se hallaron unos mosaicos de los protagonistas de dos de las novelas fragmentarias, 

Nino y Parténope. Por lo tanto, a través de la iconografía ya se advierte la poderosa conexión 

entre el género novelesco y el agua. 
31 Cf. Burkert (2007: 107 y 108).  
32 «Mas, oh siervos délficos de Febo, sumergíos en las corrientes de plata de Castalia y, 

purificados con sus límpidas gotas, venid a su templo» (Calvo Martínez 1985). Cf. Crespo 

Güemes (1979: 150, n. 89). Véase también Od. 12.333-337, donde una ablución precede a una 

comunicación con las deidades: durante su estancia en la corte de los feacios, Ulises explica 

cómo, hallándose en la isla de Trinacria y tras haberse lavado las manos, solicitó a los dioses 

que lo ayudaran a regresar a Ítaca. 
33 Bowie (2019: 162) considera que únicamente tiene un sentido erótico (en paralelo con 

Long. 1.13.1-3). Rechaza la función purificadora de este baño dando como razón que los dos 

enamorados deberían lavarse y esto resulta extraño porque, de hecho, ambos se asean en la 

gruta de las Ninfas.  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

234 

3.2. Ordalía 

A veces el agua puede probar la inocencia de una persona. Así ocurre en la obra 

de Aquiles Tacio con la suerte de ordalía a la que es sometida Mélite, una mujer 

de Éfeso que se enamora de Clitofonte, durante la celebración de un juicio: su 

marido Tersandro desea que ella demuestre que no ha mantenido relaciones se-

xuales con el protagonista durante su ausencia (Ach.Tat. 8.11.2), lo cual los 

lectores saben que es cierto34. Para ello debe meterse en la escasa agua de la 

Estigia35 con una tablilla colgada del cuello, en la que ha de estar escrito un ju-

ramento. Si resulta ser cierto, el agua no se inmuta; mas, si se trata de una 

mentira, el nivel de la fuente sube y la tablilla se sumerge (Ach.Tat. 8.12.8-9). 

Mélite cumplirá esto unos capítulos después (Ach.Tat. 8.14.2-4) y, tras haber 

seguido los pasos y haber permanecido en el agua el tiempo establecido sin que 

hubiera ningún tipo de perturbación, emerge como inocente de aquello de lo que 

se la acusaba (Ach.Tat. 8.14.2-4) 36 . Encontramos un caso similar en De 
mirabilibus auscultationibus de Pseudo-Aristóteles: había en Palice (Sicilia) un 

ingente géiser que lanzaba agua a gran presión. Todo aquel que debía realizar un 

juramento arrojaba dentro de él una tablilla en la que había escrito su promesa. 

Si esta flotaba, eso significaba que sus palabras eran sinceras; pero, si se hundía, 

que había mentido. En ese momento, el farsante era abrasado (Ps. Arist. Mir. 
57)37. Si bien es cierto que el ejemplo propuesto es muy genérico en lo que al 

juramento se refiere, se tiene constancia de la existencia de una práctica llevada 

a cabo en torno a la fuente Calicoros (en Eleusis) que sí estaba relacionada di-

rectamente con la virtud femenina: a este manantial acudían mujeres vírgenes o 

casadas para «prêter un serment de fidélité conjugale» (Glotz 1904: 79)38.  

 
 

3.3. El baño como elemento erótico 

Tal y como se advierte en los γυναικῶν μέλη de la Grecia Arcaica, «el baño o el 

arrojarse o ser arrojado al mar o al agua tiene un valor ritual con fuertes 

connotaciones eróticas» (Gangutia Elícegui 1987: 249). Esto se aprecia clara-

 
34 El único contacto de ese tipo que tuvieron Mélite y Clitofonte tuvo lugar cuando ya 

había regresado su esposo (Ach.Tat.5.27.2-4).  
35 Esta laguna, en realidad, se encontraba en Nónacris (Arcadia), pero Aquiles Tacio la 

sitúa en Éfeso. Asimismo, cabe señalar que es Heródoto (6.74) el que nos informa de la con-

dición de ὕδωρ ὅρκιον de este manantial (Funkhaenel 1847: 397).  
36 Cf. Glotz (1904: 78-79) y Sissa (1984: 1123). En el Próximo Oriente antiguo uno de 

los rituales que se empleaban para resolver los pleitos era «la prueba del agua o del río», que 

consistía precisamente en introducir a un individuo en el agua y comprobar si se producía 

algún tipo de alteración en ella (Johnson 2023: 361, 364-365). 
37  Cf. Cantarella (1996:236), que presenta otras versiones de este rito siguiendo a 

Diodoro Sículo (11.89) y Macrobio (Sat., 5.19.15 ss.). Véase Funkhaenel (1847: 395). 
38 Cf. Funkhaenel (1847: 400).  



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

235 

mente en la novela de Longo, pues, si bien los baños de la pareja protagonista 

pueden tener un sentido práctico (de limpieza tras actos que implican algún tipo 

de suciedad, como la caída en un agujero o el entierro de un boyero), tienen, 

además, un sentido sensual (Morgan 2004: 175). 
—En 1.13.1-3, Cloe contempla cómo Dafnis se lava en la gruta de las 

Ninfas tras haber caído en un agujero mientras perseguía a unos machos cabríos. 

Se describen el pelo, la piel y el cuerpo del pastorcillo y se indica que a partir de 

ese momento la jovencita comienza a ver con nuevos ojos a su compañero y que 

se encienden en ella una incontenible pasión y un fuerte deseo amoroso: ἐδόκει 

δὲ τῇ Χλόῃ θεωμένῃ καλὸς ὁ Δάφνις, ὅτι δὲ τότε πρῶτον αὐτῇ καλός ἐδόκει τὸ 

λουτρὸν ἐνόμιζε τοῦ κάλλους αἴτιον … καὶ ἐπεπόνθει Χλόη περιττὸν οὐδὲν ὅτι 

μὴ Δάφνιν ἐπεθύμει λουόμενον ἰδεῖν πάλιν (Long. 1.13.2-3)39.  

El ardor que consume a Cloe es tan intenso que poco después persuade 

a Dafnis de que se bañe otra vez (Long. 1.13.5) y más adelante, mientras el joven 

se asea, se atreve a ponerse sus ropas y besarlas (Long. 1.24.2).  

—Si bien los sentimientos de Dafnis no son despertados por la contem-

plación de la desnudez de Cloe —sino por un dulce beso que recibe de sus labios 

como premio por haber vencido en una competición—, el poder mirarla durante 

sus baños le hace percatarse de la hermosura de su cuerpo: καὶ αὐτὴ τότε πρῶτον 

Δάφνιδος ὁρῶντος ἐλούσατο τὸ σῶμα, λευκὸν καὶ καθαρὸν ὑπὸ κάλλους καὶ 

οὐδὲν λουτρῶν ἐς κάλλος δεόμενον (Long. 1.32.1)40, οὐ μὴν ὁ Δάφνις χαίρειν 

ἔπειθε τὴν ψυχήν, ἰδὼν τὴν Χλόην γυμνὴν καὶ τὸ πρότερον λανθάνον κάλλος 

ἐκκεκαλυμμένον (Long. 1.32.4)41. 

Una prueba de la conexión de estas escenas en las que Dafnis y Cloe se 

lavan con el aspecto amoroso o erótico se encuentra en el libro 2, concretamente 

en la epifanía de Eros, dios sobre el que recae el peso de reunir a la pareja pro-

tagonista. Como se puede deducir de la narración de Filetas (Long. 2.3.3-2.6.2) 

—donde se hace referencia a que esta deidad se sumergió en las aguas de su 

 
39 «Y a Cloe, que lo miraba, le parecía que Dafnis era hermoso, y, como antes no le 

parecía así, dedujo que el baño era el causante de esta belleza … y Cloe no sentía ningún otro 

deseo que el de volver a contemplar a Dafnis en el baño» (Brioso Sánchez 1982). Al mismo 

tiempo este baño puede ser interpretado como un elemento de tránsito: gracias a él, los senti-

mientos de Cloe hacia Dafnis evolucionan desde la amistad hasta el amor y la pasión. Véase 

Bowie (2019: 121), que recoge diferentes modelos para esta escena, entre los que destaca el 

pasaje odiseico en el que Nausícaa conoce a Ulises (Od. 6.223 ss.): tras haberse dado un baño 

—durante el cual ha sido embellecido por Atenea— el Laertíada es contemplado por la joven 

feacia, que se enamora irremediablemente de él.   
40 «También ella en esa ocasión por primera vez, mientras Dafnis la miraba, lavó su 

cuerpo, blanco y pulcro por su propia hermosura y que no precisaba baño alguno para ser tan 

hermoso» (Brioso Sánchez 1982). 
41 «No obstante, Dafnis no podía animar a su alma a estar alegre, tras haber visto a Cloe 

desnuda y desvelada la belleza que antes le había estado oculta» (Brioso Sánchez 1982). 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

236 

jardín y le dio un beso a este boyero—, «Eros transmits his power through his 

bath and his kiss, retrospectively confirming his agency in the inamorations of 

Bk. 1, which were catalysed by a bath and a kiss» (Morgan 2004: 181)42. 

 
 

 3.4. Los puntos de inflexión 

Muchos baños marcan momentos clave de la trama y del desarrollo de los per-

sonajes. Por lo tanto, no es casualidad que estos aparezcan conectados a las 

figuras que desempeñan un papel relevante en la historia (Dafnis, Cloe, Dorcón, 

Calírroe, Leucipa, Clitofonte y Mélite), con la excepción de un baño y un lavado 

de pies en los que un personaje secundario se lava junto a uno principal (el de 

Cnemón y Calasiris [Hld. 2.22.2] y el de Policarmo y Quéreas [Char. 4.3.7]43). 

A continuación, vamos a mencionar algunos ejemplos de Dafnis y Cloe, Calírroe 
y Teágenes y Cariclea: 

—Las inmersiones de Dafnis y Cloe van señalando la evolución de su 

relación: amistad que se convierte en amor y pasión y que desemboca en matri-

monio.  

—Uno de los lavados de Calírroe (Char. 2.2.2-4) precede al encuentro 

de la heroína con el hacendado Dionisio. El episodio supone, por tanto, un punto 

de inflexión esencial en el devenir de la joven y en la trama de la novela, ya que 

Dionisio se convertirá en su segundo esposo, elemento capital del argumento.   

—Cuando se conocen Cnemón y Calasiris en las orillas del río Nilo, 

acuden juntos a casa del mercader Nausicles, donde son atendidos por su hija y 

el servicio. Dos de las criadas se encargan diligentemente de su aseo: Καὶ ἡ μέν 

τις ἀπένιζε τὼ πόδε καὶ τῆς κόνεως ἠλευθέρου τὰ ὑπὸ κνήμην (Hld. 2.22.2)44. 

Este lavado precede y prepara un episodio clave en la novela: la narración de 

Calasiris de su historia y, por ende, de los antecedentes de la trama. 

En este sentido, podríamos encontrar un precedente narrativo en la 

Odisea: si bien el protagonista recibe varios baños a lo largo de la epopeya, hay 

que destacar los dos que, como en el caso justo antes comentado de Heliodoro, 

anteceden al relato de sus aventuras. Nos referimos a los que se producen durante 

su estancia en Feacia, que será un verdadero punto de inflexión para él, pues se 

trata de la última parada antes del regreso a su hogar (Od. 6.224-235 y 8.449-

455). También creemos necesario recordar el lavado de pies con el que la criada 

Euriclea obsequia al Laertíada a su regreso a Ítaca ataviado con los harapos de 

un mendigo (Od. 19.386-397a, 19.467-470 y 19.503-507). La importancia de 

 
42 Cf. Bowie (2019: 177).  
43 Encontramos otro baño con las mismas características en la Odisea, el de Telémaco y 

Teoclímeno (Od.17.85-90). 
44 «Una le lavaba los pies y le limpiaba de polvo las pantorrillas» (Crespo Güemes 1979). 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

237 

esta escena radica en que desencadena una anagnórisis, permite el avance de la 

trama y anuncia a los narratarios que el desenlace se acerca.  

 

3.5. Los ritos de tránsito45
  

Los rituales asociados a la transformación de un individuo conllevaban 

la dramatización de esas metamorfosis y siempre incluían cuatro elementos: el 

«“baño”, la “corona”, el “cambio de vestido” y el “corte de pelo”» (López Eire, 

2004: 363). A modo de ejemplo, destacaremos algunas prácticas de la Antigua 

Grecia que incluían al menos uno de esos componentes: 1) en las inmediaciones 

del río Mílico, tras haberse purificado, los jóvenes de Patras ofrecían a Ártemis 

sus coronas y luego con otras guirnaldas se dirigían hacia el templo de Dioniso 

Esimnetes (Αἰσυμνήτης), simbolizando de ese modo el abandono de la adoles-

cencia y la llegada de la madurez (Calame 2019: 247); 2) se cree que en las 

Apodeíxeis (Ἀποδείξεις) de Arcadia y las Endymátia (Ἐνδυμάτια) de Argos los 

muchachos que iban a adquirir el estatus de ciudadanos se desprendían de sus 

vestimentas de adolescentes y las sustituían por otras más propias de adultos 

(Calame 2019: 350)46; 3) durante el último día de la celebración de las Apaturias, 

los jóvenes varones debían despojarse de sus cabelleras para poder convertirse 

en ciudadanos adultos (Chirassi Colombo 1983: 102)47 y las mujeres de Trecén 

y Atenas antes de sus nupcias ofrendaban sus cabellos en honor de Hipólito y de 

Ártemis, respectivamente (Calame 2019: 198-199).  
 

Rituales semejantes pueden hallarse en las novelas: 

—En el primer libro de la obra de Longo se alude a una escena de baño 

de Cloe y aparecen los tres primeros elementos mencionados: ἡ δὲ Χλόη ... τὸ 

δὲ ἐντεῦθεν ἀπολουσαμένη τὸ πρόσωπον πίτυος ἐστεφανοῦτο κλάδοις καὶ τῇ 

νεβρίδι ἐζώννυτο καὶ τὸν γαυλὸν ἀναπλήσασα οἴνου καὶ γάλακτος κοινὸν μετὰ 

τοῦ Δάφνιδος ποτὸν εἶχε (Long. 1.23.3)48.  

—En el quinto libro de Leucipa y Clitofonte, la heroína participa en una 

escena de baño, en la cual solo está ausente un componente, el de la corona: en 

 
45  Para un estudio general sobre los ritos de tránsito en las novelas griegas, véase 

Dowden (1999: 231-236) y para el caso concreto del texto de Jenofonte de Éfeso, consúltese 

Gómez (2023:12).  
46 «El baño seguido del vestirse con ropas limpias forma parte de las iniciaciones indi-

viduales, de las iniciaciones a los misterios y de la ceremonia nupcial» (Burkert 2007: 109). 

Tal y como señala Morgan (2004: 239, ad 4.32.2) en relación con el cambio de vestimenta de 

Dafnis tras la escena de reconocimiento, la nueva ropa del héroe exterioriza su transformación 

social.  
47 Cf. Calame (2019: 198-199).   
48 «Y Cloe …luego de esto, se lavaba la cara, se coronaba con ramas de pino, se ceñía 

la piel de cervatillo y, llenando el cuenco a rebosar de vino y leche, con Dafnis en común se 

lo bebía» (Brioso Sánchez 1982). 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

238 

primer lugar, se nos informa sobre el hecho de que la joven lleva el pelo rapado 

(τὴν κεφαλὴν κεκαρμένη, Ach.Tat. 5.17.349) y unos párrafos después se introdu-

cen los constituyentes restantes, el aseo y la ropa nueva (Ἡ δὲ τὸν μὲν τῆς 

διοικήσεως, ἧς εἶχεν, ἀπέπαυσεν, αὐτὴν δὲ παραδίδωσι θεραπαίναις, κελεύσασα 

λοῦσαι καὶ ἐσθῆτα ἀμφιάσαι καθαρὰν καὶ εἰς ἄστυ ἀγαγεῖν, Ach.Tat. 5.17.1050).  
 

Estas transmutaciones pueden materializarse en un cambio de aspecto: 

—En el texto de Aquiles Tacio, se incluye la leyenda de Rodopis y 

Eutinico: ella era una cazadora de Ártemis que había prometido mantenerse ale-

jada de los hombres, juramento que no agradó a Afrodita, la cual, con la ayuda 

de su hijo, consiguió que la muchacha cayera prendada de un joven montero 

llamado Eutinico. En la cueva en la que Rodopis juró fidelidad a la diosa virgen, 

yació la pareja. Cuando la Παρθένος se enteró, convirtió a su acólita en una 

fuente (Ach.Tat.8.12.1-8)51. Si bien es cierto que, en este caso, es la intervención 

de una deidad y no el contacto con el agua la que produce la transformación, esa 

fuente (que se encuentra en la gruta en la que perdió su virginidad Rodopis) ser-

virá para probar la pureza de las mujeres que en ellas se sumerjan 

(Ach.Tat.8.12.8-9), tal y como se expuso en el apartado 3.2. Ordalía. 
 

—El embellecimiento del bañista o las propiedades hermoseadoras del 

baño se advierten en dos pasajes de la novela de Longo: 

1) Durante la historia que cuenta el boyero Filetas acerca de su encuen-

tro con Eros, se explica que este dios es el responsable de la frescura de las 

plantas del jardín de este anciano, pues se baña en el agua con la que aquellas 

son regadas (Long. 2.5.4)52.  

2) Cloe cree, al ver desnudo por primera vez a Dafnis en la fuente de la 

gruta de las Ninfas, que ha sido el agua la que lo ha dotado de tal atractivo: ἐδόκει 

δὲ τῇ Χλόῃ θεωμένῃ καλὸς ὁ Δάφνις, ὅτι δὲ τότε πρῶτον αὐτῇ καλός ἐδόκει τὸ 

λουτρὸν ἐνόμιζε τοῦ κάλλους αἴτιον (Long. 1.13.2)53 y ὦ πονηρὸν ὕδωρ, μόνον 

Δάφνιν καλὸν ἐποίησας, ἐγὼ δὲ μάτην ἀπελουσάμην (Long. 1.14.3)54. Y unos 

capítulos más adelante, cuando los papeles se intercambian y es el pastorcillo el 

que contempla a Cloe durante el baño, se dice que era tal la belleza de la joven 

 
49 «La cabeza rapada» (Brioso Sánchez 1982). 
50 «Mélite le quitó la administración que tenía a su cargo y a la mujer la puso en manos 

de sus criadas con la orden de bañarla, vestirla de limpio y llevarla a la ciudad» (Brioso 

Sánchez 1982).  
51 Cf. Sissa (1984: 1123). 
52 Cf. Bowie (2019: 177). 
53 «Y a Cloe, que lo miraba, le parecía que Dafnis era hermoso, y, como antes no le 

parecía así, dedujo que el baño era el causante de esta belleza» (Brioso Sánchez 1982) 
54 «¡Agua malvada!: a Dafnis sólo hiciste bello, y yo me he bañado para nada» (Brioso 

Sánchez 1982). Además, «for the idea that water might have a magical, beautifying effect cf. 

Theoc. 1.150» (Bowie 2019:125). 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

239 

que no necesitaba el lavado para verse más hermosa: καὶ αὐτὴ τότε πρῶτον 

Δάφνιδος ὁρῶντος ἐλούσατο τὸ σῶμα, λευκὸν καὶ καθαρὸν ὑπὸ κάλλους καὶ 

οὐδὲν λουτρῶν ἐς κάλλος δεόμενον (Long. 1.32.1)55.  

De hecho, encontramos este elemento en la Odisea, donde Ulises es em-

bellecido en dos ocasiones por la diosa Atenea — una antes de encaminarse a la 

corte de Feacia y otra antes del reencuentro con su esposa56: 

 
τὸν μὲν Ἀθηναίη θῆκεν, Διὸς ἐκγεγαυῖα, 

μείζονά τ’ εἰσιδέειν καὶ πάσσονα, κὰδ δὲ κάρητος 

οὔλας ἧκε κόμας, ὑακινθίνῳ ἄνθει ὁμοίας. 

ὡς δ’ ὅτε τις χρυσὸν περιχεύεται ἀργύρῳ ἀνὴρ 

ἴδρις, ὅν Ἥφαιστος δέδαεν καὶ Παλλὰς Ἀθήνη 

τέχνην παντοίην, χαρίεντα δὲ ἔργα τελείει, 

ὥς ἄρα τῷ κατέχευε χάριν κεφαλῇ τε καὶ ὤμοις (Od. 6.229-23557). 

 
αὐτὰρ κὰκ κεφαλῆς χεῦεν πολὺ κάλλος Ἀθήνη 

[μείζονά τ' εἰσιδέειν καὶ πάσσονα· κὰδ δὲ κάρητος 

οὔλας ἧκε κόμας, ὑακινθίνῳ ἄνθει ὁμοίας. 

ὡς δ' ὅτε τις χρυσὸν περιχεύεται ἀργύρῳ ἀνὴρ 

ἴδρις, ὃν Ἥφαιστος δέδαεν καὶ Παλλὰς Ἀθήνη 

τέχνην παντοίην, χαρίεντα δὲ ἔργα τελείει, 

ὥς ἄρα τῷ κατέχευε χάριν κεφαλῇ τε καὶ ὤμοις.] 

ἐκ δ' ἀσαμίνθου βῆ δέμας ἀθανάτοισιν ὁμοῖος (Od. 23.156-16358) 

 
55 «También ella en esa ocasión por primera vez, mientras Dafnis la miraba, lavó su 

cuerpo, blanco y pulcro por su propia hermosura y que no precisaba baño alguno para ser tan 

hermoso» (Brioso Sánchez 1982). 
56 «The poet explicitly avails himself of the symbolic power naturally associated with 

baths by adding in every instance but one a simile or a description of Athena actually 

transforming the individual in question» (Tracy 1997: 370). 
57  

Mas entonces Atenea, por Zeus engendrada, le hizo 

parecer más robusto y más alto: los densos cabellos 

le brillaron pendientes de nuevo cual flor de jacinto. 

Bien así como en torno a la plata da un cerco de oro 

un varón sabedor que de Hefesto y de Palas Atenea 

aprendió todo arte y realiza preciosos trabajos, 

tal la diosa de hechizos orló su cabeza y sus hombros (Pabón 1993). 

 
58  

plenitud de hermosura vertió en su cabeza Atenea: 

parecía más alto y robusto y los densos cabellos 

le brillaban pendientes de nuevo cual flor de jacinto. 

Bien así como en tomo a la plata da un baño de oro 

un varón sabedor que de Hefesto y de Palas Atenea 

aprendió todo arte y realiza preciosos trabajos, 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

240 
 

El baño marca, asimismo, el paso de un estado a otro. Para ilustrar esta 

segunda posibilidad podemos recurrir, por ejemplo, a Calírroe de Caritón de 

Afrodisias, novela en la que unos baños marcan la consecución de un nuevo es-

tatus por parte de los dos protagonistas: en primer lugar, Calírroe se lava poco 

antes de ser vendida al hacendado de Mileto, Dionisio (ὡρμίσαντο δὴ 

καταντικρὺ τῆς Ἀττικῆς ὑπό τινα χηλήν· πηγὴ δὲ ἦν αὐτόθι πολλοῦ καὶ καθαροῦ 

νάματος καὶ λειμὼν εὐφυής. ἔνθα τὴν Καλλιρόην προαγαγόντες φαιδρύνασθαι 

καὶ ἀναπαύσασθαι κατὰ μικρὸν ἀπὸ τῆς θαλάσσης ἠξίωσαν, διασώζειν θέλοντες 

αὐτῆς τὸ κάλλος, Char. 1.11.4-559). En segundo lugar, Quéreas y su amigo 

Policarmo, que habían sido esclavizados y obligados a realizar trabajos forzosos 

en Caria, son liberados por Mitrídates y obsequiados con un baño (εὐθὺς οὖν 

ποσέταξε τοῖς οἰκέταις ἄγειν ἐπὶ λουτρὰ καὶ τὰ σώματα θεραπεῦσαι, 

λουσαμένοις δὲ περιθεῖναι χλαμύδας Ἑλληνικὰς πολυτελεῖς· ἀυτὸς δὲ 

γνωρίμους εἰς [τὸ] συμπόσιον παρεκάλει καὶ ἔθυε Χαιρέου σωτήρια. πότος ἦν 

μακρὸς καὶ ἡδεῖα φιλοφρόνησις καὶ θυμηδίας οὐδεν ἐνέδει, Char. 4.3.760). Como 

puede comprobarse, los dos protagonistas sufren un tránsito inverso: libertad > 

esclavitud (Calírroe) / esclavitud > libertad (Quéreas).  

Los cambios relevantes que se operan en los seres humanos a lo largo 

de sus vidas son muy diversos y tienen consecuencias muy distintas. Vamos a 

analizar a continuación los diferentes tipos que encontramos en las novelas 

griegas. 

 

3.5.1. De la adolescencia a la madurez 

En Dafnis y Cloe se pueden localizar dos personajes que crecen y maduran a lo 

largo de la novela: los protagonistas. Vemos cómo son educados y formados en 

el amor, siempre al amparo de personajes mortales —como Filetas de Cos o 

Licenion— o divinos —como las Ninfas61. Estas son deidades que están vincu-

 
tal la diosa de hechizos orló su cabeza y sus hombros. 

Parecíase, salido del baño, a los dioses sin muerte (Pabón 1993).  

 
59 «Echaron el ancla frente al Ática, al abrigo de un promontorio. Allí había una fuente 

de abundante y pura agua y un tupido prado. Haciendo bajar a Calírroe, la dejaron lavarse y 

descansar un poco del viaje, pues querían preservar su belleza» (Mendoza 1979). 
60 «Y al punto ordenó a los criados llevarlos al baño y cuidar su cuerpo, y, una vez lava-

dos, vestirlos con túnicas griegas lujosas. Y él mismo invitó a los notables a un banquete y 

celebró con sacrificios la salvación de Quéreas. Corrió bebida abundante y hubo una dulce 

cordialidad y nada faltó para que reinase la alegría» (Mendoza 1979). Ese cambio de estatus 

del héroe y su fiel camarada también viene marcado por la obtención de nueva vestimenta, 

como las túnicas griegas de lujo de Char. 4.3.7 (χλαμύδας Ἑλληνικὰς πολυτελεῖς).  
61  Las Ninfas son, especialmente para con Cloe, «forerunners and guides in the 

metaphorical death and metamorphosis of maturation» (Morgan 2004: 216).  



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

241 

ladas a este elemento en todas sus formas y que son adoradas y honradas por los 

seres humanos. «Son … divinidades de fuentes, aunque también moran en las 

grutas …  La “gruta de las ninfas” llega a ser un lugar común en la literatura 

helenística ... Son divinidades del nacimiento (agua = fertilidad) y kourotrophoi, 
educan a los niños, les enseñan a hacerse héroes» (Eliade 1981:215). Tanto ellas 

como los centauros — «seres sobrehumanos que participan de las fuerzas de la 

naturaleza y las controlan»— suelen ser los encargados de la iniciación de los 

héroes, la cual tiene lugar normalmente en ámbitos salvajes y naturales (Eliade 

1981:215). Esto remite inevitablemente a la novela de Longo: 1) una gruta dedi-

cada a esas deidades en la que Cloe fue expuesta y en la que tanto ella como 

Dafnis viven momentos importantes de su relación; 2) las Ninfas son las encar-

gadas de proteger y guiar a los protagonistas y 3) en la fuente de la caverna los 

dos héroes se bañan y, al verse desnudos, se despiertan sus sentimientos o se 

intensifica la pasión que sienten. 

 

3.5.2.  De la doncellez al matrimonio 

La conversión de una jovencita en mujer estaba relacionada en la Antigua Grecia 

con la inmersión. Entrar en el agua simbolizaba la pérdida de la virginidad, la 

cual era ofrecida al dios asociado a ese río o fuente62. Así se advierte en el fr. 45 

V. de Alceo, en el que se alude a unos ritos de lustración llevados a cabo por 

mujeres a las orillas del río Ebro (hoy Maritza) antes de la celebración de sus 

matrimonios63 y en Alcmán, fr. 241 Calame64,  donde «puede leerse cómo un 

grupo de jóvenes acude junto a un río y pide “realizar una boda amable”» 

(Gangutia Elícegui 1987:249)65.  

En la Odisea encontramos un caso particular que merece la pena comen-

tar: en el canto VI la diosa Atenea adopta la forma de una amiga de Nausícaa y 

se le aparece en sueños a esta para proponerle que al día siguiente vayan a lavar 

sus vestidos al río, ya que pronto habrá de celebrar su boda y dejar de ser doncella 

 
62 Cf. Jaime González (2017: 159). 
63 «Parece hablarse de un baño ritual de las jóvenes en el Ebro: su agua es tan saludable 

y embellecedora como un ungüento» (Adrados 1980: 308, n.42). 
64 Por la temática parece encajar dentro de la poesía de Alcmán, pero Calame (1983: 

626) prefiere incluirlo entre los fragmenta dubia. 
65 Se dice que Alcmán en sus Κολυμβῶσαι («las mujeres que saltan al agua») hablaba 

de este tipo de rituales (Gangutia Elícegui [1987: 249] y Jaime González [2017:164]), en los 

que las doncellas pronunciaban sus promesas y, tras dejar junto a unos sauces las alhajas que 

portaban, se lanzaban al agua (Gangutia Elícegui [1994: 15] y Jaime González [2017: 164-

165]). Para ahondar más en los cantos de mujeres durante celebraciones balnearias asociadas 

con rites de passage, consúltese el libro Cantos de mujeres en Grecia (1994) de Elvira 

Gangutia, concretamente los apartados Cantos en relación con los «baños» y «saltos» de mu-
jeres a ríos o mar (pp.12-22) y Los cantos en relación con el «salto» o «baño» por amor (pp.81-

83) —centrado el primero en la lírica y el segundo, en el género dramático.  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

242 

(Od. 6.25-35). La joven hija de Alcínoo se despierta con esa idea en la cabeza y, 

tras conseguir el permiso paterno, se marcha con sus criadas a la ribera y con 

ayuda de estas lava las prendas (Od. 6.85-95). Si bien lo que se acaba de comen-

tar conecta los conceptos de boda próxima y limpieza de ropa, el círculo se cierra 

con la descripción de un baño de las jóvenes tras haber terminado dicha tarea 

(Od. 6.96-98).  

En la novela de Longo no solo lleva a cabo este rito la heroína, sino que 

los dos protagonistas se bañan tras recibir la noticia de que podrán llamarse el 

uno al otro marido y mujer en otoño (Long. 3.32.3-3.33.2). 

En Caritón, mientras Calírroe se está dando un baño en la casa de 

Dionisio, los lectores descubren, gracias a la gran capacidad de observación de 

la criada Plangón, la gravidez de la heroína (Char. 2.8.5-666). Aunque también 

sirve como herramienta argumental para que se revele que la protagonista está 

embarazada y para indicar el tránsito de Calírroe de esclava a mujer libre, la 

función fundamental de este baño es preparar el terreno para su conversión en 

esposa del hacendado de Mileto.  

Su embarazo, además de ser un evento que enreda aún más la trama de 

la novela67, es una consecuencia de ese paso de la doncellez al matrimonio. Lleva 

aparejado un nuevo estatus social (el de madre), sobre todo si ese bebé es el 

primer hijo o un varón (Van Gennep 2019: 41), dos requisitos que se cumplen 

en el caso de Calírroe.  

 

3.5.3. El umbral de la muerte 

El último limen que todo ser humano debe atravesar inevitablemente, más tarde 

o más temprano, es el del más allá. Como se indicó previamente, en la Antigua 

Grecia los cadáveres eran lavados y así lo refleja Homero en el canto XXIV de 

 
66  

ἀλλὰ διὰ τοὺς κινδύνους καὶ τὴν ταλαιπωρίαν τῶν ὕστερον οὐ ταχέως συνῆκεν ἐγκύμων 

γενομένη· τρίτου δὲ μηνὸς ἀρχομένου, προέκοπτεν ἡ γαστήρ· ἐν δὲ τῷ λουτρῷ συνῆκεν ἡ 

Πλαγγών, ὡς ἄν ἤδη πεῖραν ἔχουσα τῶν γυναικείων. εὐθὺς μὲν οὖν ἐσίγησε διὰ τὸ πλῆθος 

τῶν θεραπαινίδων· περὶ δὲ τὴν ἑσπέραν σχολῆς γενομένης, παρακαθίσασα ἐπὶ τῆς κλίνης 

«ἴσθι» φησίν, «ὦ τέκνον, ὅτι ἐγκύμων ὑπάρχεις». 

 

Por los peligros y sufrimientos posteriores no se dio cuenta de que estaba embarazada, 

pero al empezar el tercer mes se le empezó a curvar el vientre, y en el baño se dio cuenta 

Plangón, puesto que ya tenía experiencia en los asuntos de las mujeres. Y de momento se 

calló, por la presencia de varias esclavas, pero al caer la tarde, cuando tuvieron un poco de 

tiempo libre, sentándose en el lecho le dijo: 

—Sabe, hija, que estás embarazada (Mendoza 1979). 

 
67 Para que ese niño (vástago de Quéreas) llegue a nacer y sobreviva, la heroína tendrá 

que unirse en segundas nupcias con Dionisio y hacerle creer que el hijo es suyo. 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

243 

la Odisea, durante la segunda nékyia: el alma de Agamenón se encuentra en el 

Hades con la de Aquiles y le cuenta qué ocurrió a su muerte. Una vez que pu-

dieron recuperar su cuerpo, lo limpiaron con agua templada, acto que se puede 

entender como parte de esa transición entre dos estados, la vida y la muerte: 

 
 

αὐτὰρ ἐπεί σ’ ἐπὶ νῆας ἐνείκαμεν ἐκ πολέμοιο, 

κάτθεμεν ἐν λεχέεσι, καθήραντες χρόα καλὸν 

ὕδατί τε λιαρῷ καὶ ἀλείφατι· πολλὰ δέ σ’ ἀμφὶ 

δάκρυα θερμὰ χέον Δαναοὶ κείροντό τε χαίτας (Od. 24.43-4668). 
 

En el texto de Longo, el boyero Dorcón, un pretendiente de la protagonista, será 

preparado para atravesar el último umbral: cuando este intenta raptar a la heroína 

disfrazándose con una piel de lobo, su plan no sale como esperaba y es atacado 

por los perros de los pastorcillos. La pareja, al verlo malherido, lo lava en un 

manantial y trata sus cortes con corteza de olmo (Long. 1.21.4-5). A partir de 

ese instante, Dorcón cambia de actitud, deja de ser un enemigo para convertirse 

en un auxiliar. Ese es el primer tránsito que experimenta, mas, apenas ocho ca-

pítulos después, soporta el segundo, el de la muerte: la siguiente vez que el 

boyero aparece muere por las heridas infligidas por unos piratas (Long. 1.29.1-

1.30.1). Por lo tanto, ese postrer baño puede entenderse como esa purificación 

preparatoria para el último limen.  

¿Y es posible que alguien que haya cruzado el umbral de la muerte 

pueda regresar? Sí lo es para algunos personajes de las novelas: 

—No es que Leucipa, la protagonista de la novela de Aquiles Tacio, 

muera y resucite, sino que, como ocurre en varias ocasiones a lo largo del texto, 

esta había sido dada por muerta. Los lectores descubren que habían sido de 

nuevo víctimas de un engaño: la joven está viva (Ach.Tat. 5.18.1-6), no había 

sido decapitada y arrojada al mar. El cuerpo que recogieron era el de otra mujer 

que llevaba puesta su vestimenta (Ach.Tat. 8.16.1-3). El baño que implica esa 

vuelta de Leucipa al mundo de los vivos tiene lugar en 5.17.10, momento en el 

que Mélite, al enterarse de que una joven que se hace llamar Lacena (=Leucipa) 

ha sido maltratada y esclavizada por su administrador Sóstenes, la libera y les 

pide a sus sirvientas que la laven. En ese momento, se producen dos tránsitos: 

esclavitud > libertad y muerte > vida. Cabe recordar que hay otro elemento que 

apoya esos cambios que se operan en Leucipa: el corte de pelo de la joven 

 
68  

Cuando al fin te pudimos sacar de la lucha a las naves 

y ponerte en las andas, trayendo agua tibia y ungüento 

te lavamos la piel toda hermosa y un cálido llanto 

derramaron los dánaos en tomo y cortaron sus largas cabelleras (Pabón 1993). 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

244 

(Ach.Tat. 5.17.3), acto que previamente hemos relacionado con les rites de 
passage.  

—Los protagonistas de la obra de Heliodoro, cuando se reencuentran 

tras el episodio de la guerra entre los bandidos que se desarrolla en las marismas, 

sienten una emoción tan grande que caen en un estado parecido al que antecede 

a la muerte. El joven griego Cnemón los despierta y los trae de vuelta a la reali-

dad mojándoles la cara con un poco de agua que obtiene tras raspar la roca de la 

cueva en la que se hallan: Ὥς δὴ κἀκεῖνοι παρ’ ἐλπίδα σωθέντες ἐκινδύνευον, 

ἕως ὁ Κνήμων πίδακά τινα διαμώμενος καὶ τὴν συρρυεῖσαν κατὰ βραχὺ νοτίδα 

κοίλαις ταῖς χερσὶν ὑδρευσάμενος τὸ πρόσωπόν τε αὐτῶν ἐπέρραινε καὶ θαμὰ 

τῶν ῥινῶν ἐπαφώμενος ἐπὶ τὸ φρονεῖν ἐπανήγαγεν (Hld. 2.6.4)69. 

 

4. CONCLUSIÓN 

En la Antigua Grecia, el poder del agua era inmenso y estaba conectado muchas 

veces con el ámbito divino. El baño, que aparece en diversos ritos y leyendas, 

llevaba aparejadas la purificación (como preparación para el viaje al más allá, 

como método de eliminación de la culpa o de la contaminación tras el trato con 

los muertos o como paso previo al establecimiento de una comunicación con los 

dioses), la demostración de la pureza o la inocencia (o sus contrarios), la cura-

ción del alma o del cuerpo y la metamorfosis de un individuo.  

En las novelas griegas analizadas —Calírroe, Dafnis y Cloe, Leucipa y 
Clitofonte y Teágenes y Cariclea—, los baños no son simples actos cotidianos, 

sino que cumplen funciones simbólicas y purificatorias y sirven para caracterizar 

a los personajes, mostrar los cambios que se producen en ellos y hacer hincapié 

en ciertos momentos claves de sus vidas. A modo de corolario, a partir de la 

información que se ha expuesto a lo largo de esta investigación se puede deducir 

que Caritón es el único de los cuatro novelistas que no utiliza las escenas de baño 

para purificar a sus personajes o para señalar el tránsito de la vida a la muerte; 

que Heliodoro no acompaña sus ritos de paso con ninguno de los tres compo-

nentes que conforman la dramatización de los mismos (la corona, el cambio de 

vestido y el corte de pelo); que el uso de los baños como elemento erótico, como 

medio de embellecimiento o como hito que marca el cruce de la adolescencia a 

la madurez son exclusivos del texto de Longo; que la ordalía a través del agua y 

la conversión de una joven en fuente solo aparecen en la obra de Aquiles Tacio; 

que Caritón comparte con Aquiles Tacio el paso de la libertad a la esclavitud y 

viceversa y con Longo, el abandono de la doncellez por el matrimonio; y, por 

 
69 «Tal era el riesgo que corrían tras haberse salvado contra toda esperanza. Por fin, 

Cnemón rascó la peña, por donde manaba un hilo de agua, hasta recoger en las palmas de las 

manos el exiguo chorro que comenzó a caer, les roció con él la cara frotándolos en la nariz y 

de este modo les hizo volver en sí» (Crespo Güemes 1979). 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

245 

último, que el empleo de los baños para señalizar los puntos de inflexión de la 

trama es común a los cuatro autores.  

Otra conclusión que se puede extraer es que la novela de Longo se dife-

rencia de las otras tres en la inclusión de un mayor número de ritos de tránsito y 

es preciso preguntarse a qué razón se debe. Ya desde el proemio, el autor nos 

advierte que Dafnis y Cloe es una obra didáctica, un caso de «affective 

development and erotic education», un relato que «moves between the poles of 

innocence and experience, childhood and adulthood» (Morgan 2004: 10). Los 

jóvenes y candorosos pastores, poco a poco y gracias a una serie de figuras hu-

manas y divinas, reciben formación acerca del amor y la religión y crecen hasta 

convertirse en una mujer y un hombre adultos, en esposa y esposo, en madre y 

padre70. Una prueba de que la obra de Longo ha de ser entendida como un viaje 

de crecimiento la encontramos en el elemento que diferencia esta novela de las 

otras cuatro conservadas: la ausencia de peripecias que conllevan desplazamien-

tos a paisajes exóticos y lejanos. En lugar de este tipo de aventuras, tenemos un 

«viaggio nel tempo, attraverso le stagioni che scandiscono in progressione la 

crescita fisica dei due fanciulli e la maturazione dei loro impulse emotivi e 

sessuali» (Pattoni 2010: 132)71. Una segunda prueba sería la excesiva inocencia 

de los dos protagonistas, que tantas críticas ha despertado entre los estudiosos. 

Entendemos que, tal y como expone Turner (1960: 119), este rasgo se extremó 

a propósito para poder desarrollar mejor el proceso de formación de la pareja de 

héroes72. Asimismo, la elección de Longo del género pastoril tampoco parece 

casualidad, puesto que es muy adecuado para llevar a cabo el tránsito de la in-

fancia a la adultez. El entorno natural y campestre transmite «nostalgia for a lost 

past, whether the loss is of innocence or happiness» y es a su vez «an 

environment devoid of cultural influence» (Morgan 2004: 13, 14). Por lo tanto, 

la insistencia en la descripción del ambiente y del cambio de estaciones está re-

lacionada con el objetivo didáctico y con la maduración de los dos protagonistas 

(Morgan 2004: 156)73, cuya transformación se materializa en la adquisición de 

un nuevo estatus social tras sus respectivas anagnórisis (Morgan 2004: 238, 244) 

y en su traslado momentáneo del campo a la ciudad (Morgan 2004: 13). Por 

ende, todos estos elementos constituyen el marco perfecto para que unos jóvenes 

se desarrollen y descubran cuál es su lugar en el mundo. 

 

 

 
70 Cf. Brioso Sánchez (1982: 17) y Morgan (2004: 186).  
71 Cf. Pattoni (2010: 132, n.25).  
72 Cf. Morgan (2004: 158).  
73 Cf. Calame (2019: 264).  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

246 

Declaración de contribución de autoría  
 

Paula Martín Ventas: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Adkins, A. (1960) Merit and responsibility. A study in Greek Values, Oxford: 

Oxford University Press.  

Adler, A. (2001) Lexicographi Graeci. Suidae Lexicon, Vol. IV Π-Ψ, München-

Leipzig:  K.G.Saur Verlag. 

Adrados, F. R. (1980) Lírica griega arcaica (poemas córales y monódicos, 700-
300 a. C.), Madrid: Gredos.   

Adrados, F. R. et al. (1989) Diccionario Griego-Español, Madrid: CSIC.  

Almirall Arnal, E. (2002) «La religiosidad femenina en la Ilíada y en la Odisea», 

en Molas Font, M.D. (ed.), Vivir en femenino. Estudios de mujeres de la 
antigüedad, Barcelona: Edicions de la Universitat de Barcelona, pp. 113-

133.  

Bendlin, A. (2007) «Purity and Pollution», en Ogden, D. (ed.), A Companion to 
Greek Religion, Oxford: Blackwell Publishing, pp. 178-189. 

Bowie, E. (2019) Longus. Daphnis and Chloe, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Bremmer, J. N. (1999) La religión griega. Dioses y hombres: santuarios, rituales 
y mitos, Córdoba: Ediciones El Almendro. 

Brioso Sánchez, M. (1982) «Dafnis y Cloe de Longo; Leucipa y Clitofonte de 

Aquiles Tacio», en Brioso Sánchez, M. y Crespo Güemes, E. (eds. y 

trads.), Longo. Dafnis y Cloe; Aquiles Tacio. Leucipa y Clitofonte; 
Jámblico. Babiloníacas (Resumen de Focio y fragmentos), Madrid: 

Gredos, pp. 8-381.  

Burkert, W. (2007) Religión griega: arcaica y clásica, Madrid: Abada editores. 

Calame, C. (1983) Alcman, Roma: Edizioni dell’Ateneo. 

Calame, C. (2019) Les Chœurs de jeunes filles en Grèce ancienne. Morphologie, 
fonction religieuse et sociale (Les parthénées d’Alcman), Paris: Les Belles 

Letres.  

Calvo Martínez, J.L. (1985) Eurípides. Tragedias. Volumen II. Suplicantes; 
Heracles; Ión; Troyanas; Electra; Ifigenia entre los tauros, Madrid: 

Gredos. 
Cantarella, E. (1985) «Dangling Virgins: Myth, Ritual and the Place of Women 

in Ancient Greece», Poetics Today 6, ½, The Female Body in Western 

Culture: Semiotic Perspectives, pp. 91-101. DOI: 

https://doi.org/10.2307/1772123 

https://doi.org/10.2307/1772123


Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

247 

Cantarella, E. (1996) Los suplicios capitales en Grecia y Roma, Madrid: Akal.  

Chirassi Colombo, I. (1983) La religión griega. Dioses, héroes, ritos y misterios, 

Madrid: Alianza Editorial.  

Claeys, I. (2022) The role of water in Greek sanctuaries: A practical and ritual 
analysis of water in a case study of the sanctuaries Olympia and 
Epidauros, Leiden University (Bachelor thesis).  

Crespo Güemes, E. (1979) Heliodoro. Las etiópicas o Teágenes y Cariclea, 

Madrid: Gredos.  

Dowden, K. (1999) «Fluctuating meanings: “Passage rites” in ritual, myth, 

Odyssey, and Greek romance», en Padilla, M.W (ed.), Rites of Passage in 
Ancient Greece: Literature, Religion, Society, Lewisburg: Bucknell 

University Press, pp. 221-243. 

Eliade, M. (1981) Tratado de historia de las religiones: morfología y dinámica 
de lo sagrado, Madrid: Cristiandad.  

Flantrmsky Cárdenas, Ó. (2010) «Culpa y civilización: una lectura al mito de 

Dioniso órfico y al mito de la caída de Adán», Filosofía UIS 9, 2, pp. 89-

117. 

Funkhaenel, K., H. (1847) «Gottesurtheil bei Griechen und Römern», Philologus 

2, pp. 385-402.  

Gangutia Elícegui, E. (1987) «Anacreonte 2 PMG y la canción sefardí “La mar 

está en fortuna”», Emerita 55, 2, pp. 247-251. DOI: 

https://doi.org/10.3989/emerita.1987.v55.i2.619 

Gangutia Elícegui, E. (1994) Cantos de mujeres en Grecia, Madrid: Ediciones 

Clásicas. 

García López, J. (1975) La religión griega, Madrid: Ediciones Istmo.  

Garnaud, J.P. (2010) Achille Tatius. Le roman de Leucippé et Clitophon, Paris: 

Les Belles Letres.  

Glotz, G. (1904) L’ordalie dans la Grèce primitive, Paris: Albert Fontemoing.  

Gómez, P. (2023) «Lamentos, sollozos y lágrimas: la (auto)caracterización de 

Antía en Efesíacas de Jenofonte de Éfeso», Ordia Prima 1, pp. 1-17.  

Grimal, P. (2016) Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona: Espasa.  

Henares Díaz, F. (2008) «Rituales del agua», Revista Murciana de Antropología 

15, pp. 313-324.  

Henry, R. (1962) Photius. Bibliothèque III («codices» 186–222), Paris: Les 

Belles Lettres. 

Hernández Muñoz, F. G. y García Ruiz, J. M. (2022) Cartas atribuidas: 
Demóstenes y Esquines (Ed. bilingüe), Madrid: Dykinson.  

Hett, W. S. (1955) «On marvellous things heard (De mirabilibus 
auscultationibus)», en Hett, W. S. (ed. y trad.), Aristotle. Minor Works, 

London: William Heinemann LTD, pp. 235-325.  

https://doi.org/10.3989/emerita.1987.v55.i2.619


Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

248 

Jaime González, C. (2017) «El suicidio femenino en el mundo antiguo. El caso 

del ritual de lanzarse al mar», Limes 28, pp. 159-177. 

Jones, W.H.S. (1965) Pausanias. Description of Greece. Books 8.22-10. Volume 

IV, London: William Heinemann Ltd.  

Johnson, C.H. (2023) «XXII. La ordalía en el judaísmo y Derecho rabínico», en 

López Martínez, M.P; Sánchez-Moreno Ellart, C. y Zaera García, A.B. 

(eds.), The Reality of Women in the Universe of the Ancient Novel 
[IVITRA Research in Linguistics and Literature 40], Amsterdam / 

Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, pp. 359–373.  
Lafaye, G. (1966) Ovide. Les Métamorphoses, Tome III (XI-XV), Paris: Les 

Belles Letres. 

Legrand, Ph. -E. (1963) Hérodote. Histoires, Livre VI, Érato, Paris: Les Belles 

Letres 

López Eire, A. (2004) «Mito y ritual: una aproximación», Humanitas 56, pp. 

329-364. 

Lucas de Dios, J.M. (2002) Esquines. Discursos. Testimonios y Cartas, Madrid: 

Gredos. 

Mallwitz, A. (1972) Olympia und seine Bauten, Darmstadt: Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft.  

Martos-García, A. et al. (2019) «Cultura del agua, multinaturalismo y 

prosopografía», Agua y Territorio = Water and Landscape 13, pp. 93-102. 

DOI: https://doi.org/10.17561/at.13.4078 

Mendoza, J. (1979) Caritón de Afrodisias. Quéreas y Calírroe; Jenofonte de 
Éfeso. Efesíacas y Fragmentos novelescos, Madrid: Gredos. 

Morgan, J.R. (2004) Longus. Daphnis and Chloe (Introduction, translation and 
commentary), Oxford: Aris & Phillips Ltd. 

Mühll, P. von der (1993) Homeri Odyssea, Stuttgart: Teubner.  

Murray, G. (1940) Euripidis Fabulae, Tomus I. Cyclops; Alcestis; Medea; 
Heraclidae; Hippolytus; Andromacha; Hecuba, Oxford: Oxford 

University Press. 

Murray, G. (1966) Euripidis Fabulae, Tomus IΙ. Supplices; Hercules; Ion; 
Troiades; Electra; Iphigenia Taurica, Oxford: Oxford University Press. 

Murray, G. (1969) Euripidis Fabulae, Tomus IΙI. Helena; Phoenissae; Orestes; 
Bacchae; Iphigenia Aulidensis; Rhesus, Oxford: Oxford University Press. 

Pabón, J.M. (1993) Homero. Odisea, Madrid: Gredos.  

Pattoni, M. P. (2010) Longo Sofista. Dafni e Cloe, Milano: Rizzoli.  

Page, D.L. (1962) Poetae Melici Graeci, Oxford: Oxford University Press. 
Rackham, H. (1979) Pliny. Natural History, Volume I: Praefatio, Libri I, II, 

Cambridge: Harvard University Press. 

Rattenbury, R. M. y Lumb, T. W. (1960) Les Éthiopiques (Théagène et 
Chariclée) d‘Héliodore, Paris: Les Belles Lettres. 

https://doi.org/10.17561/at.13.4078


Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

249 

Reeve, M.D. (1982) Longus. Daphnis et Chloe, Leipzig: Teubner. 

Rodríguez Adrados, F. (1980) Lírica griega arcaica (poemas corales y 
monódicos, 700-300 a.C.), Madrid: Gredos. 

Rodríguez Plasencia, J. L. (2014) «Sobre el agua (cultos y ritos acuáticos)», 

Revista de folklore 386, pp. 12-27. 

Rodríguez Somolinos, H. (2006) «La planta de la inmortalidad en Grecia y el 

mito de Glauco de Antedón», Epos 22, pp.11-19. DOI: 

https://doi.org/10.5944/epos.22.2006.10505  

Rohde, E. (1973) Psique: el culto de las almas y la creencia en la inmortalidad 
entre los griegos. I y II, Barcelona: Editorial Labor.  

Sánchez Jiménez, F. (1991) «Dioniso, Ariadna y la desdicha de Glauco», 

Baetica: Estudios de Historia Moderna y Contemporánea 13, pp. 177-190.  

Sanz Morales, M. (2008) «Safo, Poemas y Fragmentos», en Hualde Pascual, P. 

y Sanz Morales, M. (eds.), La literatura griega y su tradición, Madrid: 

Akal, pp. 47-84.  

Sanz Morales, M. (2020) Chariton of Aphrodisias’ Callirhoe, Heidelberg: 

Universitätsverlag Winter. 

Schwartz, E. (1887) Scholia in Euripidem. Volumen 1. Scholia in Hecubam, 
Orestem, Phoenissas, Berolini: G. Reimer. 

Sissa, G. (1984) «Une virginité sans hymen: le corps féminin en Grèce 

ancienne», Annales. Economies, sociétés, civilisations. 39ᵉ année 6, pp. 

1119-1139. DOI: https://doi.org/10.3406/ahess.1984.283124 

Tracy, S.V. (1997) «The structures of the Odyssey», en Morris, I. y Powell, B. 

(eds), A new companion to Homer, Leiden: Brill, pp. 360-379. DOI: 

https://doi.org/10.1163/9789004217607_017 

Turner, P. (1960) «Daphnis and Chloe: An Interpretation», Greece & Rome 7, 

2, pp. 117-123. DOI: https://doi.org/10.1017/S0017383500014534 

Van Gennep, A. (2019) The Rites of Passage, Chicago: Chicago Press.  

Vieira, A. L. B. (2006) «O Mito de Glauco: Salto Iniciático, Purificação e uma 

atormetada imortalidade», Phoînix 12, pp. 35-45.   

West, M.L. (1990) Aeschyli Tragoediae, Stuttgart: Teubner. 

 

https://doi.org/10.5944/epos.22.2006.10505
https://doi.org/10.5944/epos.22.2006.10505
https://doi.org/10.3406/ahess.1984.283124
https://doi.org/10.1163/9789004217607_017
https://doi.org/10.1017/S0017383500014534


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

Myrtia, nº 40 (2025), 251-274 

 

La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas  

desde la lingüística de corpus 

[Exemplification in Greek grammar and dialectics  

from the perspective of corpus linguistics] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.647041 

Pedro Redondo Reyes 

Universidad de Murcia 

predondo@um.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-5426-3848 
 

 

 

El desarrollo de la gramática en la Antigüedad griega está vinculado en muchos 

aspectos a la reflexión filosófica. Respecto a sus influencias mutuas (evidentes 

desde la época helenística), la bibliografía especializada se ha centrado, sobre 

todo, en la presencia del Perípato y de la Estoa; pero, como es sabido, desde los 

presocráticos y la sofística la filosofía está ocupándose del lenguaje y de su 

relación con el mundo. Esta relación entre gramática (como epifenómeno de la 

filología) y filosofía es la que aquí se pretende abordar atendiendo al uso de la 

tradición literaria y de la lengua griega cotidiana en forma de ejemplos citados, 

y la posibilidad de considerar dicho uso como una forma temprana de corpus o 

repositorio. Este corpus puede ser estudiado tanto en los textos gramaticales 

como en la dialéctica, considerada esta como una teoría y práctica del razona-

miento que vemos desde Platón hasta Galeno atravesando la Estoa (para la cual 

Resumen: Los gramáticos griegos utilizaron dos tipos de ejemplificación en sus tratados: los proce-

dentes de la tradición literaria y los tomados de la lengua corriente. El mismo procedi-

miento se observa en la dialéctica, sobre todo la desarrollada por el estoicismo. El artículo 

examina estos usos en ambas disciplinas y su posible consideración como un adelanto de 

la moderna lingüística de corpus. 

  

Abstract: Greek grammarians used two types of exemplification in their treatises: those from the 
literary tradition and those taken from current language. The same procedure is observed 

in dialectics, especially that developed by Stoicism. The paper examines these uses in 

both disciplines and their possible consideration as an advance of modern corpus 

linguistics. 

   

Palabras clave: Greek grammar, Stoic dialectic, corpus linguistics, linguistic examples 

  

Keywords: gramática griega, dialéctica estoica, lingüística de corpus, ejemplificación lingüística 
  

Recepción: 26/01/2025 Aceptación: 26/09/2025 



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

252 

es, junto a la retórica, una parte de la lógica)1; y, en tanto haya elementos 

comunes a una y otra disciplina, el corpus puede ser común.  

Es conveniente hacer, de inicio, dos precisiones conceptuales. En primer 

lugar, por lo que a la delimitación histórica se refiere, en este trabajo entendemos 

por dialéctica, en sentido lato, el interés de la filosofía post-aristotélica por el 

razonamiento y el lenguaje. Esta es rastreable ya desde los megáricos hasta la 

Academia helenística, si bien fue la Estoa la que desarrolló un interés sobre los 

fenómenos de significación y de ambigüedad, de la predicación o de las partes 

del discurso2. Aquí nos centraremos en esta escuela pues, aunque el Perípato está 

presente en la primera filología alejandrina, es con la Estoa con la que la gramá-

tica posterior dialoga polémicamente3. 

En segundo lugar, debe distinguirse entre ejemplo (ὑπόδειγμα, 

παράδειγμα) y cita. Como veremos en las páginas siguientes, el ejemplo tiene un 

carácter eminentemente técnico y está al servicio de una doctrina gramatical o 

filosófica a la que fundamenta y que, circularmente, esta justifica a su vez. El 

fenómeno de la cita es de naturaleza diferente: no atiende necesariamente a la 

fidelidad verbal del ejemplo, está al servicio de intereses mucho más variados y, 

en sus diversas manifestaciones, interactúa con el texto marco que la presenta. 

Pascal Payen (2004, p. 114) definió la cita como 

 
…la présence matérielle d’un texte dans un autre texte. Cet aspect est essentiel 

parce qu’il est le premier à s’imposer à l’œil et à l’intellect du lecteur. 

 

Sin embargo, esto no distingue necesariamente la cita del ejemplo. El 

acercamiento de Claude Calame (2004, pp. 222-223) es, a nuestro juicio, más 

exacto, pues tiene en cuenta las relaciones de enunciación de los dos niveles 

textuales:  

 
La citation peut donc se définir comme un énoncé qui est l’objet d’une 

énonciation spécifique, de l’ordre de la reproduction. (…) C’est dire que, d’une 

part, la citation correspond à un énoncé en décalage énonciatif et que, d’autre 

part, les nombreuses modalités formelles de ce décalage nous réfèrent à la 

question controversée de l’«auteur» tout en nous engageant dans la question 

plus générale des différentes formes du discours rapporté.  

 

 
1 Cf. D. L. VII 41. L. Castagnoli, 2019, p. 188 define la dialéctica como «the art of 

argument, to be tapped by anyone who wanted to use arguments proficiently, especially, but 

not exclusively, in a question-and-answer setting». 
2 Vid., en general, T. Bénatouïl y K. Ierodiakonou, 2019. 
3 Para la influencia aristotélica, vid. V. Bécares Botas, 1989; para la influencia mutua 

entre la gramática y los estoicos, vid. M. Frede, 1987, pp. 338 ss. y D. Blank, 1994. 



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

253 

Así pues, a diferencia de la citación, el ejemplo siempre es un excerptum 
donde es imprescindible la fidelidad y la exactitud, y por tanto cualquier pará-

frasis o frontera borrosa entre los dos niveles de enunciación está prohibida. Por 

lo demás, es importante señalar que aquí no abordamos la cuestión asociada 

siempre a los textos «mencionados», la de identificar sin dudas dónde comienza 

el cambio de enunciación (entre la diversa bibliografía al respecto, puede leerse 

J.-L. Chevillard et alii, 2007, pp. 8 ss. y, para sus aspectos metodológicos, Darbo-

Peschanski 2008), pues no es el objetivo de este trabajo y, además, los metalen-

guajes aquí estudiados mantienen un razonable índice de claridad en la identifi-

cación del texto citado. 

Para entender la medida en que los usos antiguos del ejemplo prefiguran 

la actual lingüística de corpus, se estudiarán (1) las ideas sobre la corrección en 

la gramática griega; (2) el interés de la dialéctica por el lenguaje, tanto en su 

aspecto de corrección gramatical cuanto la de su relación con la verdad; (3) la 

naturaleza demostrativa del ejemplo; (4) la distinción entre tradición literaria y 

uso común de la lengua; (5) el concepto de corpus actual y su compatibilidad 

con los usos antiguos, y (6) consideraciones sobre el uso de la tradición literaria 

y la lengua corriente en los ejemplos filosóficos y gramaticales4.  

 

1.CONSIDERACIONES PRELIMINARES SOBRE LA GRAMÁTICA Y LA DIALÉCTICA 

GRIEGAS 

1.1. Acerca de la gramática griega 

Se pueden destacar dos ideas motrices en la gramática griega. La primera es la 

de la corrección, expresada en sentido laxo con el término Ἑλληνισμός5. Este 

concepto se encuentra en textos de diversa índole antes de la constitución de la 

gramática propiamente dicha (A.U. Schmidhauser, 2010). Para cuando esto 

sucede, se plantea el marco epistemológico en el que tal concepto se desarrolla: 

una ἐμπειρία, una τέχνη o una ἐπιστήμη6. Se revela así que la gramática, desde 

 
4 Por gramáticos se entiende aquí el conjunto de autores y textos reunidos en la edición 

de los Grammatici Graeci editados entre 1867 y 1901 (GG) y los papiros reunidos por A. 

Wouters, 1979; la dialéctica estoica puede ser estudiada a partir de las fuentes reunidas por 

Von Arnim 1903-1924 (SVF) y K. Hüsler, 1982 (FSD); vid. bibliografía final.  
5 Ἑλληνισμός es el conocimiento propio y correcto de la lengua materna que, con impli-

caciones también retóricas, vigilaba desde palabras aisladas hasta construcciones sintácticas. 

El término ya lo conoce Aristóteles: cf. Rh. 1407a20 ss. y 1414a20-25. En general vid. L. 

Pagani, 2015 y, para la idea equivalente de Latinitas, E. Siebenborn, 1976, pp. 32 ss.  
6 Este debate, que es propio de los gramáticos del siglo I a. C. (vid. E. Siebenborn, 1976, 

pp. 105 ss., 133 ss.), está bien documentado por Sexto Empírico (M. I 57-90); ya la obra 

seminal de Dionisio Tracio, la Τέχνη γραμματική, definía la gramática como una ἐμπειρία (D. 

Blank, 1998; C.T. Mársico, 2007, pp. 164 ss.). Para las definiciones de gramática en la Hélade, 

vid. M. Seppänen, 2014.  



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

254 

sus inicios, fue de la mano de la filosofía y ambas se influyeron mutuamente7. 

La gramática, por lo demás, estuvo ligada a la actividad filológica en época hele-

nística, la cual no solo fijó los textos salvándolos del deterioro y de las variantes 

sin control, sino que también estableció cuáles eran los autores más importantes 

de un legado considerado fundamental (H. Funke, 1988). El canon literario esta-

blecido8 determina, así, el concepto de corrección, aquilatándolo y justificándolo 

desde la tradición, que es utilizada como repositorio de ejemplos que justifican 

una determinada tesis o argumentación gramatical. Basta citar un pasaje de 

Apolonio Díscolo donde el estudio de la articulación de las partes del discurso 

emana de la tradición literaria heredada: 

 
Por parecer evidentes tales construcciones, habrá quienes crean que, aunque no 

conozcan la razón [τὸν λόγον] de las mismas, guardarán la sintaxis. A esa gente 

le pasará lo que a aquellos que han aprendido exclusivamente del uso las formas 

de las palabras, y no del acervo de la tradición literaria [παράδοσιν] helénica y 

de la analogía que le es inherente; a ésos les acontece que, habiendo errado en 

una forma, no están en disposición de emendar su error debido a la ignorancia 

que les es connatural. Por tanto, igual que la utilidad de la tradición literaria 

helénica [κατὰ τὸν Ἑλληνισμὸν παραδόσεως] es extraordinaria a la hora de 

emendar el texto de los poemas y el uso cotidiano, y de decidir sobre una forma 

antigua, así también la presente investigación sobre la coherencia sintáctica 

servirá para corregir cualesquiera que sean los errores en el ámbito de la oración 

(Synt. I 60; trad. de V. Bécares Botas)9. 

 

La reivindicación apoloniana del lugar de la sintaxis en la gramática 

contiene, pues, dos ideas: la primera, que no basta, para la corrección gramatical, 

el mero hablar, sino que está determinada por la tradición literaria; la segunda es 

que dicha tradición actúa analógicamente no solo sobre los textos que deben en-

mendarse, sino sobre los errores a nivel oracional (esto es, en la producción in-

finita de oraciones por el hablante en su habla cotidiana)10. Puede añadirse, 

asimismo, que esta perfección en el conocimiento tanto de la sintaxis (Apolonio 

 
7 Sobre la medida de esta influencia existe un debate abierto, vid. V. Bécares Botas, 

1989, p. 72 y C.T. Mársico, 2007, p. 20. 
8 Vid. W. Ax, 2000, pp. 95-115. La tensión entre teoría, descripción y normatividad tiene 

manifestaciones contemporáneas (como el caso de la Nueva Gramática de la Lengua 
Española, A. López Serena, 2019, pp. 134 ss.). 

9 Vid. el comentario de J. Lallot, 1997, II p. 39. 
10 Vid. L. Pagani, 2011, p. 24. En estas dos vías se sitúan discusiones cuyo alcance en la 

época es aún discutido, como la de la oposición entre la analogía o anomalía como rasgos 

básicos de la lengua y que, al parecer, fue la base de la oposición entre la filología alejandrina 

y la pergamena, respectivamente (M. Broggiato, 2006, pp. xxxiii ss.). Vid. L. Pagani, 2011, 

pp. 30 ss. para la discusión en la bibliografía actual y D. Blank, 1994 para una crítica de las 

fuentes (sobre todo Crates, Varrón y Sexto Empírico).  



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

255 

Díscolo) como de la poesía (Dionisio Tracio) no es sino la perfección del proceso 

pedagógico del que también era parte la gramática11.  

La segunda idea destacable (también, posteriormente, en el ámbito 

latino) es la de que la actividad filológica en la Hélade, matriz de la gramática, 

no tuvo tanto interés en el contenido de verdad de los textos del canon (visible 

en la controversia, por ejemplo, entre Parménides y Gorgias sobre la decibilidad 
del mundo, o más tarde en el concepto de verdad aristotélico como relación)12 y 

no se centró en el valor de verdad de toda proposición salvo en el interés filoló-

gico por la coherencia del μῦθος de los poemas homéricos. Antes bien, importa 

la corrección gramatical (en expresión latina, bene y recte loquendi), y solo la 

sintaxis llegó a plantear las correlaciones entre hechos y enunciado13. Así pues, 

el canon literario actúa como una suerte de corpus donde comprobar cuales-

quiera ideas sobre corrección o estilo. 

 

1.2. Acerca de la dialéctica estoica 

El debate acerca de la relación entre la filosofía y la gramática griegas se centra 

en la cuestión del grado en el que la filosofía impidió la emancipación de la 

gramática, en la anacronía que supondría una consideración independiente de 

ambas disciplinas14 y en el peso de la tradición estoica respecto a la aristotélica 

en la gramática alejandrina. Como veremos, el uso de dos ámbitos (el de la 

tradición literaria heredada y el de la lengua común) en gramática y filosofía –a 

menudo un uso en los mismos términos– aboga por esta matriz común con 

objetivos, no obstante, diferentes. 

El estoicismo, junto al Perípato, es la escuela filosófica que durante la 

época helenística influyó en mayor medida en la gramática, hasta el punto de 

que se ha defendido que desarrolló una gramática propia15. El estoicismo se 

 
11 Cf. D. T. §1 y el comentario al pasaje en J. Lallot, 1997, II p. 39, n. 155 y 1998, pp. 

73 ss.  
12 Cf. Gorg., fr. 82B3 D.-K., sobre todo; sobre Aristóteles, cf. Metaph. VI 4 (vid. P. 

Aubenque, 1981, p. 162). 
13 En la Sintaxis de Apolonio Díscolo es fundamental el concepto de καταλληλότης: cf. 

I 2, οὕτως ἐκ τῆς καταλληλότητος τῶν νοητῶν ὁ αὐτοτελὴς λόγος (cf. el ejemplo en una con-

dicional y su orden necesario en I 9).  
14 Pueden seguirse los argumentos en D. Blank, 1982, p. 5, A.U. Schmidhauser, 2010, 

p. 500; F. Ildefonse, 1997, p. 15; sobre el estoicismo, vid. M. Frede, 1987, p. 343. 
15 Sobre el Perípato, vid. V. Bécares Botas, 1989, p. 72 y C.T. Mársico, 2007, p. 20; 

sobre la gramática estoica, M. Frede, 1987, pp. 301 ss. y D.M. Schenkeveld, 1990, pp. 87 ss. 

para la relación entre las Τέχναι περὶ φωνῆς estoicas y el desarrollo de las τέχναι griegas y las 

ars grammaticae latinas. Junto al concepto de λεκτόν (una forma ontológica de considerar el 

significado, que a menudo puede entenderse bajo la διάνοια de las definiciones gramaticales, 

vid. Frede 1987: 354), logros de la reflexión lingüística estoica son la profundización en las 

partes del discurso y la clasificación de las proposiciones o ἀξιώματα (cf. D. L. VII 65-68; 



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

256 

centró en el lenguaje en el marco de la dialéctica, como parte de la lógica16: 

Crisipo (entre otros) define la dialéctica como la disciplina que «trata de signifi-

cantes y significados» (D. L. VII 62), y en este sentido equivaldría a la gramática. 

No obstante, los diferencia la idea del significado como verdad: a Posidonio se 

le atribuye (ibid.) otra definición: «la ciencia de la verdad, de la falsedad y de lo 

que no es ni lo uno ni lo otro»17, y de ahí que el elemento fundamental en la 

consideración lingüística estoica sea el λεκτόν (junto a la silogística). La división 

esencial de la dialéctica estoica era, en cualquier caso, la que distinguía entre lo 

que era pronunciado y el significado (o contenido) de lo que era pronunciado. 

En principio, lo significado se distingue netamente del significante y siempre 

está en relación con nuestros pensamientos (S. E. M. VIII 11-12), mientras que 

el objeto pertenece al mundo. De acuerdo con los estoicos, los λεκτά son incor-

póreos, y de ahí emergen determinadas paradojas expresadas con ejemplos 

simples, como la del objeto pronunciado que pasa por la boca18; y, como vere-

mos, esta simplicidad es la característica dominante de cualesquiera enunciados 

estudiados. Ello no obsta para que la tradición haya recordado a Crisipo como 

un filósofo muy dado a citar la tradición literaria: Diógenes Laercio (VII 180) se 

refería a la gran cantidad de autores que citaba este filósofo, «hasta tal punto que 

en cierta ocasión en una de sus obras citaba casi toda la Medea de Eurípides»19.  

Junto a todo esto, en la reflexión estoica hallamos algunos elementos 

bien tratados por los gramáticos: por ejemplo, la misma idea de Ἑλληνισμός (D. 

L. VII 59 citando a Diocles de Magnesia), una «virtud del λόγος» junto a las de 

claridad, concisión, propiedad y distinción. Esta idea ya se encontraba en 

Aristóteles y en Teofrasto20 (fuente de los estoicos en esto), pero confluye con 

los tratados gramaticales y también en los retóricos21. Así pues, los estoicos 

tuvieron un genuino interés en los hechos de lenguaje, con implicaciones no solo 

 
vid. B. Mates, 1953, pp. 29 ss.) junto a una distinción en tiempos y aspectos verbales (cf. sch. 

D. T. p. 250, 26 ss.) y una sintaxis que articula los λεκτά. 
16 Cf. Alex. In Top. p.1.10 W., donde se refiere una ἐπιστήμη τοῦ εὖ λέγειν así como τὸ 

δ’ εὖ λέγειν ἐν τῷ τὰ ἀληθῆ καì τὰ προσήκοντα λέγειν. 
17 Vid. J.-B. Gourinat, 2019, p. 134. La definición es adelantada en D. L. VII 42 aunque 

allí es atribuida en general a los estoicos. 
18 Cf. Clem. Al. Strom. VIII 9, 26, 5, «lo que dices, pasa por tu boca, lo cual es verdad; 

pero dices “casa”. Entonces una casa pasa por tu boca, lo cual es falso». 
19 En VII 181 Diógenes transmite el dicho de Apolodoro de Atenas: «Si uno quitara de 

los libros de Crisipo todo lo que proviene de citas ajenas, la hoja de pergamino quedaría en 

blanco».  
20  Cf. Arist. Po. 1458a18 ss., Rh. 1407a20 ss., 1414a20-25; vid. M. Baratin y F. 

Desbordes, 1981, p. 30. Sobre Teofrasto, cf. Cic. Or. 79 = fr. 684 Fort.  
21 Se puede ver claramente en la tradición latina concerniente a la Latinitas: cf. Quint. I 

5.1; vid. M. Frede, 1987, pp. 312 ss. La conexión de la dialéctica estoica con la retórica es 

evidente a partir de Quint. I 15, 34 = SVF II 292 = FDS 50 y Plut. Mor. 1047B = SVF II 298 

= FDS 51. 



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

257 

en una epistemología (como se infiere de D. L. VII 83), sino en la retórica y la 

lógica. Y este interés se manifiesta de un modo paralelo a la gramática, con el 

uso, como veremos, de la tradición heredada junto con el de la lengua cotidiana. 

 

2. LA NATURALEZA DEMOSTRATIVA DEL EJEMPLO 

T. Viljamaa (1995) y J. Lallot (2007) han estudiado el uso de la tradición literaria 

dependiente de las ediciones alejandrinas junto a ejemplos no literarios, así como 

sus tipos y la función que desempeñan en la explicación lingüística propia de la 

gramática griega. Efectivamente, en un trabajo sobre el uso del ejemplo en tra-

diciones gramaticales distintas, J.-L. Chevillard et alii, 2007, p. 6 definen este 

como 

 
…dans un texte grammatical, tout objet linguistique, quelle que soit sa 

structure, issu de la langue objet: tout fragment de la langue objet inséré dans 

le discours grammatical. (…) Par ailleurs, un exemple n’est pas n’importe quel 
fragment de la langue, il correspond plutôt à un échantillon représentatif de cette 

dernière (cursivas en el original). 

 

Jean Lallot (2007), concretamente, estudió la función y disposición de 

los ejemplos literarios en la Sintaxis de Apolonio Díscolo, llamando al conjunto 

de estos 

 
…un corpus filtré (…) sous-ensemble saillant des passages sur lesquels les 

générations de philologues qui les avaient précédés s’étaient posé des questions 

(Lallot 2007: 61; cursivas en el original).  

 

Para este investigador, los ejemplos están al servicio de la explicación 

de los textos poéticos, al tiempo que son «pièces du dispositif de monstration-
démonstration» (J. Lallot, 2007, p. 70)22.  

A nuestro juicio, y del mismo modo en que la gramática atiende al prin-

cipio aristotélico de la analogía, el ejemplo también depende del paradigma del 

Perípato. Efectivamente, el ejemplo (παράδειγμα) había sido tratado por 

Aristóteles tanto en el ámbito de la dialéctica (APr. 69a) como en el de la retórica 

(Rh. 1356b ss.). Para el Estagirita, el ejemplo tiene las características de una 

inducción (ἐπαγωγή), es decir, es un tipo de razonamiento de naturaleza 

inductiva que no establece una relación entre el todo y la parte (o viceversa) ni 

entre el todo y el todo, sino entre parte y parte (Rh. 1357b26) y también entre lo 

 
22 J. Lallot, 2007, p. 59 estudia la terminología técnica de Apolonio para los ejemplos: 

por un lado, hay el ὑπόδειγμα (con función ilustrativa o argumentativa) y, por otro, la 

παράθεσις (que insiste en la función argumentativa; con el mismo sentido se emplea 

παράδειγμα).  



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

258 

semejante. Sin embargo, en el uso del ejemplo en Aristóteles interviene lo uni-

versal. De acuerdo con Encinas Reguera (2017: 244), el filósofo «utiliza lo par-

ticular conocido para establecer lo universal y después aplica lo universal a la 

nueva situación particular o illustrandum». Por tanto, el ejemplo es un disposi-

tivo de carácter heurístico que permite probar, tanto en el discurso retórico como 

en la dialéctica filosófica: su estructura tiene, siguiendo a Encinas Reguera 

(2017, p. 244), dos pasos: en primer lugar, 1) A es B; 2) A es C; 3) entonces, B 

es C. La proposición general extraída en esta parte se utiliza ahora como premisa 

mayor: 1) A es B; 2) C es A; 3) entonces C es B.  

En los ejemplos gramaticales, el ejemplo adquiere una presentación 

simplificada de tal configuración: tras una inducción tácita (de lo particular a lo 

general) se llega a una deducción que es presentada como norma general (de lo 

general a lo particular), que posibilita ahora los παραδείγματα. Puede observarse, 

por ejemplo, en Herodiano (Pros. cath. pp. 517-518 Lentz):  

 
Cuando haya una pregunta con la disyunción, entonces, la primera ē lleva 

acento agudo y la segunda circunflejo, como en  

ἢ δολιχὴ νοῦσος ἦ Ἄρτεμις ἰοχέαιρα  

¿Una larga dolencia? ¿O bien la saetera Artemisa…? [Od. XI 172]. 

En efecto, están en conflicto [μαχόμενα]23 y no son posibles a la vez. También, 

por esta razón, hay pregunta y duda con disyunción. Tal es el caso también de 

 ἠὲ νέον μεθέπεις ἦ καὶ πατρώϊός ἐσσι [Od. I 175] 

…si vienes de visita por primera vez o también eres de mis padres 

[huésped]. 
Así pues, cuando hay disyunción entre las preguntas, la primera lleva acento 

agudo y la segunda circunflejo.  

 

En lo que respecta a la semejanza, afirma Aristóteles en Rh. 1356b14 

que «demostrar a base de muchos casos semejantes» es como actúa el ejemplo. 

Esta semejanza (τὸ ὅμοιον) está basada, en la gramática, en la analogía, instru-

mento fundamental en la filología alejandrina24. 

 

3. LA TRADICIÓN LITERARIA Y LA LENGUA CORRIENTE 

El análisis gramatical antiguo utiliza, para sancionar cualquier aspecto tratado, 

por un lado, la tradición literaria (prevista, como se observa en Dionisio Tracio 

y otros, en el programa de la τέχνη γραμματική) y, por otro, la lengua común: 

 
23 Apolonio utiliza a veces el verbo μάχεσθαι siguiendo a los estoicos (cf. Coni. 218.20 

ss.) para la oposición lógica que no permite una conjunción en el mismo enunciado, frente a 

la oposición ἀντικείμενον, que opone un enunciado a ese mismo enunciado añadiéndosele una 

negación (del tipo ἢ ἡμέρα ἐστὶν ἢ οὐκ ἔστιν ἡμέρα, Coni. 218.26; vid. C. Dalimier, 2001, pp. 

257 ss). 
24 Sobre la analogía, vid. F. Schironi, 2019. 



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

259 

respectivamente, la παράδοσις (alejandrina) y la συνήθεια25. Así, por ejemplo, 

según Demetrio Cloro (ap. S. E. M. I 84), «el arte gramática es el conocimiento 

del lenguaje de los poetas y también de la conversación común (κοινὴ συνήθεια 

λέξεων)»26. Mientras que la tradición literaria es aceptada como objeto por todos 

los tratadistas, se observan variaciones tendentes a la incorporación de la lengua 

cotidiana: el objeto de estudio es ya la lengua de los poetas y prosistas (cf. D. T. 

§1), ya «aquellas producciones que no son obra ni de estos ni de aquellos» (S. 

E., M. 1.64)27, ya los términos y conceptos griegos (Queris, ap. S. E. M. I 76)28, 

ya el conjunto de la ciencia del lenguaje (λογικὴ ἐπιστήμη, Crates fr. 17 M. = 94 

Brogg.), ya la conversación común (κοινὴν συνήθειαν λέξεων) junto a la lengua 

de los poetas (Demetrio Cloro, ap. S. E. M. I 84). Por tanto, se observa una 

«ampliación de los horizontes teóricos» de la gramática (C.T. Mársico, 2007, p. 

171) desde Queris y Demetrio, sin renunciar al corpus del canon literario.  

La relación entre tradición y lengua común es clara en el pasaje de 

Apolonio Díscolo citado anteriormente (Synt. I 60, cf. I 13), en el que todo enun-

ciado está amparado, incluso en sus irregularidades, por la tradición y la norma 

que deriva de él, posibilitando la utilización del habla común como material 

ejemplar. Esta habla común también está sometida a reglas (por ejemplo, la ana-

logía), y ello asegura su corrección y, por tanto, su utilización como ejemplos de 

Ἑλληνισμός29. Así queda contenido en la definición de Diocles de Magnesia, 

 
Ἑλληνισμὸς μὲν οὖν ἐστι φράσις ἀδιάπτωτος ἐν τῇ τεχνικῇ καì μὴ εἰκαίᾳ 

συνηθείᾳ (D. L. VII 59 = SVF III 24 = FDS 594). 

Ἑλληνισμός es una expresión impecable, en un uso experto y no ordinario.  

 
Diocles distingue un uso «técnico» (es decir, propio del conocimiento 

gramatical, una τέχνη περὶ φωνῆς)30 y un uso ordinario, que no queda excluido 

 
25 La συνήθεια es el término técnico para el uso común de la lengua frente a χρῆσις, que 

indica el uso literario (E. Siebenborn, 1976, p. 90).  
26 Vid. E. Siebenborn, 1976, pp. 53 ss. y D.M. Schenkeveld, 1994, p. 288. 
27 Sexto añade (ibid.) que «en ocasiones también se la ve [scil. a la gramática] ocupán-

dose de la conversación corriente de gentes particulares y sin formación», es decir, no limi-

tando el objeto de la gramática a un corpus predeterminado, como aceptará Demetrio Cloro.  
28 Se trata de los λεκτά y νοητά, terminología estoica que aparece también en autores 

como Apolonio Díscolo y que, en el caso de Queris, ya viene adelantada por la definición de 

la gramática como una ἕξις; para esta terminología, B. Mates, 1953, pp. 15 ss. y C.T. Mársico, 

2007, p. 169. En los manuscritos de Sexto Empírico el nombre de Queris es Cares, pero véase 

schol. D. T. 118.10 H. 
29 Aristarco tomaba a Homero como modelo de Ἑλληνισμός (Pagani 2015: 811). En 

Sexto el primer tipo de Ἑλληνισμός es aquel que «parece proceder en virtud de la analogía 

gramatical», aquí en relación con la actividad alejandrina. 
30 Cf. S. E. M. I 219; vid. D.M. Schenkeveld, 1990, p. 96 para la discusión sobre la 

autoría del pasaje de D. L. VII 59 ss. 



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

260 

del habla común salvo en su uso εἰκαῖα, ‘descuidado’, carente de las reglas 

descritas por la gramática. En las fuentes de Sexto Empírico se distinguen dos 

tipos de Ἑλληνισμός en la lengua cotidiana, pero esto solo es un indicio de que 

existió un esfuerzo por discriminar las formas que no se entendían bajo la nor-

matividad gramatical31: 

 
Pero resulta que hay dos clases diferentes de corrección: una queda al margen 

de nuestro uso lingüístico común y parece proceder en virtud de la analogía 

gramatical, la otra se guía por el uso de cada uno de los griegos y se establece 

a partir de la plasmación concreta y la observación de la conversación corriente 

(M. I 177). 

 

En la consideración de los dos registros de lengua (παράδοσις y 

συνήθεια) hay distintas posiciones teóricas. De acuerdo con D. Blank (1982, p. 

14), la posición intermedia entre una versión de la gramática basada en la tradi-

ción y sometida a la analogía –y que establece reglas derivadas de aquella– y la 

pura τριβή del habla corriente, por correcta que esta sea, está representada por 

Apolonio Díscolo, dado que, aunque es un racionalista que confía la disposición 

interna de la lengua a la razón, concede que la experiencia del habla común 

provee de corrección reductible, en último término, a las reglas derivadas 

racionalmente 32 . En cambio, debemos buscar el privilegio absoluto de la 

συνήθεια en Crates, quien, según H.J. Mette33, orientó el Ἑλληνισμός hacia la 

anomalía (cf. Crat. fr. 104 Brogg. = 64a M.), «fretus Chrysippo» al decir de 

Varrón34 sobre la observación (παρατήρησις) del uso lingüístico. Entre ambos 

se encuentran opciones como la de Herodiano (GG III.I p.5, 3), que hace de la 

συνήθεια el criterio de la prosodia.  

 
31 Sobre la falta de racionalidad de la lengua corriente, cf. Anon. in Hermog. Rh. p. 265, 

26 Rabe y S. E. M. I 236 (ἀνώμαλός τε καὶ ἄστατος).  
32 Cf. Synt. 3.5, οὔ φημι ἕνεκα μόνον χρήσεως, ἀλλὰ καὶ ἕνεκα ἀποδείξεως, «mi opinión 

es que no, y no solo por el uso, sino basándome en la prueba que establecimos antes», por 

ejemplo. Así, por «errores ἐν λόγῳ» del pasaje de I 60 citado se puedan entender aquellos 

cometidos en las proferencias reales, es decir, en el discurso, cuyas excepciones o irregulari-

dades no serían, para Apolonio, sino derivaciones de la regla obtenida mediante el examen 

racional (D. Blank 1994, p. 159 traduce ἐν λόγῳ por «in discourse», lo que no contradice la 

versión de Bécares Botas citada). Sobre la relación de esta dicotomía con la distinción médica 

entre racionalistas y empiristas, véase H.J. Mette, 1952, p. 32 n. 1 y D. Blank, 1982, pp.19 ss. 

(cf. Schol. D. T. 2.4 ss., 7.15 ss., 158.3 ss.); para la presencia del concepto de παρατήρησις en 

la escuela epicúrea, vid. M. Broggiato, 2006, pp. xxxvii-xxxviii. 
33 HJ. Mette, 1952, pp. 31 ss. Cf. Crates, fr. 64e M. = S. E. M. I 79 (sobre la interpreta-

ción de Mette y su colección de fragmentos, vid. M. Broggiato, 2006, pp. xxxvi ss. y L. Pagani, 

2015, p. 812). A juicio de D. Fehling, 1956, pp. 268-269, Crates simplemente descartó el valor 

de la analogía para determinar el Ἑλληνισμός, y la sustituyó por la συνήθεια. 
34 Varr. LL IX 1 = SVF II 151 = FDS 640. 



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

261 

En cualquier caso, la incorporación de la lengua corriente en la discu-

sión entre analogía y anomalía junto con la de la corrección tuvo, según E. 

Siebenborn (1976, p. 90), un efecto corrector frente a las tendencias muy acusa-

das de estandarización lingüística. Por tanto, retomando la cuestión inicial acerca 

de la naturaleza de corpus de los conjuntos de registros lingüísticos que hallamos 

en la gramática y la dialéctica, es posible ver la lengua bien como un repositorio 

de pasajes que sancionan una regla (o, en su caso, hechos de lengua que confir-

man las reglas establecidas), bien como un sistema gobernado por tales reglas 

(la razón, la analogía, el uso, etc.), formado por la χρῆσις de los poetas y las 

formas tanto de koiné como dialectales. El problema teórico y metodológico que 

se suscita aquí fue señalado por M. Baratin y F. Desbordes (1981, p. 38):  
 
Si c’est [la langue] un système, il faut pouvoir organiser tout ce qui se dit sous 

forme de système, or il existe dans la langue des anomalies manifestes. Si ce 

n’est qu’un corpus, la description ne peut être que l’immense accumulation de 

tout ce qui se dit, ce qui dans la pratique est impossible. 

 

Sexto Empírico ya había percibido el problema (M. I 221) preguntán-

dose por dichas reglas (que se constituyen como criterio de corrección lingüís-

tica) y por el criterio último o καθολικὸν ... παράπηγμα (I 224), que no es otro 

que la analogía35. Pero la analogía actúa, en el análisis gramatical antiguo, como 

metodología que permite la predicción gracias a la racionalidad que introduce en 

la idea del lenguaje, como se puede ver en toda la actividad filológica alejan-

drina; en el caso de la dialéctica, Crisipo fue partidario de una visión 

anomalista36. En este sentido, se puede sostener que la gramática manejó la 

lengua como un corpus sistemático (definible aquí como un conjunto susceptible 

de ser explicado mediante paradigmas ordenados jerárquicamente), donde el pe-

ligro residía en que el sistema se explicaba por la regla (analogía) y esta, viciosa-

mente, generaba el sistema37; la dialéctica, por su parte, la veía como un corpus 

de casos que negaban la analogía (por tanto, cualquier principio organizador a 
priori) y que, por lo general, exhibían una discrepancia entre el significante y el 

significado (o la referencia), que reforzó, por un lado, su confianza en la etimo-

logía y, por otro, la idea de estilo38. 

 
35 Véase un eco de la cuestión en Varr., LL IX 1, 6. Sexto refuta el uso como criterio de 

corrección en M. I 184 ss. En general, vid. García Gondar, 1996, p. 102. 
36 Sobre la analogía, vid. D. Blank, 1982, p. 12 y cf. A. D. Synt. I 13; sobre la anomalía, 

vid. M. Frede, 1987, p. 336 y cf. D. L. VII 192, Varr. LL IX 1. 
37 Véase la misma cuestión para Apolonio Díscolo en Lallot (2007: 59, «les exemples 

sont des éléments probants du discours grammatical»). Es muy probable que esta sea la causa 

de que, en nuestras fuentes, la analogía funcione interfiriendo la noción de Ἑλληνισμός y 

viceversa (L. Pagani, 2015, p. 839). 
38 M. Frede, 1987, pp. 336-337. 



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

262 

4. CORPUS LINGÜÍSTICO: CONCEPTO MODERNO Y ANTIGÜEDAD GRIEGA 

Una definición actual de corpus lingüístico es, por ejemplo, la de Bolaños (2015: 

34-35): «colección de textos o fragmentos textuales que reflejan el uso real de 

una lengua en forma oral o escrita por parte de hablantes reales». La lingüística 

contemporánea de corpus opera mediante conjuntos de datos organizados en 

virtud de criterios externos al propio conjunto de datos39, y ha sido desarrollada 

en los últimos decenios en el marco del interés creciente por los contextos reales 

de comunicación. Los corpus, actualmente, tienen una disposición compleja po-

sibilitada por sus soportes electrónicos, como apunta Sinclair (2004):  

 
A corpus is a collection of pieces of language text in electronic form, selected 

according to external criteria to represent, as far as possible, a language or 

language variety as a source of data for linguistic research.  

 

Este formato electrónico –con el uso de metadatos y etiquetas– es, evi-

dentemente, anacrónico para la tradición literaria griega o παράδοσις, pero es, 

simplemente, una forma distinta de manejar y organizar los datos. La diferencia 

reside, más bien, en la posibilidad del análisis cuantitativo en relación con 

factores contextuales, en los que se pueden establecer distintos registros (acadé-

mico, familiar, jerga, etc.) así como variaciones diacrónicas o diafásicas que den 

cuenta del manejo de patrones o estructuras lingüísticas. De hecho, la 

metodología de corpus estudia los «association patterns» (Biber, Conrad y 

Reppen 1998: 4), que pueden centrarse en dos ámbitos: el uso de una 

construcción léxica o gramatical y las características distribucionales de deter-

minados textos o variedades (registros, dialectos, períodos, etc.). Tales ámbitos 

no son del todo ajenos a la gramática antigua. 

¿Cabe, pues, considerar la παράδοσις y la συνήθεια como objetos de 

estudio que adelantan la lingüística de corpus actual? Una y otra se usaron para 

ejemplificar determinadas construcciones (como los usos pronominales o 

deícticos en la oración, o la negación en el caso de la dialéctica), así como la 

consideración del régimen verbal o la articulación oracional. En estos ejemplos 

hay, ciertamente, consideraciones dialectales, cronológicas o de estilo, pero en 

el caso de la συνήθεια está ausente cualquier observación sobre el contexto del 

enunciado, pues en general el interés reside en los planos fonomorfológico, sin-

táctico o categorial. Si, por otro lado, se consideran ejemplos de corpus actuales, 

unos son de naturaleza diacrónica, otros ofrecen datos sincrónicos con registros 

orales y escritos (que afrontan, por su parte, distintos problemas teóricos), y otros 

 
39 Sobre el criterio (siempre externo) que conforma un corpus lingüístico, véase T. 

McEnery, R. Xiao e Y. Tono, 2006, pp. 4-5, con bibliografía.  



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

263 

se centran en la producción exclusivamente oral40. Esta diversa naturaleza sería 

comparable al carácter sincrónico de la συνήθεια frente a la diacronía de la 

παράδοσις.  

Por otro lado, a diferencia de lo que sucede actualmente, donde los 

corpus están bien delimitados, la παράδοσις fue un conjunto de textos entendidos 

desde época helenística como venerables. Como es sabido, en época helenística 

se estableció un canon de autores que hoy llamamos clásicos (un «édifice 
mémoriel structuré par des siècles de philologie», J. Lallot, 2007, p. 61): los 

épicos Homero y Hesíodo, los tres trágicos, los líricos, los elegíacos y los yam-

bógrafos, con sus variaciones y, a menudo, dependiente de la subjetividad de los 

gramáticos y filólogos41. Pero todo este conjunto de textos (a cuya totalidad ya 

no tenemos acceso) aparece, en los textos de gramática y dialéctica, en forma de 

citas, lo que lo aleja del concepto actual de corpus. Un especialista como Sinclair 

(2004) sostiene que una colección de citas no es un corpus:  

 
A collection of citations is not a corpus. A citation is a short quotation which 

contains a word or phrase that is the reason for its selection. Hence it is 

obviously the result of applying internal criteria.  

 

Mientras que los criterios externos (external criteria) derivan de la 

función comunicativa de un texto (en orden a ser incorporado en un corpus), los 

internos (internal criteria) son aquellos que reflejan «details of the language of 
the text». Por tanto, 

 
Corpora should be designed and constructed exclusively on external criteria. 

 

Así se evita el círculo vicioso (que J. Lallot ya observó en Apolonio 

Díscolo)42 de que las citas justifiquen los postulados del estudioso y estos se 

adopten en función de los primeros. No obstante, sí existe un criterio –por vago 

o cultural que este sea– para la selección de la παράδοσις, y este criterio es 

 
40 Citemos como ejemplo de corpus de orientación diacrónica el Corpus Diacrónico del 

Español (CORDE) o los Corpus Históricos Iberorrománicos (CORHIBER); de carácter sin-

crónico es el Corpus de Referencia del Español Actual (CREA); como corpus de oralidad 

puede mencionarse el Proyecto para el estudio del español de España y América (PRESEEA). 

Para los aspectos teóricos y prácticos relativos a los corpus con material oral, vid. Pons 

Bordería, 2022 (estos corpus contienen distintos etiquetados que operan sobre variados nive-

les de análisis: codificación ortográfica, información prosódica, participantes, etc.). 
41 H. Funke, 1988, p. 327, con fuentes. 
42 Vid. J. Lallot, 1997. Distinto es el caso de Dionisio de Halicarnaso, donde la supuesta 

norma es refutada por la variedad de ejemplos disponibles: en Comp. 5 ss. utiliza varios ejem-

plos para probar que es posible seguir la ordenación de las categorías aristotélicas en el enun-

ciado (así, el sustantivo antecede al verbo, y el verbo al adverbio), pero también lo contrario, 

aduciendo en un caso y otro hexámetros o cola homéricos. 



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

264 

externo; no ocurre igual para la lengua corriente, que no dispuso de un reposito-

rio sino de la intuición del gramático o del dialéctico, hablantes de griego. En 

este caso se produce una confusión entre la normatividad de un enunciado (una 

regla o una norma) y sus formulaciones: en otras palabras, si las reglas vienen 

dadas por los enunciados correctos, entonces la regla es el propio uso de la 

lengua43. A este respecto, T. McEnery, R. Xiao e Y. Tono (2006, p. 6) señalaron 

los problemas en la utilización de la lengua corriente en la ejemplificación: 

 
First, it is possible to be influenced by one’s dialect or sociolect; what appears 

unacceptable to one speaker may be perfectly felicitous to another. Assuming 

that what we see in a corpus is largely grammatical and/or acceptable, the 

corpus at least provides evidence of what speakers believe to be acceptable 

utterances in their language, typically free of the overt judgement of others. 

Second, when one invents an example to support or disprove an argument, one 

is consciously monitoring one’s language production. Therefore, even if one’s 

intuition is correct, the utterance may not represent typical language use.  

 

Aunque hay ejemplos de συνήθεια tempranos (cf., por ejemplo, Aristot. 

Int. 16 a21 ss., 17 b11 ss.), en los dos siglos antes del cambio de era el griego ha 

perdido sus diferencias dialectales (que pasan a ser materia de lexicografía en 

los escolios) y, con el avance de la koiné, aparecerán movimientos puristas que 

organizan auténticos corpus, sobre todo a partir de Filitas44. En lo que respecta 

al pasaje citado de T. McEnery, R. Xiao e I. Tono, es evidente que en la gramá-

tica griega, cuando se ofrecen ejemplos no literarios, hay consideraciones acerca 

de la posibilidad de errores como la ambigüedad: según Anaxímenes de 

Lámpsaco (Rh. 25, 3 Fuhr.), 

 
El desorden es así, como cuando dices: «es terrible que este pegue a este» 

[δεινόν ἐστι τοῦτον τύπτειν τούτον], pues no está claro cuál de los dos es el que 

pega. Te expresarás con claridad si dices: «es terrible que este sea pegado por 

este» [δεινόν ἐστι τοῦτον ὑπὸ τούτου τύπτεσθαι]45.  

 

Por su parte, el pasaje citado de la Sintaxis de Apolonio (I 60) da a en-

tender que, si bien el uso común es aceptable, su nivel normativo puede no estar 

 
43 E. Itkonen, 2008, pp. 53 ss. 
44 Vid. R. Tosi, 1993, pp. 146 ss. La consideración dialectal está vinculada a las formas 

identificables en los textos literarios citados (cf. A. D., Synt. I 81 y II 25; P. Bour. 8 [núm. 25 

Wouters; vid. A. Wouters, 1979, pp. 274 ss.]) o a diferencias fonomorfológicas (ibid. I 92); 

para el concepto de «dialecto» en los gramáticos (que se ha equiparado con variedades regio-

nales), vid. C. Dalimier, 2001, p. 225. Apolonio Díscolo consideraba la koiné como un dia-

lecto más (Con. 223.24; vid. A.U. Schmidhauser, 2010, p. 510). 
45 Seguimos la traducción de J. L. López Cruces, J. Campos Daroca y M. Á. Márquez 

(Madrid, Gredos 2005, pág. 255).  



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

265 

a la altura de la παράδοσις: así, quienes solo han aprendido la lengua mediante 

el uso,  

 
…habiendo errado en una forma, no están en disposición de enmendar su error 

debido a la ignorancia que les es connatural.  

 

En este sentido, Apolonio es consciente de que los hablantes pueden dar 

por naturales fenómenos de lengua que pueden ser puestos en cuestión (sobre 

todo respecto al conjunto de la παράδοσις), adelantando las cautelas de T. 

McEnery, R. Xiao e I. Tono sobre los hablantes, así como los problemas teóricos 

enfrentados por E. Itkonen (2008) relativos a la posibilidad de falsar los enun-

ciados lingüísticos. 

Se pueden extraer dos conclusiones a partir de todo lo anterior. En 

primer lugar, el carácter normativo de los ejemplos en la gramática, a diferencia 

de la lingüística de corpus contemporánea, donde no hay, necesariamente, una 

noción como la de Ἑλληνισμός que sea transversal. Tal normatividad se da tanto 

en la παράδοσις como en la συνήθεια: así, por ejemplo, cuando Apolonio 

Díscolo estudia la necesidad del pronombre personal ante el verbo, tipo ἐγὼ 

ἔγραψα, ἐγὼ λαλῶ (Synt. II 49), se informa de que algunos mantienen tal nece-

sidad con ejemplos como ἐγὼ μὲν γὰρ παρεγενόμην, σὺ δ’ οὔ («yo estuve pre-

sente, tú no»), pero Apolonio aduce las licencias de los textos poéticos:  

 
Yo, por mi parte, no admito que tal aserto sea del todo verdadero, y no me baso 

para ello en ejemplos poéticos, puesto que la sintaxis poética gusta de elipsis y 

pleonasmos, sino en la dicción ordinaria [ἐκ μέντοι ἐκ κοινῆς φράσεως], cual-

quiera que sea, o en la más fina composición en prosa y, ante todo, en el poder 

de la razón.  

 

En segundo lugar, puede considerarse que, si bien en la práctica grama-

tical y filosófica helenas no hay un concepto de corpus tal como el manejado 

actualmente, en cambio el caso del legado literario clásico en época helenística 

funcionó como una suerte de repositorio de donde extraer ejemplos para las 

reglas estudiadas (la analogía, fenómenos de rección, etc.). 

 

5. LA ΠΑΑΔΟΣΙΣ EN GRAMÁTICA Y DIALÉCTICA 

En líneas generales, el uso por parte de la gramática y la dialéctica coincide con 

una selección más o menos estable a partir de la actividad filológica, y en esta 

estabilidad estriba la posibilidad de considerar la παράδοσις como un corpus li-

terario a disposición de gramáticos y filósofos. En el conjunto de los Grammatici 
Graeci se ofrecen pasajes de Homero, Hesíodo y el Ciclo; de los tres trágicos y 

Euforión, junto con Aristófanes, Epicarmo, Éupolis; de Safo, Píndaro, Alcmán 

entre los líricos; de Hiponacte y Arquíloco, yambógrafos; de lírica adespota; de 



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

266 

poetas más recientes como Calímaco y Simias, y de otros autores como 

Nicandro. En consecuencia, el canon funciona como un corpus establecido a dis-

posición de las disciplinas interesadas por la lengua griega, en el que no se sus-

citan, tras el desarrollo de la filología helenística, problemas acerca de distintas 

lectiones. El autor más citado es Homero, que a menudo repite en los ejemplos 

en textos diferentes46. 

Lo mismo puede decirse respecto a la dialéctica. Como ya se ha seña-

lado, el interés primario reside en una clasificación de los tipos de enunciado en 

el marco de la distinción estoica entre significante (τὸ σημαῖνον), significado (τὸ 

σημαινόμενον, τὸ λεκτόν) y denotación (τὸ τυγχάνον)47. En el nivel del signifi-

cado, los λεκτά pueden ser deficientes (es decir, solo hay sujeto o solo predicado) 

o completos: si son completos pueden ser proposiciones (ἀξιώματα), preguntas, 

juramentos, etc48. Los enunciados que contienen preguntas, saludos o juramentos 

pueden ejemplificarse no solo con ejemplos de la lengua corriente (del tipo ὃ 

ἔτυχε τούτων λαβέ, PHerc 307, col. xiii)49, sino también con παράδοσις (del tipo 

Ἀτρεΐδη κύδιστε, ἄναξ ἀνδρῶν Ἀγάμεμνον, Il. II 434 ap. D. L. VII 67), pero este 

tipo de enunciados no interesan tanto a la dialéctica, porque no son ni verdaderos 

ni falsos50.  

Cuando se recurre a la tradición literaria, en los fragmentos de dialéctica 

conservados encontramos, junto a pasajes adespota, hexámetros de Homero y 

Hesíodo, versos de Hiponacte, Eurípides, Menandro y de los líricos arcaicos (cf., 

por ejemplo, D. L. VII 67, Gal. De sophism. 4, p. 108 Edlow), pero nunca en la 

cantidad en que aparecen en los tratados de gramática; también hay ejemplos 

inventados pero dependientes de la tradición51. El caso concreto de Crisipo (ya 

mencionado por D. L., VII 180) respecto al uso de citas para argumentar era bien 

conocido, como muestra un pasaje de Galeno, donde se hace un listado de los 

autores manejados por este filósofo: 

 

 
46 Así, por ejemplo, P. Osl. 2.13 (= núm. 9 Wouters) presenta los mismos hexámetros 

homéricos que los escolios de Dionisio Tracio (GG I.1). En la colección papirácea de Wouters 

(1979), Homero es el único autor con ejemplos conservados, aunque se alude también a Safo 

y Alceo. 
47 Cf. D. L. VII 63, S. E. M. VIII 80. 
48 B. Mates, 1953, p. 16. 
49 Cf. P Herc. 307 (= FDS 698, SVF II 298), cols. xii y xiii, Plut. Mor. 1037C-E (= SVF 

III 520-521). 
50 Cf. D. L. VII 65, donde se establece que la proposición puede ser impugnada o pro-

puesta en virtud de su posibilidad de verificación.  
51 Es el caso de Aristot. SE 166a37-38 πεντήκοντ’ ἀνδρῶν ἑκατὸν λίπε δῖος Ἀχιλλεύς 

(un ejemplo de ambigüedad), retomado por Galeno (De sophism. 1, p. 88, 18 Edl.), un hexá-

metro dactílico a partir de Archil. fr. 117 D., πεντήκοντ’ ἀνδρῶν λίπε Κοίρανον ἤπιος 

Ποσειδῶν y a la vista de Il. XVI 168 y 170. 



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

267 

En efecto, igual que he citado un poco antes unos breves pasajes de lo que 

Crisipo escribió tomándolo de Homero y Hesíodo, así menciona de Orfeo, 

Empédocles, Tirteo, Estesícoro, Eurípides y otros poetas muchísimos pasajes 

de parecida absurdidad (PHP III 3, 309, p. 190 De Lacy). 

 

Veamos un caso excepcional, el del Papiro Parisino 2 (SVF II 180 = 

FDS 1080), datado en el siglo III a. C. Contiene una serie de argumentos 

deductivos y ha sido atribuido por algunos filólogos a Crisipo52. El papiro pre-

senta, para constituir tales argumentos, veinticuatro citas con versos de 

Eurípides, Tespis, Píndaro, Safo, Alcmán, Anacreonte, Íbico, Timoteo y lírica y 

tragedia adespota 53 . Todas las citas son enunciados negativos, por lo que 

debemos pensar en un gran conocimiento de la tradición a la hora de elaborar la 

selección; de hecho, en ocasiones introduce la cita a modo de contextualización: 

 
Εἰ Ἀνδρομάχη Εὐριπίδου πρὸς Ἑρμιόνην τοῦτον ἀπεφήνατο τὸν τρόπον· 

«οὐκ ἐξ ἐμῶν σε φαρμάκων στυγεῖ πόσις» (§ 6, pág. 90 Cavini = Eur. Andr. 
205). 

Si la Andrómaca de Eurípides se dirigiera a Hermíone de esta manera: 

«No te odia mi marido a causa de mis drogas». 

 

La selección, además, es capaz de dar cuenta, mediante enunciados 

poéticos en los distintos géneros, de la estructura del ἀξίωμα (en el sentido 

técnico de proposición, D. L. VII 65) con la que operar lógicamente: las citas 

escogidas son válidas formal pero no materialmente54, con lo que se mantiene 

que estos famosos poetas no dicen correctamente lo que quieren decir, si bien 

los enunciados son correctos desde la gramática.  

La conclusión inevitable es que la dialéctica de época helenística opera 

sobre el mismo corpus que la gramática, aceptando la valoración que se había 

hecho sobre el valor de los poetas y su obra55. De hecho, el uso de la tradición 

literaria en la filosofía helenística constituye un paralelo con otros intereses de 

la filosofía: en los fragmentos de Crisipo referidos a la física o a la ética cabe 

encontrar pasajes de Homero, Hesíodo, Eurípides, Tirteo, Teognis, Menandro, 

 
52 Así W. Cavini, 1985, pp. 107 ss. 
53 Los argumentos contienen premisas negativas, y la estructura es la de un meta-argu-

mento (FDS  780, W. Cavini, 1985, p.109) seguido de un enunciado-sujeto que contiene la 

cita poética, siempre negativa. 
54 W. Cavini, 1985, p. 108. 
55 En la filosofía escéptica de Sexto Empírico se emplean asimismo ejemplos de la tra-

dición literaria para rebatir los presupuestos teóricos de los gramáticos, en el libro I de 

Adversus mathematicos: Homero, Eurípides, Epicarmo, Aristófanes, Jenófanes, Calímaco.  



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

268 

etc., en los que el interés primario no era tanto su valor estético cuanto su valor 

ético y de verdad56.  

 

6. ΣΥΝΗΘΕΙΑ EN GRAMÁTICA Y DIALÉCTICA 

Como ya se ha indicado, el uso de la lengua cotidiana se entendía sujeta a las 

reglas «técnicas» que el estudio gramatical sacaba a la luz y, por tanto, constituía 

una muestra de Ἑλληνισμός. Hay, pues, racionalidad en los ejemplos aducidos 

de συνήθεια, a menudo con justificaciones basadas en conceptos tomados de 

otras disciplinas como la geometría57; incluso es acentuada por el propio ejem-

plo, como el caso de A. D. Coni. 234.15, donde se ejemplifican las ideas de 

ἀκολουθία y ὕπαρξις que hay en las conjunciones causales: 

 
εἰ τὸ πρότερον ἀληθές, καì τὸ δεύτερον· τὸ δεύτερον, ὅτι καì τὸ πρῶτον. 

Si lo primero es verdad, también lo es lo segundo; lo segundo lo es, porque 

también lo es lo primero. 

 

No obstante, hay testimonios que dan cuenta de la distancia que hay 

entre el plano lingüístico y el mundo: 

 
Lo cierto es que en la vida cotidiana debemos admitir que se haga un uso 

inexacto de las palabras, ya que en ella, después de todo, no buscamos saber lo 

que es verdadero en realidad, sino lo que se supone que es verdadero. Así, por 

ejemplo, hablamos de estar cavando un pozo y tejiendo una túnica o constru-

yendo una casa [φρέαρ γοῦν ὀρύσσειν φαμεν καὶ χλαμύδα ὑφαίνειν καὶ οἰκίαν 

οἰκοδομεῖν], pero no nos expresamos con propiedad, porque, si el pozo existe, 

no se está excavando, y si existe la túnica, no se está tejiendo sino que está ya 

tejida (S. E. M. VIII 129)58. 

 

Se trata, en todo caso, de innumerables ejemplos inventados ad hoc que, 

por tanto, sirven mucho más al argumento expuesto por el tratadista que la cita 

literaria; incluso los hay agramaticales59.  

 
56 Vid. S. Halliwell, 2002, p. 267. De acuerdo con Halliwell (tras los testimonios sobre 

la poesía de Estrabón y Posidonio), «On this Stoic view, mimesis is a form of signification 

that can serve as a means of expressing cardinal truths about the world» (Halliwell, 2002, p. 

275).  
57 Vid. C. Dalimier, 2001, p. 35 sobre la apropiación del léxico físico-geométrico por la 

gramática. 
58 Véanse ideas similares en Plut. Mor. 1047B (= SVF II 298), sobre la prevalencia de 

la verdad sobre la corrección gramatical para Crisipo.  
59 Vid. J. Lallot, 2007, p. 61. Cf. A. D. Synt. I 57, οὐ μὴν φίλων ὃς μὲν ἀγαθός ἐστιν, ὃς 

δὲ πονηρός. πάντως γὰρ σὺν τῷ ἄρθρῳ («sin embargo, no cabe decir: φίλων ὃς μὲν ἀγαθός 

ἐστιν, ὃς δὲ πονηρός [de amigos, uno es bueno, otro malo], pues necesariamente ha de llevar 

artículo»).  



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

269 

Es evidente que la gramática está igualmente conectada con la dialéctica 

porque comparte con esta bastantes ejemplos, lo que indica un fondo común que 

se remonta al período de conformación de ambas disciplinas e incluso antes: en 

el caso de la cita anterior, los ejemplos de la casa, el pozo y la túnica se remontan 

a Aristóteles60. Ya en los diálogos platónicos se daban ejemplos de lengua colo-

quial durante la reflexión sobre el lenguaje y, sobre todo, el razonamiento: «el 

hombre aprende» (ἄνθρωπος μανθάνει, Soph. 262c9), «Teeteto se sienta» 

(Θεαίτητος κάθηται, ibid. 263a2); después en Aristóteles comparecen ejemplos 

similares a los que veremos entre los estoicos, como «Cleón camina» (βαδίζει 

Κλέων, Po. 1457a28) o como los ejemplos con Sócrates y Calias que más ade-

lante recogen los comentaristas de Aristóteles61. Este los presenta también más 

complicados, como el caso de Rh. 1407a26, «yo, por mi parte, después que me 

habló (pues Cleón llegó suplicándome y pidiéndome), me marché 

llevándomelos», ἐγὼ μέν, ἐπεί μοι εἶπεν (ἦλθε γὰρ Κλέων δεόμενος τε καὶ 

ἀξιῶν), ἐπορευόμην παραλαβὼν αὐτούς. También la gramática tiene enunciados 

triviales, como Triph. ap. A. D. Coni. 240, 27 «pues por esto has venido», ἕνεκα 

γὰρ τοῦτο ἦλθες; ibid. 241, 4 «Dionisio y yo cenamos, pero tú no te presentaste», 

ἐγὼ μὲν καὶ Διονύσιος ἐδειπνοῦμεν, σὺ μενγὰρ οὐ παρεγένου)62. No obstante, y 

como se adelantó, los ejemplos de la dialéctica dan por supuesta su corrección 

gramatical63 y están al servicio de la investigación lógico-ontológica y de la 

silogística64; por tanto, abundan enunciados muy simples del tipo «Alguien ca-

mina» (τὶς περιπατεῖ) o «aquel se mueve» (ἐκεῖνος κινεῖται) (D. L. VII 70), 

insistiéndose a menudo en que la descripción gramatical es distinta a la lógica65. 

Expresiones compartidas al servicio de la argumentación estoica son las 

del tipo simple «es de día» (ἡμέρα ἐστίν), que pueden ser compuestas («si es de 

día, hay luz», εἰ ἡμέρα ἐστί, φῶς ἐστι) y con bastantes variaciones (negaciones, 

conjunciones, etc.):  

a) εἰ ἡμέρα ἐστι, φῶς ἐστι (Diocles ap. D. L. VII 71, cf. A. D. Coni. 
214.28)66. 

 
60 Cf. Arist. Ph. 201b11-12, Metaph. 1043a8-9; Alex. in Anal. Pr. 179, 28 W.  
61 Cf. Arist. Int. 17b28, APr 43a5, Metaph. 981a8, 991 b11; Alex. in An. Pr. 15, 33 W. 
62 Se discute en Coni. 241 si μενγάρ es una conjunción única equivalente a δέ. 
63  Por tanto, la corrección no se refiere al carácter «completo» (αὐτοτελές) o 

«incompleto» (ἐλλιπές) de los ejemplos entendidos como λεκτά (cf. D. L. VII 63) porque son 

perfectamente válidos lingüísticamente (vid. F. Ildefonse y J. Lallot, 2017, pp. 79-80). 
64 Cf. S. E. M. VIII 223 = SVF II 242. 
65 Así, por ejemplo, en la proposición εἰ μὴ νῦξ ἐστιν, ἡμέρα ἐστίν, Galeno (Inst. log. 3, 

5) señala que quienes atienden tan solo a las palabras la consideran una condicional 

(συνημμένον), mientras quienes atienden a la naturaleza de los hechos (τῇ φύσει τῶν 

πραγμάτων) la consideran una disjunta (διεζευγμένον). 
66 Cf. A. D. Coni. 218.20 ss. para la confrontación entre la doctrina estoica de la disyun-

ción y la gramática apoloniana. Es precisamente en lo que respecta a las conjunciones donde 



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

270 

a.1) διότι ἡμέραν εἶναι, φῶς ἐστι (Diocles ap. D. L. VII 72, cf. 

A. D. Coni. 214.28 con ἐπεί = Crinis fr. 4 = SVF III p. 269). 

a.2) ἤτοι γ’ ἡμέρα ἐστὶν ἢ νύξ ἐστι (Gal. Intr. dial. 3, p.8, 11 = 

SVF II 217). 

a.3) ἢ νύξ ἐστιν ἢ ἡμέρα (Hdn. Pros. cath. p.517, 2 Lentz). 

El segundo tiene que ver con dos nombres propios muy utilizados, Dión y Teón 

(a los que se suma Filón)67, 

b) Δίων περιπατεῖ, 

que encontramos tanto en gramáticos (A. D. Synt. 3.187) como en la filosofía 

(D. L. VII 65), y que puede tener variaciones, del tipo  

  b.1) Δίων περιπατεῖ καὶ Θέων διαλέγει, 

tal como aparece, por ejemplo, en Galeno (Intr. dialect. 4, 10.13 Kalb. = SVF II 

208) al transmitir la doctrina estoica68; 

  b.2) μὴ εἶναι Δίωνα Θέωνα (SVF II 298a = FDS II 698, col.5; 

cf. Varr. LL 9.42) y 

  b.3) χάριν Θέωνος, χάριν Δίωνος (A. D. Coni. 247.15). 

Estos ejemplos son, a menudo verbatim, utilizados más tarde también 

por los comentaristas aristotélicos69, en un período en el que las distintas escuelas 

filosóficas comparten muchísimas ideas, conceptos y términos técnicos; después 

son heredados por el pensamiento romano70. 

La racionalidad de la συνήθεια vista por la gramática (analogía, rección, 

etc.) es el trasunto de la capacidad que tienen estos ejemplos simples de ser trans-

misores de «estados de cosas» (M. Frede, 1994, pp. 111-113) susceptibles de ser 

verificados en el mundo real: de ahí que no se opte por enunciados que pudieran 

ser ambiguos o entendidos metafóricamente, puesto que se equiparaba ambigüe-

dad con sofisma: así desde Platón, (Eutid. 277e) y Aristóteles (SE 166b 10 ss.), 

después Crisipo (SVF II 298 = FDS 51) hasta llegar a Galeno (De sophism. 3, p. 

98 Edlow). 

 

 
se da una mayor relación (y más problemática) entre gramática y dialéctica, pues las conjun-

ciones son fundamentales en la argumentación silogística. 
67 Filón ya aparece en Aristóteles (Int. 16b1). J.S. Kieffer, 1964, p. 58 considera estos 

nombres surgidos con los estoicos, y llegan hasta Alejandro de Afrodisias.  
68 Galeno utiliza estos nombres incluso para una eventual denominación de una afección 

para indicar la indiferencia de los nombres respecto de la cura correcta: cf. De meth. med. X 

80, 18 K.  
69 Cf., por ejemplo, Dexipp. in Cat. 12, 7; Ammon. in Int. 75, 13 B., Alex. Aphr. in Top. 

8, 18 W. 
70 Cf. Cic. Ac. pri. II 143 (= SVF II 285, cf. Lucul. 46, 103), in hoc ipso, quod in 

elementis dialectici docent, quo modo iudicare oporteat, verum falsumne sit, si quid ita 
conexum est, ut hoc: «si dies est, lucet», quanta contentio est!  



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

271 

7. CONCLUSIONES 

Aun con intereses distintos que a menudo se cruzan polémicamente, la gramática 

y la dialéctica ejemplifican, para sus intereses normativos y lógicos, a partir del 

material ofrecido por la tradición fijada por la filología alejandrina y de 

expresiones de la lengua corriente; estas son tomadas como muestras de la 

racionalidad supuesta en la lengua y en la disciplina que la describe. A menudo, 

y a pesar de los dispares objetivos de la gramática y la dialéctica, los ejemplos 

son compartidos prácticamente desde sus inicios. El sistema de citas literarias 

puede estudiarse desde la noción contemporánea de corpus, entendido como un 

repositorio indiscutido que permite estudiar fenómenos lingüísticos (la rección, 

la composición, la corrección, etc.) así como la relación entre la expresión lin-

güística y su valor de verdad.  

El uso de la lengua común para ejemplificar presenta problemas teóricos 

asociados a una práctica en la que el autor antiguo es libre incluso de elaborar 

incorrectamente sus ejemplos (reforzando así la racionalidad del conjunto). Si 

nos remitimos a los corpus actuales, si bien dependen de un registro que dé so-

porte a las ocurrencias, mantienen concomitancias con el uso de la συνήθεια 

griega: como se ha visto en las breves referencias, hay un conjunto de ejemplos 

compartidos que van desde Crisipo hasta los comentaristas de Aristóteles más 

tardíos, pasando por Cicerón o Galeno. Ahora bien, la consideración del griego 

corriente utilizado en la gramática y la dialéctica como corpus no puede ser equi-

parada a los actuales corpus de registros orales. En primer lugar, el concepto de 

συνήθεια no es reductible al de oralidad. En segundo lugar, los ejemplos griegos 

tomados de la cotidianidad se deben al propio autor y no le son ajenos; a menudo, 

como se ha dicho, son compartidos. En tercer lugar, están al servicio de las ideas 

gramaticales o filosóficas, y no al revés (es decir, a diferencia de los corpus 

actuales sobre los que se trabaja, están mediados). Por último, carecen de la ri-

queza de etiquetas actuales que permiten añadir a cada registro datos de los ha-

blantes, contexto, fenómenos suprasegmentales, etc. (la συνήθεια está orientada 

sobre todo a hechos de fonética, morfología y sintaxis).  

 
Declaración de contribución de autoría  
 

Pedro Redondo Reyes: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Aubenque, P. (1981) El problema del ser en Aristóteles, Madrid.  

Ax, W. (2000) Lexis und Logos. Studien zur antiken Grammatik und Rhetorik, 

Stuttgart.  



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

272 

Baratin, M., y Desbordes, F. (1981) L’analyse linguistique dans l’Antiquité 
classique. I. Les théories, Paris.  

Bécares Botas, V. (1989) «Método aristotélico y gramática alejandrina», 

REspLing 19, pp. 71-84. 

Bénatouïl, T. y Ierodiakonou, K. (eds.), Dialectic after Plato and Aristotle, 

Cambridge.  

Biber, D., Conrad, S. y Reppen, R. (1998) Corpus Linguistics. Investigating 
Language Structure and Use, Cambridge. 

Blank, D. (1982) Ancient Philosophy and Grammar: the syntax of Apollonius 
Dyscolus, Chico.  

Blank, D. (1994) «Analogy, anomaly and Apollonius Dyscolus», en Everson, S. 

(ed.), Language (Companions to Ancient Thought 3), Cambridge, pp. 149-

165. 

Blank, D. (1998) Sextus Empiricus: Against the grammarians, Oxford.  

Bolaños, S. (2015) «La lingüística de corpus: perspectivas para la investigación 

lingüística contemporánea», Forma y Función, 28(1), pp. 31-54. 

Broggiato, M. (2006) Cratete di Mallo. I Frammenti, Roma.  

Calame, C. (2004) «Modes de la citation et critique de l’intertextualité: juex 

énonciatifs et pragmatiques dans les Theognidea», en Darbo-Peschanski, 

C. (dir.), La citation dans l’antiquité, Grenoble, pp. 221-241. 

Castagnoli, L. (2019) «Dialectic in the Hellenistic Academia», en Bénatouïl, T. 

y Ierodiakonou, K. (eds.), Dialectic after Plato and Aristotle, Cambridge, 

pp. 168-217. 

Cavini, W. (1985) «La negazione di frase nella logica greca», en Cavini, W.,  

Donnini Macciò, M. C., Funghi, M. S., Manetti, D. (eds.), Studi su papiri 
greci di logica e medicina, Firenze, pp. 7-126. 

Chevillard, J.-L., Colombat, B., Fournier, J.-M., Guillaume, J.-P y Lallot, J. 

(2007) «L’exemple dans quelques traditions grammaticales (formes, 

fonctionnement, types)», Langages 166, pp. 5-31. 

Dalimier, C. (2001) Apollonius Dyscole. Traité des conjonctions, Paris. 

Darbo-Peschanski, C. (2004) «La citation et les fragmentes: les Fragmente der 
Griechischen Historiker de Felix Jacoby», en Darbo-Peschanski, C.  (dir.), 

La citation dans l’antiquité, Grenoble, pp. 291-300. 

Encinas Reguera, M.ª C. (2017) «El ejemplo y la semejanza en la Retórica de 

Aristóteles», Emerita 85(2), pp. 241-260. 

FDS = K. Hülser, 1982, Die Fragmente zur Dialektik der Stoiker, Konstanz. 

Fehling, D. (1956) «Varro und die grammatische Lehre von der Analogie und der 

Flexión», Glotta 35, pp. 214-270. 

Frede, M. (1987) Essays in Ancient Philosophy, Minneapolis.  

Frede, M. (1994) «The Stoic notion of a lekton», en Everson, S. (ed.), Language. 

Companions to Ancient Thought: 3, Cambridge, pp. 109-128. 



La ejemplificación en la gramática y la dialéctica griegas desde la lingüística de corpus 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

273 

Funke, H. (1988) «Kanon», en Schmitt, H. H. y Vogt, E. (eds.), Kleines 
Wörterbuch des Hellenismus, Wiesbaden, pp. 323-328. 

García Gondar, F. (1996) «Nuevos planteamientos historiográficos acerca de la 

constitución de la gramática en la Antigüedad», en Casado, M., Freire, A., 

López, J.E. y Pérez, J.I. (eds.), Scripta Philologica in memoriam Manuel 
Taboada Cid, La Coruña, pp. 89-108. 

GG = Grammatici Graeci, 1867-1901, Lepizig. 

Gourinat, J.-B. (2019) «Stoic Dialectic and Its Objects», en Bénatouïl, T. y 

Ierodiakonou, K. (eds.), Dialectic after Plato and Aristotle, Cambridge, 

pp.134-167. 

Halliwell, S. (2002) The Aesthetics of Mimesis. Ancient Texts and Modern 

Problems, Princeton-Oxford.  

Ildefonse, F. (1997) La naissance de la grammaire dans l’Antiquité grecque, 

Paris.  

Ildefonse, F. y Lallot, J. (2017) «Grec logos: premières approches philosophiques 

et grammaticales de l’énoncé», Langages 205, pp. 73-86. 

Itkonen, E. (2008) ¿Qué es la lingüística? Introducción a la filosofía de la 
lingüística, Madrid. 

Kieffer, J.S. (1964) Galen’s Intitutio logica. English Translation, Introduction 
and Commentary, Baltimore. 

Lallot, J. (1997) Apollonius Dyscole. De la construction (Volume I: Introduction. 

Texte et traduction. Volume II: Notes et index), Paris. 

Lallot, J. (1998) La grammaire de Denys le Thrace, Paris. 

Lallot, J. (2007) «“Dis-moi comment tu traites les exemples, je te dirai quel 

grammairien tu es”. Application à Apollonius Dyscole (Syntaxe)», 

Langages 166, pp. 58-70. 

López Serena, A. (2019) La lingüística como ciencia humana, Madrid. 

Mársico, C.T. (2007) Polémicas y paradigmas en la invención de la gramática, 

Córdoba (Argentina). 

Mates, B. (1953) Stoic Logic, University of California Press. 

McEnery, T., Xiao, R. y Tono, Y. (2006) Corpus-based Language Studies. An 
Advanced Resource Book, London-New York. 

Mette, H.J. (1952) Parateresis. Untersuchungen zur Sprachtheorie des Krates von 
Pergamon, Halle. 

Pagani, L. (2011) «Pioneers of Grammar. Hellenistic Scholarship and the Study 

of Language», en Montanari, F. y Pagani, L. (eds.), From scholars to 
scholia: chapters in the history of ancient Greek scholarship, Berlin-New 

York, pp. 17-189. 

Pagani, L. (2015) «Language Correctness (Hellenismos) and Its Criteria», en 

Montanari, F., Matthaios, S. y Rengakos, A. (eds.), Brill’s Companion to 
Ancient Greek Scholarship, Leiden-Boston, pp. 798-849. 



Pedro Redondo Reyes 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 251-274 

274 

Payen, P. (2004) «Les citations des historiens dans les traités rhétoriques de 

Denys d’Halicarnasse», en Darbo-Peschanski, C. (dir.), La citation dans 
l’antiquité, Grenoble, pp. 111-134. 

Pons Bordería, S. (2022) Creación y análisis de corpus orales: saberes prácticos 
y reflexiones teóricas, Berna. 

Schenkeveld, D.M. (1990) «Studies in the History of Ancient Linguistics: III. 

The Stoic Τέχνη περὶ φωνῆς», Mnemosyne 43, pp. 86-108. 

Schenkeveld, D.M. (1994) «Scholarship and Grammar», en La philologie 
grecque à l'époque hellénistique et romaine. Entretiens préparés et présidés 
par Franco Montanari, Genève, pp. 263-301. 

Schironi, F. (2019) «ΕΝ ΑΡΧΗΙ ΗΝ Ο ΛΟΓΟΣ: the long journey of grammatical 

analogy», CQ 68(2), pp. 475-497.  

Schmidhauser, A.U. (2010) «The Birth of Grammar in Greece», en Bakker, E.J. 

(ed.), A Companion to the Ancient Greek Language, Oxford, pp. 499-511. 

Seppänen, M. (2014) Defining the art of grammar: Ancient perceptions of 
γραμματική and grammatica, Ph. Diss., Turku. 

Siebenborn, E. (1976) Die Lehre von der Sprachrichtigkeit und ihren Kriterien. 
Studien zur antiken normativen Grammatik, Amsterdam. 

Sinclair, J. (2004) «Corpus and Text. Basic Principles», en Wynne, M. (ed.),  

Developing Linguistic Corpora: a Guide to Good Practice (URL: 

https://users.ox.ac.uk/⁓martinw/dlc/chapter1.htm). 

SVF = I. v. Arnim, 1903-1924, Stoicorum veterum fragmenta, Stuttgart. 

Tosi, R. (1993) «La lessicografia e la paremiografia in eta’ alessandrina ed il loro 

sviluppo successivo», en La philologie grecque à l'époque hellénistique et 
romaine. Entretiens préparés et présidés par Franco Montanari, Genève, 

pp. 143-197. 

Viljamaa, T. (1995) “Paradosis and synetheia. Language Study in Classical 

Antiquity”, AAntHung 36, pp. 169-176. 

Wouters, A. (1979) The Grammatical Papyri from Graeco-Roman Egypt. 
Contributions to the Study of the ‘Ars Grammatica’ in Antiquity, Brussel. 



 
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

Myrtia, nº 40 (2025), 275-301 

 

De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a 

Julio César en la edición de Gottfried Jungermann 

 

[From Rome to Frankfurt: The Reception of Pedro Chacón’s Critical Notes on 

Julius Caesar in Gottfried Jungermann’s Edition] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.690271 

Javier Moraleda Díaz* 

Universidad Nacional de Educación a Distancia (UNED) 

javier.moraleda@gmail.com 

ORCID iD: https://orcid.org/ 0000-0002-7636-3292 
 

 

El humanista toledano Pedro Chacón (Toledo 1527 – Roma 1581) dedicó buena 

parte de su vida intelectual a la lectura crítica de dos grupos de textos: por una 

parte, al comentario y enmienda de obras de los llamados Padres de la Iglesia, 

tarea que, dada su condición de sacerdote, ocupó la principal parte de su tiempo 

mientras estuvo viviendo en la curia romana; y, por otra parte, al estudio y a la 

lectura crítica de obras de autores latinos de la Antigüedad. 

La inmensa mayoría de las obras de Pedro Chacón no fueron publicadas 

en vida del autor, tal vez por su carácter introvertido y poco dado a honores 

 
* Este artículo forma parte del Proyecto de investigación PID2022-138159NB-100, 

financiado por MCIU/AEI/10.13039/501100011033 y por FEDER, UE, y está realizado 

dentro del grupo BECLaR (Biblioteca de Ediciones de Clásicos Latinos en el Renacimiento) 

de la Universidad Nacional de Educación a Distancia). 

Resumen: Las notas críticas que el humanista toledano Pedro Chacón (1527-1581) compuso sobre 

el texto del Corpus Caesarianum quedaron plasmadas en un manuscrito autógrafo 

redactado en Roma y actualmente conservado en la ciudad de Copenhague. Dichas notas 

fueron publicadas en Frankfurt en 1606 gracias al editor Gottfried Jungermann quien 
introdujo diversas modificaciones en el texto de Pedro Chacón que analizamos en este 

artículo. 

. 

  

Abstract: The critical notes which the Toledan humanist Pedro Chacón composed about the text of 

the Corpus Caesarianum were embodied in an autographo manuscript drawn up in Rome 

and currently conserved in Copenhagen. These notes were published in Frankfurt in 1606 

by Gottfried Jungermann, editor who carried out several modifications in Pedro Chacón’s 
text that we examine in this paper. 

   

Palabras clave: Pedro Chacón; Gottfried Jungermann; crítica textual; Julio César 

  

Keywords: Pedro Chacón; Gottfried Jungermann; textual criticism; Julius Caesar. 

  

Recepción: 22/10/2024 Aceptación: 25/04/2025 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

276 

públicos. Una única obra suya fue publicada durante su vida, concretamente en 

1568, y fue su trabajo sobre el calendario romano antiguo, inserto en una obra 

colectiva más grande impulsada por Benito Arias Montano1.  

A la muerte de Chacón los manuscritos autógrafos de muchas de sus 

obras recayeron por su propio deseo en su amigo Luis de Castilla2, con el que 

parece que mantuvo una amistad más estrecha3 que la que pudo mantener con 

muchos otros miembros de la jerarquía eclesiástica con los que tuvo trato o con 

humanistas de los círculos filológicos e intelectuales que frecuentó en Roma.  

A pesar de su carácter introvertido y apartado de toda ambición de gloria 

personal, tras su muerte, y debido a la fama que había adquirido como intelectual 

en su tiempo, muchas de sus obras hasta ese momento inéditas fueron finalmente 

publicadas en diferentes ediciones a lo largo de toda Europa. 

El propósito de este artículo es esclarecer un aspecto de la recepción de 

la labor crítica de Pedro Chacón sobre el Corpus Caesarianum de Julio César, -

un quehacer que ha supuesto una aportación muy relevante en la historia de la 

transmisión de los Commentarii-, a través del análisis de la edición de las notas 

críticas de Pedro Chacón que realizó el clasicista alemán Gottfried Jungermann 

en 1606, y en particular fijando nuestra atención en las alteraciones que este 

editor introdujo sobre las notas originales del erudito toledano, para identificar 

su tipología y alcance respecto al manuscrito original. 

 

LAS NOTAS CRÍTICAS A JULIO CÉSAR 

 

Una parte sustancial de la producción filológica de Pedro Chacón sobre autores 

paganos antiguos la conforman sus notas críticas al Corpus Caesarianum, un 

trabajo al que se dedicó intensamente a lo largo de su vida.  

Su primer acercamiento está atestiguado documentalmente a partir de 

1570, ya que en un ejemplar de una edición publicada en ese año4, que contaba 

 
1 G. Morocho Gayo (1999: 161-169). 
2 Archidiácono o arcediano de la diócesis de Cuenca, ciudad de la que se supone que era 

natural. Cf. N. ANTONIO (1788: 29) s.v. «Ludovicus de Castilla»; J. P. MÁRTIR RIZO (1629: 

205). 
3 Pedro Chacón donó sus bienes al Hospital de Santiago de los Españoles de Roma, pero 

sus libros fueron destinados a diferentes personas. Las obras impresas recayeron en varios 

miembros de la alta jerarquía de la Iglesia, mientras que sus obras manuscritas quedaron bajo 

la custodia de Luis de Castilla. Así queda atestiguado en la obra Hispaniae Bibliotheca de 

Andres Schott, así como también es testimonio de ello Nicolás Antonio. Cf. E. RUIZ (1976: 

189-247); G. CARDINALI (2017); A. SCHOTT (1608: 556-564), s. v. “Petrus Ciacconius”; N. 

ANTONIO (1788: 179-148), s.v. «Petrus Chacon». 
4 C. Iulii Caesaris Commentarii, novis emendationibus illustrati. Eiusdem librorum, qui 

desiderantur, fragmenta. Ex bibliotheca Fului Vrsini Romani. Scholia Aldi Manutii Pauli F. 
Aldi N. Ioannis Sambuci Spicilegia. Antuerpiae. Ex officina Christoph. Plantini, 1570. En las 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

277 

con las emendationes del humanista romano Fulvio Orsini, plasmó su primera 

aproximación sobre la obra de César. Sin embargo, este primer acercamiento al 

Corpus Caesarianum tuvo su continuidad en los años posteriores, ya que el 

toledano puso en limpio esas primeras notas en un manuscrito que conserva hasta 

dos redacciones o estadios distintos de la obra, uno primero que ocupa unos 

pocos folios y que contiene solamente 91 notas, y otro posterior, que 

consideramos la redacción definitiva de sus notas críticas a Julio César, y que se 

corresponde con el texto que fue publicado por primera vez en la edición de 

Gottfried Jungermann de Frankfurt en 16065. 

La relación entre el primer estadio, presente en el ejemplar de la edición 

plantiniana de Amberes de 1570, y los otros dos estadios posteriores plasmados 

en este manuscrito autógrafo de Chacón es clara e inequívoca en muchos 

niveles 6 , ya que se reproducen contenido, tipo de escritura, alusiones y 

referencias y hasta símbolos que Chacón usa para indicar diferentes 

conveniencias como abreviaturas, adiciones, eliminaciones, etc. 

 

EL MANUSCRITO AUTÓGRAFO DE CHACÓN 

 
El texto de la redacción definitiva de las notas críticas de Pedro Chacón al 

Corpus Caesarianum quedó plasmado, como hemos dicho, en un manuscrito 

autógrafo que Chacón produjo en Roma y que, tras su muerte, fue legado junto 

con otros manuscritos y legajos, a Luis de Castilla. 

En el período posterior al fallecimiento de Chacón se realizaron al 

menos dos copias del texto de las notas al Corpus Caesarianum, una primera 

encargada por su compañero Fulvio Orsini (1529-16007), otro humanista romano 

interesado en el texto cesariano y que ya había publicado unas emendationes en 

1570, como acabamos de explicar; y una segunda copia, realizada años después 

por mano de Andrés Schott8, filólogo flamenco que por aquel momento residía 

también en Roma, de la que hablaremos más tarde. 

 
páginas de un ejemplar de esta edición Pedro Chacón dejó unas anotaciones que abarcan tanto 

el texto de las Emendationes de Fulvio Orsini como el propio texto de César. Dicho ejemplar 

está conservado en la Real Biblioteca del Palacio Real de Madrid con la signatura XIV-2350. 

Cf. J. G. LÓPEZ-VALDEMORO DE QUESADA (1931: 267). 
5 C. Iulii Caesaris quae extant… Editio adornata opera et studio Gothofredi Iungermanni 

Lipsiensis; Frankfurt 1606. 
6 J. Moraleda Díaz (2010: 385-398). 
7  Sobre Fulvio Orsini, aunque antiguas, siguen siendo de obligada consulta las 

monografías de P. de Nolhac y de G. Beltrani, escritas a finales del siglo XIX. Véase también 

la entrada «Orsini, Fulvio» del Dizionario Biografico degli Italiani de F. Matteini.  
8 No hemos podido encontrar ninguna pista sobre el destino de esta copia hecha por 

mano de Andrés Schott, lo que nos hace suponer que pudo ser desechada una vez cumplió su 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

278 

El manuscrito autógrafo de Chacón permaneció en poder de Luis de 

Castilla presumiblemente hasta su muerte, momento a partir del cual todo indica 

que sus posesiones bibliográficas fueron incorporadas a la biblioteca del Conde-

Duque de Olivares9 por mediación de Enrique de Guzmán y Ribera, segundo 

Conde-Duque de Olivares y embajador de Felipe II en Francia y en Roma entre 

1582 y 1591.  

Tras la muerte del hijo de éste, Gaspar de Guzmán, el manuscrito, como 

otros muchos libros, salió de la biblioteca por deseo de su viuda, que los vendía 

para poder obtener misas. Por esta circunstancia el manuscrito cambió de manos 

y fue adquirido en un lote por Cornelius Lerche, embajador del rey de Dinamarca 

en España durante los períodos 1650-1653 y 1658-1662. Después de 1662, 

Lerche se llevó todos sus libros a Dinamarca, donde trasladó su biblioteca. 

En 1682 Lerche vendió su biblioteca al noble danés Jens Rosenkrantz, 

y sus herederos, a su vez, también la enajenaron a Arne Magnussen, otro 

bibliófilo islandés que residía en Copenhague. Finalmente, tras la muerte de 

Arne, sus libros fueron donados a la Universidad de Copenhague, por lo que el 

manuscrito que contiene las notas críticas de Pedro Chacón se encuentra 

actualmente en la biblioteca de dicha universidad10.  

 

LA INCORPORACIÓN DE LAS NOTAS CRÍTICAS DE CHACÓN A LOS FRAGMENTA 

HISTORICORUM 
 

Como hemos adelantado unas líneas atrás, Fulvio Orsini ordenó la copia del 

texto que contenía el manuscrito autógrafo de Chacón, por lo que obtuvo para sí 

la importante información de carácter filológico sobre las obras de Salustio, de 

Varrón y de Julio César que estaba presente en aquel manuscrito producido por 

la mano del propio Chacón11. 

Este caudal filológico fue usado por Orsini 12 , años después, para 

completar una obra filológica que trataba sobre fragmentos de antiguos 

historiadores romanos 13  que ideó y comenzó a preparar el arzobispo de 

 
función, como ocurrió con otros muchos manuscritos producidos únicamente con la intención 

de servir para hacer una edición en aquella época. 
9 Cf. G. MARAÑÓN (1965: 163); cf. N. ANTONIO (1788: 29), s.v. «Ludovicus de Castilla». 
10 La signatura del manuscrito autógrafo de Chacón en la biblioteca de la Universidad 

de Copenhague es AM 828 4to. 
11 Este manuscrito se encuentra conservado actualmente en la Biblioteca Nacional di 

Nápoles, con la signatura V.D. 40 
12 J. Moraleda Díaz (2007: 181-201). 
13 Fragmenta historicorum ab Antonio Augustino collecta, emendata a Fuluio Vrsino. 

Fului Vrsini notae ad Sallustium, Caesarem, Liuium, Veleium, Tacitum, Suetonium, 
Spartianum et alios, Amberes 1595. Estas notas se documentan en los Veterum Scriptorum 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

279 

Tarragona, Antonio Agustín (1517-1586)14, y que finalmente, tras la muerte de 

Agustín, culminó algunos años después el propio anticuario romano. 

Fulvio Orsini combinó en esta obra diferentes materiales que dieron 

como resultado un conglomerado de aportaciones de varios autores15 mezcladas 

con las suyas propias sin ningún tipo de acotación o diferenciación, por lo que 

las notas de Pedro Chacón fueron publicadas por primera vez sin que el 

humanista toledano recibiera ninguna justicia o reconocimiento más allá de 

publicar su nombre una única vez al inicio de la obra y junto con el de otros 

eruditos de la época. 

Fue en el período que media entre 1595 y 1606 cuando tuvo que 

realizarse esa segunda copia del manuscrito autógrafo de Chacón. El filólogo 

flamenco Jean Brant, conocedor del valor de las notas críticas de Pedro Chacón, 

vio la forma de devolverle el crédito substraído por la publicación de Fulvio 

Orsini, y se propuso separar las notas críticas del toledano de las de Orsini, para 

lo cual encomendó a su amigo Andrés Schott, ya que éste residía en Roma en 

aquel momento, la copia del texto del manuscrito autógrafo de Pedro Chacón. 

Fue así16 como esta segunda copia llegó a Frankfurt y pudo favorecer la 

publicación de las notas críticas de Pedro Chacón en la edición del Corpus 
Caesarianum que preparaba Gottfried Jungermann 17  y que fue finalmente 

impresa en 1606. 

 

LAS ALTERACIONES DE JUNGERMANN 

 

Sin embargo, hemos podido comprobar que Jungermann no reproduce fielmente 

en su edición las notas presentes en el manuscrito autógrafo de Chacón, pues 

hemos identificado un volumen significativo de modificaciones entre éste y la 

edición de las notas que se publicó en la edición de Frankfurt de 1606. Su análisis 

nos ha permitido diferenciar la siguiente tipología de alteraciones: 

 

 
fragmenta de Antonio Agustín conservados en los manuscritos 7901 y 7902 de la Biblioteca 

Nacional de España. Cf. C. GALLARDO (1990:203-208); A. LUNELLI (1978: 1007-1019).  
14 J. Carbonell i Manils (1992-1993: 169-186).  
15 En la propia obra Orsini cita los nombres de los autores de estas aportaciones: Ottavio 

Bagatto, Marc Antoine Muret, Latino Latinio y el propio Pedro Chacón. 
16 Todo este hecho lo narra Nicolás Antonio. Cf. N. ANTONIO (1788: 181). También hay 

noticia sobre estos hechos en el propio prefacio de la edición de Jungermann. Cf. M. BOUQUET 

(2007: 129-157). 
17  C. Iulii Caesaris quae extant… Editio adornata opera et studio Gothofredi 

Iungermanni Lipsiensis; Frankfurt 1606, pp. 262-337. 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

280 

a) Eliminación de referencias a la edición plantiniana de 1570 

 

Cuando la copia del manuscrito autógrafo de Pedro Chacón llegó a las manos de 

Claudio Marnio, tipógrafo de la edición que estaba preparando Jungermann, éste 

se encontró con un texto que no podía publicar tal cual, ya que incluía por 

doquier abundantes referencias internas que Chacón usó para localizar los 

pasajes que trataba, así como también los pasajes a los que se refería. 

En este sentido, el texto del manuscrito autógrafo de Chacón guarda una 

absoluta dependencia de las páginas y líneas de página del ejemplar de la edición 

plantiniana de Amberes de 1570 en la que el erudito toledano plasmó su primer 

acercamiento al texto de Julio César. Esta dependencia nos permite hoy vincular 

sin ninguna duda esos dos estadios de desarrollo de las notas críticas de Chacón, 

pero suponía en aquel tiempo un problema para la publicación de las notas en la 

edición que pretendía realizar Jungermann.  

Por esta razón Jungermann se vio obligado a reinterpretar y dar nuevo 

sentido a esas referencias de Chacón, -por otro lado muy precisas para la 

localización de los pasajes-, en un lenguaje que cualquier lector pudiera entender 

basado en referencias básicas que a la vez eran mucho más vagas y difusas, muy 

lejanas de la exactitud que conlleva aportar el número de página y el número de 

línea de página respecto a una edición externa de referencia. La exactitud de 

Chacón queda, por ello, transformada en indicaciones vagas sobre la localización 

de los pasajes como supra, infra, post, paulo supra, libro septimo, y otras 

expresiones similares18. 

La modificación más habitual es la omisión de la alusión al número de 

página cuando el propio Chacón ya sitúa el pasaje del que habla en un libro 

concreto. Si el libro no queda especificado por el toledano, entonces Jungermann 

suele aludir a él mencionando el libro o usando expresiones como hoc libro, infra 
hoc libro extremo, infra enim sic habet, inferius y similares, siempre que el 

pasaje se encuentre en el mismo libro en el que se halla el pasaje tratado en la 

nota en cuestión. 

En los ejemplos que presentamos como nota al pie podemos ver que 

Chacón también menciona páginas de ediciones de referencia de otros autores 

diferentes a César, como puede ser el caso de Tácito o Nonio Marcelo. Es de 

 
18 Algunos ejemplos: 3: Infra, lib 5, pag. 98 > ut libro quinto; 11: 16 > hoc libro; 75: 

supra pag. 1 > initio huius libri; 87: Vide Sigonium fol. 277 > Vide Sigonium; 90: libro 2 B. 

C., pag. 273 > libro secundo de bello civili; 111: Tacitus 20 > Tacitus histor. lib. 4; 133: lib. 

1 bellor. civil., pag. 220 > lib. 1 bellor. civil., ubi habetur; 139: et pag. 45 > nam infra dixit; 

147: sic infra hac eadem pagina > nam paulo post dixit; 181: ut 54 > item; 351: vide Nonium 

428 > vide Nonium; 376: supra pag. 82 > supra in principio lib. 5; 408: supra pag. 133 > supra 

in principio huius libri; 431: infra pag. eadem > inferius; 439: infra 37 > infra enim sic habet; 

464: lib. 3 de bello Gall. pag. 56 > Caesar ipso libro 3. 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

281 

suponer que Jungermann, -a diferencia de nosotros, que conocemos la edición 

de referencia de Chacón en lo que respecta al texto cesariano-, desconocía por 

completo la edición a la que se referían estos números de página, por lo que 

seguramente tuvo que realizar una labor de localización de estos pasajes. 

En otras ocasiones, como vemos en la tabla que presentamos a 

continuación, Jungermann no sólo cambia el número de página que usa Chacón 

por otra indicación, sino que además amplía la información, algunas veces 

introduciendo en el mismo texto de la nota el pasaje concreto de César que 

Chacón únicamente localiza.  

 

 
Tabla 1: Eliminación de referencias con ampliación de información 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   
15 Et infra, pag. 50, ‘vix ut his’ li. 3, ‘vix ut his rebus, quas constituissent’ 

26 Et 106 et 273 et 37 et 303 Item lib. 5 ‘longius prosequi veritus’ et alias 

35 Et 226 Et l. 6 ‘quod summa auctoritas antiquitus erat in Aeduis’ 

45 125 l. 6 ‘quam ad diem ei legioni, quae in praesidio 

relinquebatur deberi frumentum sciebat’ 

52 Sic infra pag. 30 Infra: ‘ut spatium pila in hostes coniiciendi non daretur, 

reiectis pilis comminus gladiis pugnatum est’ 

57 lib. 5, pag. 104 ut dixit l. 5 ‘monet ut tragulam abiiciat’ 

62 220 ‘multos militia, quosdam exercitando agros tolerare 

vitam’ 

157 pag. 101 ibi: ‘nam minus horis III decem millium passuum 

circuitu minitionem perfecerunt’ 

208 Valerius Maximus lib. 2, c. 1 Valerius Maximus lib. 2, cap. 6 ‘Celtiberi nefas esse 

ducebant proelio superesse, cum is occidisset, pro cuius 

salute spiritum devoverant’ 

241 Vide infra pag. 96 ut libro 5 ‘a militibus passuum circiter II’ 

247 ut infra 83 ut infra lib. 5 ‘reliquae fere omnes reiicerentur’ 

261 ‘Excusatione’ alibi ‘Excusatione’, ut eodem lib. 6 in principio 

‘excusationem accepit’. 

264 Pag. 57, 60, 108, 308. Lib. 3 ‘quid fieri velit, edocet’, et eodem lib. extremo 

‘quid fieri velit, ostendit’, lib. 5 extremo ‘quaeque fieri 

velit, praecipit’, et lib. 3 de bello civili ‘quod a quoque 

fieri velit, praecipit’ 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

282 

293 Et pag. 144, 213 et Livius 

lib. 

Et Caesar lib. 5 ‘magna manu ad castra oppugnanda 

venerunt’ 

342 ‘insperatam tantam’ dixit 

pag. 128 

Infra hoc ipso libro: ‘seque ipsi abhortantur, ne tantam 

fortunam ex manibus dimittant’ 

401 Supra 106 Caesar lib. 5 ‘quod beneficio Deorum immortalium et 

virtute eorum expiato incommodo’ 

522 Sic supra, pag. 191 et 180 et 

197. Et infra 203 

‘M. Antonium Quaestorem suis praefecit hibernis’, ‘M. 

Antonium quaestorem cum legione XI sibi coniungit, 

‘quibus M. Antonii Quaestoris sui commendaret 

socerdotii petitionem 

 
Como podemos apreciar, no es poco habitual que Jungermann 

aproveche la necesidad de transformar las referencias de Chacón para introducir 

el texto de los pasajes que usa el toledano para dar fuerza a sus argumentaciones. 

 

b) Corrección de errores 

 

Otro aspecto que se advierte en la edición de Jungermann es el intento por 

corregir algunos errores que se han podido detectar en el manuscrito autógrafo, 

bien por lapsus que pudiera haber tenido Chacón a la hora de escribir o bien por 

inexactitudes a la hora de citar determinados libros o capítulos en las citas de 

pasajes de autores clásicos latinos. Debido a que Jungermann trabajó con una 

copia del manuscrito original es posible que también se produjeran errores en 

dicho proceso. 

No obstante, como se verá a continuación, no es infrecuente que 

Jungermann incurra a su vez en algunos errores en el trance de corregir supuestas 

inexactitudes de Chacón en el momento de localizar pasajes concretos dentro de 

obras de autores clásicos. 

 
Tabla 2: Corrección de errores 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   

17 Orosius, libro 4 Et Orosius, lib. 5, cap 15 

19 Varro, lib. de lingua latina 4 Varro lib. 5 de lingua latina 

30 Verrem 5 Verrem 7 

37 in Verrem 4 in Verrem 6 

70b in Verrem 4 in Verrem 6 

115 in Divinatione orat. in Verrem 3 

141 nec multae prodigus herba nec multae prodigus herbae 

156 lib. 6, pag. 143 lib. 7 

209 Plinius, lib. 4, cap. 19 Plinius, lib. 4, cap. 15 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

283 

280 Gellius, lib. 2, cap. 22 Gellius, lib. 2, cap. 21 

283 Plinius, lib. 22, cap. 2 Plinius, lib. 20, cap. 1 

283 Plinius, lib. 36, cap. 6 Plinius, lib 35, cap. 6 

335 Cicero, lib. epist 9, epist. 25 Cicero, lib. 9, epist. 28 

338 Cicero ad Atticum scribens 

lib. 3 

Cicero ad Atticum scribens lib. 5, 

epist 16 

444 rupis Sequanae ripis Sequanae 

 
De toda esta relación de correcciones de Jungermann a Chacón incurren 

en error más de la mitad, concretamente las efectuadas en las notas nº 19, nº 30, 

nº 37, nº 70b, nº 115, nº 209, nº 283 (la primera de las dos), y nº 335. 

En efecto, la cita de Orosio de la nota nº 19 pertenece al libro VI, por lo 

que tanto Chacón al mencionar el libro IV, como Jungermann al llevarla al libro 

V, cometen sendos errores. El erudito de Leipzig yerra todas las veces que 

intenta corregir a Chacón cuando éste cita un pasaje de las Verrinas de Cicerón, 

incluso en el caso de la nota nº 115, donde Chacón escribe in Divinatione, -en 

posible alusión a la primera de las Verrinas-, que luego Jungermann sitúa en el 

libro tercero de esa obra, estando dicha cita realmente en el libro segundo. En lo 

que respecta a la nota nº 209, más que un error al corregir a Chacón se trata de 

un error propio de tipógrafo, ya que Chacón sitúa bien el pasaje en el libro cuarto 

y en la edición de Jungermann se lleva al décimo cuarto. En la primera cita de la 

nota nº 283 y en la cita de la nota nº 338 la localización de los pasajes que efectúa 

Chacón es correcta. 

 

c) Intervenciones en el texto 

 

Hasta aquí hemos visto las modificaciones que Jungermann tuvo que 

introducir en el texto de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César para 

adaptar y corregir el texto original del manuscrito autógrafo con el fin de publicar 

su edición producida en Frankfurt en 1606. Sin embargo, la intervención que 

Jungermann ejerce sobre el texto de las notas no acaba ahí, ya que también se 

produjeron cambios que afectan más profundamente al texto de Chacón y lo 

alteran de forma intencionada en varios órdenes, desde lo gráfico-fonético hasta 

lo léxico, pasando por lo morfosintáctico, por adiciones, omisiones y cambios 

de orden de palabras. 

Las alteraciones que vamos a ver a continuación afectan tanto al texto 

donde argumenta el propio Chacón en su faceta de filólogo como al texto que 

corresponde a la lectura de manuscritos y de ediciones en los que se apoya, así 

como también a la lectura de pasajes de otros autores clásicos que aparecen en 

las notas críticas.  

 

 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

284 

 

a) Diferencias gráfico-fonéticas19 

 

En lo que respecta a las variantes de carácter gráfico-fonético y aquellas que 

están relacionadas con los nombres de pueblos y de personas, encontramos en la 

mayor parte de esta relación diferentes variantes en lo que afecta a los nombres 

de pueblos, de ciudades y de personas de origen galo que Jungermann introduce 

al cambiar los testimonios escritos por la mano del propio Chacón en su 

manuscrito. Las lecturas que ofrece Chacón tienen su origen en otros autores 

antiguos como Plinio, Tolomeo u Orosio o en la lectura de testimonios ubicados 

dentro de la tradición cesariana. Sin embargo, Jungermann altera estas lecturas 

y presenta otras en numerosos casos, lo que indicaría que tiene cerca otras 

fuentes y que habría decidido adoptar éstas antes que las que presenta el propio 

Chacón20. 

El segundo grupo en número del listado está formado por variantes que 

tienen que ver con las costumbres ortográficas de la época. De nuevo, en este 

tipo de palabras comunes afectadas por cierta variabilidad ortográfica, como 

pueden ser causa/caussa, interitione/intericione, oppida/opida, y aquellas con un 

sentido arcaizante como cum/quum o secutae/sequutae, Jungermann prefiere 

imponer su estilo propio a reproducir con fidelidad las palabras de Chacón. 

En un tercer grupo encontramos aquellas variantes que se explican por 

criterios puramente editoriales. En este sentido, Jungermann prefiere editar la 

abreviatura kal. en lugar de la forma cal. usada por Chacón; y también prefiere 

editar tum en lugar de tunc, y en ocasiones usar los números romanos en lugar 

de los arábigos o presentar los prenombres romanos con su forma abreviada en 

lugar de hacerlo con su forma completa. 

La variante Solidunos puede explicarse por un error tipográfico 

producido a la hora de montar los tipos en la plancha de la imprenta y, de forma 

menos clara, pudiera usarse la misma explicación con la variante Walis, ya que 

podría explicarse igualmente por un error de carácter tipográfico. 

 

 
19 Cf. la relación de diferencias por categorías gramaticales que presentamos en el anexo 

que cierra este artículo. 
20 Debido a que Jungermann no trabajó con el manuscrito autógrafo salido de la mano 

de Pedro Chacón sino con una copia que efectuó Andrés Schott, algunas de las variantes que 

presenta la edición de Jungermann pudieran haberse producido en el proceso de copia del 

manuscrito y no por decisión del propio filólogo alemán. 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

285 

b) Diferencias de puntuación 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   

499 Lego ‘circumdederunt. 

Nostri explorato hostium 

consilio’ 

Lego: ‘circumdederunt nostri. 

Explorato hostium consilio’ 

 
Es destacable también, por cambiar de forma drástica lo transmitido por 

el manuscrito autógrafo, la variante de puntuación de la nota nº 499, en la que 

Jungermann altera completamente la puntuación que transmite Chacón en su 

manuscrito, siguiendo una parte de la tradición manuscrita presente en la clase α 

que ha transmitido nostri después de consilio y no después de circumdederunt, 
colocando, por tanto, dicho adjetivo en el entorno de la segunda oración y no en 

el de la primera. 

 

c) Diferencias morfosintácticas 

 

En el apartado morfosintáctico Jungermann también presenta variantes (cf. 

Anexo) que pueden clasificarse en varios tipos. El que quizá llama más la 

atención puede ser el cambio de modo de verbos que en el manuscrito de Chacón 

se presentan en subjuntivo y en la edición de Jungemann aparecen en indicativo. 

En dos de los casos, las variantes en subjuntivo sustituidas por 

indicativo pertenecen a las palabras de Chacón, concretamente las variantes que 

aparecen en las notas nº 19, consueverint, y nº 104, administrarent, que son dos 

casos claros de uso de subjuntivo por atracción modal que Jungermann desbarata 

en su edición cambiándolos en sus correspondientes formas en indicativo.  En lo 

que respecta a los otros cuatro casos, los cambios de modo están presentes en 

pasajes de autores clásicos, mayoritariamente en el propio César, pero también 

en un pasaje de Orosio. 

Respecto a los pasajes de César, dos de ellos no presentan variantes 

alternativas al respecto, es decir, el consenso de los manuscritos de la tradición 

cesariana presenta las variantes en subjuntivo, dediderint en el caso de nº 208 y 

serviant en el caso de nº 225, por lo que la intervención de Jungermann no está 

apoyada en la tradición cesariana, sino que corresponde a una banalización del 

texto, quizá buscada de una forma voluntaria o producida involuntariamente por 

alguna clase de desconocimiento de la lengua latina presente en testimonios más 
recientes. El tercer pasaje de César sí tiene diferentes variantes en la tradición 

manuscrita, ya que la que presenta Chacón en nº 277, fuerat, aunque errada, tiene 

su base en los manuscritos de la clase β, que presentan fuerant, mientras que los 

manuscritos de la clase α no presentan verbo alguno; sin embargo, Jungermann 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

286 

también convierte el verbo en indicativo, y en las notas de Chacón de su edición 

aparece escrito fuerunt. 
Esta alteración de los verbos en modo subjuntivo también afecta a la 

parte valorativa de las lecturas que introduce Chacón, ya que la fuerza y la 

contundencia que expresa el filólogo a la hora de presentar una posible lectura 

queda manifiestamente alterada dependiendo del modo verbal en el que quede 

introducida. En efecto, en la mayoría de los casos, Chacón se expresa en su 

manuscrito con la forma legerem, una manera más prudente que asertiva, 

mientras que Jungermann suele alterar esa forma subjuntiva por otras mucho 

más contundentes como legendum o directamente lego. 

También podemos observar otras variantes morfosintácticas de 

diferente naturaleza. Hay cambios en la concordancia (nº 5, quae vergit/qui 
vergit, cambiando el antecedente del relativo partem por Oceani), en el número 

(nº 83, iustas causas/iustam causam), en el género (nº 91, quem/quam), y en la 

persona verbal (nº 473, censeo/censes). Además, hay un error tipográfico, (nº 

404, Rhodana) y un error de concordancia (nº 95, vetusto mos) 

 

d) Diferencias léxicas 

 

La edición de Jungermann también presenta alteraciones significativas de orden 

léxico (cf. Anexo), entre las que tenemos que distinguir dos grandes grupos. En 

primer lugar vamos a tratar las alteraciones léxicas que cambian el texto de los 

pasajes de otros autores y de lecturas de manuscritos y de ediciones 

contemporáneas que utiliza Pedro Chacón en sus notas críticas, y en ese aspecto 

no son pocos los autores antiguos cuya cita resulta alterada: nos 17 y 176, Orosio; 

nos 19, 70b, 93, 162 y 480, Cicerón; nos 23 y 350, Pomponio Mela; nº 29, 

Vitruvio; nº 29, Servio; nº 52, Vegecio; nos 181, 188, 317 y 406, César; nº 419, 

Apuleyo; nº 529, Dión Casio en su versión latina; nº 552, Apiano. Además de 

esto, encontramos lecturas de manuscritos y ediciones y conjeturas en los nos 49, 

93, 459 y 473. 

Vamos a ver algunas de estas alteraciones (cf. Anexo) que afectan al 

texto y a la transmisión del texto de César. En la nota nº 181, Chacón transmite 

un pasaje (Gal. 3.8.1) donde aparece la palabra navigationem, que no tiene 

variantes en la tradición cesariana; sin embargo, Jungermann no publica esta 

variante, sino que la cambia a rationem, un vocablo que el editor de Frankfurt 

debió de escoger por alguna razón, ya que puede entenderse con el sentido de 

“método de navegación”.  

Dos casos muy parecidos al anterior son, en primer lugar, el de la nota 

nº 188, donde Chacón introduce la nota con el lema iisdem difficultatibus loci 
defendebant. La lectura difficultatibus no tiene tampoco ninguna variante 

alternativa en la tradición manuscrita cesariana; sin embargo, Jungermann 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

287 

prefiere editar opportunitatibus; y, en segundo lugar, el de la nota nº 317, donde 

de nuevo Chacón cita un pasaje de César, sic Fortuna in contentione et certamine 
utrumque versavit, donde versavit no tiene alternativa en la tradición manuscrita 

de César, pero queda alterado en la edición de Jungermann, que prefiere editar 

servavit.  
Todas estas variantes alternativas que prefiere editar Jungermann y que 

alteran el texto del manuscrito de Chacón, pueden tener su origen, quizá, en la 

tradición de los codices recentiores o de las ediciones contemporáneas del siglo 

XVI. Hemos podido constatar en este sentido que la variante servavit está 

presente en las ediciones de Vascosano (París 1543) y de Grifio (Lyon 1560). 

En segundo lugar, las alteraciones léxicas que introduce Jungermann en 

su edición también afectan a las palabras del propio Chacón. La mayoría de los 

casos que hemos consignado en la lista parecen responder a una preferencia por 

unos vocablos por encima de otros, así por ejemplo tenemos los casos de las 

notas nº 105, en la que Jungermann prefiere aestimatur a existimatur; nº 105, 

nominatur en lugar de dicitur; nº 135, opidorum por urbium, así como 

expugnationibus por oppugnationibus; nº 333, donde Jungermann quiere buscar 

la precisión al usar el término copula en detrimento de dictio; nº 372, en la que 

Jungermann prefiere figura sobre forma; nº 462, nominavit de nuevo en lugar de 

appellavit; y la nota nº 467, en la que Jungermann prefiere ser más preciso con 

el término peditum en lugar de hominum; entre otros muchos ejemplos que no 

comentamos aquí y que no hemos registrado tampoco en el listado. 

 

e) Omisiones 

 

Los datos recogidos en el listado de omisiones (cf. Anexo) parecen indicar que 

la intervención de Jungermann sobre el texto del manuscrito autógrafo en lo que 

toca a este apartado tiene como objetivo adaptar el texto al gusto del editor 

francofurtense, ya que la mayoría de estas intervenciones responden a lo que 

parece un afán estilístico.  

Así, comprobamos que se registran omisiones de est junto a formas 

perifrásticas del verbo, de conectores o partículas como et, ut, sed, vero, ubi, 
etiam, tantum, etc. Por otra parte, se omiten también palabras como verbos, 

preposiciones o substantivos que Jungermann considera no necesarios, como 

codices, eam, inquit, libris, ex, sunt, y existimo, entre otras. También hay 

omisiones que deshacen explicaciones o precisiones que hace Chacón y que no 

quedan por ello transmitidas en el texto de la edición de Frankfurt, como es el 

caso de las notas nº 19, nº 20, nº 122, nº 164, nº 201, nº 207, nº 238, nº 473 y nº 

524. 

Algunas de estas omisiones cambian el sentido filológico de las palabras 

de Chacón, modificando el nivel de asertividad que el toledano quiso expresar 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

288 

en su manuscrito, tal como hemos podido ver en el apartado de alteraciones 

morfosintácticas al cambiar Jungermann en varias ocasiones las formas legerem 

por lego o legendum, para acabar exponiendo una mayor asertividad en las 

palabras de Chacón de la que el toledano quiso expresar. Así, en este apartado 

de omisiones, encontramos en la nota nº 69 la omisión de credo en el sintagma 

legendum credo, con la que Jungermann aparta a Chacón del campo de la 

creencia otorgando a sus palabras una total asertividad. Esto mismo sucede de 

nuevo en la nota nº 484, donde la omisión del verbo existimo, cambia el sentido 

de las palabras de Chacón de la opinión o la aseveración sin dudas. 

También se producen omisiones que tienen que ver con la ubicación de 

pasajes, como en los casos de las notas nº 57, nº 122 y nº 164, o con explicaciones 

sobre algún tema que presenta Chacón en su manuscrito, como en las notas nº 

238 y nº 524, ocasiones en las que Jungermann omite información que presenta 

Chacón. En este mismo sentido, también hay omisiones de pasajes cortos 

completos o de lecturas de testimonios, como sucede en las notas nº 69, nº 151, 

nº 165 y nº 428. 

Por último, en lo que respecta a las omisiones que afectan a los textos 

de pasajes de autores clásicos y de lecturas de testimonios, debemos fijarnos en 

las notas nº 301, nº 341, nº 421 y nº 426. De estos cuatro pasajes, los primeros 

tres pertenecen al texto de César y el cuarto a la obra de Orosio. En lo que toca 

a los tres pasajes cesarianos, ninguna de las omisiones de Jungermann, nostris, 

trib. mil. et y agunt, tiene apoyo en la tradición manuscrita de César en lo que 

respecta a los manuscritos más importantes. 

   

f) Adiciones 

 

La mayor parte de las adiciones que ofrece Jungermann en su edición (cf. Anexo) 

responde a ampliaciones del texto que Chacón presenta en relación con pasajes 

de César o de otros autores antiguos, como es el caso de las notas nº 19, nº 37, 

nº 38, nº 52, nº 70b, nº 156, nº 169, nº 201, nº 202, nº 229, nº 257, nº 261, nº 301, 

nº 338, nº 349, nº 352, nº 448, nº 480 y nº 489. En el caso de la nota nº 301, 

Jungermann introduce un primer et que hace correlato con otro et que no tiene 

ningún apoyo en la tradición manuscrita cesariana de los manuscritos más 

importantes21. 

Jungermann también añade pasajes paralelos de autores antiguos que no 

están presentes en el manuscrito autógrafo de Pedro Chacón, como vemos en las 

notas nº 44 (Terencio), nº 46 (Varrón), nº 70b (Tácito), nº 202 (César), nº 208 

(Valerio Máximo), nº 335 (César), nº 370 (César) y nº 525 (César). 

 
21  Tampoco está presente esa variante en ediciones contemporáneas como la de 

Vascosano (París 1543), Estéfano (Paris 1544), Grifio (Lyon 1560) o la propia edición de 

Jungermann (Frankfurt 1606). 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

289 

También hay adiciones que amplían información, como es el caso de las 

notas nº 19, nº 44, nº 450 y nº 451. Jungermann añade información que precisa 

el nombre de la obra dentro de un autor, el número de libro dentro de una obra o 

algún otro dato que considera de interés. 

Por último, igual que hay omisiones en el texto de la edición por mor de 

un gusto estético o por decisión estilística, también hay adiciones que responden 

a este mismo criterio. Así, por ejemplo, hay una adición en el mismo título de 

las notas críticas, ya que Jungermann decidió añadir NOTAE al mismo, variante 

que no se encuentra en el manuscrito autógrafo de Chacón. Otros ejemplos 

muestran la adición de adverbios como paene, preposiciones como ad en el 

sintagma usque ad Oceanum, expresiones como ut dicitur o palabras para 

completar y especificar una frase, como añadir a la lacónica expresión Vide 
Marlianum un contexto más clarificador como Vide hic in Galliae descriptione 
Raymundum Marlianum. 

 

g) Diferencias en el orden de palabras 

 

En lo que se refiere a las alteraciones por cambio del orden de palabras (cf. 

Anexo), podemos diferenciar dos grandes grupos, las alteraciones que afectan a 

las citas de pasajes paralelos de autores antiguos y los cambios en el orden de 

palabras que se producen en las palabras de Pedro Chacón. 

En el primer caso, en el listado que ofrecemos en el anexo final, hay 

alteraciones que afectan a dos pasajes de Varrón (nº 19 y nº 104), uno de Sisena 

(nº 57), uno de Vitruvio (nº 283), uno de Lactancio (nº 392) y tres pasajes de 

César (nº 11, nº 133 y nº 513). Centrándonos en las variantes que afectan a los 

pasajes de César, sólo en uno de ellos hay apoyo de la tradición manuscrita de 

César en lo que respecta a los manuscritos más importantes, ya que dicho cambio 

en el orden de palabras está atestiguado en cada una de las dos clases en las que 

se divide la tradición, Galliae totius (Jungermann) en la clase α y totius Galliae 

en la clase β (Chacón). 

En el otro caso, es decir, en lo que respecta al grupo de alteraciones que 

afectan a las palabras del propio Chacón, estos cambios pueden deberse al gusto 

o preferencia de Jungermann a la hora de entender la manera más apropiada de 

expresar ideas en lengua latina, unas preferencias que no están del todo 

asimiladas a las ideas más canónicas del orden de palabras genuinamente latino, 

como demuestra el hecho de que elija expresar sintagmas como videtur 
legendum, perturbant agmen, videtur abundare o circumdare opidanos, donde el 

verbo no ocupa la última posición de la oración. 

 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

290 

OTRAS ALTERACIONES DE JUNGERMANN 

 

Además de estas alteraciones que hemos mencionado en los apartados 

anteriores, el erudito de Leipzig realizó otras modificaciones en el texto del 

manuscrito autógrafo de Chacón que, aunque menos destacables en importancia, 

también cambiaron el modo en el que Pedro Chacón trató el texto de César. 

Así, encontramos en la edición de Jungermann que una nota crítica de 

Chacón (Phalange facta) fue dividida en tres (50 Phalange facta, 52 Milites e 
superiore loco pilis missis, y 53 Quod pluribus eorum scutis uno ictu pilorum 
transfixis). 

Por otra parte, y en sentido contrario, también hay un par de casos de 

fusión de dos notas en una. Así Jungermann fusiona las notas críticas Mazaras 
ac tragulas subiiciebant y Ac tragulas subiiciebant en una única nota, nº 57, ya 

que ambas se refieren al mismo pasaje; y también las notas Neque enim 
conferendum esse Gallicum cum Germanorum agro y Neque hanc 
consuetudinem victus por el mismo motivo en la nº 69, ya que en la primera de 

las dos notas el propio Chacón ya hace referencia al pasaje que luego trata en la 

segunda.   

 

CONCLUSIÓN 

 

Las notas críticas que el humanista español Pedro Chacón compuso en torno a 

las obras del Corpus Caesarianum fueron publicadas por primera vez por 

separado en la edición de las obras de César de Frankfurt, publicada en 1606 a 

cargo de Gottfried Jungermann. Estas notas, junto con casi toda la obra de 

Chacón, no estaban destinadas en principio a ser publicadas y no lo fueron 

durante la vida del propio humanista. Se publicaron en parte antes, enmascaradas 

junto con aportaciones de otros estudiosos en una obra llamada Fragmenta 
Historicorum ab Antonio Augustino collecta, iniciada por Antonio Agustín, 

arzobispo de Tarragona, y culminada y publicada en Amberes en 1595 por el 

humanista romano Fulvio Orsini. 

Las notas críticas de Pedro Chacón a los autores clásicos, a pesar de no 

haberse publicado anteriormente, eran conocidas y apreciadas por los 

humanistas contemporáneos, hecho que propició, -en lo que toca a César-, la 

iniciativa de realizar una copia del manuscrito autógrafo donde Chacón las dejó 

plasmadas y publicarlas ya depuradas de las aportaciones de Orsini en la edición 

de Frankfurt de 1606. 

Sin embargo, y como hemos podido comprobar, el texto original de la 

mano de Pedro Chacón fue alterado conspicuamente tanto en lo que respecta a 

las palabras del propio Chacón como en lo que toca al texto de los pasajes 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

291 

paralelos de otros autores antiguos y de lecturas de otros testimonios, incluyendo 

manuscritos, ediciones contemporáneas y conjeturas propias. 

Algunas de estas alteraciones pudieron haberse introducido en la copia 

del texto original que se produjo en Roma a manos de Andrés Schott, por lo que 

es importante considerar el grado de relevancia de las alteraciones que pudieran 

haberse producido en el proceso de copia. 

Sin embargo, y por otra parte, la intervención de Jungermann en el texto 

es clarísima y va mucho más allá de una necesaria adaptación y neutralización 

de referencias utilizadas por el propio Pedro Chacón, cuyo texto pasó también 

por diferentes etapas de desarrollo, -desde unas notas inscritas en el ejemplar de 

una edición hasta una redacción más argumentativa y definitiva-, sino que 

ahonda también en aspectos puramente filológicos que atienden a razones que 

sobrepasan la tarea de presentar el texto tal como lo dejó escrito el humanista 

español. 

En el texto de las notas críticas que publica el filólogo de Leipzig 

observamos una tendencia a enriquecer la información que se proporciona al 

lector, añadiendo datos sobre la localización de pasajes, introduciendo pasajes 

paralelos completos que únicamente mencionaba Chacón remitiendo a una 

página de su edición de referencia y eliminando o adaptando ciertos usos 

lingüísticos propios del autor para acercarse a un estilo que el propio Jungermann 

considera más apropiado o adecuado para sus lectores. 

Hemos podido comprobar que las alteraciones de Jungermann no se 

quedan en formalidades relativas a la presentación del texto únicamente, sino 

que también afectan al corazón de la razón filológica de las mismas notas críticas 

de Chacón, ya que en algunas ocasiones se alteran lecturas de manuscritos e 

incluso conjeturas que realizó el propio Pedro Chacón. Las razones de estas 

alteraciones no están claras, pero podrían responder a usos contemporáneos en 

la edición de textos y quizá también a una influencia cercana de manuscritos 

recentiores o ediciones contemporáneas basadas en dichos testimonios tardíos, 

que eran los que los editores de la época tenían habitualmente más a mano para 

servir de apoyo a la composición de sus ediciones. 

 
BIBLIOGRAFÍA 

Antonio, N. (1788): Bibliotheca Hispana Nova II, Madrid. 

Beltrani, G. (1886): I libri di Fulvio Orsini nella Biblioteca Vaticana, Roma. 

Bouquet, M. (2007): «Une édition singulière des œuvres de César», Cahiers de 
recherches médiévales 14 spécial, pp. 129-157. 

Carbonell i Manils, J. (1992-1993): «Fulvio Orsini i Antonio Agustín, precursors 

de la moderna numismàtica», Annals de l’Institut d’Estudis Gironins 32, 

pp. 169-186. 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

292 

Cardinali, C. (2017): «Qui havemo uno spagnolo dottisimo»: Gli anni italiani di 
Pedro Chacón (1570 ca. -1581). Saggio di ricostruzione bio-bibliografica 
a partire di carteggi coevi, (Studi e Testi 513), Ciudad del Vaticano, 

Biblioteca Apostólica Vaticana. 

Gallardo, C. (1990): «Una edición de los Fragmenta poetarum latinorum de 

Antonio Agustín: mss. 7901 y 7902 de la Biblioteca Nacional de Madrid», 

en La edición de textos, Dolores Noguera Guirao, Pablo Jauralde Pou, 

Alfonso Reyes (coords.), pp. 203-208. 

López-Valdemoro de Quesada, J. G. (1931): Catálogo de la Real Biblioteca, 
Autores-historia VII, Madrid. 

Lunelli, A. (1978): «I Fragmenta latinorum poetarum inediti di Antonius 

Augustinus con appendici di altra mano, ora per la prima volta 

identificata: progetto do edizione», Rivista di Cultura Classica e 
Medioele, XX, pp. 1007-1019.  

Marañón, G. (1965): El Conde-Duque de Olivares, Madrid. 

Mártir Rizo, J. P. (1609): Historia de la muy noble y leal ciudad de Cuenca 
dirigida al alma inmortal de don García Hurtado de Mendoça, Madrid. 

Matteini, F. (2011): «La difiicoltà di chiamarsi Orsini. La biografia dimenticata 

di Fulvio Orsini, vescovo di Spoleto: una prima ricostruzione», Bollettino 
della Deput. di storia patria per l’Umbria, CVIII, pp. 405-454. 

Moraleda Díaz, J. (2007): «Las notas de Fulvio Ursino al texto de César en los 

“Fragmenta Historicorum” de Antonio Agustín: fuentes e influencias», 

Revista de estudios latinos: RELat, Nº 7, pp. 181-201. 

Moraleda Díaz, J. (2010): «Las notas críticas de Pedro Chacón al Bellum 

Gallicum de Julio César», en Julio César: textos, contextos y recepción. 
De la Roma Clásica al mundo actual, Antonio Moreno Hernández (aut.), 

pp. 385-398. 

Morocho Gayo, G. (1999): «Pedro Chacón y Arias Montano», Estudios de 
Filología e Indoeuropeo dedicados a F. Romero Cruz, Becares Botas y 

otros (eds.), Salamanca, pp. 161-169. 

Nolhac, P. de (1887): La bibliothèque de Fulvio Orsini, Paris. 

Ruiz, E. (1976): «Los años romanos de Pedro Chacón», CFC 10, pp. 189-247. 

Schott, A. (1608): Hispaniae bibliotheca seu de Academicis ac Bibliothecis, 

Frankfurt, pp. 556-564. 

  



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

293 

ANEXO 

 
DIVERGENCIAS ENTRE EL MANUSCRITO AUTÓGRAFO DE PEDRO CHACÓN Y LA 

EDICIÓN DE GOTTFRIED JUNGERMANN 

 
a) Diferencias gráfico-fonéticas 

 

En las tablas por categoría gramatical que presentamos a continuación las 

variantes que afectan al texto del propio Chacón quedan consignadas en letra 

redonda, mientras que las que afectan al texto directo de manuscritos, de 

ediciones contemporáneas, de pasajes de otros autores antiguos y de conjeturas 

de Chacón quedan reflejadas con el uso de la letra cursiva.  Por otra parte, las 

variantes que se presentan como lema introductorio en las notas críticas de 

Chacón quedan señaladas con letra subrayada. 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   

12 causam caussam 

19 cal. kal. 
29 interitione intericione 
70b cum quum 
119 oppida opida 

129 clipeis clypeis 

130 tunc tum 

180 Lexubios Lexuvios 

195 exstitit extitit 

199 negocii negotii 

204 Sottiates Sotiates 
207 Adiatonius Adiantimus 
207 Silodunos Solidunos 

207 Adiatomus Adcantuannus 

214 Flustates Elusates 

227 Vnalis Walis 
232 quincto quinto 
259 Rhizonitas Rizonitas 
287 Trinovantes Trinobantes 
289 sequutae secutae 
385 concilium consilium 
390 Δουροκόττορος Δουροκόρτορον 
392 multatus mulctatus 
399 Κηνάβον Καίναβον 
399 Cenapium Cenapum 
403 Ruteni Rutheni 
406 Cebenna Gebenna 
450 Virdumaro Virdomaro 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

294 

451 Halesiam Halosiam 
456 Ambaris Ambarris 

458 Gabali Gaballi 
467 Viridomaro Virdumaro 

485 Bellocases Velocasses 
508 Lemonum Limonum 

 

b) Diferencias de puntuación 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   

499 Lego ‘circumdederunt. Nostri 
explorato hostium consilio’ 

Lego: ‘circumdederunt nostri. 
Explorato hostium consilio’ 

 

 
c) Diferencias morfosintácticas 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   
5 quae vergit qui vergit 

6 paucas horas paucis horis 

11 coactos coacto 
15 qua quo 
16 rebellaverant rebellaverat 

19 temporibus tempore 

19 consueverint consueverunt 

22 forte fortasse 

30 posteritati posteritatemque 
30 volueris voluisses 
33 esse esset 
37 poterant potuerunt 
51 quorum quo 
56 intellexit intelligit 

72 Legerem Legendum 

83 iustas causas iustam causam 
86 videntur videbantur 
91 quem quam 
93 merere mereri 

95 vetusto more vetusto mos 
104 administrarent administrabant 

105 vocatur vocent 

112 Triboci Tribocorum 
126 Atuatici Atuaticos 
126 reperi reperio 

164 meminit mentionem facit 

178 hiemaret hiemat 
208 dediderint dediderunt 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

295 

225 serviant serviunt 
227 Vacalus Vacalis 
277 fuerat fuerunt 

283 vitrum vitro 
283 infecti inficiunt 
321 possit posset 

330 tentandum tentandam 
332 misit mittit 

404 Rhodano Rhodana 

416 Legerem Lego 

432 sunt esse 

466 scriptus est scribitur 

473 censeo censes 

496 Legerem Lego 

517 Cotuato Cotuatum 

 

d) Diferencias léxicas 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   

17 occisus est interfectus 
19 invitus munitus 

23 silens lenis 
26 queatur possit 

29 continent retinent 
29 perpetuas proprias 
49 compleret impleret 
52 post nunc 
70b paene fere 

93 pollicitum enim esse pollicitum eum esse 
93 ipsos istos 
100 concidisse occidisse 

105 existimatur aestimatur 

105 dicitur nominatur 

135 urbium opidorum 

135 oppugnationibus expugnationibus 

162 sectionis auctionis 

178 cum dum 
178 vicinus tenus 
181 navigationem rationem 
188 difficultatibus opportunitatibus 

188 difficultatibus opportunitatibus 
204 sed mendose habet mendose 

265 ‘Icium promontorium’ tamen 

esse, non ‘portus’ ait 

‘Icium promontorium’ tantum esse, non 

‘portus’ ait 

317 versavit servavit 

333 dictio copula 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

296 

350 ultimis humanis 
372 forma figura 

406 Infra autem ‘discludit’ est 
‘dividit’ 

Infra autem ‘discludit’ lego pro ‘dividit’ 

419 cunctis vinctis 
459 Sed et ‘Santonibus’ legi potest Sed et ‘Santonibus’ esse potest 

462 appellavit nominavit 

467 hominum CCC millia peditum CCC millia 

473 Parisiensis liber habet ‘ac rastros, 
longurios’ 

Parisiensis liber habet ‘ac crates, 
longurios’ 

473 ‘aggere et cratibus fossas explent’ ‘aggere et cratibus aditus expediunt’ 
480 matrem tuam patrem tuum 
509 additque cum adduntur 

517 ut videtur autem 

524 eam hanc 

525 At Supra 

528 exoptatissimi exspectatissimi 

529 videlicet scilicet 
552 acerbas ambas 

552 profiteretur polliceretur 

552 Gerebantur agebantur 

552 Unum manu 

 
e) Omisiones en la edición de Jungermann 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   
1 Celtica et Galatia Celtica 

17 persecuturus est persecuturus 
19 atque ita Claudio mortuo imperium 

arripuit 

(om.) 

20 in eodem libro scripto (om.) 

24 Helvetii late patebant Helvetii patebant 

29 ut nempe nempe 

57 Livius vero 7 Livius vero 

62 ut Tacitus Tacitus 

65 Appianus omnes fuisse ad CC millia Appianus ad CC millia 

68 Ptolemaeus lib. 2 Ptolemaeus 

69 legendum credo legendum 

69 Et alibi in epist. ‘congressus nostros, 
consuetudinem victus, sermones 
doctissimos requiro’. 

(om.) 

77 ne longe Longe 
91 Sed Cicero Cicero 

100 ex suis vero XV ex suis XV 

119 a praet. romano (om.) 
122 Strabo lib. 4 de Gallis Strabo lib. 4 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

297 

122 Hic tamen si Rhemos inter Belgas 

numeras gentes referuntur XVI 

(om.) 

134 Alii codices Alii 

142 ubi in veteri codice in veteri codice 

151 Lego ‘calones qui decumana porta a 
summo iugo collis nostros victores 
flumen transisse conspicati erant 
praedandi causa egressi’ 

(om.) 

159 sed posteaquam eam moveri senserunt sed posteaquam moveri 

senserunt 

163 Veteres codices ‘Venetos, Venelos, 
Osismios’ 

Veteres codices ‘Venelos, 
Osismios’ 

164 Et ex Plinio ac Strabone (om.) 

165 Et contra Rullum ‘tenere aliquo in sua 
potestate et ditione’ 

(om.) 

186 ut Festus Festus 

201 Sic supra lib. 2 Sic lib. 2 

207 delenda sint hae nempe, ‘cum his 
Adiatomus’ 

delenda sint, ‘cum his 
Adiatomus’ 

238 hoc est, praemittit C. Volusenum, qui 

antea periculum faceret 

(om.) 

281 inquit (om.) 

283 in duobus libris manuscriptis in duobus manuscriptis 

283 Sic enim legitur etiam in excusis Sic enim legitur in excusis 

301 et iniquissimo nostris loco proelium 
committere coeperunt 

et iniquissimo loco proelium 
committere coeperunt 

322 Sed fortasse Graecis tantum litteris, non 

etiam lingua 

Sed fortasse Graecis litteris, 

non etiam lingua. 

341 legatosque de pace trib. mil. et primorum 
ordinum Centuriones ad Caesarem 
mittunt 

legatosque de pace primorum 
ordinum Centuriones ad 
Caesarem mittunt 

411 in melioribus libris in melioribus 

421 tectos cuniculos agunt ad caput fontis tectos cuniculos ad caput 
fontis 

426 vix LXXX homines vix LXXX 
428 Nam omnes libri ‘imperarentur’ habent 

animo laborabant. Sic Sall. Iugur. 
‘animo ardebat’ 

(om.) 

439 Fulvius Vrsinus ex suo vetusto libro Fulvius Vrsinus suo vetusto 

libro 

445 Plinio sunt ‘Secusiani’ Plinio ‘Secusiani’ 
459 Et ita habet Parisiensis codex Et ita Parisiensis codex 

473 dicitur de his dicitur 

484 Existimo verba illa ‘integendorum 
tentoriorum gratia’ glossema esse 

Verba illa ‘integendorum 
tentoriorum gratia’ glossema 

esse 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

298 

524 Decimus vero in quo initia fuerunt belli 

civilis L. Cornelium Lentulum et C. 

Claudium Marcellum 

(om.) 

 
f) Adiciones en la edición de Jungermann 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   
Título de Bello Gallico de Bello Gallico Notae 

6 eadem linea eadem paene linea 

17 usque Oceanum usque ad Oceanum 
19 est adscriptum est 

19 emendatus emendatus est 

19 Cato Cato de re rustica 

19 aut post diem tertium’ aut post diem tertium, quam 
lecta erit’ 

37 ornatissimi ornatissimi florentimissique 
38 reperiebat etiam Caesar reperiebat etiam Caesar 

inquirendo 
44 Livius Livius lib. 

8 

44 accedens accedens in Mercat. ‘cum lucu 
simul’, et Terentius Adelph. 

‘cum primo lucu’  
46 -- Varro tamen libro de linua latina 

4, ‘Turma terma est’, inquit, 
‘quod terdeni equites ex tribus 
tribubus Tatiensium, Ramnium 
et Lucerum fiebant. Itaque primi 
singularum decuriarum 
decuriones dicti, qui ab eo 
singulis turmis sunt etiam nunc 
terni’. Idem omnino, scribit 

Festus 
52 spiculum dictum’ spiculum. Aliud minus ferro 

triangulo, unciarum quinque, 
hostili trium pedum et semis, 
quod tunc verriculum, nunc 
verutum dicitur’ 

63 Infra ut dicitur infra 

70b et Tacitus et Tacitus hist. lib. 3, ‘qui nuper 
Bedriaci victoriae 
obtemperassent’ 

70b data facultate data facultate per provinciam 
itineris faciundi 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

299 

156 in solo collocantur in solo collocantur hae 
revinciuntur extrorsus: et multo 
aggere vestiuntur 

169 …meo nomine decretae est, his… …me nomine decerta est, 
Quirites, quod mihi primum post 
hanc urbem conditam togato 
contigit, his… 

201 ‘ut duplicato cursu Caesaris milites 
exanimarentur’ 

‘ut duplicato cursu Caesaris 
milites exanimarentur et 
lassitudine conficerentur’ 

202 -- lib. 5 'quod primum hostium 
impetum, etc. fortissimi 
sustinuerint' 

208 Idem Valerius Maximus lib. 2, c. 1 cap. 6. 'Celtiberi nefas esse 
ducebant proelio superesse, cum 
is occidisset, pro cuius salute 
spiritum devoverant' 

229 ‘caput aquae est unde nascitur’ ‘caput aquae est unde nascitur’ 
si ex fonte nascitur, ipse fons. Si 
ex flumine’, etc. 

256 ‘quam quibus in nostro… Lego ‘quam quibus in nostro… 
257 Livius lib. 38, ‘neve plures quam decem 

naves… 
Livius lib. 38, ‘tradito et naves 
armamentaque earum, neve 
plures quam decem naves… 

261 ‘Excusatione’ alibi ‘Excusatione’ alibi, ut eodem 

lib. 6 in principio, 'excusationem 
accepit' 

301 cum hostes loco et numero cum hostes et loco et numero 
335 positum videtur positum videtur cum dicit: ‘ut 

omnia quae imperarent, sibi 
patienda et perferenda 
existimarent’ 

338 Et rursus, ‘cum in castra proficiscerer, a 
quibus aberam bidui’ 

Et rursus, epist. 17, ‘hanc 
epistolam dictavi sedens in 
rheda, cum in castra 
proficiscerer, a quibus aberam 
bidui’ 

341 Alias milites qui his primorum ordinum 

Centurionibus parent 

Alias ‘primos ordines’ eos 

milites qui his primorum 

ordinum Centurionibus parent 

349 In lexico Latinograeco Inde in veteri lexico 

Latinograeco 

349 …servi et clientes’ …servi et clientes quos ab iis 
dilectos esse constabat’ 

352 ‘deorum maxime Mercurium colunt, cui 
certis quibusdam diebus’ 

‘deorum maxime Mercurium 
colunt, cui certis quibusdam 
diebus humanis quoque hostiis 
litare fas habent’' 



Javier Moraleda Díaz 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 275-301 

300 

370 -- Caesar lib. 7 ‘recta regione, si 
nullus anfractus intercederet’ 

448 nam sic scribit, ἔθνη τὰ προσκείμενα 
τοῖς ᾿Ακυιτανοῖς ἐστιν ᾿Ελουοὶ μὴν ἀπὸ 
τοῦ ῾Ροδανοῦ τὴν ἀρχὴν ἔχοντες 

nam sic scribit, Τὰ δὲ μεταξὺ τοῦ 
Γαρούνα καὶ τοῦ Λίγηρος ἔθνη 
τὰ προσκείμενα τοῖς ᾿Ακυιτανοῖς 
ἐστιν ᾿Ελουοὶ μὴν ἀπὸ τοῦ 
῾Ροδανοῦ τὴν ἀρχὴν ἔχοντες 

450 qui cum Virdumaro Noviodunum 

diripuit 

qui cum Virdumaro 

Noviodunum, ut dicitur hoc lib. 

7, diripuit 

451 et fossam maceriamque produxerant et fossam maceriamque sex in 

altitudinem pedum produxerant 

480 Caesar M. Antonium Quaestorem Caesar M. Antonium 

Quaestorem suis praefecit 

hibernis 

489 …aut vicissim’ …aut vicissim hostem eandem 
transgressi’ 

508 Vide Marlianum in ‘Duracii’ Vide hic in Galliae descriptione 

Raymundum Marlianum in 

‘Duracii’ 

525 -- Et extremo libro sexto, ‘ut 
instituerat, in Italiam ad 
conventus agendos profectus 
est’ 

 

g) Diferencias en el orden de palabras 

 
Nota Manuscrito autógrafo Edición de Jungermann 

   
5 Mela Pomponius Pompon. Mela 

11 totius Galliae Galliae totius 
16 ante biennio biennio ante 

17 legatus Cassii Cos. vir consularis vir consularis legatus Cassii Cos. 

19 rustica Vinalia Vinalia Rustica 
26 verior lectio lectio verior 

30 insignis aliquia aliqua insignis 

54 legendum videtur videtur legendum 

57 agmen perturbant perturbant agmen 
100 Arvernorum rege rege Arvernorum 

104 publice lecti lecti publice 
106 aliqua re re aliqua 

133 transversas fossas fossas transversas 
147 Codex Carrariensis Carrariensis Codex 

246 locum Polybii Polybii locum 

249 abundare videtur videtur abundare 

265 libris omnibus omnibus libris 

283 indici coloris coloris indici 
392 supplicio capitis capitis supplicio 



De Roma a Frankfurt: la recepción de las notas críticas de Pedro Chacón a Julio César… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 275-301 

301 

461 sunt duo duo sunt 

461 existimo hic hic existimo 

513 opidanos circumdare circumdare opidanos 
 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

Myrtia, nº 40 (2025), 303-321 

 

Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario  

durante los siglos XV y XVI 

[The nuncupatory epistle in the context of literary patronage  

during the fifteenth and sixteenth centuries] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.648901 

María Emilia Jofré Gutiérrez 

Universidad de Valladolid 

jofre.emme@gmail.com 

ORCID iD: https://orcid.org/0009-0007-8364-9241 
 

 

La invención de la imprenta y la proliferación de editoriales durante el 

Renacimiento y el Humanismo revolucionaron la industria del libro, facilitando 

la difusión masiva de textos y ampliando el acceso al conocimiento. Este cambio 

profesionalizó a figuras como impresores, editores, autores y mecenas, transfor-

mando la producción y circulación del saber. Asimismo, cambió la presentación 

de los libros, institucionalizando elementos paratextuales que reflejan los proce-

sos históricos y culturales de la época (Arroyo 2014: 61). Según Genette en 

Seuils (1987), los paratextos son componentes auxiliares del libro que lo acom-

Resumen: El artículo analiza la epístola nuncupatoria como paratexto característico del mecenazgo 

literario en los siglos XV y XVI, examinando su función en el proceso de legitimación y 

circulación de libros durante la expansión de la imprenta. Se estudia su papel como dedi-

catoria dirigida a un mecenas, destinada a situar la obra dentro de redes de protección 

institucional y prestigio social. A partir del análisis de la epístola nuncupatoria en la obra 

médica de Luis de Lemos, se observa cómo este recurso refleja las relaciones entre autor 

y patrono, la profesionalización del libro y las estrategias empleadas para garantizar su 
recepción pública. El trabajo aporta una aproximación histórica y textual que permite 

comprender la epístola nuncupatoria como instrumento de negociación simbólica y como 

parte integrante de la cultura editorial renacentista. 

  

Abstract: This article examines the nuncupatory epistle as a paratextual element within the literary 

patronage system of the fifteenth and sixteenth centuries, focusing on its function in the 

legitimation and circulation of books during the expansion of printing. It studies its role 

as a dedicatory text addressed to a patron, intended to position the work within networks 
of institutional protection and social prestige. Through the analysis of the nuncupatory 

epistle in the medical work of Luis de Lemos, the article shows how this paratext reflects 

the relationship between author and patron, the professionalization of the book, and the 

strategies employed to ensure its public reception. This study provides a historical and 

textual approach that reveals the nuncupatory epistle as an instrument of symbolic nego-

tiation and as an integral component of Renaissance editorial culture. 

   
Palabras clave: epístola nuncupatoria, mecenazgo literario, paratexto, libro renacentista, Luis de Lemos. 

  

Keywords: nuncupatory epistle, literary patronage, paratext, renaissance book, Luis de Lemos. 

  

Recepción: 09/02/2025 Aceptación: 27/10/2025 



María Emilia Jofré Gutiérrez 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

304 

pañan sin formar parte de él, proporcionando información adicional, contexto y 

estructura al texto, facilitando su comprensión (Genette 2001: 16). En los libros 

españoles de los siglos XV y XVI, los paratextos se dividen en dos categorías: 

internos, como índices, prefacios, fe de erratas y colofones, que esclarecen el 

contenido y orden de la obra; y externos, como tasas, privilegios y licencias, 

vinculados a su regulación y comercialización. Estos elementos, diseñados para 

captar la atención del público, desempeñaron un papel clave en la mercantiliza-

ción del libro, otorgándole una composición distintiva y estandarizada. Entre 

ellos destaca la epistola nuncupatoria, una carta dedicatoria que refleja el vínculo 

entre autor y mecenas, a quien se dedica la obra. En cuanto a su funcionalidad, 

además de presentar y justificar la obra como una praefatio o ad lectorem, busca 

el respaldo moral, intelectual y económico del mecenas, garantizando su difusión 

en el ámbito público (Genette 2001: 107-122). En este contexto, el auge de la 

epístola nuncupatoria refleja tanto el interés libresco como su utilidad en el hu-

manismo como medio de predilecto de comunicación literaria, política y 

científica. Este artículo analiza las características de este paratexto en obras aca-

démicas españolas, con énfasis entre 1500 y principios del siglo XVI, un género 

especialmente exitoso en la Península Ibérica1. Como caso de estudio, se exa-

mina la epístola de Luis de Lemos en In libros Galeni de Morbis medendi 
commentarii (Salamanca, 1581). 

 

1. LA DEDICACIÓN LITERARIA: FUNCIÓN Y EVOLUCIÓN EN EL CONTEXTO DEL 

MECENAZGO LITERARIO 

La dedicatoria literaria se originó como expresión del vínculo entre autor y me-

cenas, funcionando como un intercambio de capital intelectual, ideológico y 

cultural. En el contexto de la Roma clásica, el sistema de clientelismo establecía 

una relación de dependencia: el patrón ofrecía apoyo financiero, protección po-

lítica o empleo, mientras el cliente ensalzaba públicamente sus virtudes (Van 

Dam 2008: 10). En la literatura, este acuerdo se manifestaba en dedicatorias 

donde el autor recibía apoyo económico a cambio de alabar públicamente las 

cualidades del mecenas. Esta práctica tenía un propósito claramente persuasivo: 

al centrar al mecenas en la dedicatoria, el autor procuraba ganarse su favor y 

alinearlo con sus intereses, al mismo tiempo que lo cautivaba a través del deleite 

estético (Lausberg 1966: 212, Curtius 1995: 94). 

Según el estudio de Janson (1964) sobre prefacios latinos en prosa, el 

fenómeno de la dedicación se divide en tres etapas. Primero, los géneros poéticos 

exploraron su capacidad persuasiva al colocar al receptor como centro de sus 

escritos, como en las Geórgicas (1.1-4) de Virgilio o las Epistulae (1.19.1-3, 

1.7.5-9) de Horacio. Luego surge el prólogo dedicatorio en prosa, que emplea 

 
1 Salavert (1999). 



Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

305 

estrategias retóricas como el retrato y el encomio para exaltar las cualidades ex-

ternas y psicológicas del mecenas; un ejemplo es el prólogo del De architectura 

de Vitruvio. Finalmente, como ejemplifica Compositiones medicamentorum, la 

carta se consolida como forma de dedicación. En esta tercera etapa, la dedicato-

ria adopta la forma epistolar, un canal habitual en el intercambio literario del 

patronazgo. El formato de la epístola servía para que artista y patrón intercam-

biaran y comentaran sus creaciones (Saller 1982: 27-28). Ejemplos de esto son 

las misivas enviadas junto a manuscritos, como Ad Familiares, Ad Atticum, Ad 
Brutum2 de Cicerón o algunas Epistulae3 de Plinio el Joven, en las que los emi-

sores invitaban a los receptores a revisar su trabajo, comentando el modus 
agendi, las fuentes y el estilo. Aunque estas epístolas inicialmente no estaban 

destinadas a publicarse, durante la dinastía Flavia (I d.C.) autores como Estacio 

en Silvae4 y Marcial en Epigrammata5  comenzaron a incorporar dedicatorias y 

comentarios sobre el contenido, pensando en la eventual lectura por un público 

más amplio (Janson 1964: 100-112). Este fenómeno permitió que las epístolas 

adquirieran un carácter oficial y público6, consolidado en el siglo II d.C. bajo 

época imperial romana. Inspiradas en modelos clásicos, adoptaron patrones 

como atribuir la obra a una causa externa, ensalzar al destinatario, mostrar mo-

destia, aludir al vínculo con el mecenas, detallar el esfuerzo de composición y 

comentar la obra.  

Durante el medioevo, la caída del poder central redujo la calidad y can-

tidad de elementos paratextuales. Aunque algunos emperadores contrataron 

poetas para trabajos específicos, esta práctica no alcanzó el nivel del mecenazgo 

clásico. Desde el siglo XI, las cartas adoptaron un carácter más persuasivo y 

público, con énfasis en la elocuencia para cumplir fines prácticos (Witt 2005: 

68). En la Antigüedad, las cartas públicas seguían las directrices de De 
inventione de Cicerón y la Rhetorica ad Herennium, pero en la baja Edad Media, 

tanto las cartas privadas como públicas adoptaron preceptos retóricos al 

orientarse hacia la presentación oral del mensaje (Witt 2005: 71). El arte episto-

 
2 Ejemplos de la relación intelectual y afectiva entre escritor y mecenas se observa en 

Cic. Fam. 9.8, 9.1-7, 5.12, 9.16; Att. 1.9 y Ad Brut. 1.15. 
3 Plinio el Joven se dirige a su receptor en múltiples ocasiones pidiéndole que revise con 

detalle su obra: Epist. 1.8.3, 2.5.1-2, 3.10, 3.13, 4.14, 7.12, 8.19, 9.29. 
4 En Silv. 2 praef., 3 praef., 4 praef., Estacio es consciente de que su obra no se dirigirá 

únicamente al destinatario principal; por ello, en el prólogo, incluye un comentario sobre el 

contenido, presenta un breve índice del libro y solicita la protección de su mecenas. 
5 En Epigr.1 praef. y 2 praef.,  Marcial expone los principios de su estilo poético, refle-

xiona sobre los límites de su obra en relación con el público lector y aborda el uso de las 

epístolas en otros géneros, considerándolas instrumentos para defender la creación del artista. 
6 Así lo reflejan las salutaciones de Marcial, que destacan la relevancia del destinatario 

para una audiencia general. Por ejemplo, Mart. Epigr. 8:  Imperatori Domitiano Caesari 
Augusto Germanico Dacico Valerius Martialis S. 



María Emilia Jofré Gutiérrez 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

306 

lar se vinculó nuevamente con la retórica, reflejando el orden social medieval y 

las obligaciones entre clero, reyes y nobles. Similar al mecenazgo clásico, los 

monasterios producían libros para fortalecer lazos sociales mediante cartas ad-

ministrativas o diplomáticas. Posteriormente, la clase media comenzó a financiar 

escritores como símbolo de poder, compitiendo con la nobleza, lo que trans-

formó las dedicaciones en transacciones comerciales, perdiendo su toque 

personal («nothing is more like a dedication than another dedication», 

Holzknecht, 1923: 128). 

A partir de los siglos XV y XVI, la imprenta y las editoriales populari-

zaron los libros, convirtiéndolos en un producto de mercado y un símbolo de 

distinción para las nuevas clases altas. Estas fortalecieron su poder mediante ren-

tas, privilegios y oficios, destinando además recursos a la creación de bibliotecas 

y apoyando eruditos para consolidar una imagen de prestigio intelectual y letrado 

(Rivero 2004: 23; Rodríguez 1996: 122-123). El patronazgo librario se convirtió 

en una forma de propaganda, proyectando a los mecenas como expertos en di-

versas disciplinas a través de paratextos como la epístola nuncupatoria (Bouza, 

2003: 91-92). Por su parte, para los escritores, vincularse con la corte o el clero 

ofrecía sustento, privilegios y fama. Este contexto competitivo los motivaba a 

buscar oficios, condecoraciones y publicar sobre autores consagrados o sus pro-

pias investigaciones. Sacar a la luz un libro reforzaba su prestigio, especialmente 

a través de paratextos como prólogos y epístolas nuncupatorias, espacios estra-

tégicos que empleaban para exhibir sus talentos personales (Salavert 1999: 248). 

El autor que buscaba financiar su obra enviaba un ejemplar de alta calidad con 

una dedicación pomposa al mecenas, no solo como obsequio, sino también como 

objeto comercial. Las páginas introductorias se convirtieron en una estrategia 

publicitaria y en un medio para registrar el estatus intelectual y legal de la obra 

(Richardson 1999: 131-132). Esto propició la proliferación de paratextos como 

la praefatio o ad lectorem y la epistola nuncupatoriapat7. Los primeros presentan 

la obra y permiten al autor reforzar su autoría, glorificando su figura como tra-

ductor, filólogo, científico, maestro y filántropo. Por su parte, la epístola refleja 

las relaciones de amistad y conveniencia de la época, mostrando erudición y ala-

banzas a una figura noble, de la cual se pretende obtener un aval simbólico o 

económico para financiar la obra.  

La epístola nuncupatoria se presenta como un contrato implícito, en el 

que el autor convierte su obra en un escuDíaz 1983: 67).  Sin embargo, estudios 

sobre la imprenta en España muestran que el apoyo económico solicitado rara 

vez se concretaba, ya que el financiamiento provenía del mercader de libros y no 

del mecenas (Martín 2003: 162-63). En este contexto, el renombre del mecenas 

 
7 El término latino epistula aparece pocas veces para referirse a este tipo de texto; con 

mayor frecuencia se emplea el término epistola. 



Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

307 

servía más como protección simbólica y legal para el autor y garantía para el 

lector. La epístola vinculaba al autor con la obra bajo la protección del mecenas, 

en una época sin derechos de autor (Alvarado 1994: 51). Este respaldo también 

protegía al escritor de críticas de académicos y ataques de la ortodoxia moral o 

religiosa. Por ello, antes de la publicación, el mecenas revisaba la obra, proponía 

cambios o rechazaba la dedicación. 

En cuanto a su aspecto exterior, el libro lleva el escudo nobiliario del 

personaje ilustre y en su interior escenifica una relación de amistad con el noble 

destinatario en la epístola nuncupatoria. Según Aldo Manuzio, en Iulii Firmici 
Astronomicorum libri octo integri, et emendati (1499, Venecia, la dedicación a 

un personaje distinguido reemplaza la auctoritas clásica, funcionando como un 

escudoean que sirve de modo promocional. Nadie mejor que esta noble figura, 

por su talento y ascendencia, para encabezar una obra cuya temática parece estar 

inspirada en él. 

 
Operae pretium mihi videtur, Guide Pheretri, dux illustrissime, ut quaecunque 
volumina formis excudenda curamus, praefatione alicua veluti clypeo quodam 
munita exeant in manus hominum, et quo sit illis plus auctoritatis, viris vel 
doctrina vel dignitate, vel utroque perinsignibus dedicentur. Quod minime 
arroganter id a me fieri existimetur velim. Quandoquidem alienos libros nostra 
cura impressos illi vel illi dedicare idcirco mihi licere arbitror, quod eos maximo 
quaesitos studio tanquam ab inferis ad superos revocemus. Nam, si potuere 
quidam latas ab aliis leges sub suo nomine promulgare, exolescente metu 
antiquiorum nomina transuerunt … cur ipse non queam in alicuius clarissimi ac 
sumí viri nomine eos edere libros qui … summis meis laboribus reviviscunt? 

(Ed. Manuzio, 1499 fol.2r) 

 Me parece valioso, guía Pheretri, dux ilustrísimo, que los volúmenes que 

imprimimos estén de algún modo protegidos por una prefación, como si fuera 

un escudo, al llegar a manos de los lectores, y que para que tengan mayor 

autoridad se dediquen a hombres distinguidos por su aprendizaje o dignidad, o 

por ambos atributos. Deseo que nadie considere que esto lo hago con 

arrogancia. Considero que me está permitido dedicar libros impresos con 

nuestro cuidado a tal o cual persona, porque los rescatamos con gran celo, como 

si los lleváramos de los inferos a los cielos. Pues, si algunos pudieron promulgar 

leyes ajenas bajo su propio nombre, cuando el temor de los antiguos desapareció 

sus nombres cayeron en desuso … ¿por qué no podría yo publicar estos libros 

bajo el nombre de un hombre sumamente ilustre y respetado, que … reviven 

gracias a mis manzamáximos esfuerzos? 

 

 La epístola adopta un tono persuasivo y a veces suplicante, buscando 

movilizar al receptor al resaltar su figura, gustos y genealogía. Por su parte, el 

autor se presenta vulnerable, destacando la disparidad de estatus con el receptor, 

cuya decisión define el destino de la obra y del autor (Díaz 1983: 93-94). Esta 



María Emilia Jofré Gutiérrez 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

308 

escenificación pactada, repetida varias veces en epístolas supuestamente priva-

das, solo tiene sentido si se considera al público general que adquirió la obra una 

vez publicada. 

 

2. LA TEORÍA EPISTOLAR DEL RENACIMIENTO Y LA EPÍSTOLA NUNCUPATORIA 

La epístola no sólo cobra importancia como paratexto, sino también como medio 

para expresar los ideales humanistas. La proliferación de colecciones y tratados 

epistolares en este periodo se debe a varios motivos. En primer lugar, la epístola 

cumple una función práctica al satisfacer una necesidad específica de comunica-

ción entre dos personas. Desde la Edad Media, secretarios y escribas empleaban 

diversos tipos de misivas como documentos legales que fijaban por escrito los 

actos oficiales de la administración estatal o privada. También influyó el redes-

cubrimiento del epistolario grecolatino que fomenta el gusto literario por su 

lectura y, en consecuencia, el fenómeno de la publicación no autorizada de co-

rrespondencia contemporánea. A su vez, la naturaleza literaria de la epístola 

permitió que fuera utilizada como ejercicio compositivo para adquirir destreza 

en gramática y retórica latina dentro de los studia humanitatis. Por último, brindó 

a los eruditos humanistas la oportunidad de reinventar este medio como su forma 

de expresión, facilitando la comunicación en Europa frente al avance de las par-

ticularidades regionales y la imposición de otros idiomas (Baños 2005a: 16-17).  

La variedad de usos de la epístola dio como resultado múltiples tenden-

cias teóricas, que podemos resumir en cuatro. 1) La epístola derivada del ars 
dictaminis medieval (s. XII): estas cartas seguían una estructura rígida con fór-

mulas establecidas, estilo elevado y prosa rítmica. Usadas principalmente en 

contextos oficiales y notariales, estas cartas eran tanto contractuales como semi-

contractuales. 2) La epístola familiar (s. XV-XVI): inspirada en las misivas 

privadas de Cicerón, Séneca y Plinio, estas cartas abandonaron el estilo elevado 

a favor de un estilo más sencillo, llano y subjetivo. Se destacan por su naturalidad 

expresiva y eran usadas en el ámbito íntimo y para la expresión personal. 3) La 

epístola neoclásica retórica (s. XV-XVI): ocupaba el espacio de comunicación 

formal, previamente dominado por el ars dictaminis. La revisión de las retóricas 

clásicas adapta este estilo a las necesidades contemporáneas, enfocándose en la 

utilidad social y la vida pública. 4) La epístola ecléctica humanista (s. XV-XVI): 

esta tipología busca una síntesis libre de dogmatismos, adaptando formas y pre-

ceptos según los objetivos y destinatarios específicos; influenciada por obras 

como Epistolicae characteres del Pseudo-Demetrio, se caracteriza por su flexi-

bilidad y adaptabilidad, lo que permite una diversidad de estilos y propósitos. La 

obra más emblemática de este movimiento es Opus de conscribendis epistolis 

(1522) de Erasmo de Rotterdam, línea que también sigue Dle conscribendis 
epistolis (1536) de Luis Vives.  



Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

309 

En el caso de España, la composición epistolar desempeñó un papel 

crucial en ámbitos tan diversos como la educación, la administración y la 

creación artística. Dentro de los studia humanitatis, la redacción epistolar se in-

troducía a través de ejercicios iniciales de gramática y se perfeccionaba en el 

estudio de la retórica, estrechamente ligada al arte oratoria y a la predicación 

(López 1988: 230). Los estudiantes comenzaban analizando las cartas de autores 

clásicos desde un punto de vista gramatical y retórico —basado en los tres 

géneros—, para luego imitar su estructura, el tratamiento del destinatario y el 

estilo (Trueba 1996: 57). El interés de los pedagogos por promover el arte epis-

tolar respondía al propósito de ofrecer a los alumnos una herramienta útil en 

cualquier ámbito de la vida pública, que garantizara su integración social y su 

capacidad de desempeñar con eficacia tareas de predicación, dirección, repre-

sentación o deliberación (Gallego 2011: 460). La creciente burocratización del 

reinado de Felipe II reforzó aún más esta necesidad, pues la comunicación 

administrativa y diplomática dependía casi por completo del intercambio episto-

lar (Serrano 2008: 32). 

Los autores españoles del siglo XV apenas prestaron atención al arte 

epistolar, en parte por la falta de un sistema educativo consolidado y de vínculos 

con los movimientos humanistas europeos. Sin embargo, en el siglo XVI se 

advierte un cambio sustancial, reflejado en la aparición de manuales teórico-

prácticos que sintetizan influencias italianas, erasmistas y ciceronianas. El 

primer indicio de esta tradición se halla en el Flores rhetorici (1488) del profesor 

salmantino Fernando Manzanares, obra que sigue de cerca el De componendis 
epistolis de Niccolò Perotti (Rudimenta grammaticae, 1483). A mediados del 

siglo XVI, proliferaron en España manuales escolares que sustituyeron al Opus 

de Erasmo, ofreciendo modelos prácticos de escritura adaptados a las exigencias 

del momento. 

Dentro de este contexto teórico, procederemos a definir qué tipo de carta 

representa la epistola nuncupatoria. Esta denominación proviene del verbo latino 

nuncupare que comprende significados compros», que se refiere a  una declara-

ción pública y formal, con validez jurídica, realizada de manera específica y 

reconocida dentro del marco legal de la sociedad romana8  [nomen + capio (LS, 

Forcellini) nunctius + capere (Ramminher) ]. El verbo y sus derivados se em-

plean en tres casos principales: 1) designar u otorgar de palabra, como en el 

nombramiento de herederos ante testigos9; 2) hacer votos que deben cumplirse, 

 
8   Cf. Tac. Hist. 1.17:consultatum pro rostris an in senatu an in castris adoptio 

nuncuparetur. 
9 Nuncupare, al igual que su variante nuncupamen, supone nombrar públicamente ante 

testigos. Junto a heredem, voce nuncupatus heres (Just. 12.15 fin.), también se refiere a un 

testamento redactado ante testigos: nuncupatum testamentum (Dig. 37.11.8).  

https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=consultatum&la=la&can=consultatum0&prior=meruisti
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pro&la=la&can=pro0&prior=consultatum
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=rostris&la=la&can=rostris0&prior=pro
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=an&la=la&can=an0&prior=rostris
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=in&la=la&can=in5&prior=an
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=senatu&la=la&can=senatu0&prior=in
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=an&la=la&can=an1&prior=senatu
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=in&la=la&can=in6&prior=an
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=castris&la=la&can=castris0&prior=in
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=adoptio&la=la&can=adoptio0&prior=castris
https://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=nuncuparetur&la=la&can=nuncuparetur0&prior=adoptio


María Emilia Jofré Gutiérrez 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

310 

como las responsabilidades en un cargo público particular o ante un templo10; y 

3) dedicar un libro11. 

La preceptiva epistolar española se ajustaba con precisión a la orienta-

ción establecida por los manuales epistolares del periodo, los cuales se 

caracterizan por la primacía de los modelos prácticos frente a las reflexiones de 

carácter teórico. Entre estos tratados se conserva el manuscrito Formulae 
illustriores ad praecipua genera epistolarum conscribenda (1529), de Juan de 

Nuñez, un manual de carácter escolar que proporciona argumentos adecuados 

para distintos tipos de cartas, acompañados de ejemplos tomados tanto de la 

tradición clásica como de autores contemporáneos. En esta obra, Nuñez (1529: 

113-119) no proporciona una definición explícita del género, pero emplea el 

término sinónimo prosphonetica, cuyo significado es «hablar», «dirigirse a 

alguien», «saludar», lo que evidencia su orientación funcional. En la misma 

línea, el Arte de Rhetórica, Historia, Epístolas y Diálogo (1578), de Rodrigo de 

Espinosa de Santayana, se inscribe dentro del estilo de los manuales epistolares 

del momento, ofreciendo una clasificación detallada de las distintas tipologías 

de cartas. El autor (1578: 65) señala que la «epístola dedicatoria» surge de la 

propia obra que se ofrece al destinatario, subrayando su vínculo intrínseco con 

el acto de mecenazgo. Otro tratado de especial relevancia es el Liber de 
conscribendis epistolis (1589, 1601) de Bartolomé Bravo, que se apoya en las 

enseñanzas de Manuzio, Erasmo y Cicerón. Bravo (1601: 712) es el único autor 

que emplea expresamente el término «epístola nuncupatoria» para designar este 

paratexto y precisa que su propósito es anunciar a un príncipe o a un amigo el 

deseo de publicar un libro o alguna otra cosa13.  

Una de las preocupaciones centrales de la tratadística renacentista era 

categorizar el estilo de cartas, esto podía hacerse de dos maneras: por un lado, 

 
10 Pronunciar votos públicamente, ofrecer votos, jurar (Liv. 21.63), Pronunciar palabras 

solmenes como, por ejemplo, en la consagración de un templo (Val. Max. 5.10.1) 
11 La única acepción vinculada a la dedicación de un libro aparece en Plinio Nat. 8 

praef.: Sed haec ego mihi nunc patrocinia ademi nuncupatione, quoniam plurimum 

refert. El término nuncupare se relaciona con el acto de nombrar o dedicar públicamente. 

Plinio reflexiona sobre las implicaciones de dedicar su obra al emperador Tito, considerando 

cómo esta decisión puede influir en la recepción y valoración de su trabajo. 
12 En la primera edición de 1589 no se define ni se proporciona un modelo de la epístola 

nuncupatoria. 
13 Otras tres obras de teoría epistolar son: Flores rhetorici de Francisco Manzanares, pu-

blicado en Salamanca en 1485, que sigue fielmente el apéndice De componendis epistolis de 

la obra Rudimenta grammaticae (1483) de Nicolás Perotto. La obra de Perotto tuvo una gran 

influencia retórica entre finales del siglo XV y comienzos del siglo XVI. De conscribendis 
epistolis liber unus (1564) de Francisco Juan Bardaxí, es una síntesis de la obra de Erasmo, 

Vives y algunas fuentes clásicas; y Dilucida conscribendi epistolas rachintio (1585) de 

Agesilao Palmireno, también una síntesis de Erasmo y Vives adaptada al contexto de la época. 



Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

311 

clasificándose dentro de los tres géneros retóricos (tria genera), a saber, judicial, 

deliberativo y demostrativo, siguiendo la tendencia de Erasmo en su Opus de 
conscribendis epistolis (1522);  y, por otro, organizándolas dentro los tres estilos 

elocutivos (elocutionis genera): alto/público, medio/mixto y bajo/priva-

do/familiar (Baños 2005b: 26). De Espinosa de Santayana (1578: 65) la 

considera una epístola que pertenece al género retórico demostrativo, mientras 

que Bravo (1601: 7) la categoriza dentro del estilo de cartas públicas.14  La limi-

tada atención que recibe la epístola nuncupatoria en los tratados podría 

explicarse por la superposición de funciones con otros tipos de cartas. Esta tipo-

logía combina un marcado rasgo persuasivo, característico del género 

deliberativo, y un fuerte componente estético, propio del género demostrativo. 

En el ámbito deliberativo, el autor busca persuadir al mecenas para que actúe 

como protector de las artes y reconozca el valor del libro en beneficio de la co-

munidad. Para lograrlo, emplea recursos del género demostrativo, como la 

alabanza, citas, ejemplos históricos o legendarios, la amplificación y el ornato, 

resaltando virtudes del mecenas, como su erudición y generosidad, y presentán-

dolo como benefactor (Lausberg 1966: 212-213).  En este sentido, la epístola 

nuncupatoria comparte rasgos con las cartas suasorias, petitorias y exhortato-

rias15 por su aspecto persuasivo y con las laudatorias por su estilo ornamental y 

énfasis en la alabanza.  En cuanto al estilo elocutivo, el empleo de elementos del 

género demostrativo, como recursos persuasivos, es una característica propia de 

las cartas de estilo alto o público. Erasmo, pese a abanderar el descuido estu-

diado, enfatiza la importancia del decoro en figuras, ornamentos y artificios, así 

como el cuidado y la destreza en las cartas, especialmente cuando el destinatario 

o el asunto poseen relevancia. Un estilo refinado y elegante en la carta se inter-

preta como una muestra de estima intelectual hacia el dedicatario (Sowards 

1985: 15). 

Otro tema debatido en la tratadística epistolar fue la estructura de la 

carta, dividiéndose entre el orden retórico (epístola neoclásica) y un estilo más 

natural, propio del habla (epístola familiar). En España, prevaleció una tendencia 

ecléctica-humanista que combinaba ambos enfoques: seguía el esquema del 

orden retórico, la dispositio (exordio, narratio, argumentatio, peroratio), pero el 

asunto y el destinatario determinaban el espacio, el orden o la omisión de estas 

partes, como proponía la corriente erasmiana 16. Estos tres tratadistas, aunque 

 
14 Nuñez (1529: 113-119) provee tópicos para redactarlas, pero no las clasifica de ma-

nera teórica. 
15 Bardaxí (1564: 17-18) considera que la epístola hortatoria/hortativa es parte de la de-

liberativa, mientras que Bravo (1601:10). 
16 Según esta corriente, la tipología de la carta determinaba las partes de la dispositio 

presentes. Manzanares, aunque sigue la estructura clásica (exordium, narratio, divisio, 
confirmatio, confutatio y conclusio), señala que estas pueden alterarse o reducirse según el 



María Emilia Jofré Gutiérrez 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

312 

ofrecen una visión teórica de la estructura ideal de la carta, al abordar cada tipo-

logía específica, como la epístola nuncupatoria, prefieren proporcionar un 

conjunto de argumentos (loci argumentorum) e ideas plausibles, adaptadas al 

orden y al estilo adecuado del texto (elocutio). El propósito de estos argumentos 

es ayudar al escritor a generar emociones a través de tres puntos claves: el re-

ceptor, el libro y el autor: 1) conectar con el interlocutor exaltándolo, mostrando 

devoción, deuda y gratitud, y utilizando elogios para resaltar sus cualidades; 2) 

destacar la obra, señalando su necesidad y utilidad en relación con los intereses 

del interlocutor, a menudo incluyendo una descripción de los procesos de elabo-

ración del libro; 3) demostrar humildad, disculpándose por el estilo y los posibles 

errores, minimizando las propias capacidades y logros para adoptar una posición, 

inferior al interlocutor (Nuñez 1529: 113-119, Bravo 1589: 7, De Espinosa de 

Santayana 1578: 65).  

 
3. LA EPÍSTOLA NUNCUPATORIA DE LUIS DE LEMOS, IN LIBROS GALENI DE 

MORBIS MEDENDI COMMENTARII 

Antes de analizar la epístola nuncupatoria de Lemos, conviene contextualizar su 

figura y obra. Luis de Lemos (Fronteira, Alentejo, c. 1530), médico y filósofo 

portugués de origen judío, estudió en Valladolid y Salamanca, donde se licenció 

en 1559 bajo la tutela de Antonio de la Parra. Fue catedrático en Salamanca 

(1557-1567), impartiendo clases en la Facultad de Artes y Medicina. Además, 

ejerció como médico en Llerena y médico de cámara del rey de Portugal. Desta-

cado comentarista de Hipócrates y Galeno, su obra In libros Galeni de Morbis 
medendi commentarii (Salamanca, 158117) analiza críticamente los textos galé-

nicos acerca del tratamiento de enfermedades, reflejando la tradición 

hipocrático-galénica dominante en la medicina europea (Chinchilla 1845: 68). 

Con este marco de referencia, pasaremos ahora a examinar su epístola nuncupa-

toria18 en dicha obra. 

A gran escala, las epistolae nuncupatoriae españolas del siglo XVI pre-

sentan tres estructuras argumentales principales. La primera, que podríamos 

denominar doctrinal, mantiene su función prologal, abordando temas como la 

 
discurso. Bardaxí (1564: 5) sugiere una estructura básica con tesis e hipótesis, permitiendo 

omitir la tesis en casos urgentes. En cartas más elaboradas, se adopta el esquema clásico, 

incorporando elementos relativos al autor y destinatario (inscriptio, salutatio, subscriptio) y al 

contenido (exordium, narratio, propositio, confirmatio, refutatio, conclusio). De Espinosa de 

Santayana (1578: 18) admite reducir las seis partes clásicas según el tema. Bravo (1601: 3) 

aboga por adaptar las cartas al destinatario y asunto, recomendando el orden retórico para 

mayor elegancia. 
17 Sus otras dos obras son De optima praedicendi ratione libri sex (Salamanca, 1585) y 

In tres libros Galeni de Naturalibus Facultatibus commentaria (Salamanca, 1591).  
18 La edición de la epístola nuncupatoria se presenta en el anexo. 



Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

313 

disciplina, la elaboración del libro o cuestiones controvertidas, con un tono di-

dáctico y erudito que instruye al lector o refuerza la autoridad del autor. La 

segunda, a la llamaremos dedicatoria, se centra en un receptor específico, em-

pleando un estilo recargado e íntimo para obtener protección o respaldo de una 

figura de autoridad. Por último, la forma híbrida combina elementos del prólogo 

y de la dedicación: como en la epístola de Lemos, que enfatiza tanto la necesidad 

del libro [l.1-32] como la relevancia del mecenas [l.33-80].   

Propio del género epistolar nos encontramos con la salutación inicial 

(salutatio) del autor al mecenas: [l.1-2: Perillustri ac sapientissimo Salutem]. 

Como en las caras oficiales clásica, el orden se invierte: primero el destinatario 

y luego el remitente  [destinatario en dativo (inscriptio) + remitente en 

nominativo (intitulatio) + saludo en acusativo (salutatio) 19]. Esta disposición je-

rárquica, adoptada especialmente por el ars dictaminis medieval, incluye 

adjetivos superlativos (Perillustri ac sapientissimo) y tratamientos de cortesía 

(Domino D[omino].), destacando respeto y dedicación hacia la figura de autori-

dad. Otro elemento de las cartas oficiales clásicas es la mención del oficio 

(intitulatio) junto con un atributo moral o psicológico (addiuncta, attributa, 
merita). La búsqueda de la distinción del receptor se refuerza mediante la sobrie-

dad del remitente, cumpliendo normas de cortesía y protocolo propias de las 

epístolas públicas. El saludo concluye con la fórmula clásica abreviada 

genS[alutem].            

La naturaleza predominantemente persuasiva de la epístola nuncupato-

ria insta a no desperdiciar ninguna oportunidad de influir sobre el receptor. Así 

el cuerpo de la carta sigue una estrategia retórica fluida, donde la transición entre 

partes de la dispositio (exordio, narratio, argumentatio y peroratio) se integran 

naturalmente. Lemos desarrolla la parte prologal [l.1-32], iniciando con el 

exordio al justificar la necesidad de publicar la obra (operis intentio), utilizando 

ideas (loci) extraídas de las partes involucradas en la elaboración del libro para 

provocar emociones en el lector y persuadirlo de la urgencia de una nueva edi-

 
19 El ideal humanista priorizaba el orden clásico de las epístolas familiares: remitente en 

nominativo (intitulatio) + destinatario en dativo (inscriptio) + salutatio. Aunque aceptaba con 

reticencia el empleo del orden inverso siguiendo las normas de cortesía hacia las autoridades: 

vg., Imperatori Domitiano Caesari Augusto Germanico Dacico Valerius Martialis S. (Mart. 

Epig. 8); Erasmo ridiculiza tanto el orden inverso como el exceso de epítetos, aceptando la 

profesión en cartas oficiales y expresiones afectivas en familiares. Para él, la inversión res-

pondía a fines pragmáticos: el encabezado, colocado al final, funcionaba como título para el 

mensajero, análogo a los sobres actuales (Sowards 1985: 50, 57-59). Estas contradicciones 

podemos encontrarlas en nuestros tratadistas epistolares. Por ejemplo, Bravo (1601: 7) apoya 

el modelo clásico, como en Cicero Attico salutem (Cic. Att. 1.1.1); sin embargo, en la epístola 

que introduce su propio tratado, emplea el orden inverso: Ambrosius clarissimo cuidam 
Praesuli S. (1601: 30). 



María Emilia Jofré Gutiérrez 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

314 

ción de esta obra de Galeno20. De allí que explique los antecedentes de su obra 

(narratio): aunque reconoce el esfuerzo previo en la publicación de textos de 

Galeno, este en particular sigue sin ser completamente tratado [l.6-7: nodum 
plane esse expolitos, suisque tenebris prorsus illustratos]. Esto se debe a la com-

plejidad y magnitud tanto del asunto como de los libros, que exigen un intérprete 

versado en múltiples disciplinas [l.10-11: ut Dialecticae, Logicae, Phisiologia 
…sit versatus], lo que ha desalentado a muchos estudiosos. Aunque el autor 

sigue narrando las circunstancias de su elaboración en el pasado (narratio), in-

troduce argumentos (argumentatio) que justifican la valía del trabajo y el apoyo 

del mecenas en el presente. El médico salmantino se presenta como el candidato 

ideal para esta labor al contrastar su experiencia tras quince años enseñando este 

texto a diversos alumnos en la Universidad de Salamanca21. En este pasaje per-

sonal, Lemos apela a su trayectoria universitaria y quimédica, destacando su 

experiencia con pacientes distinguidos y su reputación como garantía de la cali-

dad del libro. Al mismo tiempo, refuerza la idea de que su obra constituye una 

auténtica innovación (novitas), destacando los beneficios que ofrece: un trata-

miento más detallado de los temas [l.20: enarravi et minutatim explicavi] mayor 

claridad y mejor ilustración [l.23: clariorem et illustriorem], y una depuración 

del contenido mediante la eliminación de lo superfluo y la incorporación de ele-

mentos esenciales [l.24: nonnullis partim reiectis… partim additis]. Acto 

seguido, el autor destaca las dificultades enfrentadas al producir el libro (modus 
agendi) y sus dudas sobre continuarlo [l.27-33], humanizándose y buscando em-

patía al subrayar su esfuerzo. Es interesante observar aquí cómo Lemos utiliza 

la autoimagen: en lo profesional y como escritor, se proyecta seguridad y capa-

cidad, superando obstáculos intelectuales y prácticos; pero en lo social, ya sea 

en la Universidad o en la vida cortesana, se muestra vulnerable, expuesto a 

críticas y al poder de otros. Esta dificultad, insuperable sin apoyo externo, re-

fuerza la necesidad del mecenas como figura paternal 22. Así, el médico cierra la 

sección prologal destacando la necesidad del libro y garantizando su calidad, 

 
20 Entre los argumentos recurrentes se pueden distinguir cuatro tipos: 1) el escritor, que 

puede realzar o atenuar su propia figura; 2) el receptor, resaltando su importancia; 3) la parte 

contraria, representada por la crítica de algún opositor de la obra; y 4) la causa, siempre vin-

culada al bien común. En relación con 5) el asunto mismo, es decir, el libro o la materia 

tratada, se identifican dos argumentos principales: a) la necesidad de la obra debido a la au-

sencia de publicaciones previas, y b) la necesidad de un enfoque teórico diferente. 
21Por lo general, en esta sección los autores efectúan una transición temporal desde los 

antecedentes en pasado hacia el presente, donde se presenta la solución mediante la 

argumentatio. Asimismo, es frecuente encontrar expresiones como Nos vero, que subrayan 

un cambio de perspectiva o ponen de relieve la posición de los hablantes en contraste con lo 

expuesto previamente. 
22 Los obstáculos que suelen hallarse en las epístolas suelen ser tres: 1) la dificultad o 

amplitud del tema, 2) las ocupaciones personales, 3) las críticas de otros académicos.  



Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

315 

avalada por su autoridad y los beneficios que ofrece, a la vez que anticipa el rol 

del mecenas, consolidando su apoyo al proyecto.  

A continuación, aborda la sección dedicatoria [l.33-80], centrada en 

afianzar el vínculo de patronazgo mediante símiles, metáforas y contrastes que 

engrandecen al mecenas y minimizan al receptor. Lemos menciona las críticas 

de un «genio malo» de la Academia, que amenazaba el proyecto como una tor-

menta, contrastándolo con el mecenas, «genio bueno» y «puerto seguro», que 

protegió al autor, un pequeño navío perdido en el mar [l.30-38]. Cita la Oda I de 

Horacio, refiriéndose al mecenas con el concurrido epíteto «dulce refugio», y 

presenta el libro como agradecimiento por su protección y beneficios recibidos 

anteriormente [l.41-45].  De este modo, vincula la publicación de la obra con las 

cualidades del mecenas, justificando su idoneidad como patrón literario. Según 

las directrices de la retórica, en la conclusión (peroratio) se busca apelar a las 

emociones, fortalecer el vínculo personal y asegurar la benevolencia del desti-

natario antes de la petición final. Sin embargo, la epístola nuncupatoria amplía 

esta sección transformándola en un encomio completo, haciendo de las cualida-

des de Pedro Portocarrero el pilar central de la argumentación y validación del 

trabajo del autor.  

Lemos utiliza preguntas retóricas al inicio o final del encomio para re-

saltar la grandeza del mecenas, subrayando su fama, la de su linaje, la elección 

inevitable como protector por sus cualidades únicas y la imposibilidad de enu-

merar todas sus virtudes [l.48-53]. Ya en el retrato, el autor se centra en dos 

aspectos: las cualidades externas, como su carrera y linaje, y las psicológicas, 

como su capacidad de liderazgo23. En cuanto a las primeras, se enumeran los 

oficios de Portocarrero, todos desempeñados con excelencia y reconocimiento 

público, como rector en la Academia de Salamanca, prefecto del Reino de 

Galicia y miembro del consejo. Con una hipérbole, resalta la singularidad de sus 

logros [l.54: quod nunquam alteri contigit] y exagera su impacto universal [l.59: 

ut nemo illius regni sit qui te non (…) admiretur]. Para construir la imagen de 

líder sabio, se emplea una antítesis que contrasta prudentia et animi fortitudine 

[l.57-58] con muviribus et armis [l.58]. La contraposición subraya que el perso-

naje pacificó su reino mediante sabiduría y fortaleza interior, no a través de la 

fuerza física, y se ve reforzada por una cita de Platón que vincula la prosperidad 

con la filosofía y un liderazgo sabio. Luego, Lemos describe el linaje del que 

desciende Portocarrero, relacionándolo de dos formas. Lo presenta como la le-

gítima encarnación de la sabiduría y el conocimiento heredados de sus 

antepasados, pero también como alguien que los trasciende al superarles en ri-

quezas materiales. El encomio culmina en su punto máximo, con comparaciones 

 
23 Cf. Rhet. Her. 3.6.11: Res externae: genus, educatio, divitiae, potestates, gloriae, 

civitas, amicitiae; natura corpori: velocitas, vires, dignitas, valetudo; natura animi: prudentia, 
iustitia, fortitudo, modestia.  



María Emilia Jofré Gutiérrez 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

316 

superlativas que, en una apoteosis, afirman que la fama y el renombre del bene-

factor son conocidos en todo el mundo. Este es el momento adecuado para hacer 

una petición y entregar la obra. Así, en la conclusión de la carta (peroratio) [l.75-

79], el autor utiliza la captatio benevolentiae para predisponer favorablemente al 

receptor hacia su causa, tarea que ya ha comenzado con el encomio.  La entrega 

final del libro (munusculum), realizada con humildad ritual, consuma este inter-

cambio simbólico y permite comprender que la dedicatoria no actúa de manera 

aislada, sino como núcleo estructural del sistema de legitimación que articula el 

vínculo entre saber, autoridad y circulación pública del texto. 

En este sentido, la epístola nuncupatoria constituye un elemento clave 

en el contexto del mecenazgo literario de los siglos XV y XVI, tanto por su fun-

ción prologal como por su carga simbólica. Este tipo de texto paratextual refleja 

las dinámicas culturales, sociales y económicas de una época marcada por la 

consolidación de la imprenta y el surgimiento de nuevas formas de interacción 

entre autores, mecenas y lectores. Como demuestra el caso de Luis de Lemos y 

su obra In libros Galeni de Morbis medendi commentarii, la epístola se conforma 

como un híbrido entre prólogo y dedicatoria, donde coexisten la exposición eru-

dita del contenido de la obra y la exaltación estratégica del patrocinador. La 

sección prologal permite al autor articular la relevancia y la necesidad del texto 

que presenta, legitimándolo a través de su experiencia académica y su profunda 

familiaridad con los temas tratados. Esta primera instancia establece un vínculo 

de confianza tanto con el mecenas como con los lectores, a la vez que resalta el 

esfuerzo personal y las dificultades superadas durante la composición, humani-

zando al autor mientras fortalece su credibilidad. 

Por otro lado, la dedicatoria juega un papel esencial en la reafirmación 

del lazo entre el autor y el mecenas. Mediante recursos retóricos como las metá-

foras, los contrastes y los elogios al linaje y a las virtudes del destinatario, se 

construye un retrato idealizado del mecenas, mostrándolo como figura central 

tanto para la protección del autor como para la proyección simbólica de la obra. 

En este acto de alabanza, el libro deja de ser solo un producto intelectual para 

convertirse en un vehículo de reconocimiento mutuo y un intercambio de pres-

tigio. La epístola nuncupatoria posee un fuerte componente persuasivo, propio 

del género retórico deliberativo, al buscar influir sobre el mecenas para obtener 

su respaldo moral y simbólico. Este rasgo se combina con elementos del género 

demostrativo, como la exaltación de las virtudes del destinatario para consolidar 

su prestigio público y vincularlo a la relevancia del libro. Adopta un estilo 

elocutivo alto, con un lenguaje elaborado que transmite deferencia y resalta la 
dignidad del mecenas, integrando a la vez aspectos de las cartas laudatorias, sua-

sorias y exhortatorias, al fusionar alabanza y argumentación estratégica para 

justificar la obra y garantizar su difusión. 



Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

317 

La epístola nuncupatoria de Lemos, como forma híbrida de prólogo y 

dedicatoria, encapsula así las funciones primordiales de estos textos en el 

Renacimiento: articular el vínculo entre autor y mecenas, asegurar la promoción 

y legitimidad de la obra, y representar las dinámicas culturales y sociales de su 

tiempo. Esta configuración pone de relieve cómo, mediante el uso estratégico 

del paratexto, el libro renacentista trascendió su condición de objeto literario 

para convertirse en un espacio de interacción simbólica, económica y cultural, 

revelando el papel central del mecenas en la construcción del prestigio 

intelectual y en la consolidación del autor dentro de la república de las letras. 

 

Declaración de contribución de autoría  
 

María Emilia Jofré Gutiérrez: conceptualización, investigación, redacción-

borrador original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Alvarado, M. (1994) Paratexto. Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires. 

Arroyo, R. (2014) «Aproximaciones teóricas al prólogo: su papel en la narrativa 

española reciente», RevLit 151(76), pp. 57–77. https://doi.org/10.3989/

revliteratura.2014.01.003 

Baños, P. M. (2005a) El arte epistolar en el Renacimiento europeo, 1400-1600. 

Bilbao: Universidad de Deusto. 

Baños, P. M. (2005b) «Familiar, retórica, cortesana: disfraces de la carta en los 

tratados epistolares renacentistas», Cuadernos de Historia Moderna. 
Anejos IV, pp. 15–30. 

Bardaxí, F. J. (1564) De conscribendis epistolis liber unus. Barcelona. 

Bouza, F. Á. (2003) «Escribir en la corte: la cultura de la nobleza cortesana y las 

formas de comunicación en el Siglo de Oro», en Bennassar, P. B. et al. 

(eds.), Vivir el Siglo de Oro: Poder, cultura e historia en la época moderna. 
Estudios en homenaje al profesor Ángel Rodríguez Sánchez, Salamanca: 

Ediciones Universidad de Salamanca, pp. 77–100. 

Bravo, B. (1601) Liber de conscribendis epistolis cum exemplaribus cuiusque 
generis epistolarum. Salamanca. 

Chinchilla, A. (1845) Historia de la medicina española. Valencia. 

Curtius, R. E. (1995) Literatura europea y la Edad Media latina. México: Fondo 

de Cultura Económica. 

De Espinosa de Santayana, R. (1578) El Arte de Rhetórica, Historia, Epístolas y 
Diálogos. Madrid: Guillermo Drouy. 

Díaz, J. (1983) El libro español antiguo: Análisis de su estructura. Kassel: 

Reichenberger. 

https://doi.org/10.3989/revliteratura.2014.01.003
https://doi.org/10.3989/revliteratura.2014.01.003


María Emilia Jofré Gutiérrez 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

318 

Gallego, B. A. (2011) «Un aspecto de la transmisión del arte epistolar: el De 
conscribendis epistolis de Juan Lorenzo Palmireno o del Ars dictaminis a 

la “Carta de favor”», en La transmisión de saberes licitos e ilícitos en el 
mundo hispánico peninsular (XII-XVII siglos), Toulouse: Presses 

Universitaires du Midi, pp. 453-466. URL: https://books.openedition.org/

pumi/32536 (Consultado 19 octubre 2025). 

Genette, G. (2001) Umbrales. Madrid: Siglo Veintiuno Editores. 

Holzknecht, K. J. (1923) Literary Patronage in the Middle Ages. London: 

Routledge. 

Janson, T. (1964) Latin Prose Prefaces: Studies in Literary Conventions. 

Stockholm: Almqvist & Wiksell. 

Lausberg, H. (1966) Elementos de retórica. Madrid: Editorial Gredos. 

López Grigera, L. (1994). La retórica en la España del Siglo de Oro: teoría y 
práctica. Salamanca: Ediciones Universidad de Salamanca. 

Manzanares, F. (1575) Flores rhetorici. Valencia. 

Martín, J. A. (2003) La economía de la imprenta renacentista en España. Madrid: 

Ediciones del Laberinto. 

Nuñez, J. (1529) Formulae illustriores ad praecipua genera epistolarum 
conscribenda. Salamanca. 

Richardson, B. (1999) Printing, Writers and Readers in Renaissance Italy. 

Cambridge: Cambridge University Press. 

Rivero, M. R. (2004) «Italia en la monarquía hispánica (siglos XVI–XVII)», 

StudHistMod 26, pp. 19–41. 

Rodríguez, J. D. V. (1996) «De prudentia, scientia et militia. Las condiciones de 

un humanismo caballeresco», Atalaya 7, pp. 117–132. 

Saller, R. P. (1982) Personal Patronage under the Early Empire. Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Salavert, V. L. F. (1999) «La imprenta y la difusión y comunicación científica 

de los saberes y las técnicas (1561–1600)», en Martínez, E. R. (ed.), Felipe 
II, la ciencia y la técnica, Madrid: Editorial Actas, pp. 233–252. 

Serrano, S. C. (2008) Los manuales epistolares en la España Moderna. Alcalá de 

Henares: Universidad Alcalá. 

Trueba, L. J. (1996) El arte epistolar en el renacimiento español. Madrid: 

Tamesis.  

Van Dam, H.-J. (2008) «Dedication in Classical Antiquity», en Bossuyt, I. et al. 

(eds.), Cui dono lepidum novum libellum? Dedicating Latin Works and 
Motets in the Sixteenth Century, Leuven: Leuven University Press, pp. 
13–32. 

  

https://books.openedition.org/pumi/32536?utm_source=chatgpt.com
https://books.openedition.org/pumi/32536?utm_source=chatgpt.com


Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

319 

 

ANEXO 

 
Perillustri ac Sapientissimo Domino D. Petro Portocarrero, Supremi Consilii Senatori 

aequissimo, Ludovicus Lemosius S. 

 

5 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

20 

 

 

 

 

25 

 

 

 

 

30 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

45 

 

Etsi Galeno, preclaro medicinae lumini ac maxime pro tuenda vita humana 

necessario, clarissime vir, in multis libris quos de re medica scripsit, paucis 

admodum annis plurimum de pristino suo nitore accesserit et multum veteris 

splendoris recuperaverit, tamen omnibus constat eos libros, in quibus de curandis 

morbis agit, nodum plane esse expolitos suisque tenebris prorsus illustratos; neque 

id sane temere, nam obstat in primis rei difficultas et magnitudo, cur ea celeritate 

qua caeteri huius viri libri suum splendorem nancisci nequeant, ut enim duorum 

librorum priorum quis exquisite notitiam habeat atque ex iis reliquos cognoscat, 

huic necesse est, ut Dialecticae, Logicae, Phisiologia et Geometriae peritiam habeat 

et in humanioribus literis saltem vel mediocriter sit versatus; ob quarum rerum 

ignorantiam non desunt, qui priores libros non esse legendos, ne dicam 

interprentandos, asserant, quod in illis solum Galenus, ut ipsi aiunt, Thessalum, 

Olympicum et eorum sectatores carpat , nescientes plane in illis Galenum summa 

quadam diligentia ac methodo naturam morbi, symptomatis et causae horum 

investigare, ex quorum cognitione morbus cognoscitur, ut possit reite curari. His 

accedit magnitudo horum librorum atque rerum varietas, quae omnes hactenus 

terruit, ut tantum opus explicare, ut decebat, minem aggrederentur.  

Hos igitur libros, Mecaenas optime, quindecum ab hinc annis publice Salmanticae 

cum magna auditorum copia, ut tu nosti, et admiratione, si quae altera visa fuit in 

schola medica, enarravi et minutatim explicavi. Et cum tantum medicum a tam 

multis tamque eruditis hominibus alibi certatim explicatum intelligerem, diligentia 

quoque nostra hoc opus explicandum putavi. Et sicut in tanto interpretum numero 

recentiores novi semper aliquid afferre conati sunt, sic ego post illos pro mea etiam 

mediocritate certe clariorem et illustriorem rerum intelligentiam efficere tentavi, 

nonnullis partim reiectis, quae minus usui idonea, partim additis, quae magis apta 

propriaque nostris temporibus ad curandos morbos viderentur. Omnibus autem 

modo, et ratione paulo evidentiore traditis, ut sententiarum notitia omnibus medicis 

esset facilior et via planior ad Galeni doctrinam cognoscendum et imitandum. In illo 

autem animi ardore, malus quidam genius Academiae Salmanticensi et publicis eius 

commodis sese palam opposuit, a quo voluntas et cupiditas nostra tam vehementer 

ad Academiam illustrandam inflammata mille modis turbaretur et vexaretur et, si 

permissum esset, extingueretur. Vexationis illius calamitatis non repeto, sed Deo 

Optimo Maximo summas gratias habeo, quod illi malo Academiae genio, bonum 

genium et contrarium ad me sustentandum, sublenandum miseriisque illis omnibus 

liberandum, te virum stemmatis quidem illustrem, sed animi ornamentis 

illustriorem, dederit, qui tua singulari humanitate me in illa tempestate afflictum 

et in mediis fluctibus pene submersum, non solum in portu eduxisti et liberasti, sed 

etiam multis variisque beneficiis ita cumulasti, ut cum Themistocle filiis meis 

possum iure optimo dicere, “perieramus filii, nisi periissemus” genio. Atque ut 

beneficii tui laetitia et gratulatio ex intimo penitus animo promatur, non solum 

carmen a lyrico Poeta, sed lyram ipsam iam nunc assumamus, 



María Emilia Jofré Gutiérrez 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

320 

 

 

 

 

 

5 

 

 

 

 

10 

 

 

 

 

15 

 

 

 

 

20 

 

 

 

 

25 

 

 

 

 

30 

 

 

 

 

35 

 

 

 

 

40 

 

 

 

 

45 

Mecoenas atavis edite regibus o et praesidium et dulce decus meum (Horat. od. 

1.1, 1-2) 

Ob tot ergo ac tanta in me collata beneficia meruisti certe ut aliquod saltem 

gratitudinis indicium, si maius praestare officium non licet, reponerem. 

Reposuissem autem iam pridem, nisi improbi cuiusdam nobis malitia obtitisset. 

Quod itaque praeter animi mei sententiam diutius prorogatum est, id nunc 

cumulatius quam tum potuerim persolvo, munusculum nimirum hoc literarum tuo 

favori in me utcunque respondens, humiliter tibi dicans. Quod ut audacius tentarem, 

haec quoque causa impulit, siquidem ex clarissimi nominis tui inscriptione meas 

hasce vigilias maximum pondus et autoritatem apud omnes habituras existimavi 

atque adeo tuo patrocinio fretas a venenatis perditorum quorundam dentibus tutas 

fore. Unde enim illis plus existimationis atque autoritatis accederet, quam abs te, qui 

propter plurimas easque insignes et animi et stemmatis tui dotes, inter omnes 

illustres doctior et inter doctos illustrior habearis?  

Nam ut nonnullas saltem (omnes enim quis posset?) vere heoicas tuas virtutes 

percenseam quis non admirabitur miram tuam et paucis admodum concessam 

sapientiam, qua omnia quae hactenus tibi commissa sunt, administrasti. Vidimus 

enim te bis in praeclara Salamanticensi Academia (quod nunquam alteri contigit) 

rectorem, non sine maximo sui gaudio, in quo munere obeundo magnus tibi accessit 

literarum omniumque vere eruditorum amor, qui cum in omnibus fere rectoribus 

refrixerit, in te uno ardebat. Galaicum item regnum (omitto Senatum Pincianum) te 

illius praefectum per aliquot annos vidit, bellicosum sane ac indomitum, sed tu 

prudentia magis et animi fortitudine quam viribus et armis ita gubernasti et quietum 

reddidisti, ut nemo illius regni sit qui te non ex animo colat, veneretur, suspiciat, 

admiretur et summis laudibus in caelum usque evehat. Nunc  tandem, cum in 

supremo regio senatu resideas, lubet mihi bene de republica sperare, postquam 

video te tuique similes illius curam capessere eamque sollicitudinem inde exordiri, 

unde omnis salus pendet reipublicae, scilicet, hoc est quod divinus ille Plato dicebat, 

beatas fore respublicas, si aut reges philosopharentur aut regnarent Philosophi. Cum 

enim reipublicae administrario penes eos sit qui sunt ipsius virtutis et omnium 

optimarum rerum studiosi, quod philosophiam appellabant antiqui, omnia rite atque 

ordine, omnia ad publicum commodum atque utilitatem instituuntur.  

Macte igitur hac laude, clarissime vir, esto, nam licet ex nobiliori et antiquiore totius 

Hispaniae stirpe splendeas, qualem esse Portocarrerros, Cardenas, Pachechos, 

Manueles et Osorios, cognoscimus, multo tamen praestantius, nobilius, praeclarius 

ducis, sapientia et maximarum rerum cognitione alios, quam fortunae commodis 

anteire. Ea enim res animnum generosum et principibus dignum, longe lateque 

ostendat. Unde etiam qui veram illam degustarunt sapientiam, aliis praesse, alios 

regere (quod plane regium est) volunt. Proinde ob plurimas has easque principe viro 

dignas virtutes, eam nominis celebritatem consecutus es, ut per universam nostram 

Hispaniam nemo sit bonorum ac eruditorum virorum qui te non ex animo colat et 

admiretur. Sed de iis alias, hoc quantumcunque est Lemosii clientis tui 

munusculum, innato tibi benignitate suscipere dignum ducas. Nec rem ipsam, sed 

animum, rebus etiam minimis gratiam et aestimationis nonnuhil imponentem, 

expende, qui te colit, et maximam tibi ac tuis optat felicitatem. Vale igitur ac vive 

foelix et curis aliquando vacuus, quibus pro communi usu distringeris, cum nostro 



Epístola nuncupatoria en el contexto del mecenazgo literario durante los siglos XV y XVI 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 303-321 

321 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Galeno te oblecta. Iterum vale tutissimum mihi praesidium. Ex nostro Musaeo, 

Calendas                    (sic)                              Apriles                                MDLXX 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

Myrtia, nº 40 (2025), 323-346 

 

Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

[Where Potions Stir and Chants Enchant: The Operistic Circe of C. Ivanovich] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.654351 

Andrea Navarro Noguera* 

Universidad Nacional de Educación a Distancia 

Andrea.navarro@flog.uned.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-2289-8002 
 

 

1. INTRODUCCIÓN  

El origen de la ópera suele situarse en la composición de Dafne de J. Peri (con 

libreto de O. Rinuccini, c. 1598), un género que surge como resultado de diver-

sos factores, entre los cuales destaca la suntuosidad de las cortes principescas1. 

Ya en 1581, Circe había sido la figura central del espectáculo de música, danza 

y poesía Balet Comique de la Royne, también conocido como Balet de Circé, 

 
* Este artículo ha sido fundamentalmente escrito en la estancia de investigación 

sufragada y realizada en la prestigiosa Fondation Hardt de estudios clásicos (Ginebra, Suiza). 

El presente estudio se inscribe, además, en el marco del proyecto de investigación 

“Justificación de la violencia política en el teatro griego” (CIAICO/2023/026). 
1 Cf. Salazar, 1988: 17. 

Resumen: La presencia de Circe en la historia de la ópera ha sido una constante y los libretos ilustran 

a la perfección la dimensión poliédrica que la hija del Sol ha ido cosechando desde anti-

guo en su caracterización como mujer. Los libretistas del Barroco echan mano de la 

tradición y adaptan su identidad a los acontecimientos de la época. El siguiente trabajo 

tiene como objetivo analizar el libreto de la ópera Circe de C. Ivanovich estableciendo 
paralelismos con las fuentes clásicas a fin de resaltar cómo el libretista retoma los episo-

dios mitológicos en los que la maga actúa como protagonista para enmarcar la creación 

y recreación de este personaje tan singular. 

  

Abstract: The presence of Circe in the history of opera has been a constant, and the librettos per-

fectly illustrate the multifaceted dimension that the daughter of the Sun has acquired since 

ancient times in her characterization as a woman. Baroque librettists draw upon tradition 

and adapt her identity in light of the events of the time. This study aims to analyze the 
libretto of the opera Circe by C. Ivanovich, establishing parallels with classical sources 

in order to highlight how the librettist revisits mythological episodes in which the 

sorceress acts as the protagonist to frame the creation and recreation of this singular 

character. 

   

Palabras clave: Recepción clásica. Ópera barroca. Libreto italiano. C. Ivanovich. Circe. 

  
Keywords: Classical Reception. Baroque opera. Italian libretto. C. Ivanovich. Circe. 

  

Recepción: 14/03/2024 Aceptación: 07/10/2025 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

324 

dirigido por Balthazar de Beaujoyeulx2. No obstante, fue en el Barroco (siglos 

XVII y XVIII) cuando entre los personajes operísticos, en su mayoría seres mi-

tológicos, se incluyó con mayor frecuencia a Circe, inspirando numerosas obras 

con títulos como Circe, Circe abbandonata, Circe delusa y Circe in Italia, entre 

otras3.  

La mayoría de estas obras fueron creadas por compositores poco cono-

cidos para el gran público de los teatros, en una época en la que la música estaba 

subordinada al texto. Sin embargo, destacan figuras como Gluck, quien incor-

poró a Circe junto al hijo de Ulises en Telemaco o sia l'isola di Circe (Viena, 

1765, con libreto de M. Coltellini), y Cimarosa, autor de la música de Circe en 

1782 (Milán, libreto de D. Perelli). Además, el personaje de Circe tuvo presencia 

en numerosos dramme per musica (ópera seria italiana), que abordaban distintos 

mitos en forma de balli. Algunos ejemplos de estos ballets son “L'arrivo d'Ulisse 

nell’isola di Circe” (con coreografía de Salamon) en Adriano in Siria (Roma, 

1758, con libreto de Metastasio y música de Rinaldo di Capua), y “Circe e 

Galatea” (con coreografía de Ribaltò) en Andromaca (Cádiz, 1762, con libreto 

de A. Salvi y música de G. Sciroli). 

El mito de Circe está ligado de manera indisoluble a la Odisea de 

Homero, cuyo canto X alberga fundamentalmente la presencia del héroe princi-

pal como amante de la diosa. No obstante, la hija de Helios aparece en numero-

sos textos grecolatinos, cuyo relato mítico ha sido objeto de estudio por parte de 

los investigadores. Como hermana de Eetes y tía de Medea, por ejemplo, la ve-

mos como actuante (es ella la encargada de purificar a su sobrina tras el 

despedazamiento de su hermano Apsirto) en la obra de Apolonio de Rodas, 

Argonáuticas (principalmente en el libro IV). Otros autores como Eugamón de 

Cirene en su Telegonía4 y Pseudo-Apolodoro (VII 36 ss.) narran que fue una 

madre prolífica y que engendró a un hijo de Odiseo, Telégono, el cual mataría a 

su padre. Asimismo, sabemos que tuvo relaciones con Pico y con Júpiter, de 

quien habría concebido al dios Fauno. Ovidio, por su parte, la señala como res-

ponsable de la transformación de Escila en un monstruo marino y, además, de la 

metamorfosis de Pico en el ave que da lugar a su nombre. Circe también aparece 

en las Argonáuticas Órficas y en las Fábulas de Higino. Todos ellos tienen algo 

 
2 B. Cotello (2008: 87-102) analiza de forma somera en su artículo la presencia de esta 

heroína en la ópera partiendo de sus orígenes. Especial atención le dedica a su presencia en el 

Balet Comique de la Royne. Sobre las múltiples interpretaciones alegóricas de Circe a lo largo 

de la recepción clásica, especialmente en el Renacimiento, cf. Tochtermann (1992), Yarnall 

(1994) y Kuhn (2003). 
3 Contamos con más de 45 representaciones en las que la diosa figura de forma principal 

en este periodo en nuestra base de datos (Ópera y mundo clásico (uned.es). Esta base de datos 

está actualmente en proceso para poner en abierto las pesquisas del grupo de investigación. 
4 Cf. Bernabé, 1999: 218-222. 

http://www.operaymundoclasico.uned.es/


Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

325 

en común: destacan en sus relatos la liminalidad, la amenaza, el peligro y, por 

ende, el poder que esta mujer ostenta en el devenir de los acontecimientos de la 

trama. 

En las literaturas modernas europeas5, la figura mítica de Circe ha sido 

reinterpretada como un símbolo de poder y autonomía femenina, y en muchas 

de estas reescrituras, su fortuna se presenta como una manifestación de su cono-

cimiento y dominio de la magia. Su inmensa riqueza no solo se traduce en bienes 

materiales, sino también en el acceso a saberes ancestrales, hierbas místicas y el 

gobierno sobre su propia isla, Eea, que en diversas obras se describe como un 

reino de abundancia y misterio. Autores de distintos géneros literarios a lo largo 

de la historia, incluidos los libretistas de ópera, han expandido esta visión, retra-

tándola como una hechicera cuya prosperidad no depende de linajes ni 

conquistas, sino de su habilidad para transformar la realidad con su astucia. 

 

2. LA CIRCE DE IVANOVICH 

En este trabajo nos vamos a centrar en una obra en concreto que consideramos 

nos puede dar una visión representativa de qué relatos míticos utiliza la ópera 

del Barroco para enmarcar la presencia y caracterización de este personaje. 

Se trata de Circe: “Drama per musica per celebrar il natale della sacra 

cesarea maestà di Leopoldo augustissimo imperatore”, ópera estrenada en Viena 

en 1665. Leopoldo I era un gran entusiasta de la ópera como todos los 

Habsburgo, melómano y con gran pericia a la hora de tocar instrumentos y com-

poner. Fue durante las bodas de Leopoldo I con Margarita de España cuando se 

estrenó la ópera Il Pomo d'Oro (Viena, 1668, libreto de F. Sbarra y música de P. 

A. Cesti) que quizá pueda considerarse el mayor fasto operístico de la historia. 

La Circe es anterior, una obra menor dado que se trataba de una ocasión menos 

solemne, un cumpleaños. La música fue compuesta por Pietro Andrea Ziani, 

quien era el Kappelmeister de la corte, y el libreto elaborado a cargo de 

Cristoforo Ivanovich6.  La edición del libreto que utilizamos en este trabajo es la 

 
5 Maurizio Bettini (2010: 349-362) aporta en su capítulo Circe nel tempo un elenco de 

referencias bibliográficas y textuales al servicio de aquellos lectores interesados en seguir la 

evolución tardoantigua, medieval y moderna del mito de Circe. Sobre el tratamiento del mito 

de Circe y de su proyección en la literatura clásica e hispana, cf. Galindo Esparza (2015) y 

Gómez Jiménez (2018). 
6 No hay apenas información sobre las fuentes clásicas que Ivanovich utilizó para la 

escritura de sus libretos, por lo que el análisis sobre la innovación que hizo de la tradición 

clásica en esta obra es conjetural, del mismo modo que suponemos, por la breve presentación 

en el libreto, los objetivos que el autor podría tener al modificar la caracterización de la diosa 

conforme la acción dramática se fuera desarrollando. Véase el estudio de M. Velimirovic 

(1992: 111-124), quien profundiza sobre las aportaciones que este libretista hizo al género 

operístico del momento. 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

326 

primera, impresa en Viena en 1665 por Matteo Cosmerovio (Sartori, 1960: 

5638)7. 

El kairós imponía que este dramma se compusiera como elogio al sobe-

rano, tal y como se describe en el subtítulo del libreto. En esta ocasión se dice 

que Circe ha modificado su naturaleza: en lugar de ser ella la que hechiza a los 

otros, está encantada y deslumbrada por las admirables prerrogativas que posee 

el descendiente del invencible Fernando8 y se siente orgullosa de haber sido ele-

gida para celebrar el cumpleaños del Emperador Leopoldo (Ivanovich 1665, p. 

3). Es tal la gloria del alabado que incluso una diosa como Circe queda prendada 

de su buen hacer. El autor advierte en el prólogo que el contenido de la obra le 

ha sido suministrado en parte del mito y en parte de su propia invención (p. 6). 

Ivanovich imagina sucesos que habrían tenido lugar después de la partida de 

Ulises, considerando que la historia previa ya habría sido representada en Gli 
Errori d’Ulisse,9 que se presupone que sería una ópera anterior10. 

La ópera consta de tres actos (compuestos por 12, 14 y 13+1 escenas) y 

se divide en tres acciones principales que van entremezclándose en el relato: 

1. La parte basada en el mito (Le Favole, p. 6) está relacionada con 

Glauco y Escila: Circe está en su isla en el mar de Sicilia, desdeñada 

y abandonada rumiando sus deseos de venganza contra Ulises, 

cuando Glauco recurre a ella para que lo ayude a conseguir el amor 

de Escila. Circe se enamora de él y le promete su ayuda con la in-

tención velada de seducirlo. 

 
7 Otro libreto de Ivanovich con el mismo título fue usado, en 1679, para la representación 

de otro dramma per musica en honor al ilustrísimo y excelentísimo Giovanni Cornaro dalla 

Cà Grande, cuya música fue compuesta por Domenico Freschi. En esencia, la trama es la 

misma, aunque encontramos algunas diferencias en la estructura de las escenas con la apari-

ción de los personajes y sus discursos. 
8 Leopoldo I, hijo de Fernando III y María Ana de España fue el Emperador del Sacro 

Imperio Romano Germánico desde 1658 hasta su muerte en 1705. Su gobierno se caracterizó 

en materia exterior por contrapesar la preponderancia política de la Francia de Luis XIV (su 

primo hermano por vía femenina) en Europa y por rechazar por el Este la amenaza del Imperio 

Otomano. Como Rey de Hungría reunificó las tres partes del reino (que había estado dividido 

cerca de 150 años tras la invasión otomana) después de expulsar a los turcos, asunto que rati-

ficó con la Paz de Karlowitz de 1699. 
9 Esta ópera podría hacer referencia al De Ulixis Erroribus, un breve epítome de la 

Odisea del siglo XIV obra de Manuel Gabalas, más conocido como Mateo de Éfeso. Sobre el 

cual, cf. Navarro Diana (2022: 257-259). 
10 De acuerdo con la costumbre operística del Barroco el libretista podía y debía expresar 

su intención en dos partes del libreto: el argumento, una especie de resumen con alguna 

mención a los rasgos interpretativos de la acción y personajes; y el prólogo, caracterizado por 

la aparición de personajes alegóricos y/o mitológicos importantes en la trama. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

327 

Luego viene la variación y creación del libretista (Si Finge, pp.7-8), en 

la que destacan las dos acciones restantes:  

2. Egle, otra de las hijas del Sol11, es la esposa y ama profundamente 

a Glauco, pero este la ha traicionado con un nuevo amor y suele ir 

a la isla de Circe con frecuencia. Preocupada por la situación y dis-

puesta a averiguar qué le ocurre a su amado, Egle consigue 

infiltrarse entre los servidores de Circe disfrazada de jardinero, bajo 

el nombre de Floreno. Descubre el amor no correspondido de 

Glauco por Escila y el plan de Circe de hacerlo suyo. Su participa-

ción en la trama está marcada por el deseo de venganza hacia el 

traidor, aunque, como veremos, será clave en la ayuda a los restan-

tes personajes, quienes deben escapar de las oscuras intenciones de 

la diosa. 

3. Por otra parte, a causa de la tormenta que Circe provoca al enterarse 

del abandono de Ulises, se produce el naufragio de la nave en la que 

se hallan Pirro, hijo de Aquiles, Andrómaca, su mujer12, y Tisandro, 

jefe de los argivos. Andrómaca, tras el naufragio, consigue llegar a 

tierra en una barca junto con Gligoro, escudero de Tisandro, y con 

el auxilio de Proteo13 vuelve a reunirse con sus compañeros. 

Al aparecer Pirro en la isla, Circe urde un nuevo plan e intenta conven-

cerlo para que mate a Ulises. Andrómaca, por consejo de Tisandro, finge ser la 

hermana de Pirro (bajo el nombre de Isífile) para no incitar los celos de la maga 

(que ve en Pirro la última oportunidad de vengarse de Ulises) y, entre numerosos 

enredos, termina despertando los celos del hijo de Aquiles, pues cree que su 

amada le ha traicionado con el “jardinero”. 

 

 
11 Era una de las hijas de Asclepio y Lampetia, la hija de Helios (el Sol), según Hermipo, 

o con Epione, según la Suda. Plin. HN XXXV 40.31; Hermipp. ap. Schol. in Aristoph. Plut. 

701; Suda s. v. Ἡπιόνη. 
12 Vemos en la figura de Pirro el paralelo del héroe trágico Neoptólemo, que obtendrá 

de Andrómaca, su concubina, un hijo. En la tragedia euripidea Andrómaca, Hermíone, esposa 

legítima del mismo, querrá matar a la troyana y a su hijo en su encarnizada disputa del lecho 

del hijo de Aquiles. 
13 Cf. Od. IV 352-560. Con la ayuda de la hija de Proteo, Idotea, Menelao consiguió 

atrapar al dios marino mientras descansaba para conseguir que le revelase a cuál de los dioses 

había ofendido, y cómo podía apaciguarlo y volver a casa en su viaje desde Troya. Proteo le 

respondió entonces verazmente, informando además a Menelao de que su hermano Agamenón 

había sido asesinado en su viaje de regreso, que Áyax el Menor había naufragado y muerto, y 

que Odiseo estaba varado en la isla de Calipso, Ogigia. También se dice que fue Glauco el 

que ayudó con su profecía a Menelao en el cabo de Malea (E. Or. 352 ss.). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

328 

3. DESARROLLO DE LA TRAMA EN EL LIBRETO 

3.1 Primer acto14 

3.1.1. Circe, Glauco, Escila y Egle 

La ópera objeto de estudio da comienzo con un coro de ninfas15 quienes, rodea-

das del séquito que acompaña a Circe (amores, faunos, dríades y céfiros), invitan 

a disfrutar de la vida y de la juventud porque “el privarse de placer / es ignorar 

la naturaleza” (p. 11)16. Circe, por contra, está sumida en la tristeza por la re-

ciente partida de Ulises y les manda de inmediato guardar silencio17; no hay 

canto que pueda rebajar su dolor: “El corazón se consterna, / la distancia en el 

amor siempre atormenta” (p. 12). No se rinden las ninfas a quienes, en su alegato 

al disfrute, se les unen los amores y las Gracias con su danza. Estas danzas pronto 

serán interrumpidas por la alusión de la diosa al Tiempo: “Tiempo, que es 

secuestrado sobre la marcha por las horas” (p. 12). 

Se produce un cambio de escena (escena segunda); ahora ya en el 

Puerto, el vigilante de las puertas, herido en la huida del héroe, le relata a Circe 

cómo Ulises ha abandonado esas tierras espada en mano (“el primero de los otros 

que ensangrentó su mano”, p. 13) y retoma la expresión clásica metonímica de 

la nave-leño de madera para describir la embarcación usada en su viaje por 

 
14 Para una mejor comprensión de la acción dramática que se desarrolla en la ópera de 

Ivanovich hemos estructurado cada acto en la subtrama relacionada con los dos grandes epi-

sodios (y no por la secuencia de escenas): la historia de Glauco, Escila y Egle, por un lado; y 

por la otra, la de Andrómaca, Gligoro y Pirro. Circe, como protagonista, tendrá un papel prin-

cipal en ambas acciones. 
15 Además de divinidades como ninfas, céfiros, amores, gracias… encontramos tres 

coros que acompañan a los personajes principales. En escena encontramos al coro de doncellas 

con Circe, pero también harán su aparición los jóvenes al servicio de Pirro y los soldados con 

el custodio del Puerto. 
16 Se ofrece en este trabajo una traducción propia del italiano del libreto. Se ha intentado 

respetar al máximo el estilo y el ritmo del texto original. 
17 Se dirige a ellas como “Sirenas”. Esta mención por parte de la diosa se debe al canto 

equívoco y lastimoso, pero altamente persuasivo, de estas criaturas femeninas, pues, lo que 

dicen las ninfas parece no expresar la realidad de su angustiado sentir. En la tragedia euripidea 

Helena, la espartana, asediada en Egipto por Teoclímeno y reconociendo ser considerada cul-

pable en el conflicto bélico de Troya, inicia un lamento lírico en el que llama a las Sirenas 

pidiendo que acompañen su triste canto, que es un peán de muerte (vv. 167-178). No es un 

recurso extraño en tragedia griega, principalmente entre personaje y coro femenino, que el 

grupo de mujeres se una a la lamentación de la heroína (cf. las párodoi de E. Tr. 142-152 e IT 

138-142). Un estudio interesante sobre las Sirenas es el de Cerri (1984-1985: 154-174), pues 

pone en relación la referencia de Helena con el fr. 193 P de Estesícoro. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

329 

mar18: “dentro de su madero / puso rápido pie / poniendo las velas al viento/ se 

voló fugitivo en un momento” (p. 14). 

Circe despacha a su coro y se queda sola en escena, en duelo, junto con 

el vigía, ante el que verbaliza su intención de impedir la buena navegación del 

héroe griego: “¿Acaso los Elementos inexorables / no cambiaron sus tornas, 

Dios? / ¿El mar, el aire, los vientos / fueron conjurados por él para daño mío?” 

(p. 14). La intriga, de la que ha sido testigo el vigilante (quien abandona la 

escena)19, se inicia y Circe, invocando al Cielo, dirige sus imprecaciones contra 

el griego: “Venganza, venganza / ‘mi Amor’ ya no lo es más. / Ulises huyó / 

¡Que se le mate rápido, rápido, / a quien a Circe traiciona!” (p. 15). 

En la tercera escena aparece Glauco, en los portones del Puerto, can-

tando un aria preso del deseo ardiente por su amada. A esta aria le seguirá, en la 

cuarta escena, el recitativo entre este y Escila, quien rechaza su amor20: “Arde 

por otro amor, pues soy constante / en que nunca me hagas amante” (p. 17). 

Glauco, entonces, busca en la quinta escena a Circe para que le ayude a conquis-

tar a Escila con “encantos mágicos” (p. 21). Circe se queda prendada, pero se 

propone fingir ser su amiga y aliada por su propio interés. 

Circe y Escila aparecen juntas en la escena octava, en la que destaca la 

contraposición del duelo por amar y no ser correspondida y la felicidad de la 

joven ninfa al no estar retenida por los designios del amor: “Cir. – Escila pareces 

contenta / Esc. – El sentimiento amoroso no me atormenta” (p. 27). Escila 

 
18  Particularmente, en poesía, se le denomina metonímicamente a la embarcación 

“madero” desde la épica arcaica hasta la tragedia griega. Muchas veces lo encontramos rela-

cionado con el mito troyano, al referirse tanto a la nave en el episodio del rapto de Helena por 

parte de Paris (cf. E. Hel. 229-239), como al embarco de Menelao hacia Troya para recuperar 

a su esposa o, incluso, haciendo alusión a las embarcaciones griegas del final de la Guerra en 

su vuelta a la Hélade con el botín de mujeres troyanas (cf. E. Andr. 861-865). El latín lignum 

designaba, en época clásica, la “madera” especialmente para quemar, pero también encontra-

mos en poesía el mismo significado metonímico que en la lengua griega para designar una 

embarcación. En la ópera, Andrómaca hace referencia también al leño como sinécdoque de la 

nave que ha naufragado en su viaje a Grecia (p. 23). Sobre la metonimia como recurso poético 

desde la antigüedad griega hasta la actualidad, cf. Nagy (2015). Especialmente interesante es 

el estudio dedicado a su significado en la épica arcaica, lírica y tragedia clásica griega de 

Matzner (2016: 55-166). 
19 Sale de escena tras las prototípicas palabras del héroe o heroína trágicos quienes, tras 

confesar o sugerir sus tretas, mandan callar y seguir con sus funciones al coro o a sus sirvientes 

(cf. E. Med. 823; Io. 666-667). En la ópera la diosa se asegura con la orden de silencio que el 

vigía no revele sus intenciones. Encontramos a un aliado, por tanto, de la maga (p. 15). 
20 La ninfa afirma que al amor lo guía un Numen ciego, por lo que no encuentra paz sino 

dolor. No ofrece la libertad ansiada (p. 18). El amor, como elemento divino que crea discordia 

en cuanto inmoderado (cf. E. IA 543-606), es un topos recurrente ya desde la poesía griega 

antigua. Cf. Sanders (2013). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

330 

expresa que es a Diana y no a Venus a quien venera21: “A Diana le he dedicado 

el vivir mío” (p. 28). Glauco y Egle se unen a estas en la novena escena en donde 

Circe no quiere hacer visible su amor por el extranjero: “Amor que me atormen-

tas / te ruego dejes que yo responda, / y mis llamas por fin el bello sol esconda. 

/ ¿Por qué amar a quien no te ama? (p. 29). Empieza, pues, la trama de Circe 

quien, no pudiendo conseguir que Glauco ceje en su intención de enamorar a 

Escila, le expresa su voluntad de ayudarlo en la conquista: “Voy a fingir como 

amiga / tener de él piedad” (p. 30). Egle ha sido testigo de los planes de la diosa 

y anticipa su propia venganza: “Después de estas engañosas acciones / sabré bien 

vengarme” (p. 31). 

 

3.1.2. Circe, Andrómaca, Gligoro y Pirro 

En la sexta escena entran, como prisioneros bajo la custodia del vigilante, 

Andrómaca y Gligoro. La afligida troyana es descrita por Circe como “Reina” 

(p. 22)22 y, tal y como ocurría con las heroínas troyanas y el coro euripideo en 

las tragedias del mito troyano (incluida Andrómaca), se manifiestan dos actitu-

des contrarias ante la situación de cautiverio. Andrómaca afirma que es mejor la 

muerte que vivir sin libertad: “Era mejor el haber muerto, / que bajo pena de 

muerte incesante languidecer” (p. 22)23; mientras la posición contraria en este 

caso la expresaría Gligoro: “El morir no falta nunca, / y la vida es un bello tesoro; 

/ se necesita sólo descanso, / y no molestia” (p. 22). Circe le pregunta a 

Andrómaca el porqué de su duelo, a lo que la que fuera princesa de Troya le 

contesta: “Desde aquel momento fatal, que bajo las llamas / de Ilión yacido, y 

desde el palacio incendiado / fueron realizadas las exequias a Príamo extinto, / 

son ya en detrimento mío, / conjurados con el cielo, los vientos y las olas” (p. 

23). 

En este punto y a diferencia de la tragedia euripidea, Andrómaca teme 

que los compañeros con los que viaja (todos ellos griegos y por tanto enemigos 

de su patria) hayan perecido, por lo que presenta cierta simpatía hacia los que 

ahora la tienen como botín de guerra. También es cierto que se presenta como 

su única esperanza de vida: todos sus filoi habrían muerto en la Guerra de Troya. 

 
21 No debería sorprendernos su preferencia, ya que Escila es una ninfa, y las ninfas 

forman parte de la cohorte de la diosa de la caza, Ártemis. Su conexión con la diosa refuerza 

su vínculo con la naturaleza y su feminidad y sexualidad, dualidad presente en su virginidad 

y poder. Cf. Hipólito en E. Hipp. 1-15. 
22 De la misma forma Proteo se referirá a ella cuando aparezca ex machina (p. 34). 
23 Cf. E. Tr. 636-640: “Andrómaca. − Digo que no existir es igual a morir, y que morir 

es mejor que vivir con pena, pues de nada se sufre cuando uno no se percata de ninguno de 

sus males. Mas aquel que de buena fortuna goza, cuando cae en el infortunio, se queda per-

plejo, como un vagabundo, lejos de su buena fortuna anterior” (trad. propia). 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

331 

Circe, compadeciéndose de la troyana, a quien no duda en llamar 

“amiga” (p. 23)24, les deja marchar al puerto. Sin embargo, Andrómaca sigue 

reclamando su muerte, provocando que la sexta escena finalice con un canto de 

Gligoro como alegato a la vida. 

Egle hace su aparición en la séptima escena. Se presenta en recitativo el 

diálogo de Gligoro y Egle. Gligoro, desesperado, no sabe qué rumbo tomar25. 

Egle le aconseja dirigirse al mar, un mar que el escudero de Tisandro teme26: 

“Por el mar fui casi muerto / temo a Neptuno incluso en pintura27. / No es bueno 

el consejo. / En tierra se halla seguridad, en el mar peligro” (p. 26). Finalmente, 

se deja convencer (previas dudas “Señor no, señor sí”)28 y parte; mientras, Egle 

expresa su propio duelo por el amor no correspondido por Glauco. 

La acción de la escena décima se sitúa en la playa al pie de algunos 

riscos, en donde se encuentra Andrómaca lamentándose. Decide precipitarse al 

mar, pero Gligoro la detiene en la siguiente escena:  

Glig. – ¡Oh, esto no! / Detén Andrómaca tus pasos. / Si el mar te perdonó, / 

¿quieres contra estas rocas / partirte el cuello? ¿Quién lo recogerá?29 / And. − 

 
24 Circe le dirige a la troyana las siguientes palabras compasivas: (p. 24) “por piedad 

exige el llanto / aunque del corazón enemigo”. Este tipo de dirección cariñosa hacia otra mujer, 

aunque extranjera, es muy típica en tragedia griega. Muestra de ello es la dirección de muchas 

heroínas al coro formado por mujeres que no tienen por qué compartir patria para expresar 

sororidad y complicidad femenina (cf. E. Andr. 119-121; Hel. 330-333). La misma compasión 

podemos verla entre Andrómaca y la sirvienta de Hermíone (cf. E. Andr. 60-62). 
25 Los héroes trágicos, especialmente los personajes de Eurípides, llegan a un debate 

interno, que se resume en la siguiente pregunta: ¿Qué debo hacer? Este dilema tiene lugar en 

los momentos cruciales del desarrollo dramático e incluye la alternativa presente entre la 

acción y la inacción, el discurso y el silencio. Sobre el significado de la pregunta trágica “¿qué 

debo hacer?”, cf. Lanza (1988: 17-18). 
26 Debemos recordar que el mar, en la tradición mítica e histórica de los griegos, era un 

elemento cargado de paradojas: al mismo tiempo proveedor de movilidad e intercambios, pero 

lleno de misterio y peligro. Los griegos frecuentemente viajaban por mar con sus naves, pero 

siempre siendo conscientes del riesgo y la alta posibilidad de naufragios. Y es que, aunque el 

peligro del mar constituye un topos de la literatura griega desde Homero y Hesíodo, los 

griegos y particularmente los ateniense son marinos y saben lo que pueden obtener de él (cf. 

Purcell, 1990: 29-58). Es por este motivo por lo que el mar, en tragedias como Helena e 

Ifigenia entre los tauros, pese a los peligros que puede contener, se convierte en el camino 

elegido de salvación de las heroínas (cf. Barlow, 2008: 25-28). En nuestra ópera, también se 

convierte, pese a la amenaza que supone, en el medio de huida de los personajes. 
27 Nuestra conjetura es que el libreto contiene un error tipográfico. Deberíamos corregir 

“dntipio” por dipinto. 
28 Podemos ver en esta respuesta de Gligoro cierto tono irónico. Hay que pensar que 

Egle está travestida como jardinero. El público, asistente a la ópera, vería un disfraz, por lo 

que podría generar comicidad estas palabras del personaje. 
29 No nos sorprende aquí ver los ecos clásicos de la obra ovidiana Heroidas en el relato 

mítico de Safo y Faón (Ov. Her. XV). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

332 

Déjame. Glig. – Poco a poco, Señora. / Un poco de prudencia. / Ten un cuarto, 

al menos, de paciencia. / And. – Penosa es la demora (p. 33). 

Gligoro maldice la estirpe de las mujeres30: “¡Mujeres malditas! / Loco 

aquel, que a haceros un favor se dispone” (p. 33). Vemos en el dramma una 

Andrómaca con intenciones autolíticas, por lo tanto, difiere de la caracterización 

que de ella se hace tanto en la épica como en la tragedia griega31. 

Finalmente, Proteo aparece como deus ex machina conduciendo en un 

carro a Tisandro y a Pirro:  

He aquí, Reina, / estos que apenas miras; / son tus compañeros, / por los que 

sumidos en el mar lloras y suspiras. / Pirro, hijo de Aquiles / y descendencia de 

Tetis y mía, a quien amo / como digno nieto, a este lugar / desde el peligro del 

mar, a salvo, te guío (p. 34). 

Se produce entonces el encuentro de los compañeros. Andrómaca alerta 

de los peligros de la Isla de Circe a los recién llegados: “En la isla de Circe; 

donde anida / la crueldad, la ira. / Del que aquí llega / su lascivia en propósito se 

convierte. / Luego, en recompensa del Amor, / o los mata, o transforma su rigor” 

(p. 36). Tisandro le aconseja a Andrómaca hacerse pasar por su hermana32: 

“Quizás mejor será, que tú te finjas / Isífile, su hermana, / que de Consorte el 

nombre, a ella no le sirva / de incentivo mayor hacia la magia” (p. 36). Optan los 

amantes por llevar a cabo ese plan para no causar los celos de Circe, aunque 

primero se asegura Andrómaca de que el amor de Pirro sea inquebrantable: “Pi. 

– Llama no tengo, ni fuego / que a tu hermosura no dedique su proprio ardor” 

(p. 37). 

 

3.2 Segundo acto 

3.2.1. Circe, Glauco, Escila y Egle. 

Da comienzo, a continuación, el segundo acto, escenificado en un palacio con 

pórticos. Egle (disfrazada) habla con Glauco, quien no llega a entender sus pa-

labras pues no logra hacer la anagnórisis completa33. Egle le dice que pedirá 

 
30 Cf. E. Hipp. 616 ss. 
31  Ni en la obra euripidea Troyanas ni en Andrómaca encontramos en la esposa troyana 

de Héctor, pese a sus desgracias y pérdidas, una pretensión real de querer acabar con su propia 

vida. Sí que es cierto que los lamentos de Andrómaca se suceden y, como hemos visto, en 

ocasiones afirma que preferiría la muerte a su situación presente como mujer cautiva, sin es-

poso, sin hijo y sin patria (E. Tr. 630-631). 
32 Típico mechánema cuyo origen podemos encontrar en la tragedia griega, en la que se 

ocultaba la identidad real de los héroes para poder salvar su situación (ej. E. IT 1069-1078). 
33 En la tragedia griega, como definió Aristóteles en su Poética 1450a, la anagnórisis es 

un momento esencial en la acción dramática para emocionar al espectador: “Los medios prin-



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

333 

venganza por su traición, llegándolo a llamar “monstruo infiel” (p. 41). El joven, 

en su engaño, sigue creyendo que Circe le va a ayudar en su batalla amorosa con 

Escila: “Circe de mí piadosa /me prometió el encanto / para someterla a mi amor” 

(p. 39). Circe y Escila, ante la atenta mirada de Glauco (escondido), mantienen 

un diálogo que hará que se desvanezcan las esperanzas del amante: 

Cir. – Entonces, ¿segura estás / de que no lo amarás? Esc. – Así lo he resuelto / 

Glau. – ¡Oh Cielos, oh Dios! ¿Qué escucho? / Cir. – Si de este modo me pro-

metes tu favor / me pongo a la labor. / Glau. − ¡Oh falsas promesas, oh Maga 

malvada! (p. 41). 

Circe le promete a Escila que hará un encantamiento invertido, contrario 

a lo que pedía Glauco, para acabar así con su amor: “Cir. − Escucha. Haré, / bajo 

pretextos falaces / de un encanto que él quiere, / que no te moleste más. / Eg. − 

(Ella es furia cruel, y tú tirano) / Esc. – Tú para mí querida. / Glau. − ¡Mi 

esperanza perdida!”. 

Este acto segundo concluye con el diálogo de Circe y Glauco, quien, 

tras haber escuchado lo que tramaba la maga, no cumple con sus deseos y se 

marcha: 

Glau. – Lleno de repulsa me haces, maga, cruel. / No eres hija del Sol. / Cir. − 

¡Oh, Cielo! ¿De qué se lamenta? / ¿Por qué me ofendes? / Glau. – En vano de 

mí te prendes / y prometes el encanto en detrimento mío / para que Escila no 

me ame. / Impía eres, / no te amaré nunca. Cir. − Soy inocente. / Glau. – Me 

voy. (p. 59).  

Circe se lamenta. 

3.2.2. Circe, Andrómaca, Gligoro y Pirro 

En la escena cuarta de este segundo acto, Andrómaca se presenta a la maga como 

hermana de Pirro. Circe pregunta dónde quieren dirigirse, a lo que Andrómaca, 

atemorizada por las acciones que pueda llevar a cabo la diosa, responde que a 

territorio griego. Circe, entonces, le pide a cambio el amor de Pirro, su supuesto 

“hermano”. Andrómaca y Pirro aceptan, ya que nada pueden hacer en tierra 

extranjera y bajo el cautiverio de la maga, repitiendo que el amor real es el que 

ellos dos se tienen. Vemos el énfasis que se da en el libreto a este amor constante 

entre Andrómaca y Pirro con la repetida pregunta y respuesta entre ambos: “And. 

– ¡Ay, Pirro! ¿Qué harás? Pi. – Seré constante.” (ejemplos pp. 48 y 49). Un amor 

que también Tisandro y Gligoro intentarán recordar para persuadir a Andrómaca 

para que ceda ante la petición de Circe y ceje en su lamento. 

 
cipales con que la tragedia seduce al alma son partes de la fábula; me refiero a las peripecias 

y a las agniciones”. Cf. Quijada (2021: 81-97). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

334 

Gligoro se dirige a las mujeres para entender la fuerza del amor y la 

fidelidad: 

Mujeres vosotras, que desposadas / bien sabéis / qué es el amor, qué es la fe, / 

decid, decidme, por piedad, / su bien por caridad / a quién de vosotras se lo 

concede. / ¡Ah, que no es de astutas / suplicar ayunar para alimentar a los 

demás! / Mujeres vosotras, que siempre agasajadas / pero poco agradadas, / 

privadas un día del marido, / decid, decidme a mí / que si su bien se da / perder 

quiera el apetito. / ¡Ah, que es una absurda moda / sembrar, cultivar, para que 

otro lo goce! (pp. 50-51). 

Andrómaca aparece caracterizada, igual que en la épica y en la tragedia, 

como una esposa fiel, una buena mujer en el pensamiento griego. De hecho, 

Andrómaca en el libreto, al saber las intenciones de Circe, expresa que no será 

otra “Juno” (por las venganzas hacia las amantes de Júpiter) a pesar de sus celos 

(p. 45). 

En un paraje idílico con flores, fuentes y plantas se encuentran Pirro y 

Circe, lugar en donde debería darse rienda suelta al amor, pero que, por el con-

trario, se convierte en un lugar de augurio de muerte contra Ulises, único 

propósito este que la maga tiene para con el griego: 

 Cir. − ¿Entendiste, guerrero? / Quiero de Ulises la muerte, / así me darás con-

suelo. / Pi. − Entendí. Haré lo que de un caballero / en la prueba se espera, y en 

el peligro / por ti daré la vida / si tú me estás agradecida. // Cir. – Nada más de 

ti deseo. Pi. – Confía. (p. 51). 

Como garantía de que Pirro cumplirá su palabra de matar a Ulises, la 

diosa pide como rehén a su “hermana” Andrómaca - Isífile. Él no acepta: “Antes 

que mi hermana se me arrebate / prefiero sufrir mil muertes” (p. 52). Aparece 

entonces un segundo coro, esta vez el coro de caballeros prisioneros acompa-

ñando a Pirro: “¡Suspended, oh tormentos, / las penas del corazón! / 

¡Concedednos que apagados / nos deje el rigor! / ¡Que se me vaya el espíritu / 

pues más cruel que el Infierno es este mirto!” (p. 52). 

Egle ayuda a Andrómaca a robar la planta mágica de Circe que sostiene 

Pirro. La pretensión de la maga es, según las palabras de Egle, cambiar su objeto 

de amor: “Ella virtud retiene / de hacer que ames a la maga, y otro amor / cambies 

en odio mortal” (pp. 53-54). Mientras Pirro duerme, las dos consiguen arreba-

tarle la planta mágica. Él se despierta y, al ver que marchan “los dos juntos” 

(Andrómaca y Egle travestida de jardinero), tacha de infiel a su amada. 

Gligoro canta un aria en la escena undécima de este segundo acto. Su 
canto versa sobre la dualidad y contraposición de las mujeres: “¡Qué Diablo 

tienen las mujeres / que la naturaleza la tienen gemela! Mezclan, quiero decir yo, 

/ con el dulce lo amargo / con la risa la tristeza, / amenaza con gentileza” (pp. 

54-55).  Además, recoge en su canto los exempla de mujeres “perversas”, como 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

335 

las Sirenas y las Arpías, contrapuestas a las Venus del Tártaro. La presencia de 

este canto enfatiza el momento climático de locura dentro de la acción dramática 

entre tanto enredo. De hecho, aparecen rodeando a Gligoro diferentes bestias 

(séquito de Circe de otros mortales metamorfoseados) 34 ; se especifica la 

presencia de un oso, que hace aún más tenso el clímax del canto. Una vez alejado 

el peligro tras la ayuda de Egle, Circe aparece en escena resaltando sus intencio-

nes: 

Amar a Pirro conviene / para vengarse de todos, / y a Glauco para gozar. Si son 

guiados / al dichoso final / designados por el engaño aquellos, / el Amor feliz 

hará queridos los desdeños. (p. 58). 

 

3.3 Tercer acto 

3.3.1.  Circe y el resto de los personajes 

La acción del tercer acto se sitúa en un valle con cuevas tenebrosas. Egle retoma 

la idea prototípica del peligro que tiene una mujer que ha sido traicionada por su 

amante: “Les parece un juego a los amantes / el tontear con mujeres, y los pobres 

no saben / que, con las mujeres, los demonios solos están” (p. 62). Finalmente, 

Egle-Floreno se descubre ante Andrómaca en la tercera escena y tiene lugar el 

momento de la anagnórisis:  

Eg. – Deja, deja a un lado el temor. / En el tiempo en que del Rey troyano / tú 

eras nuera, yo desde el Janto / en su ribera te veía / y desde el Ida en el monte / 

princesa te acogía. Egle soy yo, / mísera peregrina, / que a horribles penas el 

Cielo destina. / And. – Absorta estoy del estupor. / Eg. −  El sexo mío es mentira, 

Amor. / And. – El encuentro más codiciado, no podría dar sino consuelo el 

hado. (p. 64). 

Egle da su palabra de ayudar a la troyana en contra de los planes de la 

maga. Y así lo hace, pero Pirro, celoso, que los escucha, piensa que su esposa 

desea su muerte para irse con el jardinero: 

En busca de mi muerte encuentra el placer / con un vil jardinero. / And. − (Es 

ligero el error) / ¡Va, respira, mi corazón! / Pirro créeme soy yo. / Pi. − Una 

esposa infiel, / una mujer cruel. / And. – Ejemplo de constancia. / Pi. – Eres la 

mismísima inconstancia. / And. −  Lo saben los Numina. Pi. − Tu error. / And. 

–Al contrario, mi casto amor. / Marido.  Pi. – Olvida ese nombre, / y di, por 

contra, mi enemigo; / De ti marcho para siempre. (p. 66).  

 
34 Egle dice que estas fieras que envuelven a Gligoro son personas metamorfoseadas por 

la diosa en la escena decimosegunda (pp. 56-57). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

336 

Dolido por lo que cree que es una infidelidad, Pirro acaba por convenir 

con Tisandro, tal y como le había pedido Circe, el dejar como rehén a 

Andrómaca: 

Que permanezca aquí la infiel.  Marcho yo del lado / de una mujer inconstante; 

/ el mar espero más confiable35. / El oleaje me enseña errante / que, si Venus en 

el agua tuvo su nacimiento, / mujer del mismo mar es más desleal (p. 70). 

Circe aparece en la escena sexta en diálogo con Egle-Floreno. En esta 

escena se presenta la venganza de la maga hacia Escila y su metamorfosis pos-

terior. Retoma aquí el libretista la leyenda contada por Ovidio, en la que se 

especifica que el brebaje mágico de Circe se vertería en las aguas de la fuente en 

las que la ninfa se estaba bañando para convertirla así en monstruo: 

Escucha, querido Floreno, / por Glauco despreciada / el destilado líquido usé 

indignada / en contra de Escila, mi rival, tiñendo la fuente, / donde desnuda 

solía guardar reposo / y no los deseos ardorosos. / Se desnudó al mismo tiempo 

que con pena / me retiré para observarla. / Entró ahí sin sospecha, y su forma / 

cambiando en un instante, / se convirtió de horror en monstruo su semblante, / 

en la claridad del agua / reflejando su imagen / tanta repulsión en ella nació / 

que, rechazándose a sí misma, / en el agua se precipitó (pp. 67-68). 

En la escena novena aparece Escila, ya metamorfoseada; tal y como 

dicen las acotaciones “Escila, convertida en monstruo mitad mujer, mitad pez” 

se presenta ante Glauco, que no la reconoce: “¡A Escila oigo, y no sé dónde!” 

(p. 71). Al punto, la reconoce y quiere acercarse. Ella se lo impide, siguiendo 

con el proceso de metamorfosis, remarcada también por la acotación “se agita, 

y se ve con más cabezas de perros” (p. 71). Circe en palacio, mientras tanto, 

canta un aria sobre las ruinas que deja un amor no correspondido y termina con 

una sentencia justificativa de sus actos: “¡Que la ira triunfe donde no se goce el 

Amor!” (p. 73). 

La escena undécima está protagonizada por Pirro, desolado por la 

“traición” de Andrómaca, y Creonte que, convertido en fuente36, dialoga con el 

héroe y le insta a que consiga la libertad rompiendo los encantamientos que Circe 

custodia detrás de las puertas de su palacio. Motivado en la empresa, Pirro se 

 
35 La imagen del mar como inconstante, aquí comparado al amor, es un topos literario 

ya desde la poesía lírica arcaica griega (Pi.  fr. 123 Snell). Sobre las metáforas del amor en la 

poesía de la Grecia antigua, cf. Hualde (2016: 17-47). En este caso subyace la idea de que “se 

puede fiar uno antes del mar que de una mujer”. 
36 Creonte justifica su presencia en calidad de aliado en la acción expresando que fue 

compañero de Pirro durante la Guerra de Troya (p. 74). Las fuentes griegas no vinculan a 

Creonte con esta Guerra, sino que tiene una participación señalada en las guerras fratricidas 

de la saga tebana. También existe otro Creonte, el rey de Corintio que encontramos en la 

tragedia euripidea Medea. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

337 

encuentra por el camino a un espíritu que, haciéndose pasar por Andrómaca37, 

intenta obstaculizar sus intenciones. El equívoco tragicómico se hace aún más 

patente en la siguiente escena, en la que es la auténtica Andrómaca la que aparece 

y a la que Pirro no cree real38. 

El siguiente recitativo lo protagonizan Glauco, Pirro, Andrómaca y 

Egle, quien finalmente se descubre ante los dos hombres desenmascarando su 

identidad como Floreno: “Soy, pues, hija del Sol. Egle soy yo.” (p. 78). Pirro se 

disculpa ante su fiel esposa y parten; mientras, Glauco también hace lo propio 

con Egle. 

Tras toda suerte de enredos y malentendidos se llega, pues, al lieto fine, 

un final que es feliz para todos salvo para Circe. El poder del amor ha sido más 

fuerte que su magia. En el parlamento final se lamenta: “¡Las más pérfidas 

estrellas, / el más injusto Cielo! / Ya la fuerza de Averno / no me da su beneficio” 

(p. 80). Desesperada, decide esconderse en los abismos y la pieza concluye con 

la acotación del libretista: “Se esconde la maga, mientras marchan volando los 

spiritelli” (p. 80), geniecillos que forman parte del séquito de personajes com-

plementarios de la obra, dríadas, faunos, gracias, cupidos y, por supuesto, 

algunos animales de la fauna creada por Circe con su bebida mágica. 

El libretista acaba aludiendo a la presencia de Júpiter sobre una nube 

aplaudiendo el nacimiento de Leopoldo I. A la ópera le seguirá un baile de mu-

jeres y hombres, con el que terminará la función. 

 

4. CIRCE: DE LAS FUENTES GRECOLATINAS A LA ÓPERA 

Una vez comentada la trama, es menester poner el foco en analizar cómo se ca-

racteriza a Circe en el libreto y localizar las convergencias y divergencias 

encontradas con respecto a su presentación en las fuentes grecolatinas. 

 

 
37 El espíritu, en forma de estatua, imposta la voz de Andrómaca. Creonte intenta que 

Pirro no se fie de sus palabras, mientras el joven no sabe a quién creer. Podemos ver en su 

forma de estatua un eco a la metamorfosis que Pico sufriría a cargo de la magia de Circe (Ov. 
Met. XIV 313-317). La diosa lo convierte en ave (vv. 320-415), pero en estos versos puede 

verse que Macareo, el narrador, señala que en su palacio hay una estatua de mármol de un 

joven que podría identificarse con Pico. También es posible que el motivo de la transforma-

ción en estatua por parte de Circe se deba a una contaminación entre la maga y Medusa a 

cargo del libretista. Según los mitógrafos, Medusa sería la única capaz de transformar mortales 

en piedras (Ov. Met. IV 767 ss.). Cf. Urbanski (2015: 124-126), para un estudio del libreto de 

otra ópera en donde Circe también aparece como ejecutora de este tipo de metamorfosis 

(Ulisse all’Isola di Circe [Bruselas 1650, libreto de A. Amalteo y música de G. Zamponi]). 
38 La situación de equívoco nos recuerda al encuentro entre Teucro y Menelao ante 

Helena en la obra euripidea homónima (E. Hel. 89-132 y 566 ss.). Y es que el conflicto trágico 

de esta tragedia está en la confusión entre la Helena real y el εἴδωλον y a la incapacidad de 

los personajes para distinguir entre apariencia y realidad. 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

338 

4.1. La ascendencia y descendencia de Circe 

Los personajes principales se dirigen a Circe como hija del Sol, enfatizando su 

descendencia divina39 como lo hiciera ya Homero, quien presenta el origen de 

sus raíces de la manera que sigue: “Es hermana de Eetes, el dios de la mente 

perversa; una y otro nacieron del Sol que da luz a los hombres y su madre fue 

Perseide, engendrada a su vez del Océano” (Od. X 137-139)40. Así lo confirma 

Hesíodo: “Con el incansable Helios, la ilustre Oceánide Perseide tuvo a Circe y 

al rey Eetes” (Teo. 957-958). De la misma forma, como hija del Sol, se presenta 

a Circe en las Metamorfosis de Ovidio (cf. Met. XIV 375-376) y en las Fábulas 

de Higino (Fab. CXXV 8). Sin embargo, no aparece en ningún momento el 

nombre de su madre ni del hermano Eetes ni en las fuentes latinas ni tampoco de 

estos se hará eco el libreto. 

Nada se dice tampoco de su descendencia con Ulises, lo que no es reco-

gido por Homero en su obra. Hesíodo les atribuye dos hijos, Latino y Telégono 

(Teo. 1011-1016). También Higino los hace padres de dos hijos: “Y ella misma 

yació con Ulises, de quien tuvo dos hijos, Nausítoo y Telégono” (Fab. CXXV 

10). Dionisio de Halicarnaso (Antigüedades romanas I 72, 5), por su parte, cita 

que el historiador Jenágoras la señalaba como madre de Romo, Antias y Árdeas, 

epónimos de las ciudades de Roma, Antio y Ardea, respectivamente. 

 

4.2. El aspecto físico de la diosa 

No aparece en la ópera ningún rasgo físico con el que se caracterice a Circe. No 

se hace mención a los cabellos de la diosa, característica frecuentemente usada 

en las fuentes grecolatinas, ya presente en la descripción de Odiseo en la épica 

homérica a modo de epíteto (“la de hermosos cabellos”, Κίρκη ἐϋπλόκαμος, Od. 
X 135) y continuada por la tradición en las Argonáuticas Órficas (1215-1223): 

“rápidamente se acercó a la nave y todos se asombraron, como era de esperar, al 

contemplarla, pues desde su cabeza sus cabellos flotaban semejantes a rayos de 

fuego, brillaba su hermoso rostro y un hálito de fuego resplandecía de su 

persona” (trad. propia). 

 

 
39 En el argumento mismo el libretista nos dice quién es su progenitor. Glauco, en el 

segundo acto, cuando se da cuenta del engaño de Circe dice: “No eres hija del Sol; sino que 

el Infierno te llevó a hacer el mal común” (p. 42). Más adelante, lo volverá a decir (p. 59). 

Pirro se dirige a la maga como “digna hija del Sol” (p. 48). 
40 Nos hemos servido de la traducción de J.M. Pabón de la editorial Gredos (1993) para 

los textos aquí recogidos de la obra homérica Odisea. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

339 

4.3. Los conocimientos de la maga 

En la ópera se hacen múltiples alusiones a la locuacidad de la maga, una capaci-

dad de palabra que será vista como peligrosa y que caracterizará negativamente 

a la protagonista. Ya en la Odisea, el héroe itacense en su primera descripción 

de Circe hace alusión a esa capacidad comunicativa con el epíteto formular 

αὐδήεσσα: “Y llegamos a Eea, la isla habitada por Circe, la de hermosos 

cabellos, potente deidad de habla humana (Κίρκη ἐϋπλόκαμος, δεινὴ θεὸς 

αὐδήεσσα)” (Od. X 135-136). De la Circe homérica encontramos, junto a este 

epíteto, los de “Circe, la rica en venenos” (Od. X 276) y “las maléficas trazas de 

Circe” [τὰ ὀλοφώια δήνεα Κίρκης] (Od. X 289), manteniendo su caracterización 

original en el libreto. Se la denomina en veinticinco ocasiones con el calificativo 

‘maga’, por ejemplo, Creonte en el tercer acto: “Circe, la maga, los encantos 

poderosos / forma solo en virtud de las ollas humeantes” (p. 75). 

En cuanto al séquito de la diosa, Homero la presenta rodeada de mansos 

“leones y lobos monteses hechizados por ella con mal bebedizo” (Od. X 212-

213). Ya aquí Homero vincula la figura de Circe con la hechicería, la cual habría 

sido usada bien para volver a estos animales dóciles, o bien estos no fueran otra 

cosa sino hombres transformados, pues debido a la ambigüedad del pasaje puede 

presentar diversos sentidos41. También Ovidio nos habla de la variedad de bestias 

que acompañan a la maga (variarum plena ferarum, Ov. Met. XIV 10). En el 

libreto aparece la mención de encantamientos y toda la cohorte de Circe está 

marcada por la transformación y el mundo de la magia.  

Sin duda la caracterización especialmente más reseñada de Circe en el 

libreto es su poder de persuasión a la hora de conseguir sus objetivos, marcados 

por el amor/desamor que siente por un Ulises que la ha abandonado y después 

por Glauco que la rechaza por otro amor. En el libreto, igual que ocurre en la 

obra ovidiana, Circe no tiene el poder de seducción que tiene en la épica homé-

rica, pues es rechazada por sus amados, pero sí que genera cierto miedo en los 

personajes su figura altamente sexualizada. Esta sexualización de la heroína la 

vemos ya en Odisea en las palabras de Hermes, quien advierte al protagonista de 

las artimañas de la maga y le presenta la situación en la que se encontrará cuando 

Circe caiga en la trampa de un Odiseo armado: “te invitará a que yazgas a su 

lado: no habrás de rehusar aquel lecho divino” (Od. X 293-301). Ella misma así 

lo hará unos versos más tarde: “ahora sin tardanza a mi lecho subamos los dos, 

 
41 En su comentario a Odisea Heubeck (1983: vol. III, n. v. 213) afirma que el verbo 

(κατα-)θέλγειν nunca indica el cambio mágico de la apariencia externa, sino una acción que 

causa temporalmente un cambio en la actividad racional y la conciencia. Este encantamiento 

puede ocurrir a través de palabras, canciones, del engaño, del ἔρως, etc. Para el comentarista 

los vv. 212-213 hacen referencia a animales, cuyo comportamiento normal Circe ha alterado 

con su θέλγειν; de hecho, los leones y los lobos no se comportan como tales, sino como perros 

(v. 216). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

340 

porque unidos en descanso y amor confiemos el uno en el otro” (Od. X 333-

335). Sin embargo, en origen la maga de Eea no es la figura enamorada del héroe 

en el poema homérico, papel que le corresponde a Calipso42. 

 

4.4. Los lugares de acción de Circe 

Otra cuestión que debe ser comentada es la situación y descripción del lugar en 

el que vive Circe. Homero la ubica en el medio natural en lugar de en el urbani-

zado, representando así lo salvaje frente a lo cívico griego. Esta diosa habita en 

el bosque, donde hace uso de las hierbas que este lugar natural le brinda. Eso sí, 

su vivienda no es una cueva, es un palacio. Además, gracias a sus brebajes es 

capaz de amansar a las fieras que la rodean y transformar a los hombres en ani-

males. Esto ya supone un poder que amenaza el sistema establecido, en el que 

las mujeres están subordinadas y no poseen ningún control frente a los hombres. 

Además, Circe, al ser capaz de seducir mediante su canto, también persuade a 

Ulises a yacer con ella. Hace también labores propias de las mujeres: teje, canta, 

cocina (sale humo de la casa); pero, a diferencia de la buena mujer, vive sola y 

aislada (gobierna su territorio, aunque no esté dentro de lo civilizado [Yarnall, 

1994: 12]). 

Cierta idea de aislamiento la encontramos también en la ópera. Se nos 

dice ya desde el principio que habita en una isla del mar de Sicilia (p. 5) y los 

personajes que llegan a ella desean escapar de ese lugar “salvaje” para volver a 

sus tierras. De allí sólo podrán escapar por mar, lugar peligroso pues han sido 

víctimas de él (han naufragado por la petición vengativa de la diosa), pero se 

propone como único medio de salvación. Eso sí, en la ópera aparecen otros es-

cenarios más urbanizados, aparte de su palacio y los pasillos sofisticados con 

portones, encontramos la playa, el puerto y construcciones con arquivoltas, 

mientras que la acción dramática en el bosque es mínima (primeras escenas del 

primer y tercer acto). 

La Circe que describe la obra de Apolonio, Argonáuticas, es muy dife-

rente a la homérica. Jasón y Medea, tras huir del acecho de Eetes (una vez robado 

el vellocino) dejando por el camino a Apsirto despedazado, deciden acudir a la 

 
42 La asociación de Calipso y Circe es un fenómeno frecuente ya que ambas presentan 

concomitancias importantes: las dos son mujeres inmortales, que gobiernan tierras remotas, 

que obstaculizan el progreso del héroe, pero que, unidas a él por lazos amorosos, terminan por 

convertirse en auxiliadoras cuando este logra superar el peligro presente. A efectos de su 

reelaboración posterior, no es extraño el trasvase de características de una a otra, como tam-

poco lo es el que sean unificadas en una sola mujer que incorpora rasgos de ambas, sin que en 

muchos casos pueda establecerse una delimitación clara en los modelos. Sobre la equiparación 

de Calipso y Circe, véase Galindo Esparza (2015: 50-54) y la reciente tesis de Navarro Diana 

(2022: 97-102). 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

341 

isla de Circe para obtener su purificación (IV 584-591). Sin embargo, se encuen-

tran con una Circe aterrada por sus sueños (IV 662-671): 

Allí encontraron a Circe que purificaba su cabeza en las aguas del mar; pues de 

tal modo estaba asustada por sus sueños nocturnos. Los aposentos y todos los 

recintos de su casa le parecían derramar sangre, y una llama consumía enteras 

las pócimas con las que antes hechizaba a los forasteros que llegaban. Ella 

misma apagó la ardiente llama con sangre de una víctima, que sacaba con sus 

manos, y calmó su funesto pavor. Así que, al llegar el alba, una vez despierta, 

purificaba en las aguas del mar sus rizos y vestidos43. 

El ritual que realizó incluía diseccionar la cabeza de la cría de una cerda, 

“cuyas ubres aún estaban hinchadas del parto de su vientre” (IV 705), y lavarse 

las manos con su sangre, así como otras libaciones. Cuando termina, las náyades 

que viven con ella despejan el lugar y la diosa arroja las tortas rituales al fuego 

para apaciguar a las Erinias. 

“La sangre de su casa” representa la muerte de Apsirto, “la llama” 

presagia la ineficacia de sus artes mágicas con los argonautas (IV 686-689), y 

“la sangre de una víctima” alude al sacrificio expiatorio (IV 704 ss.). 

No obstante, Circe se niega a dar hospitalidad a Jasón, limitándose a 

mantener una larga conversación con Medea a quien purifica antes de preguntar 

sobre lo ocurrido. Se entera entonces de que su sobrina había asesinado a su 

hermano y ayudado a su amado a conseguir el Vellocino. Sabido esto la expulsa 

de su palacio con las siguientes palabras: 

Márchate del palacio, acompañando al extranjero, quienquiera que sea ese des-

conocido que has conquistado al margen de tu padre. Y no te me arrodilles junto 

al hogar. Pues al menos yo no aprobaré tus determinaciones y tu indecorosa 

huida. (IV 744-748). 

Parece que en el tormento de esta Circe se basa también Ivanovich en 

su libreto. Sin embargo, su lamento tormentoso vendría dado por el hecho del 

abandono de Ulises y no por la premonición en forma de sueño del despedaza-

miento de su sobrino. 

Otra característica a tener en cuenta es la forma de reaccionar ante la 

llegada de extranjeros a su isla, es decir, la hospitalidad de la diosa. En la ópera, 

Circe quiere tener como rehén a Andrómaca para que Pirro acabe con Ulises. 

Todos los personajes están amenazados, pero conforme la acción avanza no se 

transforma en anfitriona ejemplar, como sí ocurría en Odisea, cuando persuade 

a Ulises para que permanezca a su lado y posteriormente lo deja partir. En el 

 
43 La traducción que hemos utilizado para la obra de Apolonio es la de M. Valverde de 

la editorial Gredos (1996). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

342 

libreto, será Pirro quien, aconsejado por Creonte (convertido en fuente), rompa 

las pócimas venenosas, como hiciera Odiseo con la ayuda de Hermes. 

 

4.5. La venganza de la diosa: la metamorfosis 

Sin duda, el libreto de Circe está basado en los episodios mitológicos que encon-

tramos en las fuentes latinas, fundamentalmente en la obra ovidiana 

Metamorfosis, donde aparece la historia amorosa entre Glauco y Escila y la pos-

terior metamorfosis de la ninfa. 

Circe aparece como hechicera con capacidad de transformación y sufre 

la locura producida por la pasión amorosa, lo que le lleva a la búsqueda de ven-

ganza. En el libro XIV, nos narra el amor de Glauco hacia Escila. Esta, sin 

embargo, lo desprecia y lo rechaza y, por ese motivo, Glauco le ruega a Circe 

que haga una poción mágica para conseguir su amor (Ov. Met. XIV 11-25): 

¡Diosa, compadécete de un dios, te lo suplico! Pues tú sola puedes aliviar este 

amor, con tal de que yo te parezca digno; cuán grande es el poder de las hierbas, 

Titánide, para nadie es más conocido que para mí, que fui transformado por 

ellas; y, a fin de que no te sea extraño el motivo de mi locura, en la costa itálica, 

enfrente de las murallas de Mesina, he visto yo a Escila. Me da vergüenza con-

tarte mis promesas y ruegos, mis lisonjas y las palabras que han sido 

despreciadas; ¡pero tú, si algún poder sin límite hay en tus sortilegios, pronuncia 

un sortilegio con tu sagrada boca!; o, ¡si una hierba es más eficaz, utiliza la 

fuerza ya probada de esa poderosa hierba! Y no te ruego que me cures y sanes 

estas heridas, no es necesario poner término, que ella sufra parte de este ardor44. 

Circe le responde solicitándole su amor, pues ella, al verlo, se queda 

prendada del dios (Ov. Met. XIV 28-36): 

Mejor persigue a quien desee y ansíe lo mismo, y esté cautivada de parejo deseo. 

Digno eras, y podrías serlo todavía, de ser rogado, y si esperanza a mí me dieras, 

créeme, serías rogado todavía. Y para que no lo dudes y te falte confianza en tu 

hermosura, estoy aquí, puesto que diosa soy, hija del nítido Sol, manejo tanto 

el encantamiento como la hierba, que por ser tuya hago votos. A la que te des-

precia, despréciala, a la que te sigue síguela de vuelta, que con un solo acto a 

dos puedes vengar. 

Como respuesta la maga recibe el rechazo de Glauco: “Nacerán hojas 

en el mar y algas en las cimas de los montes antes de que, estando viva Escila, 

se cambie mi amor” (Ov. Met. XIV 38-40).  

En la ópera, la petición de Glauco a Circe la vemos en el acto primero, 

en las escenas quinta y novena: 

 
44 Nos hemos servido de la traducción de C. Álvarez y R. M. Iglesia de la editorial 

Cátedra (2001) para los textos aquí recogidos de la obra ovidiana Metamorfosis. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

343 

Glauco. – Tú, y solo tú, con tus encantos mágicos / haz, ahora, / que me tenga 

piedad. (p. 21) 

Circe. – ¿Por qué amar, a quien no te ama? (p. 29) 

Circe. – Ama a quien te vaya a amar. / ¡Ay, vuelve a ser libre! [...] Vencer 

podrás a las estrellas, / si abandonar quisieras a quien te desprecia / amando a 

otra y… ¿quién sabe? 

Glauco. – En vano son tus consejos / ¡Bríndale socorro a mi lamento! / ¡Si no 

fuera suficiente el suplicar, que sirva la magia! (p. 30). 

De vuelta a la obra ovidiana, una vez la maga es rechazada por Glauco, 

se relata lo que sigue: “Se indignó la diosa y puesto que no podía dañarlo (y 

tampoco querría como enamorada), se enfurece contra la que había sido prefe-

rida a ella” (Ov. Met. XIV 40-43). Circe acude a la fuente donde solía bañarse 

Escila y “esparce jugos obtenidos al presionar una dañina raíz y murmura vein-

tisiete veces con su boca de maga un sortilegio oscurecido por el enigma de 

desconocidas palabras” (Ov. Met. XIV 57-59). De esta manera la transforma en 

un monstruo con perros labradores nacidos de sus ingles: “Mira entonces que 

sus ingles se afean con perros monstruosos y, no creyendo que sean parte suya, 

teme sus hocicos y trata de ahuyentarlos. Pero los monstruos se mueven junto 

con ella. Al buscarse los muslos, las piernas y los pies, Escila encuentra fauces 

cerbéreas, y se levanta sobre ellas de cintura arriba y detiene sujetos por su 

vientre los cuerpos de las fieras” (Ov. Met. XIV 60-67). 

La metamorfosis en la ópera la encontramos en el acto tercero, en el 

diálogo entre Circe y Floreno. Circe hace la descripción de cómo la joven ninfa 

se convierte en un monstruo. Resaltamos, de nuevo, el texto: 

Escucha, querido Floreno, / por Glauco despreciada / el destilado líquido usé 

indignada / en contra de Escila, mi rival, tiñendo la fuente, / donde desnuda 

solía guardar reposo / y no los deseos ardorosos. / Se desnudó al mismo tiempo 

que con pena / me retiré para observarla. / Entró ahí sin sospecha, y su forma / 

cambiando en un instante, / se convirtió de horror en monstruo su semblante, / 

en la claridad del agua / reflejando su imagen / tanta repulsión en ella nació / 

que, rechazándose a sí misma, / en el agua se precipitó (pp. 67-68). 

Como ya hemos hecho mención anteriormente, no aparece el proceso 

de metamorfosis en el libreto, pero sí que se trasluce que en su cuerpo aparecen 

cánidos: 

Acotación: “se agita, y se ve con más cabezas de perros” (p. 71) 

Esc. – Aparta; puesto que por rabia estas olas beberé, y la arena morderé (p. 

71). 

Finalmente, es importante resaltar que en la obra ovidiana aparece la 

transformación detallada de los hombres en cerdos (Ov. Met. XIV 277-285) y, 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

344 

posteriormente, vemos cómo Circe los devuelve a su forma original de humanos 

(Ov. Met. XIV 298-309). Este episodio de los compañeros y su retroversión en 

la ópera no aparece, pues la acción dramática está inscrita en el episodio poste-

rior al abandono de Ulises. Esta metamorfosis y su cambio de forma a su estado 

original (retrometamorfosis) la vemos en algunos elementos/personajes del li-

breto de la ópera, como son la fuente/Creonte, el custodio/Andrómaca y los coros 

salvajes de animales/caballeros griegos. 

 

5. CONCLUSIONES 

La ópera Circe es representativa del estilo de la época: los libretistas tomaban 

personajes y episodios de la mitología, con ese material armaban un argumento 

que desembocaba en el lieto fine y la destrucción o castigo del personaje nefasto, 

y en el medio intercalaban equívocos que provocaban injustificados celos en los 

amantes, idas y venidas de los personajes principales, y danzas y coros de diver-

sos personajes secundarios, como en esta ópera, llena de ninfas, faunos, sátiros 

y spiritelli. 
En el contexto de la ópera barroca, Circe se convirtió en un personaje 

interesante debido a su capacidad para transformar y seducir a los hombres. Los 

compositores y libretistas se sintieron atraídos por la idea de representar visual 

y musicalmente sus poderes mágicos y su influencia sobre los personajes prin-

cipales. La música en estas óperas a menudo reflejaba el encanto y la sensualidad 

asociados con Circe, así como el sentido de misterio y peligro que rodeaba su 

figura. Pero, ¿cuál es el mensaje que nos quiere dar C. Ivanovich con su libreto? 

La ocasión de la puesta en escena de este dramma per música, el aniver-

sario de Leopoldo I, marca el objetivo fundamental del texto del libretista. No 

podemos olvidarnos de que se trata de un texto de exaltación al Emperador y, 

por ende, tendrá un papel protagonista en la acción al hacer depender la caracte-

rización del resto de personajes de la acción dramática, particularmente la de 

Circe, de su grandeza. 

Circe, pese a ser la responsable del título de la ópera y tratarse de la hija 

del Sol, no podrá sino quedar prendada de las gloriosas acciones del homena-

jeado. No sólo se compara a Leopoldo I con una divinidad, sino que incluso este 

consigue eclipsar a la maga con su poder. Sólo quizás, Júpiter, sobre la nube, 

parece tener una posición predominante como “artífice de fiestas”, ya que será 

él quien dará paso al baile tras la ópera. El Emperador, orgulloso de esa posición 

superior que ostenta, aplaudirá como Júpiter desde su palco elevado. 

La obra de Ovidio se presenta como la fuente principal en la que se basa 

el libretista para componer su Circe. Sin embargo, hemos encontrado una serie 

de motivos en la caracterización de la diosa que aluden a los orígenes de su pre-

sentación en la conservada épica homérica. Cierto es que nada parece ya quedar 

del personaje femenino benefactor de Ulises a quien brinda consejo tras permitir 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

345 

su vuelta a Ítaca con la estimada Penélope. Aquí vemos a una diosa desesperada 

y vengativa, cuyo objetivo desde el inicio es castigar al héroe griego. Ni el amor 

no correspondido de Glauco, pese a intentar modificarlo, será tan importante al 

final del libreto. Como le confesará a Egle: “El amar a Pirro conviene / para 

vengarse / y a Glauco para gozar” (p. 58). Será el hijo de Aquiles, paralelo del 

héroe trágico Neoptólemo en Andrómaca, a quien buscará como aliado para su 

empresa. No obstante, los ardides persuasivos de la maga no tendrán el final 

deseado y Circe, aquí caracterizada como una víctima de sus propias acciones, 

no tendrá más remedio que desaparecer en el abismo. El Amor es más poderoso 

que la magia. La libertad se les devuelve a todos los personajes quienes volverán 

a sus vidas ordenadas. La calma, por tanto, retorna; y, el clímax conseguido por 

el final de la representación se convierte en un baile colectivo entorno al 

Emperador quien, como Ulises cuando arriba a Ítaca y termina con los preten-

dientes de su esposa, gozará de gran reconocimiento. 

 

Declaración de contribución de autoría  
 

Andrea Navarro Noguera: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Álvarez, C. - Iglesias, R. M. (2001) Ovidio. Metamorfosis, Madrid. 

Barlow, S. (2008) The Imagery of Euripides. A Study in the Dramatic Use of 
Pictorial Language, Londres. 

Bernabé Pajares, A. (1999) Fragmentos de épica griega arcaica, Madrid. 

Cerri, G. (1984-1985) “Dal canto citarodico al coro tragico. La palinodia di 

Stesicoro, l’ ‘Elena’ di Euripide e le sirene”, Dioniso 55, pp. 155-174. 

Cotello, B. (2008) “Circe en la historia de la ópera y en los orígenes del ballet”, 

Circe clás. mod. [online], pp. 87-102. 

Galindo Esparza, A. (2015) El tema de Circe en la tradición literaria: de la épica 
griega a la literatura española, Murcia. 

Gómez Jiménez, M. (2018) Proyección del mito de Circe en la literatura 
hispánica: de la época medieval a la contemporaneidad, T.D. Univ. 

Complutense, Madrid. 

Heubeck, A. (1983) Omero. Odissea, vol. III, Milán. 

Hualde, P. (2018) “Metáforas del amor en la poesía de la Grecia antigua (II): De 

la tragedia ática a la poesía helenística”, CFC (g): Estudios griegos e 
indoeuropeos 28, pp. 41-81. 

Ivanovich, C. (1665) La Circe: Drama per musica per celebrar il natale di 
Leopoldo Imperatore, Viena. 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

346 

Kuhn, B. (2003) Mythos und Metapher: Metamorphosen des Kirke-Mythos in 
der Literatur der italienischen Renaissance, Múnich. 

Lanza, D. (1988) “Les Temps de l’émotion tragique. Malaise et soulagement”, 

Μètis 3, pp. 15-39. 

Matzner, S. (2016) Rethinking Metonymy: Literary Theory and Poetic Practice 
from Pindar to Jakobson, Oxford. 

Maurizio Bettini, C. F.  (2010) Il mito di Circe: Immagini e racconto della Grecia 
a oggi, Turín. 

Nagy, G. (2015) Masterpieces of Metonymy: From Ancient Greek Times to 
Now, Washington. 

Navarro Diana, J. (2022) El Episodio Homérico de Calipso y su Tradición 
Literaria, T.D. Univ. Murcia, Murcia. 

Pabón, J. M. (1993) Homero. Odisea, Madrid. 

Purcell, N. (1990) “Mobility and the polis”, en Murray, O. y Price, S. (eds.), The 
Greek City from Homer to Alexander, Oxford, pp. 29-58. 

Quijada Sagredo, M. (2021) “Interpretaciones de lo trágico en la Poética 

aristotélica”, Theatralia: revista de poética del teatro 23, pp. 37-50. 

Salazar, A. (1989) La música en la sociedad europea. II. Hasta fines del siglo 
XVIII, Madrid. 

Sanders, E. (2013) Erôs and the Polis: Love in Context, Londres. 

Sartori, C. (1960) I Libretti italiani a Stampa dalle origini al 1800, Milán. 

Tochtermann, S. (1992) Die allegorische gedeutete Kirke Mythos: Studien zur 
Entwicklungs und Rezeptionsgeschichte, Frankfurt am Main. 

Urbanski, P. (2015) “Ulisse all’Isola di Circe (Brussels 1650): Operatic 

Transformation of Classical Tradition and Dissolution of Stoic Problems”, 

Werkwinkel 10 (2), pp. 115-130. 

Valverde, M. (1996) Apolonio de Rodas. Argonáuticas, Madrid. 

Velimirovic, M. (1992) “Il contributo di Cristoforo Ivanovich nell'evoluzione 

del melodramma seicentesco”, en S. Graciotti (ed.), Il libro nel bacino 
adriatico : secc. XV-XVIII, Florencia, pp. 111-124. 

Yarnall, J. (1994) Transformations of Circe: The History of Enchantress, Urbana 

y Chicago. 



 
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 
 

Myrtia, nº 40 (2025), 347-363 

 

Antígona Bel de Maria Fernanda Gárbero o la reescritura pandémica del mito 

en Río de Janeiro 

[Antigone Bel of Maria Fernanda Gárbero or the Pandemic Rewriting of Myth 

in Rio de Janeiro] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.655051 

Francisco Bravo de Laguna Romero 

Universidad de Las Palmas de Gran Canaria 

francisco.bravo@ulpgc.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-6336-3736 
 

Resumen: La dramaturga brasileña Maria Fernanda Gárbero reescribe el mito clásico de Antígona 
de Sófocles, ambientada en el contexto de la pandemia del COVID-19 en la baixada 

fluminense de Belford Roxo, una ciudad de las trece que conforman la baixada y que con 

una población de unos 500.000 habitantes es una de las más peligrosas de Río de Janeiro. 

La pieza se desarrolla en un escenario marcado por la pandemia, donde los encuentros 

presenciales están prohibidos y la comunicación se ha trasladado al ámbito virtual. Este 

aislamiento y la mediación tecnológica son elementos centrales de la puesta en escena. 
Antígona Bel está encarnada por Isabel, que busca en absoluta soledad el cuerpo 

desaparecido de su hermano, Renato, el renacido, muerto de COVID-19. Al igual que la 

Antígona original, Isabel asume el deber familiar de honrar a sus muertos insepultos, 

desafiando las circunstancias impuestas por la crisis sanitaria y social. 

Isabel es la única presencia física en escena. El resto de los personajes se manifiestan a 

través de voces y medios virtuales, como audios de WhatsApp, llamadas telefónicas y 

videoconferencias. 

La dramaturga minera traduce, en el sentido más moderno y equilibrado del término, la 
recepción clásica de Antígona y la coloca en el centro de un teatro que huye de etiquetas, 

pero que es un teatro, sin duda alguna, heredero de la tradición. El antagonismo se repite 

para transmitir la doble virtud de la ética, Diké y Thémis, la ley humana y la eterna, pero 

esta apropiación, esta reescritura, visceral, étnica, social, que propone Maria Fernanda 

Gárbero desde su «espanto», se resignifica desde su universalidad como instrumento 

contra la violencia y opresión de Estado, en cualquiera de sus formas, contra la 

corrupción, la pobreza, la miseria y la desesperanza. 
 

  

Abstract: Brazilian playwright Maria Fernanda Gárbero rewrites Sophocles' classic myth of 

Antigone, set against the backdrop of the COVID-19 pandemic in the Baixada 

Fluminense region of Belford Roxo, one of the thirteen cities that make up the Baixada 

and, with a population of around 500,000, one of the most dangerous in Rio de Janeiro. 

The play takes place in a setting marked by the pandemic, where face-to-face encounters 

are prohibited and communication has moved to the virtual realm. This isolation and 
technological mediation are central elements of the staging. 

Antígona Bel is played by Isabel, who searches in absolute solitude for the missing body 

of her brother, Renato, the reborn, who died of COVID-19. Like the original Antigone, 

Isabel takes on the family duty of honouring her unburied dead, defying the 

circumstances imposed by the health and social crisis. 

Isabel is the only physical presence on stage. The rest of the characters manifest 

themselves through voices and virtual media, such as WhatsApp audios, phone calls and 
video conferences. 

mailto:francisco.bravo@ulpgc.es


Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

348 

 

 

Cuando el 28 de septiembre de 2020 los juristas Lucas Correia de Lima y 

Arnaldino Dos Santos Días Júnior publicaron en Revista Pensamento Jurídico 

de la Universidad de São Paulo «O retorno ao dilema de Antígona: a dignidade 

do corpo morto no contexto pandêmico da COVID-19» 1 , un extraño 

reconocimiento de la realidad que nos estaba sepultando selló esta referencia 

como elemento obligatorio de una posterior revisión que se debía producir en el 

ámbito de la creación artística y, posiblemente en la más inmediata, que no 

mediática: la recreación dramática. Tras adelantar algunos elementos de la 

tragedia griega, sustentaron su estudio en los orígenes del derecho al sepulcro, 

ius sepulchri, previsto en las costumbres del Derecho Griego y registrado por 

escrito en el Derecho Romano. Al contextualizar la pandemia y sus 

consecuencias, se centraron en la violación jurídica de los derechos humanos 

que representaban los cuerpos insepultos que compararon con «muitos 

contemporaneos Polinices» en ciudades como Guayaquil o Manaos donde los 

cadáveres se acumulaban en las calles o en contenedores frigoríficos esperando 

su entierro. Sin embargo, esta afiliación del poder evocador de la literatura, y 

especialmente del mito de Antígona referente al derecho, no era nuevo ni 

siquiera en tiempos pandémicos. Hace ya más de una década Trindade y Karam2 

habían reconocido que ex fabula ius oritur afirmando que la literatura genera 

sentencias sobre el derecho, lo humaniza y lo ilustra con ejemplos como 

Antígona. 

En el cuarto Seminário Setembro Amarelo Do Luto a Luta, celebrado 

del 20 al 24 de septiembre de 2021 bajo el lema Entre el duelo y la pandemia, 

 
1 L. Correia de Lima, A. D. S. Días Júnior, 2020, pp. 309-332. 
2 A. Karam Trindade, H. Karam, (2013), pp. 196-203. 

The Minera playwright translates, in the most modern and balanced sense of the term, the 

classical reception of Antigone and places it at the centre of a theatre that shuns labels, 

but which is undoubtedly a theatre that inherits the tradition. The antagonism is repeated 

to convey the dual virtue of ethics, Dike and Themis, human law and eternal law, but this 

appropriation, this visceral, ethnic, social rewriting proposed by Maria Fernanda Gárbero 

from her ‘horror’ takes on new meaning from its universality as an instrument against 

state violence and oppression in all its forms, against corruption, poverty, misery, and 

despair. 
 

   

Palabras clave: Tradición y recepción clásicas; teatro brasileño; mitología grecolatina y teatro 

latinoamericano; Nanda Gábero. 

 

  

Keywords: 
Classical Tradition and Reception; Brazilian Theatre; Greco-Roman Mythology and 
Latin American Theatre; Nanda Gábero. 

  

Recepción: 23/09/2024 Aceptación: 10/03/2025 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

349 

inserto en el Proyecto de Investigación «Psicanálise e literatura: Freud e os 
clássicos» en el Instituto de Psicología da Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro, los psicólogos Sabrina Varella Soares, Arthur Teixeira Pereira e Ingrid 

de Mello Vorstaz presentaron una comunicación titulada «O luto e as ceremonias 

fúnebres na pandemia de COVID-19: reflexôes a partir da tragedia Antígona de 

Sófocles». Con la tragedia Antígona de Sófocles como modelo y tras una breve 

revisión crítica de la literatura psicoanalítica acerca del luto y sus relaciones con 

las ceremonias fúnebres, concluyeron que la segunda muerte de Polinices, la 

muerte de su recuerdo y la privación de su obligado rito funerario era la propia 

negación de su nombre y, por lo tanto, de su memoria. 

Este preámbulo, restringido únicamente a dos ámbitos de la realidad y 

el conocimiento como el derecho y la psicología, y acotado también al entorno 

geográfico de Brasil, era necesario tras aquellos tiempos pandémicos, y no se 

hubiera producido antes porque las reseñas previas de las reescrituras de 

Antígona ya estaban recogidas en obras de referencia como Antígona (s): mito 
y personaje. Un recorrido desde los orígenes de José Vicente Bañuls y Patricia 

Crespo3; La travesía de un mito universal para la historia de Occidente de George 

Steiner4; A eterna seduçao da filha de Édipo, edición coordinada por Andrés 

Pociña, Aurora López, Carlos Morais y Maria de Fátima Sousa y Silva 5 ; 

Antígona: una tragedia latinoamericana de Rómulo Pianacci6, o la compilación 

de la recepción de Sófocles publicada en 2017 por la Editorial Brill bajo la 

coordinación de Rosanna Lauriola y Kyriakos Nicolau Demetriou7. 

En este breve repaso nos parece imprescindible resaltar la minuciosa y 

detallada enumeración que Renato Cândido da Silva, en su trabajo sobre la 

revisión de las obras dramáticas de Jorge Andrade y Ângela Linhares8, nos 

ofrece en dos anexos añadidos en forma de apéndices o catálogos. En el primer 

apéndice, que denomina «Catálogo dos Mortos: Versões do Mito de Antígona» 

recoge ciento setenta y tres versiones del mito de Antígona desde 1580 hasta 

2019; en el segundo, «Catálogo Dos Nossos Mortos: Rastros de Antígona no 
Brasil», recopila cincuenta obras escritas en Brasil entre 1914 y 2019, con un 

listado de adaptaciones y reescrituras teatrales que inicia con la representación 

de Antígona de Carlos Maul en 1916. 

Como el mito puede ser revisado desde cualquier ángulo de nuestra 

modernidad contemporánea, rescatamos dos ensayos que se nos antojan 

esenciales en la profundización teórica de Antígona Bel ya que sustentan como 

 
3 J. V. Bañuls Oller y P. Crespo Alcalá, 2008. 
4 G. Steiner, 2020. 
5 A. Pociña; A. López; C. Morais y Mª de Fátima Sousa y Silva (eds.), 2015. 
6 R. Pianacci, 2015. 
7 R. Lauriola, K. N. Demetriou, 2017.  
8 R. C. da Silva, 2024. 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

350 

podremos defender en este trabajo, directa o indirectamente, consciente o no, 

algunos de los pilares argumentales y temáticos de esta esta pieza carioca. La 

primera de estas obras es Antigone´s Sisters. On the matrix of love9 del filósofo 

esloveno Lenart Škof. Con su teoría del amor en un mundo éticamente 

trastornado, ejemplifica con deidades y figuras femeninas en contextos 

filosóficos, literarios, mitológicos e incluso teológicos, el poder evocador de un 

amor más poderoso que cualquier tipo de violencia. La segunda obra, Antígone 

in the Americas. Democracy, sexuality and death in the settler colonial present10 

del profesor de Ciencias Políticas en la Universidad de Massachusetts Andrés 

Fabián Henao Castro, habla de Antígona a través de la mirada colonial de los 

negros y las mujeres negras, los feminismos y las críticas queer y trans de color 

para iluminar la inclusiones y exclusiones políticas de las sociedades modernas. 

Tras estudiar y analizar Antígona Bel, pareciera que su autora se hubiera atrevido 

a escenificar la estructura teórica de estos dos ensayos que nacen en el mismo año 

de la pieza, o que estos ensayos se hubieran nutrido de los elementos 

constituyentes de la obra literaria. Sea como fuere no nos parece accidental ni 

causal que estas tres voces, surgidas en contextos tan diversos, dialoguen con 

Antígona en este inicio de década del siglo XXI desde perspectivas y ópticas tan 

similares, tan complementarias, tan necesarias y tan actuales como la violencia 

social, la xenofobia, el colonialismo cultural, el feminismo o las perspectivas de 

género. 

Una vez hecho este rápido y eléctrico recorrido, llegamos al punto de 

partida, el año 2021, donde la pulsión artística anteriormente citada se produjo. 

Y lo hizo de la mano de Maria Fernanda Gárbero, cuya trayectoria académica y 

artística es imprescindible conocer para profundizar en su Antígona y entender 

algunas de sus claves. Graduada en Letras y Literaturas Portuguesas por la 

Universidad Federal de Juiz de Fora en 2002, Maestra en Teoría Literaria por la 

Universidad Federal de Juiz de Fora en el año 2005 y Doctora en Literatura 

Comparada por la Universidad del Estado de Rio de Janeiro en 2009, en 2019 

culmina el postdoctorado en Poéticas da Tradução en la Universidad Federal de 

Minas Gerais. Es autora de artículos científicos y capítulos de libros de 

traducción y recepción de personajes trágicos femeninos en la literatura, cine y 

teatro. Entre esas traducciones de textos teatrales en español, italiano, catalán y 

gallego, se encuentra la edición de A Fronteira11 del argentino David Cureses12, 

 
9 L. Škof, 2021. 
10 A. F. Henao Castro, 2021. Esta obra está editada por Tina Chanter, autora de Whose 

Antigone? The Tragic Marginalization of Slavery, publicada en 2011. Igualmente es 

coeditora, junto a Sean D. Kirkland, de la obra The returns of Antigone: interdisciplinary 
essays, publicada en 2014 por Suny Press. 

11 Mª F. Gárbero, 2021. 
12 D. Cureses, 1960. 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

351 

publicada en el año 2021 en la Colección Dramas y Poéticas por la Universidad 

Federal de Paraná, una Medea pampeana que hemos visitado en numerosas 

ocasiones y en muchos estudios y que gracias a su trabajo vio la luz en lengua 

portuguesa. Actualmente es Profesora asociada de Teoria da Literatura na 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, coordina el proyecto Travessias 
Críticas en la Universidad Federal Río de Janeiro, e integra los grupos de 

investigación Vortit Barbare en la Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Grupo de Tradução de Teatro (GTT) en la Universidad Federal Minas Gerais y 

el Laboratório de Estudos Clássicos (LEC) en la Universidad Federal 

Fluminense. 

En el año 2022 la editorial brasileña Telha publicó Antígona Bel: uma 
Peça Pandêmica13, obra que por cuestiones cronológicas no pudo ser recogida ni 

referenciada en el excelente trabajo Greek Myth Heroines in Brazilian Literature 
and Performance, publicado por la Editorial Brill14 en el año 2023, año en el que 

la revista Acotaciones, editada por la Real Escuela Superior de Arte Dramático 

en Madrid (RESAD) con motivo de la celebración de su 25 aniversario, en su 

sección Cartapacio dedicada a textos teatrales breves, publica traducida al 

español Antígona Bel. Pieza en un acto. Siete escenas, edición con la que 

trabajaremos15. 

A pesar de que en la versión original Gárbero subtitule su Antígona Bel, 
como «uma peça pandémica», con su permiso proponemos rebautizarla como 

pieza endémica, endémica de los males sociales, estructurales, que azotan 

América Latina, como se puede deducir del collage, realizado por ella misma, 

que ilustra la portada en la versión original; y endémica en las formas políticas 

que condicionan su realidad, en este caso la realidad de Brasil, de sus enormes 

metrópolis y de sus inmensas periferias. Belford Roxo, una ciudad de las trece 

que conforman la Baixada, con una población estimada de unos 500.000 

habitantes, y conocida popularmente por ser una de las más peligrosas de Río de 

Janeiro, «cuna de la violencia en Brasil» en palabras de su autora, es el epicentro 

de esta obra. Esta asimilación sistémica de violencia con Belford Roxo se 

sonoriza, como coro hipnótico, identitario y casi tribal, con el funk popular de la 

década de los noventa Baixada Cruel. Os sinistros são de Bel16 creado por MC 

Vítor, que abre y cierra la pieza y que habla del orgullo de pertenencia a una 

comunidad como reducto de poder y de respeto. 

Maria Fernanda conoce los mecanismos de pulsión de esta barriada 

donde imparte docencia hace ya más de diez años, y por eso escribió su propia 

 
13 Mª F. Gárbero, 2022. 
14 C. Morais; F. Macintosh; Mª de F. Silva; Mª das G. Moraes Augusto; T. V. 

Ribeiro Barbosa (eds.), 2023. 
15 Mª F. Gárbero, 2023. 
16 Sobre la violencia en la Baixada Fluminense, cf. C. Souza Alves, 2024. 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

352 

Antígona, por eso y por ellas. Sin embargo, y aunque la autora apele en su 

prólogo al odio en este «encuentro con personajes de la vida real, que, como 

Isabel, conocen en carne propia muchos abandonos y formas del odio» (p. 376), 

Antígona Bel es una obra que nace del amor que proclama Lenart Škof y que se 

vincula literariamente a Sófocles en los versos iniciales17. Sin embargo, a ese 

amor Gárbero lo llama «espanto» y lo define como sentimiento fundamental 

«para el encuentro ético» (Prólogo, p. 376). Ética y encuentro, la primera de las 

estructuras racionales que vertebra la obra. Esta dualidad, entre amor y odio, 

incrustada en el argumentario político de ese momento histórico en Brasil, se 

reduce desgraciadamente a una mirada polarizada por discursos políticos y 

sociales no sólo en América Latina sino en todas las sociedades occidentales. En 

Brasil Lula da Silva dos años después de la aparición de la obra de Gárbero 

capitalizó esta dualidad con un lema que focalizó el argumento central de su 

campaña y de su discurso de investidura: «Brasil venció al odio. ¡Viva Brasil!». 

Volviendo de nuevo al análisis de la obra, Belford Roxo podría ser 

también, como defiende la autora, «Nova Iguaçu, Queimados, Nilópolis, Duque 

de Caxias, São João de Meriti y todas las otras que integran la Baixada 

Fluminense» (Prólogo, p. 377), como Mezquita, Magé, Japeri, Seropédica, 

Guapi o Paracambi, localidades que no son mencionadas en la obra pero sí en 

algunas versiones del funk anteriormente citado. La ciudad, por lo tanto, es y no 

es Belford Roxo y es, al mismo tiempo, cualquiera de ellas donde se reconoce el 

desamparo en sus calles.  

Ya tenemos el escenario, y tenemos justificada a nuestra protagonista 

Isabel, la nueva Antígona, a la que todos llaman Bel, una simplificación 

metonímica del personaje y la significación violenta y simbólica del lugar que 

habita. Bel, Isabel, estará siempre sola, en un vacío creado para ser representado 

en escenarios pandémicos, con voces telefónicas, música, imágenes, audios de 

WhatsApp y videollamadas. Pero no es este, ni aspira a serlo, un experimento de 

teatro minimalista ni una atrevida, postmoderna, simbólica e hipercontemporá-

nea puesta en escena. Su escritura se concibe y se cristaliza en una soledad donde 

«los encuentros presenciales no estaban permitidos» (Prólogo, p. 376) y el 

mundo virtual se había apropiado de lo cotidiano. Y no podemos, ni debemos, 

despojarnos de esta realidad a la hora de acercarnos a la obra. 

Una vez situado el personaje, necesitamos ubicar el tiempo dramático 

en el que se desarrolla la acción y este elemento lo resuelve la autora presentando 

a Bel de espaldas al escenario mientras contempla en el viejo televisor de su 

habitación el noticiero la noche del 9 de agosto de 2020. A partir de ahí son dos 
los espacios físicos en los que transita el texto: el vacío de Bel y el vacío de un 

 
17 Οὒτοι συνέχθειν, ἀλλά συμφιλεῖν ἔφυν. No nací para odiar, sino para amar. Antígona 

(p. 376). 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

353 

espacio escénico donde se proyectan imágenes de referencias históricas que se 

deslizan, casi se destilan, en el inicio de cada una de las siete escenas que 

componen la obra: caída del Muro de Berlín; fosas comunes abiertas para 

sepultar a los muertos por la pandemia y las Madres de la Plaza de Mayo en los 

años 80, que entendemos como un solemne acto reivindicativo de homenaje 

personal de Maria Fernanda que había publicado en 2020 Madres de Plaza de 
Mayo: à memória do sangue, o legado ao revés18. 

De este modo, símbolos icónicos de nuestra historia más reciente se 

retratan junto a imágenes pandémicas, ya históricas también, que nos sitúan en 

el drama reconocible y universal que vivimos, en un duelo crónico del que no 

íbamos a sanar tan fácilmente, ni sus heridas, como estamos comprobando cinco 

años después, se iban a cerrar como tampoco se cierran en esta pieza dramática 

cuando llegan los familiares de las víctimas a la comisión parlamentaria de 

investigación del COVID en el Senado Federal. 

 En medio de esta sensación de reflejo universal Gárbero introduce dos 

guiños a referencias locales como crítica oportuna y sagaz de un movimiento 

crítico en un momento crítico. El primero de ellos es la voz, acompañada de la 

violencia del sonido de ametralladoras, del ex presidente de la república Jair 

Bolsonaro, que repite en portugués «Quer que eu faça o quê? Não sou coveiro» 

(escena 2, p. 384): 

 
Presidente, hoje tivemos mais de 300 mortes [são 113; depois de divulgar, o 

Ministério da Saúde corrigiu]. Quantas mortes o senhor acha que...", perguntava 

um jornalista quando Bolsonaro o interrompeu. 

"Ô, cara, quem fala de... Eu não sou coveiro, tá certo?", declarou o presidente. 

O repórter, então, tentou fazer novamente a pergunta. 

"Não sou coveiro, tá?", repetiu o presidente da República19. 

 

Esta expresión, repetida tres veces a lo largo de la obra y reproducida 

por el personaje que simboliza el poder, el Concejal César Capece, es una de las 

respuestas que el mandatario daba en las ruedas de prensa y que ha quedado en 

el imaginario colectivo de los brasileños. En la versión traducida al castellano, 

la voluntad de la dramaturga fue que permaneciera en portugués estas referencias 

porque «aun siendo posible traducir el espanto», Maria Fernanda quiso que «el 

horror nos recordara a su autor» (Prólogo, p. 377). La segunda expresión que se 

escucha en los audios, en la voz también del ex presidente, es «quadrúpede» 

 
18 Mª F. Gárbero, 2020. 
19  En línea: <https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/04/20/nao-sou-coveiro-ta-diz-

bolsonaro-ao-responder-sobre-mortos-por-coronavirus.ghtml> (consultado: el 8 de julio de 

2024). 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

354 

(escena 2, p. 384), que hace referencia al insulto que dirigió a la periodista de la 

CNN de Brasil Daniela Lima el 1 de junio de 2021: 

 
Infelizmente, somos obrigados a dar uma boa notícia, mas não é tão boa assim 

não’. É uma quadrúpede. A final de contas, acho que não preciso dizer de quem 

ela foi eleitora no passado, né? De outra do mesmo gênero20. 

 

Tenemos, por tanto, un archivo de memoria audiovisual muy vivo, evo-

cador y también provocador, posicionado éticamente, que no ideológicamente, 

y que no nos permite distanciarnos ni un solo instante de la realidad. 

A estos recursos sonoros, visuales y escénicos, Maria Fernanda suma 

otros literarios y dramáticos como es el juego metafórico de los nombres de los 

personajes. En la entrevista concertada con ella dibujó una expresión en la que 

reconocía que los nombres son marcas que determinan la condición social, el 

origen, y que están muy vinculados en la Baixada con la pobreza y con la religión 

evangelista, como recuerda Bel cuando afirma que aprendieron a ser pobres y 

evangelistas «lo que ha sanado muchas heridas, como la soledad de la miseria» 

(escena 1, p. 380). Por eso la elección del apellido familiar de la protagonista, 

Santos, «el más democrático de Brasil» según Bel (escena 1, p. 380), con una 

evidente connotación religiosa, es la declaración programática de un 

posicionamiento que sostiene la estructura argumental de esta pieza. Doña 

Conceiçâo dos Santos es la madre, la engendradora, la cuidadora, una empleada 

doméstica más en «casas de familias en las zonas ricas de Rio de Janeiro» 

(escena 1, p. 380), una mujer más abandonada por su marido, que no permitió 

que la queja amargara su vida, pero que se «volvió loca» y «solo sabía llorar» en 

un gesto de obligada inacción, de impotencia, de sumisión, de fragilidad por no 

poder recuperar el cuerpo de su hijo. Como afirma Maria Fernanda, «el cuerpo 

era solo para los que podían tenerlo y simbolizaba la desigualdad en el duelo». 

Esa desigualdad es la justificación natural de esta pieza teatral instalada en los 

márgenes donde habitan los que no tienen ni tan siquiera el cuerpo de sus 

muertos. 

Isabel dos Santos es la única que habita el escenario, sola en la búsqueda 

de su hermano, «los demás personajes son solo voces» (Prólogo, p. 376). Es la 

única de la familia que ingresó en una universidad pública y esta formación 

académica, y el espíritu crítico y libre que teóricamente le proporciona, le 

permite habitar múltiples espacios: arranca la obra en su sala de estar, donde 

arma y desarma un ataúd en mitad de los audios, se viste y se desviste con una 

 
20  En línea: <https://www.poder360.com.br/governo/bolsonaro-chama-jornalista-da-

cnn-brasil-de-quadrupede> (consultado: el 8 de julio de 2024). 
 

 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

355 

túnica blanca, habla por la ventana de su habitación, deshace el escenario de una 

clase universitaria o apila cajas de cartón a modo de escritorio. Todo esto sucede 

mientras las voces entran y salen de la escena sin que ella desaparezca nunca. 

Aunque resulte emotiva la reminiscencia y fueran otros los motivos que 

inspiraron a Carlos Maul en 1916 en la primera Antígona escenificada en Brasil 

representada al aire libre en el Campo de Sant’Anna, conocido como Teatro de 

la Naturaleza en el centro del Parque de la Praça da República de Río de 

Janeiro21, debemos recordar que su Antígona, en otro proceso de transformación 

y de reescritura, también permanece en escena la mayor parte de la pieza, a 

diferencia de su hipotexto clásico. 

Marcia dos Santos no es realmente un personaje, ni siquiera una voz en 

off, es la presencia escénica de la vecina que le presta el teléfono móvil a Isabel 

para que acredite su asistencia a clase. Es la no voz, la supresión de Ismene en 

boca de Isabel cuando acude a la universidad, es el silencio de Ismene en 

Sófocles, o por lo menos su aceptación resignada, resignificada en Antígona Bel 
con su ausencia, con una identidad imaginada por la Profesora que preguntará a 

Isabel si acaso es su hermana por la coincidencia de apellidos. Sin embargo, esta 

Antígona carioca no tiene, al menos por ahora, ni hermana ni identidades 

femeninas que la acompañen.  

Jorge dos Santos, Eteocles, es el hermano que se encuentra en prisión 

por tráfico de cocaína. Según Gárbero el nombre surge en honor a San Jorge, 

santidad muy venerada en Brasil y, de manera muy especial en Río de Janeiro 

como patrono de la policía y a su vez de los delincuentes. Esta dualidad religiosa 

se traslada a otra más amplia donde se produce, además, un sincretismo entre la 

religión católica, la umbanda, el candomblé de Brasil y la religión yoruba, 

asociando a San Jorge con el guerrero orixa Ogum, celebradas ambas deidades 

el 23 de abril con rituales comunes como las novenas a San Jorge-Ogum22. 

Renato dos Santos, Polinices, el renacido y el no encontrado, está dotado 

de una significación muy personal ya que la obra está dedicada al amigo de la 

autora, Raimundo Nonato Gurgel Soares, muerto en 2020 y del que nunca pudo 

despedirse debido a las restricciones y prohibiciones decretadas por la 

Organización Mundial de la Salud a causa de la emergencia sanitaria. Renato, 

que lideró las revueltas de junio de 2020 contra los recortes de las empresas y 

los abusos de la pandemia, sufrió un accidente repartiendo comida como 

motoboy y en el hospital contrajo la enfermedad. Nada más se supo de él, «un 

nadie, un gil, un negro de mierda de la Baixada que tuvo COVID porque salió 

de joda con sus amigos pobres y negros», grita Bel en la primera escena (p. 379). 

 
21 R. C. da Silva, 2020, pp. 102-121. 
22  Cf. En línea: <https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/dia-de-sao-jorge-entenda-o-

sincretismo-religioso-e-as-comemoracoes-da-data> (consultado: el 8 de julio de 2024). 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

356 

Los personajes antagónicos que se enfrentan a Isabel y, por lo tanto, a 

toda la comunidad de los «sin nombre», son dos bonifratres, dos marionetas 

gigantescas y desproporcionadas que aparecen de espaldas en la escena quinta, 

ciclópeos, hablando por un enrojecido, quizás ensangrentado, teléfono móvil 

también descomunal. Estos títeres simbolizan, sin duda, los poderes sin rostro 

que son movidos por otros hilos invisibles: jerarquías políticas corruptas, 

autocracias económicas viles y esclavizantes, e influencias religiosas invisibles. 

Contra estos tres poderes dirige Maria Fernanda su mirada crítica activa y 

descarnada. 

Uno de estos títeres es César Capece, el Concejal, el Doctor, un hombre 

peligroso, «un miliciano» (escena 3, p. 386), «un enemigo» (escena 4, p. 388), 

un político al que todos temen y al que nadie quiere enfrentarse ni siquiera Bel. 

Este Creonte invisible recibe su nombre de la ficción televisiva argentina El 

Marginal23, donde Gárbero sincretiza en uno solo el nombre de dos personajes 

opuestos en la serie, César y Capece. Eso explica el uso de la variante del español 

de Argentina con el voseo y expresiones lunfardas muy reconocibles en boca del 

Concejal en algunos casos en forma de insultos: «la concha de la lora»; 

«boludo»; «zurdos de mierda»; «tarado»; «pelotudo»; «pedazo de sorete»; en 

otras ocasiones con el uso de expresiones como «dejá de joderme»; «hacé lo tuyo 

y no me rompás más las pelotas con este tema… pará… pará»; «estamos 

laburando»; «a la puta que los parió»; «poné al gil adentro de una bolsa negra»; 

«es covid, che». Maria Fernanda vincula el origen italiano de este personaje a 

cierto prejuicio que privilegia esta descendencia por encima de las originarias 

brasileñas y que de alguna manera justifica que ciertas familias de clase alta 

aludan a ese nacimiento. De esta procedencia se enorgullece César Capece 

cuando reconoce que la familia de su mujer es «toda tana, allá del norte de Italia, 

un lugar hermoso», razón por la cual el Pastor Wallace le ofrece una «pizzas 

calientitas» (escena 5, p. 390) para que interceda por el cuerpo de Renato. 

Cinismo, puro humor negro, frescura e irreverencia de una autora que no quiere 

ser comedida con la injustica ni con la desvergüenza.  

La segunda marioneta gigante pertenece al Pastor Wallace, un Tiresias 

evangelista que profetiza el futuro de Bel, con la que se enfrenta y hace que su 

comunidad se enfrente a ella; la inconsciencia de juventud y la tentación que 

«trabaja día y noche en su cabeza» son las culpables de sus acciones y su 

formación académica, porque «hace facultad» (escena 5, p. 389), la responsable 

de su testarudez. Esas mismas ideas las reproduce su madre y se las lanza como 

golpe a la memoria a su hija y a la de sus hijos ya desaparecidos, advirtiendo que 
son los colegas de facultad los intrigantes e instigadores de la maldad que 

 
23  El Marginal (Sebastián Ortega, 2016, Underground Producciones). En línea: 

<https://www.netflix. com/pt/title /80115297> (consultado: el 8 de julio de 2024). 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

357 

comienza a habitar en la cabeza de Bel. Este activismo universitario se formaliza 

en un espíritu crítico que combate las formas de represión y en unos 

representantes del poder que intentan doblegar esa voluntad. Maria Fernanda nos 

aclaraba que en el ingreso universitario la mayoría negra transita hacia un 

movimiento negro que se manifiesta primero en su aspecto externo, el pelo más 

afro24, en sus condicionantes religiosos que buscan orígenes de cultura y religión 

afro-brasileñas, y en las relaciones de género. Esto es lo que combate el Pastor 

Wallace mediante oraciones para ahuyentar todos esos demonios de Isabel, para 

alejarla de esa vida mundana que la aparta del culto y, por lo tanto, de la verdad. 

Como buen oficiante culmina sus intervenciones con invocaciones a modo de 

sortilegio: «¡Que el Señor te bendiga!» (escena 3, p. 385); «Alabado sea el 

Señor» (escena 4, p. 388); «La paz del Señor, hermana» (escena 6, p. 391); «Que 

la paz del Señor esté contigo» (escena 7, p. 393).  

Siqueira es el conseguidor, el asesor del Doctor César, un intermediario 

entre los poderes fácticos, perversos y pervertidos, y el mundo más humano. La 

evocación fonética de su nombre es tan ambigua que parece que siquiera llegara 

a existir y en ocasiones usa el acento de su patrón para proferir órdenes o 

insultos, imitando gestos y tonos con el voseo porteño con el que se ampara en 

los discursos miméticos del poder. En las lecturas dramatizadas organizadas en 

la Baixada, Gárbero se sorprendía de que fuera un personaje querido y valorado 

por los estudiantes. Tras hacer una reflexión consciente y crítica, intuyó que la 

capacidad de ejecutante de Siqueira lo convertía en una figura expuesta con 

fecha de caducidad. El resto de los personajes no generaba ese respeto en los 

jóvenes de la Baixada porque, aunque no conocieran ni sus rostros ni sus 

nombres, sabían que su supervivencia, la de ellas y la de ellos, no dependía de 

estos personajes sin rostro que siempre iban a estar. El Siqueira de turno podría 

ser quizás alguno de ellos, de los que pasan y mueren. 

Dejo fuera de esta estructura dramática, la voz que como personaje 

identifica a la Profesora y que en modo alguno es un correlato de la autora. En 

el espacio virtual del aula universitaria, habla de tragedia griega «con voz 

mecánica» (escena 2, p. 382), y cita a Los siete contra Tebas de Esquilo en clara 

alusión a los seis compañeros que junto a Renato comandaron las protestas el 

primero de julio de 2020 contra los abusos de las empresas en la pandemia; y 

habla de Antígona, con la misma voz desalmada, «reproducida por aplicativos 

de inteligencia artificial» (escena 2, p. 382), «robotizada» (escena 2, p. 384), 

para teorizar sobre el deber del Estado como un derecho ciudadano, inalienable 

y supremo, un derecho del individuo y de la familia que nadie puede sustraer ni 

 
24 Esta reflexión de Maria Fernanda se fortalece con los versos de la canción A Carne de 

Elza Soares, que cierra la obra: E esse país vai deixando todo mundo preto/ E o cabelo 
esticado/ Mas mesmo assim ainda guarda o directo/ De algum antepassado da cor/ Brigar 
sutilmente por respeito. 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

358 

arrebatar y que debe garantizar «el reconocimiento de los cuerpos… la 

sepultura… llorar a nuestros seres queridos» (escena 2, p. 383). Esta voz podría 

haber sido la conciencia perfecta para transmitir la doble virtud de la ética, «Diké 

y Thémis, las leyes humanas y las leyes eternas» (escena 2, p. 384), la justicia 

social, el valor moral y legal de las lecturas de los clásicos de las que hablábamos 

inicialmente, pero el posicionamiento de la Profesora y, por extensión de la 

institución universitaria, se torna cínico cuando la realidad social invade las aulas 

del mundo académico: «si quieren sigan con el tema después de mi clase, pero 

ahora tengo que seguir con la tragedia» (escena 2, p. 384). ¿Pero de qué tragedia 

habla la Profesora? ¿No hay mayor tragedia que la pérdida de un ser querido, 

que la falta de libertad para que el cuerpo se sacralice con los debidos ritos 

funerarios? Esta Antígona clásica que reclama la ley divina no representa, ni 

acoge ni protege, a una buena parte de la sociedad brasileña que no se siente 

reconocida por el Estado, como reclaman las voces de alumnas y alumnos 

(escena 3, p. 386) que se rebelan contra el insuficiente argumento de la Profesora 

y su cansina evocación idealizada de un Estado que no existe: «si ella vuelve a 

hablar de su novela romántica con el Estado, la voy a invitar a ver nuestro estado 

aquí» amenaza la voz de un alumno (escena 3, p. 386). Ese doble juego entre el 

término Estado como referencia colectiva y estado como presencia individual es 

también una derivación intencionada del «estado» en minúsculas que se vive en 

todas estas periferias, no solo en Brasil sino en los márgenes de cada una de las 

fronteras de la mal llamada modernidad. 

Mientras Isabel deshace lentamente este escenario académico donde se 

cierra uno de los debates argumentales de la obra, las voces mecanizadas recitan 

los únicos versos de la única tragedia en escena, que coincide, no por azar, con 

los últimos versos de Edipo de la última tragedia de Sófocles, Edipo en 

Colono25: 
 
Ahora camino hacia el fin de la vida, 

rumbo al Hades. Que tú, dilecto extranjero, 

esta tierra y tus siervos sean felices. 

Y muerto, acuérdate de mí, siempre. 

Con buena conducta y buena fortuna.  

(escena 4, p. 387. Trad. de la autora). 

 
La serena despedida de Edipo, acompañado en la tragedia clásica sólo 

por Teseo, acompaña ahora la derrota resignada de Bel en la última 
escenificación del mundo universitario. Se retira la alumna y abandona la 

 
25 ἤδη γὰρ ἕρπω τὸν τελευταῖον βίον/ κρύψων παρ᾽ Ἅιδην. ἀλλά, φίλτατε ξένων/ αὐτός 

τε χώρα θ᾽ ἥδε πρόσπολοί τε σοὶ/ εὐδαίμονες γένοισθε, κἀπ᾽ εὐπραξίᾳ/ μέμνησθέ μου 

θανόντος εὐτυχεῖς ἀεί, vv. 1551-1555. 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

359 

facultad y, perdida esta batalla, también Sófocles se retira de la acción dramática 

y tan sólo nos queda apelar, en nuestra memoria, al reproche de Antígona a su 

hermana Ismene en la tragedia sofóclea: σὺ μὲν γὰρ εἵλου ζῆν, ἐγὼ δὲ 

κατθανεῖν26.  

Esta irrevocable decisión nos traslada a otro concepto clave en la 

codificación de la obra que se materializa con el término κέρδος, «ganancia». 

Ganancia en Antígona de Sófocles es la muerte liberadora porque al «vivir entre 

desgracias sin cuento», la muerte se convierte en una liberación 27 . Maria 

Fernanda transforma esta liberación en castigo a los ojos de Doña Conceiçâo, 

que considera «el pecado de la ganancia» (escena 1, p. 381) la llaga de su familia, 

la perdición de su hijo Jorge y su encarcelamiento «una tentación del demonio» 

(escena 1, p. 381), un deseo asimilado a la codicia que los pobres no se pueden 

permitir porque en la Baixada la muerte ni iguala ni libera porque el sufrimiento 

social, la culpa y el abandono del Estado no lo permiten. No hay posibilidad de 

redención en esta Antígona de Belford Roxo, donde «el tiempo para los pobres 

no atrasa, no tarda. Es así. La única cosa que jamás se atrasa es la muerte» 

(escena 1, p. 381),  

En la parte final de la pieza, mientras Isabel reza a petición de su madre 

y del Pastor Wallace, «se escuchan tambores» (escena 7, p. 392), la sinfonía 

sincrética de la religión en Brasil, agónica y resistente, una defensa, según 

Gárbero, de los centros de religión afro-brasileña. Isabel reza, pero su oración 

no se alimenta de versos bíblicos de los libros sagrados, sino los del poeta 

romántico brasileño Antonio de Castro Alves (1847-1871), el Poeta dos 

Escravos, y el Canto V de su poema O navio negreiro28, al que Maria Fernanda 

renunció traducir en su edición en castellano. En esta plegaria le pide al Senhor 
Deus dos desgraçados que le diga si es cierta tanta locura, tanto delirio, tanto 

horror, tanta desgracia en estas noches de tempestades y de inmensidad: «Tanto 

horror perante os céus?!... Tanto horror perante os céus?» (escena 7, p. 392). Y 

le pide al mar, no al Senhor Deus dos desgraçados, sino a las divinidades marinas 

que eliminen con sus olas este sufrimiento, pero el sonido que llega a la escena 

no es el de los tambores ni el del mar, sino la voz de la icónica y mítica Elza da 

Conceiçâo Soares29, diva bautizada en 1999 por la BBC como la «voz brasileña 

 
26 «Tú escogiste el vivir y yo el morir», Sófocles, Antígona, v. 555 (trad. Luis Gil, 2015). 
27 εἰ δὲ τοῦ χρόνου/ πρόσθεν θανοῦμαι, κέρδος αὔτ᾽ ἐγὼ λέγω./ ὅστις γὰρ ἐν πολλοῖσιν 

ἐς ἐγὼ κακοῖς/ ζῇ, πῶς ὅδ᾽ Οὐχὶ κατθανὼν κέρδος φέρει; Sófocles, Antígona, vv. 461-464. «Y 

si muero antes de tiempo, yo lo llamo ganancia. Porque quien, como yo, viva entre desgracias 

sin cuento, ¿cómo no va a obtener provecho al morir?» Sófocles, Antígona, vv. 461-464 (trad. 

Asella Alamillo, 2021). 
28 A. de Castro Alves, 2007. 
29 Elza da Conceiçâo Soares (Rio de Janeiro, 1930–2022). 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

360 

del milenio», referencia ineludible de la música popular y del activismo 

feminista en Brasil. Su canción A Carne30, cuyo estribillo se repite como un 

mantra, a carne mais barata do mercado é a carne negra, la que va gratis a la 

cárcel, la que sostiene el país, y el potente funk Baixada Cruel. Os sinistros são 
de Bel con el que empezó la obra y que evoca los sones ancestrales de sus raíces, 

«sente esse som, que o tambor vem da raíz, tudo o que eu quero é ver os preto 
feliz», enraízan la lucha contra la violencia y la pobreza de Bel y se convierten 

en los himnos identitarios de la obra. 

Al final de la pieza, Isabel, ya no Bel, agotada, vencida, en silencio y en 

la oscuridad «deshace la cama y sale del escenario» (escena 7, p. 394). En un 

último gesto, casi de lamento abandonado, le susurra por teléfono a su madre 

como hija, no como hermana ni como Antígona, «te quiero mucho» (escena 6, 

p. 392), en una reafirmación del poder del amor en este espacio de entrega ética. 

Quizás hubiera sido el gesto victorioso de una voluntaria derrota si no hubiera 

finalizado la obra con la sentencia lapidaria y concluyente del Pastor Wallace: 

«¡Dios es quien manda!» (escena 7, p. 393). El agón queda finalmente resuelto: 

el cuerpo de Renato, de cualquiera de todos los Renatos, metido en una bolsa 

negra que nadie podrá verificar, se enterrará en una fosa común; la voz de Isabel 

quedará sellada por su comunidad, alejada de su libertad y compromiso, y los 

versos de Sófocles seguirán a salvo en el tesoro de los cuidados académicos. 

Queremos finalizar esta aproximación a Antígona Bel de Maria 

Fernanda Gárbero, con la referencia a su última creación, Corpos do Drama 
(duas peças), firmada como Nanda Gárbero, publicada en el año 2024 por la 

editorial brasileña Patuá, Livraira Patuscada en Saô Paulo, y presentada en la 

Baixada Fluminense de Río de Janeiro el 15 de junio del año 2024. Esta obra 

recoge la reescritura de Medea, Medeia do fim do mundo (peça em 2 atos) e 

Ismene, A Irmâ de Antígona (nove cenas curtas). En la contraportada de la obra 

Nanda concluye con unos datos extraídos del Fórum Brasileiro de Segurança 
Pública e do Anuário Brasileiro de Segurança Pública del año 2022 que ilustran 

claramente las intenciones programáticas de la autora: «Neste país em média 35 
mulheres sofrem algum tipo de agressão por minuto. 1 mulher é morta a cada 6 
horas». Es evidente que la resistencia de Gárbero necesita ocupar todos los 

espacios posibles y en ellos mantener una posición no beligerante pero sí 

combativa.  

 
30 A Carne fue compuesta por Marcelo Yuka, Seu Jorge y Ulisses Cappelletti para el 

álbum debut del grupo de Río de Janeiro Farofa Carioca en el año 1998. En el año 2002 fue 

versionada por Elza Soares e incluida en Do Cóccix até o Pescoço, editado por el sello 

discográfico Maianga con producción musical de Zé Miguel Wisnik y Alê Siquiera. En línea: 

<https://www.letras.mus.br/elza-soares/discografia/do-coccix-ate-o-pescoco-2002> 

(consultado: el 8 de julio de 2024). 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

361 

En 2025 publica Trilogía del Odio, el corpus completo con formato de 

trilogía clásica, como corresponde a la tradición, de las obras que fueron 

editadas, por separado en portugués y español en distintos tiempos y momentos. 

En esta trilogía encontraremos algunas de las características genéricas que 

Gárbero utiliza en cada una de sus reescrituras y que hemos analizado y abordado 

en otro trabajo desde diversas perspectivas ya que soportan análisis filológicos 

individuales, como obras únicas o como trilogía, reflexiones feministas de las 

múltiples formas de opresión hacia la mujer, o análisis de literatura meta-

comparada con una visión diacrónica porque fueron editadas en momentos y en 

lenguas diferentes y fueron agrupadas también de forma diferente con una 

secuencia cronológica que no corresponde con su año de publicación. 

En este recorrido que hemos hecho por la primera pieza dramática de 

Gárbero, hemos reconocido algunos elementos característicos que 

posteriormente reproducirán las otras dos protagonistas de su trilogía, Medea e 

Ismene: su crítica a la pasividad y distancia del mundo universitario, la apatía 

del conocimiento como instrumento radical de cambio social; sus timbres 

sonoros, los acústicos cotidianos y los musicales, personales, marcados por 

tonalidades tan variadas como su propia identidad, que recogen trazas de un 

amplio espectro de tendencias y un riquísimo bagaje; las estampas performativas 

inconfundibles de un teatro con vocación de ser representado y de generar un 

posicionamiento claro acerca del silenciamiento de la mujer y sus estrategias de 

resistencia en las artes. La dramaturga minera traduce, en el sentido más 

moderno y equilibrado del término, la recepción clásica de Antígona y la coloca 

en el centro de un teatro que huye de etiquetas, pero que es un teatro, sin duda 

alguna, heredero de la tradición. En 1916 Carlos Maul decía de su Antígona que 

«sua belleza maravilhosa ainda conserva todas as qualidades de fascinação sobre 

o espírito moderno»31. Más de un siglo después, Carlos Maul posiblemente 

seguiría fascinado por el espíritu moderno de esta nunca última Antígona y su 

intenso collage: música funk, voces de inteligencia artificial recitando versos 

mecanizados de Sófocles mezclado con ráfagas de imágenes como 

ametralladoras, videoconferencias, audios de WhathApp y series de televisión 

intensifican esta modernidad aplacada por el ritmo de tambores africanos y 

referencias culturales identitarias como Elza Soares que también venció al odio 

desde el amor más humano. 

El antagonismo se repite para transmitir la doble virtud de la ética, Diké 

y Thémis, la ley humana y la eterna, pero esta apropiación, esta reescritura, 

visceral, étnica, social, que propone Maria Fernanda Gárbero desde su 

«espanto», se resignifica desde su universalidad como instrumento contra la 

 
31 C. Maul, 1916, p. 4. 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

362 

violencia y opresión de Estado, en cualquiera de sus formas, contra la 

corrupción, la pobreza, la miseria y la desesperanza. 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

FUENTES 

 

Alamillo, A. (2021), Sófocles, Antígona, Madrid. 

Castro Alves, de A. (2007), O navío negreiro e otros poemas, Sâo Paulo. 

Cureses, D. (1960), La Frontera, Buenos Aires. 

Gárbero, N. (2024), Corpos do Drama (duas peças), Sâo Paulo. 

Gárbero, Mª F. (2023), «Antígona Bel: Pieza en un acto. Siete escenas”, en 

Acotaciones. Investigación y Creación Teatral 1:50, pp. 375-394. 

Gárbero, Mª F. (2022), Antígona Bel: uma peça pandémica, Río de Janeiro. 

Gil, L. (2015), Sófocles, Antígona, Madrid 

 

ESTUDIOS 

 

Bañuls Oller, J. V. y Crespo Alcalá, P. (2008), Antígona (s): mito y personaje. 
Un recorrido desde los orígenes, Bari. 

Chanter, T. (2011), Whose Antigone? The Tragic Marginalization of Slavery, 

New York. 

Chanter, T. & Kirkland, S. D, (eds.) (2014). The returns of Antigone: 
interdisciplinary essays, New York. 

Correia de Lima, L. & Días Júnior, A. D. S. (2020), «O retorno ao dilema de 

Antígona: a dignidade do corpo morto no contexto pandêmico da 

COVID-19», Revista Pensamento Jurídico, Edição Especial «Covid-
19», 14:2, pp. 309-332. 

Da Silva, R. C. (2020), «O primeiro rastro da filha de Édipo na dramaturgia 

brasileira: a Antígona (1916) de Carlos Maul», Travessias Interativas. 
Mito e Literatura 20:10, pp. 102-121. 

Da Silva, R. C. (2019), «O trágico em trânsito: reescrituras de Antígona em Jorge 

Andrade e Ângela Linhares». En línea: 

<http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/53407> (consultado: el 8 de julio 

de 2024). 

Decothé, M. (2019), «Baixada Cruel» uma cartografia social do impacto da 

militarização na vida de mulheres da Baixada Fluminense». Dissertação 
de Mestrado submetida ao Programa de Políticas Públicas em Direitos 
Humanos da Universidade Federal do Rio de Janeiro. 

Gárbero, Mª F. (2020), Madres de Plaza de Mayo: À memória do sangue, o 
legado ao revés, Londres. 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

363 

Gárbero, Mª F. (2021), A Fronteira de David Cureses (Edición y Traducción), 
Paraná. 

Henao Castro, A. F. (2021), Antígone in the Americas. Democracy, sexuality 
and death in the settler colonial present, New York. 

Karam Trindade, A. & Karam, H. (2013), «Ex fabula ius oritur: Antígona e o 

direito que vem da literatura», Revista de Estudos Constitucionais, 
Hermenêutica e Teoria do Direito, 5: 2, pp. 196-203. 

Lauriola, R. & Demeteriou, K. N. (2017), Brill´s Companion to the Reception 
of Sofocles, Edinburgh. 

Maul, C. (1916), Antigona, no Theatro da Natureza. Artes e Artistas, Rio de 

Janeiro. 

Morais, C., Macintosh, F., Mª de Fátima Silva, Moraes Augusto, Mª das G., & 

Ribeiro Barbosa, T. V. (eds.), (2023), Greek Myth Heroines in Brazilian 
Literature and Performance, Boston. 

Pianacci, R. (2015), Antígona: una tragedia latinoamericana, Buenos Aires. 

Pociña, A, López, A. Morais, C. & Sousa y Silva, Mª de Fátima (eds.) (2015), A 
eterna sedução da filha de Edipo, São Paulo. 

Škof, L. (2021), Antigone´s Sisters. On the matrix of love, New York. 

Souza Alves, C. (2015), «Baixada Fluminense: reconfiguração da violência e 

impactos sobre a educação», Movimento-revista de educação 2:3. En 

línea: <https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/32558/ 1869> 

(consultado: el 8 de julio de 2024). 

Steiner,G. (2020), La travesía de un mito universal para la historia de Occidente, 

Barcelona. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 NOTAS 
 

   

 

  



 



 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 367-373 

Myrtia, nº 40 (2025), 367-373 

 

A Note on Plato, Symp. 223b-d 

https://doi.org/10.6018/myrtia.662861 

Maria Broggiato 

Sapienza Università di Roma 

maria.broggiato@uniroma1.it 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-0181-7018 
 
Plato’s Symposium closes with a brief description of the last stages of the dis-

cussion between the participants, before the meeting breaks up and Socrates 

leaves for the Lyceum to spend his day as usual (223b-d). Aristodemus, the 

narrator, says that after the entrance of a second, large group of revellers (the 

first was the one led by Alcibiades), the meeting falls into disarray and everyone 

drinks large quantities of wine. At this point, Aristodemus continues, some of 

the participants start to leave, while he himself falls asleep. When he wakes up 

much later, he finds that the others are either asleep or have left. Only Agathon, 

Aristophanes and Socrates remain, still drinking and talking to each other. When 

morning comes, Socrates, the only one still awake, gets up and leaves for the 

Lyceum: 

τὸν μὲν οὖν Ἐρυξίμαχον καὶ τὸν Φαῖδρον καὶ ἄλλους τινὰς ἔφη ὁ Ἀριστόδημος 

οἴχεσθαι ἀπιόντας, ἓ δὲ ὕπνον λαβεῖν, (c) καὶ καταδαρθεῖν πάνυ πολύ, ἅτε 

μακρῶν τῶν νυκτῶν οὐσῶν, ἐξεγρέσθαι δὲ πρὸς ἡμέραν ἤδη ἀλεκτρυόνων 

ᾀδόντων, ἐξεγρόμενος δὲ ἰδεῖν τοὺς μὲν ἄλλους καθεύδοντας καὶ οἰχομένους, 

Ἀγάθωνα δὲ καὶ Ἀριστοφάνη καὶ Σωκράτη ἔτι μόνους ἐγρηγορέναι καὶ πίνειν 

ἐκ φιάλης μεγάλης ἐπὶ δεξιά. τὸν οὖν Σωκράτη αὐτοῖς διαλέγεσθαι· καὶ τὰ μὲν 

ἄλλα ὁ (d) Ἀριστόδημος οὐκ ἔφη μεμνῆσθαι τῶν λόγων – οὔτε γὰρ ἐξ ἀρχῆς 

παραγενέσθαι ὑπονυστάζειν τε – τὸ μέντοι κεφάλαιον, ἔφη, προσαναγκάζειν 

τὸν Σωκράτη ὁμολογεῖν αὐτοὺς τοῦ αὐτοῦ ἀνδρὸς εἶναι κωμῳδίαν καὶ 

τραγῳδίαν ἐπίστασθαι ποιεῖν, καὶ τὸν τέχνῃ τραγῳδοποιὸν ὄντα <καὶ> 

κωμῳδοποιὸν εἶναι. ταῦτα δὴ ἀναγκαζομένους αὐτοὺς καὶ οὐ σφόδρα 

ἑπομένους νυστάζειν, καὶ πρότερον μὲν καταδαρθεῖν τὸν Ἀριστοφάνη, ἤδη δὲ 

ἡμέρας γιγνομένης τὸν Ἀγάθωνα. τὸν οὖν Σωκράτη, κατακοιμίσαντ’ ἐκείνους, 

ἀναστάντα ἀπιέναι, καὶ <ἓ> ὥσπερ εἰώθει ἕπεσθαι, καὶ ἐλθόντα εἰς Λύκειον, 

ἀπονιψάμενον, ὥσπερ ἄλλοτε τὴν ἄλλην ἡμέραν διατρίβειν, καὶ οὕτω 

διατρίψαντα εἰς ἑσπέραν οἴκοι ἀναπαύεσθαι. (Pl. Symp. 223b-d, ed. Burnet) 

Almost a century ago, in his commentary on the Symposium, R.G. Bury 

remarked that there was no need to dwell on this final section1. Later scholars 

 
1 «Of the Epilogue or concluding scene […] it is unnecessary to say much»: Bury 19322, 

p. xxiv. 



Maria Broggiato 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 367-373 

368 

have not devoted much space to this scene either2. In this note, I would like to 

draw attention to a parallel text related to a genuine sympotic context, an elegy 

found in the corpus Theognideum (ll. 467-496), which contains a series of 

recommendations on proper behaviour at a symposium. It comprises 30 lines 

and is one of the so-called ‘long’ elegies of the Theognidea3. At the beginning, 

the poet addresses one Simonides4: 

 
μηδένα τῶνδ’ ἀέκοντα μένειν κατέρυκε παρ’ ἡμῖν, 

 μηδὲ θύραζε κέλευ’ οὐκ ἐθέλοντ’ ἰέναι, 

μηδ’ εὕδοντ’ ἐπέγειρε, Σιμωνίδη, ὅντιν’ ἂν ἡμῶν 

 θωρηχθέντ’ οἴνῳ μαλθακὸς ὕπνος ἕλῃ, 

μηδὲ τὸν ἀγρυπνέοντα κέλευ’ ἀέκοντα καθεύδειν· 

 πᾶν γὰρ ἀναγκαῖον χρῆμ’ ἀνιηρὸν ἔφυ. (Theogn. 467-472, ed. West2) 

 

In our lines, the poet offers advice on how to behave towards guests: we 

should not force to stay at a symposium those who want to go, nor should we 

send away those who want to stay. One should not wake a sleeping reveller and, 

conversely, one should not force someone to sleep who wants to stay awake. 

There follows the precept that all compulsion is annoying (πᾶν γὰρ ἀναγκαῖον 

χρῆμ’ ἀνιηρὸν ἔφυ, l. 472). As we can see, our final scene from the Symposium 

is clearly in line with the instructions we find in this passage 5 . In Plato, 

Eryximachus and Phaedrus, along with some of the other guests, leave, while 

Aristodemus falls asleep. When he wakes, he finds that everyone else has left or 

 
2 The only exception is the detail of the discussion between Socrates, Agathon and 

Aristophanes, in which Socrates leads them to admit that a poet is capable of writing both 

tragedy and comedy. As K. Dover notes, this argument is not found elsewhere in Plato, and is 

at odds with what Socrates says in the Ion, 531e - 534e (Dover 1980, p. 177); see also Rowe 

1998, p. 214, with bibliography. An in-depth analysis of the wider philosophical meaning of 

this discussion among Socrates and the two poets, a tragediographer and a comedian, has been 

proposed by L.M. Segoloni (1994, pp. 197-227). 
3 West considers line 467 as the opening verse, and makes the elegy conclude at l. 496. 

On the unity of our poem, see now the observations of F. Condello (2009); contrary to the 

opinion of most editors of the Theognidea, he thinks that the elegy consists of a number of 

different sympotic compositions, each of which picks up on the previous one, forming a so-

called ‘sympotic chain’. 
4 This is one of three compositions in the corpus addressed to ‘Simonides’ (the others 

are Theogn. 667-682 and 1345-1350). His identification has been much debated. Recently, C. 

Catenacci has convincingly defended the old suggestion that he must be the famous poet from 

Ceos. The author of our elegy does not have to be a contemporary of Simonides, nor is it 

necessary to assume that Simonides was present at the symposium – it could be a fictional 

allocution to a famous name of the past, made in a sympotic context: see Catenacci 2017, pp. 

29-32, with a discussion of earlier bibliography. 
5 The parallel between the final scene of the Symposium and our lines from the corpus 

Theognideum has not been missed by scholars of Plato: see already Hug 18842, p. xiii. 



A Note on Plato, Symp. 223b-d 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 367-373 

369 

fallen asleep. Only Socrates, Agathon and Aristophanes are still talking. Even-

tually, the latter two also fall asleep, and Socrates gets up and leaves. This 

follows closely the precepts set out by Theognis: at a symposium, everyone 

should be free to stay or leave (μηδένα τῶνδ’ ἀέκοντα μένειν κατέρυκε παρ’ 

ἡμῖν, / μηδὲ θύραζε κέλευ’ οὐκ ἐθέλοντ’ ἰέναι, ll. 467 f.), and guests should be 

allowed to sleep at will (μηδ’ εὕδοντ’ ἐπέγειρε, l. 469). 

But how close are the connections between the two texts? Admittedly, 

our elegiac passage has a traditional content. In the Odyssey, for example, we 

find the same rules for foreign guests that would later be applied to guests at a 

symposium: in the fifteenth book, Menelaus at Sparta tells Telemachus that both 

those who rush a guest who does not want to leave and those who hold him back 

are behaving badly6. 

I would argue that the association between the Symposium and our 

elegiac couplets may be more significant than it meets the eye, and that the 

similarities between our two texts are intentional. First of all, towards the end of 

the fifth century our elegy must have been popular with an Athenian audience in 

connection with the symposium. The comedian Pherecrates, in a long fragment 

of his play Chiron, attacks the hosts who mistreat their guests in the hope that 

they will leave; in this parodic context Pherecrates quotes lines 467 and 469 of 

our elegy: μηδένα μήτ’ ἀέκοντα μένειν κατέρυκε παρ’ ἡμῖν / μήθ’ εὕδοντ’ 

ἐπέγειρε, Σιμωνίδη (Pherecr. fr. 162, lines 11-12 K.-A. = Athen. 8. 364a-c)7. 

Moreover, we know from Plato’s and Xenophon’s testimony that 

Socrates and his followers knew and appreciated the sympotic elegies of 

Theognis: in the Meno he quotes and discusses two passages from the 

Theognidea; two of these lines are mentioned by Socrates in Xenophon’s 

Symposium as well. In Plato’s Laws, the Athenian quotes lines 77-78 of the 

corpus 8 . Also, as G. Colesanti suggests, the lost works On Theognis by 

Xenophon and Antisthenes probably originated from the interest in the poet 

within the Socratic circle9. 

 

But we can go even further. As is well known, the corpus ascribed to 

Theognis in medieval manuscripts includes elegies from different periods and 

 
6 Od. 15. 72-74: ἶσόν τοι κακόν ἐσθ᾽, ὅς τ᾽ οὐκ ἐθέλοντα νέεσθαι / ξεῖνον ἐποτρύνει καὶ 

ὃς ἐσσύμενον κατερύκει. / χρὴ ξεῖνον παρεόντα φιλεῖν, ἐθέλοντα δὲ πέμπειν; see Bielohlawek 

1940 = 1983, pp. 103 f. 
7 There follows a reference to the symposium (lines 12 f.).: οὐ γὰρ ἐπ᾽ οἴνοις / τοιαυτὶ 

λέγομεν δειπνίζοντες φίλον ἄνδρα; see the discussion on this fragment in Colesanti 2011, p. 

315 and note 235, with earlier bibliography. 
8 See Pl. Men. 95c-e (Theogn. 33-36 and 434-438); Xen. Symp. 2. 4 (Theogn. 35-36); 

Pl. Leg. 1. 630a (Theogn. 77-78). 
9 Xenophon: Stob. 4. 53; Antisthenes: Diog. Laert. 6. 16. On the Theognidea and the 

circle of Socrates, see the comprehensive discussion by G. Colesanti (2011, pp. 313-321). 



Maria Broggiato 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 367-373 

370 

by different authors, which have coalesced around a core associated with the 

name of Theognis, who was active in Megara around the middle of the 6th 

century BC. A number of poems in the Theognidean corpus are quoted from 

other sources and can be attributed with certainty to poets such as Tyrtaeus, 

Mimnermus and Solon. 

This is also the case of our elegy (ll. 467-496): Aristotle and later 

Plutarch quote a line from it as the work of an ‘Evenus’10. This author is usually 

identified with Evenus of Paros, a poet and sophist who lived in Athens around 

400 BC; our elegy is included in West’s edition of his scanty fragments11. More-

over, two further elegies in the corpus, both addressed to one Simonides, have 

been assigned to Evenus by modern editors (Even. frr. *8b and *8c West2). The 

arguments in favour of attributing our lines to him have recently been reviewed 

and substantiated in the already mentioned article by C. Catenacci12. Admittedly, 

this is by no means a universally accepted view: G. Colesanti, in his authoritative 

monograph on the Theognidea, argues that the citation of a single line is not 

sufficient to attribute our entire poem to Evenus13. 

Ascribing lines 467-496 of the Theognidea to Evenus would open up 

important new perspectives, since he was a familiar figure in the Socratic circle 

and appears in a number of Platonic dialogues14. In the Apology (20a-c), Evenus 

is mentioned as the teacher of the sons of the wealthy Athenian Callias, while in 

the Phaedo (60c - 61b), on the day of Socrates’ death, we learn that Evenus had 

urged Cebes to ask Socrates why he had decided to devote himself to poetry after 

being imprisoned15. Finally, in the Phaedrus Socrates praises Evenus as the 

 
10 Theogn. 472, πᾶν γὰρ ἀναγκαῖον χρῆμ’ ἀνιηρὸν ἔφυ, quoted in Aristot. Metaph. 

1015a; Eth. Eud. 1223a; Plut. Non posse suav. viv. 1102c (with the variant reading ὀδυνηρόν). 

See also Aristot. Rhet. 1370a, who cites the line without the name of Evenus. Aristotle in all 

three cases quotes the line with the variant πρᾶγμ’(α). 
11 See Even. fr. *8a West2. E. Bowie (2012), in an important contribution on this author, 

suggests that Evenus himself may have had a hand in compiling a collection of elegiac poems 

that was the ancestor of our Theognidea, including a number of poems of his own in both 

books. On the life and works of Evenus see now the extensive discussions by A. Capra (2016) 

and C. Catenacci (2017). 
12 See the discussion in Catenacci 2017, esp. pp. 21-25. 
13 See the discussion in Colesanti 2011, pp. 102-107, with a comprehensive review of 

the previous bibliography on p. 103 n. 143. An important voice in the debate is that of M. 

Vetta, who, in his edition of the second book of the Theognidea, was sceptical but left the 

question open (1980, pp. 121-123). In a later contribution, he tended to rule out the presence 

of Evenus in the Theognidea (Vetta 2000, p. 129). 
14 Pl. Apol. 20a-c; Phaed. 60d-61c; Phdr. 267a. 
15 Socrates replies that he had been prompted to do so by a dream. On Socrates’ poetic 

and musical activity, see the detailed discussion by L.M. Segoloni (2003). 



A Note on Plato, Symp. 223b-d 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 367-373 

371 

inventor (πρῶτος ηὗρεν) of new rhetorical figures – veiled allusion, indirect 

praise and indirect blame (ὑποδήλωσις, παρέπαινος, παράψογος, Phdr. 267a)16. 

In addition to these passages where Evenus is explicitly mentioned, 

other points of contact between Plato’s dialogues and the writings of Evenus 

have been identified. First of all, the Symposium. Of course, Plato does not 

mention Evenus in our dialogue, but, as L.M. Segoloni noted (1994, pp. 106 f.), 

he does use in the speeches the very techniques introduced by him, particularly 

indirect praise and indirect blame: the encomium of Eros is an indirect praise of 

Socrates, while Alcibiades’ speech in praise of Socrates is an indirect blame of 

the disciple himself. 

Scholars have recognised further similarities between Plato’s works and 

the elegies attributed to Evenus. A famous passage in the sixth book of the 

Republic, with the image of the ‘ship of state’, has been compared to one of the 

long elegies in the first book of the Theognidea attributed to Evenus, with its 

extended description of a ship drifting in the sea at night, while the sailors pillage 

the cargo (Even. fr. *8b W.2 = Theogn. 667-682)17. Another passage of the 

corpus that has been assigned tentatively to Evenus, the beginning of the second 

book with the motif of erotic madness and the apostrophe ὦ παῖ (Theogn. 1231-

1236), can be easily compared to some sections of the speeches of Socrates in 

the Phaedrus18. 
 

What, then, are my conclusions? I believe that the similarities between 

the end of Plato’s Symposium and the elegy preserved in the Theognidea are not 

accidental. In the frame of his dialogue, Plato describes a contemporary 

Athenian philosophical symposium and takes care to mention all the realia that 

usually accompanied such gatherings: the arrival of invited and uninvited guests, 

the introductory ceremonies with the singing of a hymn and the offerings to the 

gods, the departure of the flute-player, the discussion about how much the 

participants should drink, the delivery of the speeches ἐπιδέξια, anti-clockwise, 

with each speaker picking up on the previous speech in the manner typical of 

sympotic songs, and finally the arrival of a komos led by Alcibiades19. 

 
16 Later in the same passage (Phaed. 61b-c) Socrates leaves his friends a message for 

Evenus to follow his example and follow him in death – Simmias replies that, from what he 

had seen of him, he was unlikely to heed this advice. 
17 Pl. Resp. 6. 488a - 489a. See Hunter 2012, pp. 68-73 and now Capra 2018, pp. 27 f. 
18 On the attribution of some of the elegies in book 2 of the Theognidea see Bowie 2012. 

On the similarities between the beginning of book 2 of Theognis and the Phaedrus see Vetta 

1980, p. 43, who mentions Phdr. 237b, 241c, 243e; A. Capra recently built on and reinforced 

Vetta’s proposal (Capra 2018, pp. 28-31). 
19 Pl. Symp. 174a-177e and 212c-214e. On realia and poetry in Greek symposia see, for 

example, Ercolani 2021, with earlier bibliography; on Attic symposia and the Symposium see 

Hunter 2004, pp. 3-15. 



Maria Broggiato 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 367-373 

372 

Accordingly, in the concluding scene of his Symposium, Plato follows 

the traditional prescriptions found in our sympotic poem. In his description of 

the symposium in the house of Agathon, Plato gives concrete form to the recom-

mendations listed in our elegy, in a subtle play between a literary philosophical 

symposium and a metasympotic poem. In this context, we can better understand 

the final scene of the dialogue, in which Plato intentionally follows the 

instructions of a poetic text for the conclusion of the most literary of his 

philosophical works. Of course, the question of the broader significance of our 

passage within the context of Plato’s doctrine on poetry must remain open. 

Moreover, as we have seen, there are indications that the elegy Plato 

appears to be alluding to could be the work of the sophist and poet Evenus of 

Paros. If this is indeed the case, the final scene of the Symposium can be added 

to the list of Platonic passages containing open references or allusions to the 

poems of this contemporary of Socrates20. 

 

Authorship Contribution Statement 
 

Maria Broggiato: conceptualización, investigación, redacción-borrador original, 

redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAPHY 

Bielohlawek, K. (1983) «Precettistica conviviale e simposiale nei poeti greci. 

(Da Omero fino alla silloge teognidea e a Crizia)», in Vetta, M. (a cura 

di), Poesia simposiale nella Grecia arcaica e classica, Roma - Bari, pp. 97-

116; ed. or. 1940, «Gastmahls- und Symposionslehren bei griechischen 

Dichtern. (Von Homer bis zur Theognissammlung und Kritias)», WS 58, 

pp. 11-30. 

Bowie, E.L. (2012) «An Early Chapter in the History of the Theognidea», in Riu, 

X. and Pòrtulas, J. (eds.), Approaches to Archaic Greek Poetry, Messina, 

pp. 121-148. 

Burnet, I. (1901) Platonis Opera, vol. 2, Oxford. 

Bury, R.G. (19322) The Symposium of Plato, edited with introduction, critical 

notes and commentary, Cambridge. 

Capra, A. (2016) «Rise and Fall of a Parian Shooting Star: New Perspectives on 

Evenus», MD 76, pp. 87-103. 

Capra, A. (2018) «Eveno di Paro fra Protagora, Gorgia e Platone», Méthexis 30, 
pp. 25-35. 

 
20 I would like to thank Luigi Maria Segoloni and this journal’s anonymous reviewer for 

their generous and insightful comments on an earlier draft of this paper. 



A Note on Plato, Symp. 223b-d 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 367-373 

373 

Catenacci, C. (2017) «Teognide, Eveno e Simonide: una revisione e una nuova 

ipotesi (con un’appendice», QUCC 115, pp. 21-37. 

Colesanti, G. (2011) Questioni teognidee. La genesi simposiale di un corpus di 
elegie, Roma. 

Condello, F. (2009) «Due presunte elegie lunghe nei Theognidea», Prometheus 

35, pp. 193-218. 

Dover, K. (1980) Plato, Symposium, Cambridge. 

Ercolani, A. (2021) «Poesia e simposio nella Grecia antica: uno sguardo 

d’insieme», Bollettino di archeologia on line 12, pp. 151-163. URL: 

https://bollettinodiarcheologiaonline.beniculturali.it/wp-

content/uploads/2021/08/2021_2_ERCOLANI.pdf (accessed 9/11/2025) 

Hug, A. (18842) Platons Symposion, Leipzig. 

Hunter, R. (2004) Plato’s Symposium, Oxford. 

Hunter, R. (2012) Plato and the Traditions of Ancient Literature: The Silent 
Stream, Cambridge. 

Rowe, C.J. (1998) Plato, Symposium, edited with an introduction, translation 

and commentary, Warminster. 

Segoloni, L.M. (1994), Socrate a banchetto. Il Simposio di Platone e i 
Banchettanti di Aristofane, Roma. 

Segoloni, L.M. (2003), «Socrate ‘musico’ e poeta», in Nicolai, R. (a cura di), 

Rhysmos. Studi di poesia, metrica e musica greca offerti dagli allievi a 
Luigi Enrico Rossi per i suoi settant’anni, Roma, pp. 303-317. 

Vetta, M. (1980), Theognis. Elegiarum liber secundus, Roma. 

Vetta, M. (2000), «Teognide e anonimi nella Silloge Teognidea», in Cerri, G. (a 

cura di), La letteratura pseudepigrafa nella cultura greca e romana, 

AION(filol) 22, pp. 123-141. 

West, M.L. (1989-19922) Iambi et elegi Graeci ante Alexandrum cantati, 2 vols., 

Oxford. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

Myrtia, nº 40 (2025), 375-388 

 

Notas textuales a los Progymnásmata de Libanio, del Psógos a la Ékphrasis 
[Textual notes on the Progymnasmata of Libanius, from Psogos to Ekphrasis] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.670011 

José Antonio Fernández Delgado 

Universidad de Salamanca  

jafdelgado@usal.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-1977-0024 
 
1. INTRODUCCIÓN 

En dos artículos anteriores, uno sobre “Lecturas mejorables de la edición 

estándar de los Progymnásmata de Libanio: Diegémata, Chreíai y Gnômai”1 y 

otro sobre “Nuevas lecturas de los Progymnásmata de Libanio: de la 
anaskeué/kataskeué al enkómion”2, he defendido una serie de variantes textuales 

correspondientes a dichas secuencias de los progymnásmata o ejercicios preli-

minares de la retórica atribuidos a Libanio3. La mayoría de esas lecturas se 

apoyan en los testimonios manuscritos y editoriales de la tradición textual de la 

colección de ejercicios, frente a las lecturas propuestas por la en general muy 

solvente edición teubneriana de R. Foerster (1903-1927, reimpr. 1967) en su vol. 

VIII de los doce de que constan las obras completas del rétor de Antioquía, edi-

ción que sigue siendo la estándar de Libanio a pesar de sus más de cien años. La 

única edición posterior de los progymnásmata de Libanio, que es la valiosa 

edición con traducción al inglés llevada a cabo por C. A. Gibson en 2008, apenas 

puede considerarse como tal edición, a pesar de sus útiles notas e introducciones, 

dado que el texto es mera reproducción del de Foerster en Teubner, con muy 

contadas aportaciones. Las variantes textuales alternativas discutidas tanto en el 

presente como en los dos anteriores artículos citados han surgido en el curso de 

la elaboración de una nueva edición de los progymnásmata libanianos, con tra-

ducción al español (la primera que se hace a esta y a cualquier lengua moderna 

después de la inglesa de Gibson), introducciones y notas, llevada a cabo por 

Jesús Ureña y el que esto escribe, y en curso de publicación en la colección bi-

lingüe de autores clásicos del CSIC (Alma Mater). 

Las variantes textuales aquí discutidas pertenecen al texto de los ejerci-

cios preliminares que siguen en la lista a los tratados en los dos anteriores 

artículos, a saber, los ejercicios de Psógos “Vituperio”, Sýnkrisis (lat. 

 
1 En trámite de publicación en Segno e Testo. 
2 En trámite de publicación en Exemplaria Classica. 
3 Cf. Kennedy 2003. 



José Antonio Fernández Delgado 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

376 

Comparatio), Ethopoiía “Etopeya” y otro todavía mejor representado en la co-

lección que el anterior a pesar de su abundancia, la Ékphrasis. 

La metodología en la que el presente como los otros dos trabajos se 

basan es, en primer lugar, la atención preferente a las lecturas de la tradición 

manuscrita siempre que estén bien documentadas dentro del amplio repertorio 

de testimonios manuscritos y editoriales transmisores de dichos ejercicios, y en 

segundo lugar el grado de coherencia de las propuestas con las características 

semánticas, sintácticas y estilísticas del respectivo contexto.  

 

2. VARIANTES TEXTUALES CORRESPONDIENTES AL EJERCICIO DE PSÓGOS 

Pertenecientes al ejercicio de Psógos “Vituperio”, el contrario y complementario 

del “Encomio” y del cual son ocho las muestras comprendidas en el corpus de 

ejercicios preliminares de la retórica atribuido a Libanio, son las tres variantes 

textuales en las que me propongo plantear mi divergencia con las adoptadas por 

la edición estándar de Foerster (y la mayoría seguidas por la edición de Gibson, 

aunque no todas), a saber: 

 

II (Vituperio de Héctor), 63 (Psog. 2, 16 )4  

En este ejercicio, sobre un tema tan paradójico y de no fácil elaboración cual es 

el vituperio del héroe troyano por excelencia y el más digno de encomio, en la 

oración que hace referencia al brutal escarnio del cadáver de Patroclo por parte 

de Héctor (ἐπὶ γὰρ ὕβρει λαβεῖν ἔσπευδε καὶ τῷ τὴν κεφαλὴν ἀποτεμεῖν καὶ τὰ 

τῶν θηρίων ἐπὶ τὸν οἰχόμενον ἐζήλου) no parece necesario insertar un segundo 

καὶ entre ἀποτεμεῖν y τὰ τῶν θηρίων como hace Foerster (seguido de Gibson) en 

contra de su omisión en el conjunto de los mss. y los editores de la composición, 

a saber, cinco códices ya conocidos por anteriores ejercicios de la lista 

(Barberinus II 41, Escurialensis Ψ IV 12, Parisinus gr.  3014, Laurentianus LVIII 

2 y Vindobonensis Phil. graec CCLIX) más Barberinus II 61 y Parisinus gr. 
2918, del cual deriva Bodleianus Miscellaneus 89; y también el códice 

Oxoniensis colleg. Lincolniensis 25; aparte las ediciones de F. Morelli y J. 

Reiske (1797). Prescindiendo del segundo καὶ, la frase consta de dos oraciones 

coordinadas por un único καὶ y de construcción en el fondo paralela, aunque los 

componentes de la primera oración –complemento circunstancial: ἐπὶ ὕβρει; 

infinitivo completivo: λαβεῖν; y verbo en 3ª sig. Imperfecto: ἔσπευδε– sean más 

complejos en la segunda oración: complemento circunstancial consistente en un 

infinitivo sustantivado con su CD (τῷ τὴν κεφαλὴν ἀποτεμεῖν) y complemento 

verbal de ἐζήλου consistente en una expresión sustantivada (τὰ τῶν θηρίων) que 

 
4  La referencia de los pasajes estudiados remite al número de línea del respectivo 

progýmnasma en nuestra citada edición en prensa y entre paréntesis se expresa el pasaje co-

rrespondiente según la numeración de la edición de Foerster. 



Notas textuales a los Progymnásmata de Libanio, del Psógos a la Ékphrasis 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

377 

le sirve de CD, seguida de su complemento preposicional (ἐπὶ τὸν οἰχόμενον). 

En dicha construcción parece evidente que la inserción de un καὶ, forzosamente 

adverbial, precediendo al complemento τὰ τῶν θηρίων resulta expletivo. 

 

III (Vituperio de Filipo), 30 (Psog. 3, 7)  

En este ejercicio, en la frase (3,7 Foerster) que, entre otras dedicadas a expresar 

la actividad del monarca Filipo en la Calcídica, refiere su ataque a los calcidenses 

como dirigido a la vez contra sus dioses (καίτοι τοιαῦτα ποιῶν οὐ Χαλκιδεῦσιν 

ἐπολέμει μόνον, ἀλλὰ καὶ τοῖς θεοῖς, οἳ παρ’ ἐκείνοις ἐτιμῶντο, ὧν οὐκ ἔδεισε 

μῆνιν κατασκάπτων ἱερὰ καὶ βωμοὺς ἀνατρέπων καὶ θυσίας συγχέων), no parece 

imprescindible la inserción de μῆνιν adoptada por Foerster (seguido de Gibson) 

entre ὧν οὐκ ἔδεισε y κατακάπτων ἱερὰ… en contra de su omisión en todos los 

códices y ediciones que transmiten la pieza, a saber, todos los indicados en el 

caso anterior más los códices Vaticanus Palatinus gr. 148 y Vaticanus Palatinus 
gr. 277. En la frase …οὐ Χαλκιδεῦσιν ἐπολέμει μόνον, ἀλλὰ καὶ τοῖς θεοῖς…ὧν 

οὐκ ἔδεισε (μῆνιν) κατασκάπτων ἱερὰ… el complemento de ἔδεισε, de necesitar 

alguno (supongamos que oὓς) –piénsese que su uso en sentido absoluto o intran-

sitivo “tener miedo” es muy frecuente (como se puede ver en el Lexicon de 

Liddell-Scott-Jones, s. v.)– estaría implícito en el relativo ὧν, que, en un caso 

más de atracción del relativo como tantos otros, puede funcionar a la vez como 

genitivo pertinentivo dependiendo de ἱερά  (y de βωμούς y θυσίας que vienen 

luego).  

 

VII (Vituperio de la ira),10 (Psog. 7, 3)  

Del mismo modo, en este ejercicio de vituperio, en una frase (7, 3 Foerster) que 

se hace eco, para luego discutirla, de la afirmación de los poetas de que los dioses 

viven felices (ἀλλὰ μὴν αὐτῶν γε τῶν ποιητῶν ἀκούομεν ῥεῖα ζώειν τοὺς θεοὺς 

λεγόντων, οὐκ ὀργῇ καὶ τῷ χαλεπῶς πρὸς ἀλλήλους ἔχειν χρωμένους. (πῶς γὰρ 

ἂν εἴη ῥεῖα ζώειν;)), no parece que sea necesario insertar al final, después de 

πρὸς ἀλλήλους ἔχειν, el participio χρωμένους como hace Foerster (seguido de 

Gibson) en contra del texto transmitido por el conjunto de los mss. y acogido por 

los editores anteriormente mencionados. La secuencia οὐκ ὀργῇ καὶ τῷ χαλεπῶς 

πρὸς ἀλλήλους ἔχειν se contrapone por yuxtaposición al adverbio ῥεῖα que 

acompaña a ζώειν y, al igual que dicho adverbio, ambos dativos instrumentales 

(uno nominal, ὀργῇ y el otro verbal, τῷ … ἔχειν) tienen un sentido modal 

(“…(viven) fácilmente, no con ira ni en actitud difícil entre ellos”), con la sola 
particularidad de que, de los dos dativos instrumentales, el segundo es no un 

sustantivo (como en el caso de ὀργῇ), sino una oración de infinitivo sustantivado 

con τῷ … (como ocurre, por ejemplo, en el caso citado del vituperio II 63 con el 



José Antonio Fernández Delgado 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

378 

sustantivo ὕβρει, por un lado, y la oración de infinitivo sustantivado τῷ τὴν 

κεφαλὴν ἀποτεμεῖν coordinadα con él también mediante καί, por otro). 

3. VARIANTE TEXTUAL CORRESPONDIENTE AL EJERCICIO DE SÝNKRISIS (LAT. 

COMPARATIO) 

Perteneciente a este ejercicio, del cual son cinco las muestras comprendidas en 

el repertorio atribuido a Libanio, es la siguiente lectura en la que no estamos de 

acuerdo con la adoptada por la edición estándar de Foerster (seguido por 

Gibson): 

IV (Comparación entre la navegación y la agricultura), 2 (Sýnkr. 4, 1)  

En el cuarto de los cinco ejercicio de Sýnkrisis contenidos en el repertorio de 

ejercicios preliminares atribuidos a Libanio, ejercicio que tiene por objeto con-

frontar el arte de la navegación con el de la agricultura, en la frase de apertura 

que sirve como declaración de intenciones sobre el tema (Τερπέσθω μὲν ὅστις 

ἐθέλει ναυτιλίᾳ …, ἐμοὶ δὲ γεωργίαν τε ἔπεισιν ἐπαινεῖν καὶ τοὺς ἐν τῷ γεωργεῖν 

εὐδαιμονίζειν), frente a la lectura ὅστις ἐθέλει adoptada por Foerster (seguido de 

Gibson) a partir en este caso de la mayoría de los testimonios transmisores, me 

parece preferible la lectura ὅστις ἂν ἐθέλοι ofrecida por el códice B II 41, uno 

de los siete más importantes que transmiten este ejercicio (junto con Pa 2918, 

Ba II 61, E Ψ IV 12, P gr. 3014, L LVII 12 y Vi CCLIX) también transmitido 

por los códices Escurialensis T 119, Vaticanus gr. 113, Escurialensis Φ III 19 y 

Vaticanus gr. 953, que recogen la síncrisis entre navegación y agricultura junto 

a alguna otra; y aparte están las ediciones del presente ejercicio de Barbato y de 

Ferrara, más las de Morelli y luego Reiske de los cinco ejercicios5. La oración 

de relativo indefinido con optativo potencial (ὅστις ἂν ἐθέλοι) como sujeto del 

imperativo τερπέσθω “Disfrute con la navegación quien quisiere …” resulta sin 

duda mucho menos forzada (aunque se esperaría más bien un subjuntivo even-

tual, ἂν ἐθέλῃ “quienquiera que lo desee”) que un, imposible diría yo, presente 

de indicativo ἐθέλει, el cual tal vez se ha visto arrastrado en la transmisión por 

el presente ἔπεισιν adversativamente coordinado con este en la oración contra-

puesta. 

4. VARIANTES TEXTUALES PERTENECIENTES AL EJERCICIO DE ETHOPOIÍA 

(ETOPEYA) 

Corresponden a este ejercicio las siguientes cuatro lecturas, pertenecientes a 
otros tantos ejercicios, de los 27 de este tipo comprendidos en el repertorio de 

progymnásmata atribuidos a Libanio: 

 
5  Cf. Foerster 1903-1927 (1967), pp. 329-333; Ureña Bracero y Fernández Delgado en 

prensa, ad loc. 



Notas textuales a los Progymnásmata de Libanio, del Psógos a la Ékphrasis 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

379 

 

VII (¿Qué diría Áyax al ser privado de las armas?) 12 (Ethop. 7, 3)  

En este ejercicio de etopeya, en la frase en que el héroe se pregunta retóricamente 

quién fue el que persuadió a los griegos para que le privaran de las armas (τίς 

τοίνυν ὁ παραπείσας; τίς ὁ κατ’ ἐμοῦ κωμάσας τῆς πανοπλίας σοφίσματι 

<κρατήσας>;) para a continuación responder que el varón de Ítaca, el hijo de 

Laertes (esto es Ulises), en la segunda de las dos oraciones interrogativas no 

parece necesario introducir al final, como hace Foerster (seguido de Gibson), el 

participio <κρατήσας> omitido por el conjunto de los mss. y editores de este 

ejercicio6. Aparte de lo aislado de la conjetura, si el sentido, en realidad no muy 

claro, de la indicada oración es, como parece, algo así como “¿Quién es el que 

se ha felicitado contra mí con el ardid de la armadura?”, el participio 

<κρατήσας> al final no parece ser realmente necesario.  

 

XII (¿Qué diría Aquiles enamorado de Pentesilea después de muerta?) 8 (Ethop. 

12, 2)  

En esta etopeya, en la frase que al comienzo describe la batalla con las Amazonas 

refiriéndose a estas como débiles de aspecto pero en realidad temibles guerreras 

que superaban su naturaleza con su audacia (καὶ ἀσθενεῖν μὲν Ἀμαζόνες ἐδόκουν 

φαινόμεναι, δύσμαχοι δὲ τοῖς ἔργοις ἐφάνησαν (ὑπερβαίνουσαι τῷ τολμήματι 

τὴν φύσιν, νικῶσαι καὶ πίπτουσαι καὶ χείρω δεικνύουσαι βεβλημέναι τὸν 

ἀριστεύσαντα)), frente a la lectura ἀσθενεῖν adoptada por Foerster (seguido de 

Gibson) de acuerdo con la lectura transmitida por los mss. BPLVi, me parece 

preferible la lectura ἀσθενεῖς de los mss. BaPaCaPal seguida por los anteriores 

editores7. Aunque el sentido apenas difiere en uno u otro caso, desde el punto de 

vista estilístico la contraposición paralelística entre las dos primeras oraciones 

del párrafo es mucho más equilibrada con la opción del adjetivo ἀσθενεῖς 
(μὲν…ἐδόκουν φαινόμεναι : δύσμαχοι δὲ τοῖς ἔργοις ἐφάνησαν) que con la 

opción del infinitivo ἀσθενεῖν, que no tiene homólogo en la segunda oración del 

paralelo contrapuesto (a diferencia del adjetivo δύσμαχοι en la otra opción). Por 

otra parte, si bien es verdad que el régimen de δοκέω en el sentido de “parecer” 

es el infinitivo completivo lo más frecuentemente, también hay casos en que se 

 
6 Casi el total de los 27 ejercicios de etopeya atribuidos a Libanio se hallan contenidos 

en los mss. Ba II 61, Pa 2918, Bodleianus Miscellaneus 89, B II 41, E Ψ IV 12, P 3014, L 

LVIII, Vi CCLIX, Leidensis Vossianus gr. 18, siendo mucho mayor el número de códices que 

transmiten solamente selecciones de etopeyas. Sobre el conjunto de los mss. y ediciones de 

las etopeyas atribuidas a Libanio cf. Foerster 1903-1927 (1967), pp. 361-371;  Ureña Bracero 

y Fernández Delgado en prensa, ad loc. 
7 Cf. nota anterior. Además de los citados mss., la Etopeya XII es transmitida por los 

mss. BaPaCaPal. 



José Antonio Fernández Delgado 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

380 

construye, como aquí, con adjetivo predicativo, como en οὐ δοκεῖν ἄριστος, ἀλλ’ 

εἶναι θέλει A. Th. 592, cf. Pl. Grg. 527b. 

 

XV (¿Qué diría Aquiles al ser privado de Briseida?) 2 (Ethop. 15, 1)  

En esta etopeya, en la primera de una serie de interpelaciones dirigidas por el 

héroe a otros camaradas sobre su indicado agravio, al comienzo mismo del ejer-

cicio, la interpelación formulada a Menelao (Ἕστηκας, ὦ Μενέλαε, τῇ γῇ τὴν 

ὄψιν πηξάμενος) no parece que tenga necesidad de añadir la preposición ἐν 

precediendo a τῇ γῇ como hace Foerster (seguido de Gibson) frente a su omisión 

en los abundantes mss. y en los editores del ejercicio8. Ya desde Homero la cons-

trucción de πήγνυμι con γαίῃ puede llevar (Od. XXIII 276) o no llevar (Od. XI 

129) la preposición ἐν. 

 

XXVII (¿Qué diría un pintor que ha pintado una muchacha y se ha enamorado 
de ella?) 20 (Ethop. 15, 4)  

En esta etopeya, en la oración que refiere la última de las escenas divinas de 

enamoramiento pintadas por el pintor, la relativa al apresamiento de Ares (οἶδα 

κηρῷ δήσας τὸν Ἄρεα), no es fácil decidir entre la lectura δήσας adoptada por 

Foerster (seguido de Gibson) a partir de la edición de Morelli siguiendo el texto 

del códice Parisinus gr. 3016, del cual proceden las dos últimas etopeyas del 

corpus, y una posible lectura δῆσαι si se piensa en δήσαι escrito in margine por 

el propio Morelli. Los autores de la tragedia, por ejemplo, ofrecen abundantes 

ejemplos de completiva de οἶδα referida al sujeto tanto en participio (A. Ag. 

1670; E. Hec. 297) como en infinitivo (E. Hipp. 729). 

 

5. VARIANTES TEXTUALES CORRESPONDIENTES AL EJERCICIO DE ÉKPHRASIS 

Las siguientes once variantes corresponden a este ejercicio, del cual son 30 las 

muestras contenidas en el repertorio de progymnásmata atribuido a Libanio: 

 

I (Descripción de una batalla terrestre) 19 (Ékphr. 1, 7)  

En el primer ejercicio de écfrasis de la edición de Foerster, en el párrafo que 

refiere las sucesivas fases de la lucha habituales en el ejercicio de descripción de 

esta  ̶ flechas, lanzas y espadas, por este orden ̶   y en la oración relativa al paso 

de la segunda a la tercera fase (ἐπεὶ δὲ οὐδὲ τούτοις ἦν ἔτι χρῆσθαι, ξίφεσιν 

ἀλλήλους ἀπέκτειναν), parece preferible la lectura ἀπέκτεινον acogida por los 
demás editores a partir de los códices VIMar, a la lectura ἀπέκτειναν adoptada 

 
8 Como antes he dicho, los mss. Ba II 61, Pa 2918, Bodleianus Miscellaneus 89, B II 41, 

E Ψ IV 12, P 3014, L LVIII, Vi CCLIX, Vo 18 transmiten la casi totalidad de los 27 ejercicios 

de Etopeya contenidos en el corpus de progymnásmata atribuidos a Libanio.  



Notas textuales a los Progymnásmata de Libanio, del Psógos a la Ékphrasis 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

381 

por Foerster (seguido de Gibson) a partir de los mss. BaPaBVaParPalPLVi, aun 

cuando sea muy superior el número y hasta el grado habitual de fiabilidad de 

estos9. En la descripción de la lucha a espada, como en la de las anteriores fases 

del combate, el tiempo verbal principal suele ser el imperfecto durativo, el cual, 

justamente después de aquí, cambia a aoristo para referir acciones concretas 

dentro del combate, como cortar una mano o sacar un ojo (καὶ τοῦ μὲν ἀπεκόπη 

χείρ, τοῦ δὲ ὀφθαλμὸς ἐξεκόπη Sýnkr.1, 7), de modo que no parece tener mucho 

sentido un cambio del imperfecto durativo al aoristo puntual mientras la 

descripción atañe todavía a las fases durativas de la lucha y no a sus acciones 

puntuales. 

 

V (Descripción de las Calendas) 15 (Ékphr. 5, 5)  

En este ejercicio, una deliciosa descripción de la festividad de las Calendas, en 

el párrafo que describe el intercambio de regalos entre ricos y pobres que tiene 

lugar la víspera de la fiesta (τῇ μὲν οὖν προδρόμῳ τῆς ἑορτῆς ἡμέρᾳ δῶρα δι’ 

ἄστεος κομίζεται ὅσα ἂν τράπεζαν ποιήσαι λαμπράν, τὰ μὲν παρὰ τῶν δυνατῶν 

ἀλλήλους τιμώντων, τὰ δὲ τούτοις παρὰ τῶν ὑποδεεστέρων, παρὰ δὲ τούτων 

ἐκείνοις, τῶν μὲν θεραπευόντων τὴν ἐκείνων ἰσχύν, τῶν δὲ τοῖς θεραπεύουσι τῆς 

ἑαυτῶν μεταδιδόντων τρυφῆς) y en la oración que refiere el mutuo intercambio 

entre unos y otros (τὰ δὲ τούτοις παρὰ τῶν ὑποδεεστέρων, παρά δὲ τούτων 

ἐκείνοις), a la lectura δὲ adoptada por Foerster (seguido de Gibson) en la segunda 

parte de este último correlato (παρὰ δὲ τούτων ἐκείνοις) me parece preferible la 

lectura τε transmitida por los abundantes códices y por los editores10. El correlato 

 
9 A la hora de distinguir entre descripciones genuinas y espurias hay que mencionar, en 

el caso de las primeras, los códices BaPaBVaParPalVIMarPLVi, los cuales se dividen en dos 

familias, una que comprende los nueve primeros códices y otra los códices PLVi. En el caso 

de las descripciones espurias los códices a invocar son BaPaParBVaMoRVo, igualmente di-

visibles en dos familias, la de los seis primeros y la de RVo. Foerster, a fin de poder distinguir 

las piezas genuinas de las espurias, en el caso de las primeras mantuvo el orden que ofrecen 

los códices de la familia PLVi y en el de las segundas el que ofrece el códice Ba, el más 

completo y mejor de la familia, a cuyas lecciones consideró que debía dárseles la razón por 

encima de todas. Sobre el significado de las siglas cf. n. 8 y10. 
10 Treinta son las Descripciones transmitidas bajo el nombre de Libanio, aunque solo 

siete son consideradas genuinas por Foerster 1903-1927 (1967) (pp. 439ss.), el cual se refiere 

en primer lugar a los códices transmisores de estas en el orden: P 3014, L LVIII 2, Vi CCLIX 

y E T II 9. Estas mismas siete Descripciones pero con sus títulos y orden modificados se 

contienen en los siguientes códices: Vaticanus gr. 113, Marcianus Appendicis XCI 2, 

Marcianus gr. 441, Vaticanus gr. 481, Neapolitanus II E19, Neapolitanus II E17, Mosquensis 

489, Parisinus gr. 2577 A, Marcianus Append. XCII 7, Vaticanus gr. 1588, Mutinensis gr. 
LV, Bodleianus Baroccianus LXVIII, Parisinus gr. 2209, Vaticanus gr. 2243, Parisinus gr. 
2801, Codex Antonii Agustini phil. 237, Escurialensis T II 9. A dos Descripciones, borrachera 

y calendas, se limita el Panormitanus bibliothecae Urbicae 2Q 9A 76. Una sola Descripción, 

la de calendas, contienen Vaticanus Palatinus gr. 113, Vaticanus gr. 256. Las siete 



José Antonio Fernández Delgado 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

382 

formal τ. μὲν… τ. δὲ…en la expresión de ricos y pobres es muy claro (τὰ μὲν 

παρὰ τῶν δυνατῶν…, τὰ δὲ τούτοις παρὰ τῶν ὑποδεέστερων, …τῶν μὲν 

θεραπευόντων…, τῶν δὲ τοῖς θεραπεύουσι…), de modo que la inserción tras 

παρὰ τῶν ὑποδεεστέρων de una nueva contraposición παρὰ δὲ τούτων ἐκείνοις 

en lugar de la adición παρά τε τούτων ἐκείνοις coordinada con la expresión an-

terior para indicar la acción recíproca, desdibujaría el juego de la doble 

contraposición paralela τὰ μὲν…τὰ δὲ…τῶν μὲν…τῶν δὲ… 

 

V (Descripción de las Calendas) 26 (Ékphr. 5, 7)  

Por el contrario, algo más adelante en el mismo ejercicio, en la descripción de 

un cortejo ritual que tiene lugar al amanecer del día de la fiesta, durante el cual 

unos siervos esparcen dinero entre la muchedumbre y esta disfruta con ello a 

pesar de los pisotones para cogerlo ((…λαμπάδια πολλὰ παρέχει τὸ φῶς. τῷ δὲ 

ἕπονται θεράποντες διασπείροντες εἰς τὸν ὄχλον ἀργύριον.) καὶ τὸ δέξασθαι 

φερόμενον παρώσαντα τὸν πέλας ἥδιστόν τε καὶ χαίρουσιν ἐνταῦθα 

καταπατούμενοι), frente a la lectura …(ἥδιστόν) τε …adoptada por Foerster 

(seguido de Gibson) de acuerdo con los mss. BVaPLVi, parece más adecuada la 

lectura γε transmitida por los mss. ParVIMar, aunque en principio estos parezcan 

ser menos solventes11, así como por los editores anteriores a Foerster. A diferen-

cia de lo que ocurre, sin ir más lejos, en el caso anterior, donde el correlato δὲ 

…τε sirve, como en general suele suceder, para coordinar dos elementos de si-

milar carácter y función sintáctica, la partícula τε en el presente caso iría uniendo 

el adjetivo predicado nominal de la oración anterior (ἥδιστον) con otra oración 

coordinada (καὶ χαίρουσιν…), aunque el sujeto implícito sea el mismo en ambas 

 
Descripciones pero en distinto orden y con otras quince de no improbable atribución a Nicolás 

ofrece el códice Barberinus II 41 (actualmente Vaticanus Barb. 220), del cual ha sido copiado 

Escurialensis Ψ IV12. Cuatro Descripciones menos, panegiris, borrachera, Heracles y jabalí 

de Erimanto, y Medea, ofrece Vaticanus gr. 16, del cual Vallicellanus F 16 ha copiado las 

écfrasis de batalla terrestre y batalla naval. A un ejemplar común con Va pero carente de sus 

tres últimas Descripciones, carrera, primavera y calendas, remiten tres códices: Vaticanus gr. 
1858, Monacensis gr. 113 y Vaticanus Ottobonianus gr. 46. A la hora de distinguir entre 

Descripciones genuinas y espurias hay que mencionar, como he dicho en la nota anterior, en 

el caso de las genuinas, los códices BaPaBVaParPalVIMarPLVi, los cuales se dividen en dos 

familias, una que comprende los nueve primeros códices y otra los códices PLVi; en el caso 

de las espurias los códices pertinentes son BaPaParBVaMoRVo, igualmente divisibles en dos 

familias, la de los seis primeros y la de RVo. Las siete Descripciones consideradas genuinas 

fueron editadas en una edición de Ferrara proveniente de un códice de la syllogé Lacapeniana, 

tal vez del Mutinense XV, fuente de los estudios llevados a cabo por F. Morelli en su edición 

de Libanio, cuyas primicias fueron las écfrasis de calendas y de primavera en estilo sencillo. 

J. Reiske aportó su labor de emendatio en muchos pasajes de las siete écfrasis genuinas y en 

unos pocos de las restantes.  
11 Cf. nota anterior. 



Notas textuales a los Progymnásmata de Libanio, del Psógos a la Ékphrasis 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

383 

oraciones. Si en vez de τε leemos γε, en cambio, esta partícula no hace sino re-

forzar el mencionado predicado nominal ἥδιστον, cuya semántica es reiterada, 

solo que yendo un paso más allá (de empujar al vecino, παρώσαντα τὸν πέλας, 

a ser pisoteado, καταπατούμενοι), en la oración coordinada siguiente mediante 

χαίρουσιν. 

 

X (Descripción de la caza) 3 (Ékphr. 10, 1)  

En este ejercicio de écfrasis, en la frase que abre la composición (Θήρας δὲ τὸ 

μὲν ἔσχεν ἀήρ, τὸ δὲ ἔλαχε θάλασσα καὶ μετ’ ἀμφότερα τελευτᾶν ἔγνωκεν 

ἤπειρος. ἣ κρεῖττον ἀμφοῖν προῆλθε καθάπαξ.), a la puntuación fuerte (punto) 

adoptada por Foerster (seguido de Gibson) entre ἤπειρος, que pone fin al período 

inicial de tres oraciones coordinadas, y la oración de relativo explicativa que 

sigue a ἤπειρος, su antecedente, me parece más adecuada la puntuación mediante 

coma, como es habitual, para empezar, entre la oración de relativo y su antece-

dente. Por lo demás, la oración de relativo, breve y sintética como es, 

proporciona un digno y contundente remate a ese primer período sintáctico de la 

composición, tanto desde el punto de vista estilístico como semántico, en la me-

dida en que sin él no se entendería bien la afirmación en la tercera oración 

coordinada sobre el importante papel que desempeña ἤπειρος en la caza, tan im-

portante que es precisamente el tipo de caza en tierra en el que la descripción va 

a centrarse. 

 

XIV (Otra descripción de Heracles y Anteo) 46/47 (Ékphr. 14, 13)  

En esta otra descripción de una escultura de Heracles y Anteo, en su penúltima 

parte, la cual resume la situación en que se encuentra la doble lucha que Heracles 

tiene trabada con Anteo y con su madre la tierra (καὶ ἀγὼν Ἡρακλεῖ 

καταλείπεται, πρὸς Ἀνταῖον ὁ μὲν ἤδη συμπλεκόμενον, πρὸς δὲ τὴν μητέρα ὁ 

ἕτερος πεσεῖν οὐκ ἐῶσαν. (ἓν δὲ ἀμφοτέρους βάθρον ἔχει καὶ τῆς γῆς ἐξαῖρον 

καὶ γῆς αὐτὸ μηδὲν ἐφαπτόμενον)), en lugar de la doble lectura ὁ μὲν ἤδη 

συμπλεκόμενον, πρὸς δὲ τὴν μητέρα ὁ ἕτερος adoptada por Foerster (seguido de 

Gibson) de acuerdo con el códice Ba de la pieza en la expresión del desglose del 

doble agón que ha de librar Heracles, contra Anteo y contra su madre, parece 

más adecuada la omisión de sendos pronombres (ὁ y ὁ ἕτερος) tal como en 

ambos casos transmite la mayoría de los mss. y en particular ParBVaMo, así 

como los editores anteriores de la descriptio12. La distribución en dos (como 

recoge a continuación, ἀμφοτέρους, la mención del pedestal que les sirve de so-
porte) del agón a librar por Heracles se halla expresada ya, sin más, en el 

 
12 Cf. n. 10 y anteriores sobre la importancia de dichos códices y demás en la transmisión 

de los ejercicios de écfrasis atribuidos a Libanio. 



José Antonio Fernández Delgado 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

384 

correlato πρὸς Ἀνταῖον μὲν (ἤδη συμπλεκόμενον) y πρὸς δὲ τὴν μετέρα…οὐκ 

ἐῶσαν, ambos miembros de construcción paralela y cuya simetría se vería ade-

más desdibujada con la hipercaracterización πρὸς Ἀνταῖον ὁ μὲν…πρὸς δὲ τὴν 

μητέρα ὁ ἕτερος.  

Finalmente, vista nuestra postura sobre el texto transmitido y los aisla-

dos intentos de modificación mencionados, tampoco nos convence, por 

innecesaria creemos, en la primera oración de dicha frase, la adopción por parte 

no de Foerster sino de Gibson en este caso, de la lectura διπλοῦς a partir de un 

Ἡρακλῆς διπλῶς, es de suponer que una lectio facilior transmitida únicamente 

por el códice Par, en lugar de la lectura Ἡρακλεῖ transmitida por el común de 

los mss. y demás editores, incluido el propio Foerster. 

 

XV (Descripción de una estatua de Heracles, de pie y cubierto con la piel del 
león) 4 (Ékphr. 15, 1)  

En la frase introductoria de esta écfrasis que tiene como tema Heracles en pie 

envuelto en la piel de león (Οὐκ ἦν ἄρα τὸν Ἡρακλέα πεπαυμένον τῶν ἔργων 

ἐπαίνου καταστῆναι χωρὶς οὐδὲ λῆξαι τοῦ θαύματος, ὡς τῶν ἄθλων ἐπαύσατο, 

μένειν δὲ τοῖς ὁρῶσι [καὶ] πονοῦντα καὶ μετὰ πόνον πλαττόμενον. (2) οἷον γοῦν 

ὁ δημιουργὸς εἰς περιφανῆ χῶρον ἀνέστησεν), consideramos que la puntuación 

que separa la oración que se refiere al aspecto de la estatua a él dedicada, de la 

oración de relativo referente a la erección y ubicación de la estatua 

(…πλαττόμενον.  οἷον γοῦν ὁ δημιουργὸς εἰς περιφανῆ χῶρον ἀνέστησεν) debe 

ser débil (coma) y no fuerte (punto) como la establecida por Foerster (seguido 

de Gibson). Aunque οἷον tenga valor exclamativo, no deja de ser un relativo 

cuyo antecedente es πλαττόμενον de la oración anterior, siendo este a su vez 

aposición del CD de ἀνέστησεν; y débil, no fuerte, suele ser la puntuación que 

separa a un relativo de su antecedente (cf. X 3 supra). Dichos elementos (οἷον… 

ἀνέστησεν) no se pueden desconectar de la oración anterior como algo sintácti-

camente diferente, sino que, por el contrario, la oración relativo-exclamativa que 

cierra la frase es precisamente la que refiere la realización plástica que se va a 

describir de la figura que hasta ese momento ha sido solamente expuesta. 

 

XXIV (Descripción de un pavo real) 25 (Ékphr. 24, 9) 

En la frase de conclusión de la presente descripción del pavo real (Ἀλλ’ ἰδού, 

ζωγράφων ἐλέγξας τὴν τέχνην ὄρνις Ἀττικὸς ἀμείνων ταύτης δεδήλωται, ὡς καὶ 

τῷ ἐπαινεῖν ἐθέλοντι τὸ τῆς θέας ἔχειν ἢ τῆς ἀκροάσεως βέλτιον.), no parece 

necesaria la inserción de la partícula comparativa ἢ ante τῆς ἀκροάσεως adop-

tada por Foerster (seguido de Gibson), en contra de su omisión por el común de 



Notas textuales a los Progymnásmata de Libanio, del Psógos a la Ékphrasis 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

385 

los mss. y los demás editores que transmiten la composición13, para expresar la 

superioridad del sentido de la visión respecto a la audición a efectos de la ala-

banza de algo: τὸ τῆς θέας ἔχειν τῆς ἀκροάσεως βέλτιον (τῷ ἐπαινεῖν ἐθέλοντι). 

Creo que la presencia de ἢ sería necesaria en el caso de que la citada oración 

completivo-comparativa se mostrara completa, esto es, con el artículo-

pronombre τὸ referente al implícito sentido de la vista y del oído, expreso en 

ambos casos (τὸ τῆς θέας ἔχειν ἢ τὸ τῆς ἀκροάσεως βέλτιον), pero no parece 

necesaria en la forma braquilógica de dicha comparación τὸ τῆς θέας ἔχειν τῆς 

ἀκροάσεως βέλτιον, cuyo segundo término de la comparación (τῆς ἀκροάσεως) 

se expresa sin más en genitivo, como es habitual. 

 

XXVI (Descripción de Heracles llevando encima el jabalí de Erimanto) 19 

(Ékphr. 26, 7)  

Tampoco en la oración condicional que sirve de cierre a la descripción de 

Heracles llevando a hombros el jabalí de Erimanto, oración consistente en reali-

dad en una fórmula de elogio muy característica de los ejercicios progimnasmá-

ticos (Ταῦτα εἰ μὴ θεώμενος ἔφραζον, ἠδίκουν <ἂν> τὸ κατασκεύασμα), parece 

imprescindible la partícula modificativa ἂν acompañando al imperfecto ἠδίκουν 

tal como es insertada por Foerster (seguido de Gibson) en contra del común de 

los mss. y los editores que transmiten el ejercicio14. Si bien es verdad que en una 

oración condicional irreal de presente como es esta, es preceptiva la presencia 

de ἂν acompañando al imperfecto de indicativo en la apódosis del período, tam-

poco debe extrañar su ausencia en un estilo que, aunque literario, tiene mucho 

de coloquial, como tampoco extrañaría si en español tradujéramos esta frase con 

el imperfecto de indicativo en lugar del potencial, como tantas veces hacemos 

en el lenguaje conversacional: “si al ver esto yo no lo contara (o contaba), co-

metía (en lugar de cometería) un agravio…” 

 

XXVII (Descripción de Alejandro el fundador) 22 (Ékphr. 27, 7)  

En este ejercicio de écfrasis de estatua ecuestre de Alejandro fundador, en la 

frase que describe la posición de sus piernas montado a caballo (ἔπειτα μηρὼ 

διηρμένω πρὸς ἵππον καὶ πόδες ἄμφω μετέωροι), frente a la lectura διηρμένω 

adoptada por Foerster parece preferible la lectura διῃρημένω transmitida por los 

mss. BaPa que contienen la pieza y acogida por los editores anteriores, seguidos 

en este caso también por Gibson15. Referido a los muslos de un jinete, más sen-

tido que el participio διηρμένω “levantados”, el cual va además seguido por la 

 
13 Cf. n. 6-10. 
14 Cf. n. 6-10. 
15 Cf. n. 6-10. 



José Antonio Fernández Delgado 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

386 

oración καὶ πόδε ἄμφω…μετέωροι “y los dos pies en alto”, parece tener sin duda 

el participio διῃρημένω “separados, abiertos, a horcajadas” sobre el caballo. 

 

XXVII (Descripción de Alejandro el fundador) 23 (Ékphr. 27, 7)    

En la frase que sigue a la anterior en el mismo ejercicio (καὶ πόδες ἄμφω 

μετέωροι. καὶ <ὁ> δεξιὸς μὲν ἀντὶ κέντρου προσάπτεται, ὁ λοιπὸς δὲ αὐτόνομος 

φέρεται) contraponiendo la posición de ambos pies (καὶ δεξιὸς μὲν…ὁ λοιπὸς 

δὲ…), a diferencia de lo que ocurre con la referencia al segundo de los dos pies, 

ὁ λοιπὸς δὲ…, no parece que sea imprescindible insertar el artículo ὁ prece-

diendo a la referencia al primero de los dos pies, el derecho (<ὁ> δεξιὸς μὲν), 

como hace Foerster (seguido de Gibson), en contra de la lectura δεξιὸς μὲν, sin 

artículo, trasmitida por los mss. BaPa que contienen la pieza y acogida por los 

editores anteriores16. Una vez mencionados los dos pies, y sin artículo, en la ora-

ción anterior (πόδες ἄμφω), no parece que sea necesaria la presencia del artículo 

ante la mención del pie derecho (δεξιὸς), marcado además por μὲν, para contra-

ponerlo al izquierdo, el cual sí necesita del artículo habida cuenta que el adjetivo 

que lo designa (ὁ λοιπὸς “el restante”) no es el habitual y esperado para referirse 

al otro pie. 

 

XXVIII (Descripción de Eteocles y Polinices) 7/8 (Ékphr. 28, 2)  

En este ejercicio de écfrasis que tiene como tema la lucha entre Eteocles y 

Polinices, en el primer párrafo dedicado a describir la escultura correspondiente, 

la frase que refiere la lucha entre los dos hermanos con sus respectivos rostros 

vueltos hacia atrás para no verse el uno al otro (εἶτα ἀλλήλοις πολεμοῦντες 

ἐκτρέπονται καὶ τὰ πρόσωπα βλέπειν ἀλλήλους οὐκ ἀνεχόμενοι δηλοῦσι τὴν 

φύσιν ἀδικουμένην παραλόγῳ τολμήματι), sin duda necesita una conectiva καὶ 

en medio, aunque ni los mss. que transmiten el ejercicio (BaPa) ni sus editores 

la contemplen17; pero esta conectiva, en mi opinión, no debe ir siguiendo a 

ἐκτρέπονται como establece Foerster (seguido de Gibson), sino entre ἀνεχόμενοι 

y el segundo verbo principal de la frase δηλοῦσι. Contra la propuesta de Foerster 

está el hecho de que la intercalación de καὶ entre ἐκτρέπονται y τὰ πρόσωπα 

rompe el sintagma, necesario en la descripción,  del verbo y su acusativo de re-

lación (y por ello mismo lectio difficilior), y el tomar, en consecuencia, 

ἐκτρέπονται como reflexivo absoluto sin complemento, más propio de una 

acción que de la descripción de una escultura, y τὰ πρόσωπα como doble acusa-

tivo (con ἀλλήλους) de βλέπειν dependiendo de οὐκ ἀνεχόμενοι, alarga en 

exceso la oración que sigue al supuesto καὶ tras ἐκτρέπονται, al tiempo que 

 
16 Cf. n. 6-10. 
17 Cf. n. 6-10. 



Notas textuales a los Progymnásmata de Libanio, del Psógos a la Ékphrasis 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

387 

desequilibra el patrón constructivo de ambas oraciones a base de un verbo prin-

cipal en presente y un participio aposicional, según mi propuesta: …ἐκτρέπονται 

… οὐκ ἀνεχόμενοι καὶ δηλοῦσι … ἀδικουμένην. La primera oración de partici-

pio, además, tiene más sentido como modal dependiendo de ἐκτρέπονται… que 

como causal dependiendo de δηλοῦσι… Y si, por último, en la ubicación y caída 

de καὶ propuesta por Foerster pudiera tal vez haber pesado la secuencia final de 

-αι en (ἐκτρέποντ)αι (κ)αὶ y el posible saut du même au même por parte del 

copista, un efecto similar podría haber producido en mi propuesta la secuencia 

de tres ι finales seguidas en (ἀνεχόμενο)ι (κα)ὶ  (δηλοῦσ)ι. 

 

6. CONCLUSIÓN 

Con ocasión de la nueva edición con traducción al español, a cargo de Jesús 

Ureña y del que suscribe, en trámite de publicación en la colección de textos 

clásicos del CSIC (Alma Mater),  del repertorio de Ejercicios preliminares de 
retórica (Progymnásmata) atribuidos al rétor Libanio de Antioquía, en las pági-

nas anteriores he defendido una serie de propuestas alternativas a las lecturas 

ofrecidas por la edición hoy estándar de Foerster en Teubner en lo que toca a los 

progymnásmata de Psógos, Sýnkrisis, Ethopoiía y Ékphrasis.  

Dichas propuestas corresponden: tres a ejercicios de Psógos (II, III y 

VII), de los ocho contenidos en el repertorio atribuido a Libanio; una al ejercicio 

de Sýnkrisis IV, de los cinco contenidos en el repertorio; cuatro a los ejercicios 

de Ethopoiía VII, XII, XV y XXVII, de los 27 contenidos en el repertorio; y 11 

a los ejercicios I, V 2x, X, XIV, XV, XXIV, XXVI, XXVII 2x y XXVIII, de los 

30 ejercicios de Ékphrasis contenidos en el repertorio. Y se añaden a las ya apor-

tadas en otros dos trabajos, ambos actualmente en trámite de publicación, sobre 

los ejercicios anteriores de la serie de progymnásmata atribuidos a Libanio. 

En casi la mitad de los casos estudiados, las variantes textuales propues-

tas en este trabajo cuentan con el apoyo del total o la mayoría de los mss. y 

ediciones que los transmiten frente a la lectura adoptada por Foerster (habitual-

mente seguido de Gibson), concretamente las lecturas pertenecientes a los 

siguientes progymnásmata: Psog. 2, Psog. 3, Psog. 7; Eth. 7, Eth. 15; Ekphr. 5, 

Ekphr. 14, Ekphr. 24, Ekphr. 26, Ekphr. 27 (2x). En un cierto número de casos 

los testimonios manuscritos y editoriales se hallan divididos entre la lectura de 

Foerster (y Gibson) y la propuesta en este trabajo; son los pertenecientes a:  Eth. 

12, Eth. 27; Ekphr. 1, Ekphr. 5. Algunas de las propuestas del trabajo se oponen 

a las lecturas correspondientes de Foerster (y Gibson) al margen de la transmi-

sión manuscrita, a saber, las de: Ekphr. 10, Ekphr. 15, Ekphr. 28. Otra de las 

lecturas aquí propuestas, en fin, se opone a la adoptada por Foerster (y Gibson) 

aun en contra de la mayoría de los testimonios manuscritos y editoriales; es el 

caso de: Synkr. 4. 

 



José Antonio Fernández Delgado 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 375-388 

388 

Declaración de contribución de autoría  
 

José Antonio Fernández Delgado: conceptualización, investigación, redacción-

borrador original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Fernández Delgado, J. A. (en prensa a) «Lecturas mejorables de la edición 

estándar de los Progymnásmata de Libanio: Diegémata, Chreíai y 
Gnômai», Segno e Testo. International Journal of Manuscripts and Text 
Transmission 22.  

Fernández Delgado, J. A. (en prensa b) «Nuevas lecturas de los Progymnásmata 

de Libanio: de la anaskeué/kataskeué al enkómion», Exemplaria Classica. 

Journal of Classical Philology.  

Foerster, R. (1903-1927) Libanii Opera, 12 vols. (vol. VIII), Leipzig (BT), 

(reimpr. 1967). 

Gibson, C. A. (2008) Libanius’s Progymnasmata. Model Exercises in Greek 
Prose Composition and Rhetoric, Transl. with an Introduct. and Notes, 

Atlanta. 

Kennedy, G. A. (2003) Progymnasmata: Greek Textbooks of Prose Composition 
and Rhetoric, Leiden, The Netherlands: Society of Biblical Literature. 

Penella, R. (2015) «The Progymnasmata and Progymnasmatic Theory in 

Imperial Greek Education», en Martin Bloomer, W. (ed.), A Companion 
to Ancient Education, Chichester, West Sussex, pp. 160-171. 

Reiske, J. (1797) Libanii Sophistae Orationes et Declamationes, volumen 

quartum, Altenburgi  

Ureña Bracero, J. (2007) «Algunas consideraciones sobre la autoría de los 

progymnasmata atribuidos a Libanio», en Fernández Delgado, J. A., 

Pordomingo, F. y Stramaglia, A. (eds.), Escuela y literatura en Grecia 
Antigua, Cassino, pp. 645-689 

Ureña Bracero J. y Fernández Delgado J. A. (en prensa) Libanio. Ejercicios de 
Preparación Retórica, Edición, Traducción, Introducciones y Notas. 

 



 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

Myrtia, nº 40 (2025), 389-401 

 

La serie 467 COS.TERT.DICT.ITER. AVGVR PONT.MAX. Una nota 

[The series 467 COS.TERT.DICT.ITER. AVGVR PONT.MAX. A note] 

https://doi.org/ 10.6018/myrtia.654761 

Luis Amela Valverde 

Universitat de Barcelona 

amelavalverde@gmail.com 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-2485-4815 
 
 

Una “emisión enigmática”1, la serie RRC 467 está compuesta por denarios, que 

fueron producidos a favor de C. Julio César (cos. I 59 a.C.), que se ha conside-

rado desde un punto de vista tradicional emitida en una “ceca itinerante” de 

África en el año 46 a.C.2, quizás en la ciudad de Utica3 (actualmente en ruinas, 

a unos 40 km al noroeste de Cartago, pero de mar pero que hoy en día se encuen-

tra a 8 km de la costa), la capital de la provincia romana de África. Pero, en la 

actualidad, su atribución a África es problemática4, vid infra. 

Su descripción es la siguiente: 

 

 

 

 
1 B. Woytek, 2012, p. 94. 
2 Th. Mommsen, 1870, p. 542. E. Babelon, 1886, p. 13 (inicios del año). M. H. Grueber, 

1910, pp. 228, 342 y 576 (inicios del año). H. Rolland, 1921, p. 125 (sin incluir lugar de 

emisión). E. A. Sydenham, 1952, p. 170. H. B. Seaby, 1976, p. 106. A. Banti y L. Simonetti, 

1972, pp. 51 y 53. M. Mayer, 1973-1974, pp. 134 y 141. M. H. Crawford, 1974, p. 478. H. B. 

Seaby, 1976, p. 106. C. Battenberg, 1980, p. 63 (incierto). D. H. Walker, 1980, 67 (incierto). 

X, Calicó y F. Calicó, 1983, p.  131. L. Morawiecki, 1996, p. 48 (sin incluir lugar de emisión). 

B. S. Spaeth, 1996, p. 99 (en Roma). D. R. Sear, 1998, pp. 39-40 (inicios del año); 2000, 268. 

F. Catalli, 2001, p. 250. J. M. de Francisco, 2001, p. 147. J. Fernández, J. Fernández y X. 

Calicó, 2002, pp. 174-175. Cl. Perassi, 2004, pp. 40 y 83 (ceca desconocida). L. Schmitt y M. 

Prieur, 2004, p. 148. X. Espluga, 2006, 42 (sin incluir lugar de emisión). M. W. Metcalf, 2006, 

226. R. Albert, 2011, p. 204. S. Sobhi, 2011, p. 200. D. Schwei, 2012, p. 76 (inicios del año 

en Sicilia). G. Stern, 2014, pp.  63 y 67. W. Hollstein, 2016, p. 120 n. 54. R. Stewart, 2018, 

pp. 116-117. C. Rowan, 2019. 34. J. I. San Vicente, 2019, 241 (sin incluir lugar de emisión). 

K. Kopij, 2021, 126 (sin incluir lugar de emisión). Zs. Várhelyi, 2022, 115. 
3 A. Banti y L. Simonetti, 1972, p. 51. C. Battenberg, 1980, 64. D. R. Sear, 1998, pp. 39-

40; 2000, p. 268. L. Schmitt y M. Prieur, 2004, p. 148. R. Albert, 2011, p. 204. S. Sobhi, 2011, 

p.  200. A favor de su atribución tiene que fue sede de una ceca senatorial durante este con-

flicto y que era el centro administrativo de la región. 
4 A. Campana, 2018, p. 66. 



Luis Amela Valverde 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

390 

 

 

 
- RRC 467/1a. AR. Denario. 17-21 mm. 3,09-4,18 g (ambas variedades)5. 

Anv.: cabeza de Ceres6 a dcha., con corona de espigas; detrás, COS·TERT hacia 

abajo; delante, DICT·ITER hacia arriba. Gráfila de puntos7. 

Rev.: culullus, aspergillum, jarra y lituus; encima, AVGVR; debajo, PONT·MAX; a 

dcha., D. Gráfila de puntos. 

 

 

 
- RRC 467/1b. AR. Denario. 

Anv.: similar8. 

Rev.: similar, pero a dcha, M. 

En un cuño de anverso puede leerse la leyenda COS T•ERT9, no recogida por  M. 

H. Crawford en su corpus sobre la moneda romano-republicana. 

Cuños de anverso (ambas variedades): [123]. Cuños de reverso (ambas variedades): 

[137]10. 

Eje horario de la serie: variable11.  

 

 

 

 
5 https://numismatica-classica.lamoneta.it/moneta/R-I2/37 [consulta: 09/01/2023]. 
6 G. Stern, 2014, p. 68 plantea que la cabeza de esta divinidad pudiera ser Ceres o Venus, 

mientras que D. Schwei, 2012, p. 76 indica que se trata de Venus, por su relación con César. 
7 A. Banti y L. Simonetti, 1972, p.  52 señalan las variantes de leyenda DICT ITER sin 

punto en el anverso y PONT MAX sin punto en el reverso, como puede observarse en las 

piezas que se presentan. No se conoce ejemplar alguno que presente amabas leyendas de an-

verso y reverso sin punto. 
8 A. Banti y L. Simonetti, 1972, p. 53 señalan la existencia de una variante en que no 

figura la interpunción en ambas leyendas, como puede observarse en el ejemplar adjunto. 
9 Freeman & D. R. Sear, subasta Manhattan Sale I, lote nº 165, de 5 de enero de 2010. 
10 M. H. Crawford, 1974, p. 478. 
11 Anonym, 2016, p. 403 ofrece los siguientes datos: 11-1 h, 27 ejemplares (27%); 1/2-

4/5 h, 17 ejemplares (17%); 5-7 h, 33 ejemplares (33%); 7/8-10/11 h, 23 ejemplares (23%); 

de un total de 100 ejemplares (100%). 

https://numismatica-classica.lamoneta.it/moneta/R-I2/37
http://www.cngcoins.com/Coin.aspx?CoinID=156275


La serie 467 COS.TERT.DICT.ITER. AVGVR PONT.MAX. Una nota 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

391 

 

 
Denario RRC 467/1b con leyenda COS T•ERT12 

 

Hay que señalar que C. Julio Octaviano (cos. I 43 a.C.), posterior 

Augusto, el hijo adoptivo de César, reprodujo las imágenes del reverso, pero no 

las leyendas (RRC 517/1-518/1, 37 a.C.) 13 . Posteriormente, el emperador 

Vespasiano (69-79 d.C.) reutilizó la tipología de la misma cara de la moneda 

para definir su posición constitucional en el año 71 d.C. (RIC II 42) 14 , y 

reutilizada por el emperador Nerva (96-98 d.C.) al inicio de su reinado, y 

posteriormente por los emperadores Adriano (117-138 d.C.) (RIC II 198 y 384) 

y Antonino Pío (138-161 d.C.) (RIC II 28), aunque con ligeras modificaciones15. 

 

 
Denario RRC 517//1 

 

 
Denario RRC 518//1 

 

 
Denario RIC II 42 de Vespasiano 

 

 
12 Freeman & D. R. Sear, subasta Manhattan Sale I, lote nº 165, de 5 de enero de 2010. 
13 S. E. Cox, 2014, p. 44 nn. 10 y 24. R. Stewart, 2018, p. 117. 
14 S. E. Cox, 2014, p. 44 nn. 10 y 24. R. Stewart G. Stern, 2014, p.  68. R. Stewart, 2018, 

p. 117. 
15 G. Stern, 2014, p. 68. R. Stewart, 2018, p. 117. 

http://www.coinarchives.com/c5c08a9f9012c67f8ea922d040c79442/img/freemansear/manhattan1/image00165.jpg


Luis Amela Valverde 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

392 

 
Denario RIC II 47 de Nerva 

 

Por otro lado, D. R. Walker señala que esta emisión presenta, analizados 

6 ejemplares, una media de 95,8% de contenido de plata, con una desviación 

estándar para el periodo de la guerra civil de 0,45%16. 

 

 
Denario RRC 467 del que no se puede apreciar la letra a dcha. del reverso por haberse 

quedado fuera del flan17 

 

 
Imitación contemporánea del denario RRC 46718 

 

En el anverso de la serie se puede observar que César era, según las 

leyendas, en el momento de la producción de este tipo de piezas cónsul por 

tercera vez (lo que permite fechar de manera inequívoca esta emisión en el año 

46 a.C.), dictador por tercera vez, mientras que en el reverso se menciona sus 

cargos religiosos de augur (desde el año 47 a.C.) y pontifex maximus (desde el 

año 63 a.C.)19, junto a los utensilios usados para celebrar tales ceremonias. De 

 
16 D. H. Walker, 1980, p. 67. 
17 Classical Numismatic Group, Inc. (CNG), subasta electrónica 279, lote nº 410, de 16 

de mayo de 2012.- M. H. Crawford, 1974, p. 559 n. 27 señala la existencia de un ejemplar en 

el tesoro de Tracia en el que falta la letra de la derecha del reverso, lo que este autor considera 

misterioso, y al no poder examinar la pieza considera que sería un error de la ilustración. 

Quizás se trate del mismo problema que señalamos, es decir, que la letra quedara fuera del 

flan. 
18 Numismatik Naumann, Auction 62, lote nº 635, de 4 de febrero de 2018. 
19 M. H. Grueber, 1910, p. 576 n. 1. A. Banti y L. Simonetti, 1972, p. 51. M. Mayer, 

1973-1974, p. 141. D. R. Sear, 1998, p. 40. F. Catalli, 2001, p. 250. B. Woytek, 2003 p. 248. 

A. Domínguez Arranz, 2004, p. 170. Cl. Perassi, 2004, p. 40. L. Schmitt y M. Prieur, 2004, p. 

148. F. Chaves, 2005, p. 228. X. Espluga, 2006, p. 42. T. Stevenson, 2009, p. 100 n. 11. S. 



La serie 467 COS.TERT.DICT.ITER. AVGVR PONT.MAX. Una nota 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

393 

esta forma se continúa, como indica F. Chaves Tristán, la propaganda del 

binomio poder-religión, lo que es lo mismo, el poder justificado y refrendado 

desde el campo religioso20.  

Pero, ante todo, lo más destacado, a diferencia de las dos emisiones 

efectuadas por César (RRC 443/1, 49 a.C.; RRC 458/1, 48-47 a.C.), llama la 

atención que el nombre de César (ni el de ninguna persona) no aparezca en la 

amonedación21, aunque sin duda debió estar inspirada por éste, puesto que las 

magistraturas que figuran en esta serie sólo pueden aplicarse al Dictador. Desde 

un punto de vista tradicional, se trata de una de las acuñaciones “militares” 

importantes de César, caracterizadas éstas porque únicamente aparece el nombre 

de César como autoridad emisora (CAESAR), mientras que las producidas para 

él en la ceca de Roma llevaban una titulatura más compleja 22 , aunque 

precisamente ésta es una excepción a la regla general, por no figurar su nombre, 

por lo que se considera que podría haber sido producida por un subordinado23, 

lo que ha llevado a dudas sobre la ubicación tanto cronológica como geográfica 

de esta emisión. 

Esta acumulación de cargos expresa la posición suprema de César en el 

Estado y su obtención de las altas magistraturas que le dio poder político 

ilimitado y completa sanción religiosa24. Posiblemente, con ello quería poner en 

evidencia que recuperaba África de las manos del rey Juba I de Numidia (ca. 60-

46 a.C.), quien apoyaba decididamente a la facción senatorial, como legítimo 

representante de Roma; de aquí la mención a su dictadura y su consulado25. 

Existen discusiones acerca de cuándo César fue declarado dictador por 

tercera vez (¿mediados del año 46 a.C.?), aunque no parece haber dudas de 

cuándo y por qué se efectuó esta emisión; de hecho, para M. H. Crawford este 

dato no es relevante26. 
 

 
Sobhi, 2011, p. 200. D. Schwei, 2012, p. 76.  G. Stern, 2014,pp.  62 y 68. W. Hollstein, 2016, 

p. 120. R. Stewart, 2018, p. 116. Zs. Várhelyi, 2022, p. 115. 
20 F. Chaves, 2005, p. 228. 
21 B. Woytek, 2003, p. 248. 
22 M. H. Crawford, 1974, p. 89 n. 1.- Vid el cuadro de C. Rowan, 2018, p. 35 tabla 3. 
23 R. Stewart, 2018, p. 116. 
24 L. Morawiecki, 1996, p. 48. 
25 C. Battenberg, 1980, p. 66. 
26 M. H. Crawford, 1974, p. 93. 



Luis Amela Valverde 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

394 

 
Denario RRC 467/1a (ampliado x 2) 

 

Se ha postulado que la presente serie fue acuñada con el objetivo de 

pagar a las legiones victoriosas de César tras la batalla de Thapsus (6 de abril de 

46 a.C.)27, o financiar tal campaña, la de África28, debido al poco volumen de la 

emisión de A. Alieno (RRC 457/1)29. Por su parte, B. Woytek se pregunta si esta 

emisión fue realizada en Sicilia, la principal base de suministros de César durante 

esta operación militar, entre enero y mediados del mes de abril del año 46 a.C., 

por no figurar el nombre de César30, como ya hemos advertido.  

 

 
Denario RRC 457/1 

 

Según lo anterior, las letras que se encuentran a la derecha del anverso 

se han interpretado de forma tradicional como M(unus), “regalo”, y D(onum) o 

 
27 S. Sobhi, 2011, p. 200. G. Stern, 2014, p. 62. 
28 B. Woytek, 2012, p. 94. 
29 B. Woytek, 2003, pp. 532 y 535. M. H. Crawford, 2012, p. 341. D. Schwei, 2012, p. 

76.- Sobre esta amonedación, vid: L. Amela Valverde, “La sèrie RRC 457 d’A.ALLIENVS 

PRO.COS”A, Num 54 (2024), pp. 45-56. 
30 B. Woytek, 2003, pp. 249, 253, 554 y 558; 2012, 94-95. D. Schwei, 2012, 76.- Ya en 

su momento, A. Alföldi, 1971, 86 dio un origen siciliano a esta amonedación. A su vez, G. G. 

Amisano, 2014, p. 177 considera que esta serie se habría acuñado en octubre del año 47 a.C. 

o poco después, quizás en Italia o en la isla de Sicilia, como pago de los servicios prestados 

por sus soldados a lo largo del conflicto bélico, lo que explicaría las inscripciones (letras) del 

reverso. Pero es mejor emplazarla tras la batalla de Thapsus, para evitar que los legionarios, 

tras cobrar su stipendium, decidieran abandonar el ejército antes de emprender la campaña de 

África. 



La serie 467 COS.TERT.DICT.ITER. AVGVR PONT.MAX. Una nota 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

395 

D(onativum), “donativo”31. Pero, el mencionado investigador austriaco ha pre-

sentado una novedosa propuesta, que vamos a desarrollar seguidamente. La 

supuesta indicación del uso inferido de estas monedas (para distribución al 

pueblo y al ejército) sería inaudita para las acuñaciones de la época, por lo que 

tal concepto debería ser descartado32. 

Señalar primero que las letras D y M no serían marcas de ceca ni marcas 

de control, ya que aparecen en muchos cuños diferentes, y tampoco parecen tener 

sentido como simples numerales (D=500 y M=1000). Los ejemplares con la letra 

D son considerablemente más frecuentes que las piezas con la letra M; asimismo, 

un cuño de anverso se utilizó para acuñar ambos denarios con las letras D y M, 

que por lo tanto deberían haber sido producidos en la misma ceca.  

 

 
Denario RRC 467/1b (ampliado x 2) 

 

Igualmente, el estilo de grabado de los dos grupos de troqueles es 

marcadamente diferente. En las piezas con la letra D, el culullus es a veces más 

pequeño y peor grabado que en los reversos con la letra M, y la distribución de 

los demás instrumentos sacerdotales en el campo es a menudo algo desigual, con 

el aspergillum y la jarra desplazados hacia la izquierda. Pero la principal 

diferencia se encuentra en las letras: en las monedas con la letra D, la palabra 

AVGVR siempre se encuentra situada enteramente a la izquierda del lituus, 

mientras que en las monedas con la letra M termina constantemente por encima 

 
31 M. H. Grueber, 1910, 5 p. 76 n. 1. E. A. Sydenham, 1952, p. 170. A. Banti y L. 

Simonetti, 1972, p. 51. H. B. Seaby, 1978, p. 106. X, Calicó y F. Calicó, 1983, p. 131. D. R. 

Sear, 1998, p. 40. F. Catalli, 2001, p. 250. L. Schmitt y M. Prieur, 2004, p. 148. R. Albert, 

2011, p. 204.- E. Babelon, 1886, p. 14 considera que esta emisión estaba destinada a recom-

pensar a los soldados que habían luchado contra Farnaces II del Ponto (63-47 a.C.), que 

desembocó en la batalla de Zela (47 a.C.), donde pronunció la célebre frase: veni, vidi, vici. 
Por su parte, C. Foss, 1990, p. 15, si bien data la presente emisión en el año 46 a.C., se pregunta 

si se efectuó en Roma. 
32 B. Woytek, 2003, p. 252; 2012, p. 94. 

http://www.cngcoins.com/


Luis Amela Valverde 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

396 

de éste. De esta forma, los reversos de los dos grupos marcados con letras 

diferentes habrían sido producidos por dos grabadores diferentes33. 

Por ello, según lo anterior, para B. Woytek las letras D y M no serían 

más que en realidad firmas de grabadores de cuños34, cuyos paralelos pueden 

encontrarse en los denarios de Marco Antonio (cos. I 44 a.C.) (RRC 542/1-2, 32 

a.C.) o en el áureo de M. Junio Bruto (pr. 44 a.C.) (RRC 507/1, 43/42 a.C.). H. 

Zehnacker expresó en su día que era mejor concluir que el problema que 

planteaba la resolución de estas letras era non liquet35, mientras que M. H. 

Crawford rechaza de manera directa esta teoría 36 . La proposición del 

investigador austriaco no ha tenido pues mucho éxito, ya que, por ejemplo, hierra 

en la interpretación de la abreviatura del áureo de Bruto37. 

 

 
Denario RRC 542/1 

 

 
Áureo RRC 507/1 

 

Ceres38, la diosa de la agricultura, que se asocia al trabajo agrícola y a 

su producto, el grano39, representa en el presente caso tanto a África como a su 

 
33 B. Woytek, 2003, p. 252; 2012, p. 94. 
34 B. Woytek, 2003, pp. 252 y 532. M. Jehne, 2010, p. 298. 
35 H. Zehnacker, 2005, p. 230. 
36 M. H. Crawford, 2012, p.  341. 
37 W. Hollstein, 2016, p. 162 n. 62.- La pequeña L que figura en el reverso de esta acu-

ñación se interpreta como L(ibertas), el ideal de Bruto, que figura en varias de las 

amonedaciones de los “Libertadores” (RRC 498/1, RRC 499/1, RRC 500/2-5, RRC 500/1, 

RRC 501/1, RRC 502/1-3, RRC 505/1-5, RRC 506/3) y a la que Dión Casio alude cuando 

comenta la famosa moneda del “idus de marzo” (RRC 508/3) (Dio Cass. 47, 25, 3) o, en su 

defecto, una alusión a la región de L(ycia), que fue sometida por Bruto en el año 42 a.C., de 

donde obtuvo un gran botín (App. BCiv. 4, 76-80. Dio Cass. 47, 34, 1-6. Plut. Brut. 30-31). 
38 J. I. San Vicente, 2019, p. 241 señala que la corona spicea se colgaba ante las puertas 

del templo de Ceres (Tib. 1, 1, 15-16). 
39 B. S. Spaeth, 1996, p. 16. 



La serie 467 COS.TERT.DICT.ITER. AVGVR PONT.MAX. Una nota 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

397 

riqueza cerealística40. Durante la época tardo-republicana, esta provincia fue el 

granero de Roma, cuyo suministro quedó interrumpido por la guerra. A tener en 

cuenta que tras la batalla de Thapsus, César exigió a las comunidades derrotadas 

en África efectuar grandes pagos, que incluían así mismo gravámenes a los 

cereales (Cf. BAfr. 97, 4), lo que podría explicar la imagen del anverso de esta 

emisión41. De hecho hay que tener en cuenta, como indica H. Mattingly, que la 

aparición de esta deidad en la amonedación republicana puede tener dos 

interpretaciones: por un lado, se encuentra asociada con la distribución de 

cereales como en la emisión de los ediles M. Fanio (pr. 80 a.C,.) y L. Critonio 

(RRC 351/1, 86 a.C.), mientras que en los casos de César y Q. Cornificio (pr. 45 

a.C.) (RRC 509/3-4, 42 a.C.) indica como hemos mencionado al principio la 

importante producción de cereales de la provincia de África42. 

 

 
Denario RRC 351/1 

 

 La imagen de Ceres adquirió especial importancia durante los años 40 

a.C. cuando aparece en nueve tipos de monedas entre el 48 y el 42 a.C. La po-

pularidad del tipo durante este tumultuoso período tal vez pueda explicarse como 

un intento de varias facciones políticas de obtener el apoyo plebeyo. Al colocar 

a esta diosa en las monedas, los emisores proclamaban su lealtad a los valores 

políticos que ella encarnaba, entre las cuales la más importante era la supervi-

vencia de la plebe y su libertas43. 

 

 
Denario incuso RRC 46744 

 
40 H. Mattingly, 1960, p. 64. H. B. Seaby, 1976, 106. D. R. Sear, 1998, p. 40. L. Schmitt 

y M. Prieur, 2004, p. 148. R. Albert, 2011, p. 204.- Mejor explicación que la que ofrece X. 

Espluga, 2006, p. 42, quien considera que esta iconografía reflejaría el reparto gratuito de trigo 

del que se beneficiaba la plebe romana. 
41 C. Battenberg, 1980, p. 64. 
42 H. Mattingly, 1960, p. 64. 
43 B. S. Spaeth, 1996, p. 99. 
44 Numismatica Ars Classica NAC AG, subasta Auction 72, “The JD collection of 

Roman Republican Coins part II – session II”, lote nº 1246, de 16-17 de mayo de 2013. 



Luis Amela Valverde 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

398 

 A partir de esta óptica, de la deidad como protectora de la plebe, B. St. 

Spaeth considera que, al no figurar en la leyenda de la moneda el nombre de 

César, esta acuñación habría sido acuñada en nombre del Dictador por un subor-

dinado suyo en el ya citado año 46 a.C., y que era una emisión especial entregada 

gratuitamente en honor de una celebración pública, lo que vendría refrendado 

por las abreviaturas que figuran en el reverso, que serían resueltas de la manera 

tradicional. Si bien la ocasión a celebrar sería la victoria cesariana sobre los se-

natoriales en la batalla de Thapsus45, podría haberse programado su producción 

para coincidir con las Ceralias que se celebraban del 12 al 19 de abril (de hecho, 

se sabe que duraba siete días del mencionado mes, pero se desconoce exacta-

mente las fechas concretas), un festival muy simbólico46. 

 En este mismo sentido, se ha considerado que esta acuñación de dena-

rios habría sido producida para celebrar los cuatro triunfos de César celebrados 

entre los días 21 de septiembre y 2 de octubre del año 46 a.C.: ex Gallia, ex 
Aegypto, ex Ponto y ex Africa de rege Iuba (App. BCiv. 2, 101. BHisp. 1, 1. Dio 

Cass. 43, 19, 1. Flor. 2, 13, 88-89. Liv. Per. 115, 1. Plin. NH 19, 144. Plut. Caes. 

55, 2. Suet. Caes. 37, 1. Vell. 2, 56, 2)47. De esta forma, el donativum haría re-

ferencia a la distribución de estas monedas entre los soldados cesarianos 

mientras que la cabeza de Ceres indicaría la distribución entre la plebe de mo-

neda, aceite y cereales (Suet. Caes. 38, 1-2)48. De hecho, el estudio más moderno 

que hemos consultado a este respecto señala que la presente amonedación fue 

efectuada en Italia49. 

 En definitiva, por lo que hemos expuesto, la presente acuñación habría 

sido producida en la ciudad de Roma para sufragar las necesidades financieras 

de César para hacer frente a los gastos derivados de la celebración de su cuádru-

ple triunfo y del pago a sus soldados. Hemos de tener en cuenta que ya la gran 

emisión de áureos RRC 466/1 de A. Hircio del año 46 a.C. tenía esta función50, 

así como las acuñaciones de plata regulares de la ceca de Roma del mismo año 

(RRC 463-465). Quizás por ser producida en la Urbs pero no por los magistrados 

 
45 B. S. Spaeth, 1991, p. 99 n. 111 utiliza a su favor la teoría de E. Babelon de que esta 

acuñación fue efectuada para recompensar a los soldados de César por su victoria en la batalla 

de Zela (47 a.C.), que hemos mencionado anteriormente, aunque hierra al atribuir al sabio 

francés una cronología para esta emisión del año 47 a.C., pues indica correctamente el año 46 

a.C. 
46 B. S. Spaeth, 1996, p. 99.- J. I. San Vicente, 2019, p. 241 señala que esta emisión fue 

efectuada con objeto de una distribución gratuita de trigo, a partir de la leyenda d(onativum). 
47 Sobre las fuentes y descripciones de estos triunfos, vid: J.-L. Voisin, “Le triomphe 

africain de 46 et l'idèologie césarienne”, AntAfr 19 (1983), pp. 7-33. 
48 Cl. Perassi, 2004, p. 40. 
49 Zs. Várhelyi, 2022, p. 115. 
50 Sobre esta emisión, vid: L. Amela Valverde, “La serie RRC 466 A.HIRTIVS PR, 

C.CAESAR COS.TER”, Revista numismática OMNI 14 (2020), pp. 93-104. 



La serie 467 COS.TERT.DICT.ITER. AVGVR PONT.MAX. Una nota 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

399 

monetales ordinarios sea la razón de que no se mencione a entidad emisora 

alguna, aunque las magistraturas citadas no dejan lugar a dudas de que detrás de 

ella se encontraba César. 
 

Declaración de contribución de autoría  
 

Luis Amela Valverde: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Albert, R. (20112) Die Münzen der Römischen Republik. Von den Anfängen bis 
zur Schlacht von Actium (4. Jahrhundert v. Chr. bis 31 v. Chr.), 
Regenstauf. 

Alföldi, A. (1971) «Zu den sizilischen prägungen Caesars», SM 21, pp. 85-88. 

Amela Valverde, L. (2018) «La serie RRC 467 COS.TERT.DICT.ITER. 

AVGVR PONT.MAX», en Varia Nummorum IX, Sevilla, pp. 33-38. 

Amisano, G. (2014) La storia di Roma antica e le sue monete. III. Gli anni delle 
guerre civil, Cassino. 

(Anonym) (2016) «Tabellen und geographische Karten zur Stempelstellung 

römisch-republikanischer Münzen», en Neue Forschungen zur 
Münzprägung der Römischen Republik – Beiträge zum internationalen 
Kolloquium im Residenzschloss Dresden, München, pp. 393-417. 

Babelon, E. (1886) Description Historique et Chronologique des Monnaies de la 
République Romaine vulgairement appelés monnaies consulaires, 

Volume. II, Paris. 

Banti, A. y Simonetti, L. (1972) Corpus Nummorum Romanorum. Vol. I. Da 
Cneo Pompeo a Marco Antonio, Firenze. 

Battenberg, C. (1980) Pompeius und Caesar. Persönlichkeit und Programm in 
ihrer Münzpropaganda, Diss. Marburg. 

Calicó, X, y Calicó, F. (1983) Los denarios romanos anteriores a J.C. y su nuevo 
método de clasificación, Barcelona. 

Campana, A. (2018) Q. Cornuficius. Aurei e denari in Africa Vetus (RRC 509/1-
5), Cassino. 

Catalli, F. (2001) Monetazione romana repubblicana, Milano. 

Chaves Tristán, F. (2005) «Guerra y moneda en la Hispania del Bellum Civile», 

en Ivlio César y Cordvba: tiempo y espacio en la campaña de Mvnda (49-
45 a.C.), Córdoba, pp. 207-245. 

Cox, S. E. (2014) «Innovative Antquarism: The Flavian reshaping of the Past», 

en Attitudes towards the Past in Antiquity. Creating Identities Proceedings 



Luis Amela Valverde 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

400 

of an International Conference held at Stockholm University, 15–17 May 
2009, Stockholm, pp. 243-254. 

Crawford, M. H. (1974) Roman Republic Coinage, 2 vols., Cambridge. 

Crawford, M. H. (2012) «[Bernhardt Woytek…]», Gnomon 84, pp. 337-342. 

de Francisco Olmos, J. M. (2001) La datación por magistrados en la epigrafía y 
numismática de la república romana, Madrid. 

Domínguez Arranz, A. (2004) «La expresión del sacerdocio en las monedas 

cívicas de Hispania: el poder de las imágenes», en Moneta qua scripta. La 
moneda como soporte de escritura. Actas del III Encuentro Peninsular de 
Numismática Antigua, Madrid, pp. 165-183. 

Espluga, X. (2006) «Usos de lo «religioso» en la moneda romana de época 

republicana», en Moneda, cultes i ritus. X Curs d’Història monetaria 
d’Hispània, Barcelona, pp. 31-45. 

Fernández Molina, J., Fernández Cabrera J. y Calicó Estivill, X. (2002) Catálogo 
monográfico de los denarios de la república romana (incluyendo 
Augusto), Barcelona. 

Foss, C. (1990) Roman Historical Coins, London. 

Grueber, H. A. (1910) Coins of the Roman Republic in the British Museum. Vol. 
II. Coinages of Rome (continued), Roman Campania, Italy, The Social 
War, and the Provinces, London. 

Hollstein, W. (2016a) «The Aureus of Casca Longus (RRC 507/1)», NC 176, 

155-170. 

Hollstein, W. (2016b) «Caesars Aureus mit der Legende DICT ITER (RRC 

456)», en ‘Man kann es sich nicht prächtig genug vorstellen!’ Fetschrift 
für Dieter Salzmann zum 65. Geburtstag. Band I, Marsberg/Padberg, pp. 

113-123. 

Jehne, M. (2010) «Bernhard WOYTEK, Arma et Nummi...», Tyche 25, pp. 295-

299. 

Kopij, K. (2021) «Common Propaganda Devices in Late Republican Coinage, 

79-31 BCE», NAC 50, pp. 99-149. 

Mattingly, H. (19602) Roman Coins from the Earliest Times to the Fall of the 
Western Empire, London. 

Mayer, M. (1973-1974) «La aparición del lituus augural en la amonedación 

romana y los fastos augurales republicanos», Numisma 120-131, pp. 129-

144. 

Metcalf, M. W. (2006) «Bernhard Woytek. Arma et Nummi…», SNR 85, pp. 

222-230. 
Mommsen, Th. (1870) Histoire de la monnaie romaine. Tome second, Paris. 

Morawiecki, L. (1996) «Pontificalia atque auguralia insignia and the Political 

propaganda in the coinage of the Roman Republic», NN 1, pp. 37-57. 



La serie 467 COS.TERT.DICT.ITER. AVGVR PONT.MAX. Una nota 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 389-401 

401 

Perassi, Cl. (coord.) (2004) Ex nvmmis cognoscere. La Collezione numismatica 
dell’Università Cattolica. La monete repubblicane, Milano. 

Rolland, H. (1921) Numismatique de la République Romaine. Catalogue général 
et raisonée, Paris. 

Rowan, C. (2019) From Caesar to Augustus (c. 49 BC-AD 14). Using Coins as 
Sources, Cambridge. 

San Vicente González de Aspuru, J. I. (2019) «La diosa Ceres en la moneda 

romana republicana», en Hispania et Roma. Estudios en homenaje al 
profesor Narciso Santos Yanguas, Oviedo, 231-248. 

Schmitt, L. y Prieur, M. (2004) Les monnaies romaines, Paris. 

Schwei, D. (2012) The Empire Strikes: The Growth of Roman Infrastructural 
Minting Power, 60 B.C. – A.D. 68, Diss. Cincinnati. 

Seaby, H. B. (19783) Roman Silver Coins. Vol. I. The Republic to Augustus, 
London. 

Sear, D. R. (1998) The History and Coinage of the Roman Imperatores 49-27 
BC, London. 

Sear, D. R. (2000) Roman Coins and their Values. The Millennium Edition. 
Volume I. The Republic and the Twelve Caesars 280 BC-AD 96, London. 

Sobhi, S. (2011) Étude du trésor monétaire de Villette, Grenoble. 

Spaeth, B. S. (1996) The Roman Goddess Ceres, Austin. 

Stern, G. (2014) «The Use and Reuse of Julius Caesar’s Religious Résumé on 

Imperatorial Coinage», Journal of Literature and Art Studies 4/1, pp. 62-74. 

Stevenson, T. (2009) «Acceptance of the Title Pater Patriae in 2 BC», 

Antichthon 43, pp. 97-108. 

Stewart, R. (2018) «Seeing Caesar’s Symbols: Religious Implements on the 

Coins of Julius Caesar and his Successors», en Concordia Disciplinarum. 
Essays on Ancient Coinage, History, and Archaeology in Honor of 
William E. Metcalf, New York, pp. 107-119. 

Sydenham, E. A. (1952) The Coinage of the Roman Republic, London. 

Várhelyi, Zs. (2022) «Religion and the Divine», en Cultural History of Ideas in 
Antiquity, Oxford, pp. 101-115. 

Walker, D. R. (1980) «The Silver Contents of the Roman Republican Coinage», 

en Metallurgy in Numismatics, I, London, pp. 55-72. 

Woytek, B. (2003) Arma et Nummi. Forschungen zur römischen 
Finanzgeschichte und Münzprägung der Jahre 49 bis 42 v. Chr., Wien. 

Woytek, B. (2012) «System and Product in Roman Mints from the Late Republic 

to the High Principate: Some Current Problems», RBN 158, pp. 85-122. 

Zehnacker, H. (19738) Moneta. Recherches sur l’organisation et l’art des émissions 
monétaires de la République romaine (289-31 av. J.-C.). 2 vols. Rome. 

Zehnacker, H. (2005) «Bernhard Woytek. Arma et Nummi…», RN 161, pp. 227-

230. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                    Myrtia 40 (2025), 403-405 

Myrtia, nº 40 (2025), 403-405 

 

Tibullus 1.1.48: What Does Fire Do? 

https://doi.org/10.6018/myrtia.660221 

Włodzimierz Olszaniec 

University of Warsaw 

w.olszaniec@uw.edu.pl.   

ORCID iD: https://orcid.org/ 0000-0001-5468-0767 
 
 

Quam iuuat inmites ventos audire cubantem               45 

Et dominam tenero continuisse sinu 
Aut, gelidas hibernus aquas cum fuderit Auster, 
Securum somnos igne iuuante sequi. 
48 igne] imbre Flor. 

    

The overall meaning of this Tibullan passage is clear: the author states that he 

likes to take shelter in his modest home during periods of bad weather –which 

fits well with the theme of the entire elegy. Yet, line 48 contains a critical issue 

that has become the subject of a lengthy debate1. The manuscript tradition reads 

igne, except for the Florilegium Gallicum (MS Par. Lat. 13582), which has 

imbre. Without reporting the discussion in detail, I agree with scholars who 

consider imbre to be a corruption which has entered the text due to its proximity 

to gelidas […] aquas in line 47. The arguments which have been put forward 

against imbre and in favour of igne were summarized by Kayachev in a recent 

article2. 

Kayachev also draws attention to another problematic reading in the 

discussed verse – the participle iuuante, which he deemed to be corrupt. The 

construction iuuat […] somnos igne iuuante sequi is indeed «inelegantly 

tautological», if not simply odd. Kayachev is therefore correct in stating that the 

text should be emended, although the remedy he proposes – the conjecture 

fouente (meaning «to make or keep warm») in place of iuuante – is less 

convincing than the diagnosis. To begin with, the notion of «heating» seems 

implicit in ignis (when someone is near a fire, it is clear that they feel its heat), 

so fouente is unnecessary. Next, fouere is not attested with «ignis as subject», as 

 
1  This discussion has been going on since Scaliger. For a recent bibliography, see 

Portuese (2017: 130–131). 
2 Kayachev (2024: 261–262), following Murgatroyd (1980: 300), Maltby (2002: 139) 

and Portuese (2017: 131). The opposing point of view is represented by Westendorp Boerma 

(1951). 



Włodzimierz Olszaniec 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 403-405 

404 

the author of the emendation himself admits3. It can also be added that foueo in 

the sense of calefacio very rarely occurs without a complement4. In addition, 

from a paleographical point of view, the corruption of iuuante in fouente is rather 

unlikely. 

What might be concealed behind iuuante, then? It seems that the poet 

himself gives us a hint. In another passage of the same elegy (1.1.6) Tibullus 

writes: dum meus adsiduo luceat igne focus, «so my hearth but shine with an 

unfailing fire»5. Therefore, the image we should expect here is this: outside there 

is wind and rain, and the poet falls asleep at home in the glow of the fire burning 

in the fireplace. I suggest that the text should read: 

 
securum somnos igne micante sequi. 
 

Although it is not certain that ignis can fouere, it certainly can micare6, 

cf. e.g.: Verg. Aen. 12.102: oculis micat acribus ignis; Ov. Fast. 1.655–656: 

sidere ab hoc ignis uenienti ab nocte Leonis, / qui micat in medio pectore; Sil. 

9.942: Gorgoneo late micat ignis ab ore; Avien. Arat. 80: micat omnibus ignis; 

Sen. Cl. 1.7.2: ignes hinc atque illinc micant. One might raise the objection that 

none of the parallels cited pertains specifically to the fireplace; yet it is clear that 

what is present in the fireplace is ignis. And the presence of luceat igne focus in 

line 6 clarifies the context; thus, the reader has no doubt that igne micante is 

referring to the flickering fireplace. 

It might be added that the form micante is attested to in the same place 

in the pentameter in Tibullus (1.10.12: arma nec audissem corde micante tubam), 
and in Ovid (Ars 3.722: pulsantur trepidi corde micante sinus; Fast. 6.338: et fert 
suspensos corde micante gradus). Finally, the corruption of micante into iuuante 

can easily be explained on the basis of paleography, as both of these forms can 

be written similarly7. This similarity, along with the presence of iuuat in line 45, 

may be responsible for this corruption. 
 

BIBLIOGRAPHY 

 

Cornish, F.W., Postgate, J.P., Mackail J.W. (1913) Catullus, Tibullus, 
Pervigilium Veneris, Cambridge (MA): Harvard University Press 

Kayachev, B. (2024) «Tibullus I 1, 48: An Emendation», Eos 111, pp. 261–263. 

 
3 Kayachev (2024: 263). 
4 Cf. TLL VI 1, col. 1218, s.v. foueo, I. 
5 Tr. Cornish, Postgate, Mackail (1913:192). 
6 TLL VIII, col. 930, s.v. mico, II 1: de flammis, igne, lumine sim. 
7  In minuscle, various letters or combinations of letters made of downstrokes are 

commonly confused (cf. Reynolds and Wilson [1974: 201]); this is the case with the 

beginnings of iuuante and micante. 



Tibullus 1.1.48: What Does Fire Do? 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 405-407 

405 

Maltby, R. (2002) Tibullus, Cambridge: Francis Cairns. 

Murgatroyd, P. (1980) Tibullus 1, Pietermaritzburg: University of Natal Press. 

Portuese, O. (2017) «Tibull. 1,1,48: tracce di deperditi in semionciale?», GFA 

20, pp. 127–133. 

Reynolds, L.D., Wilson, N.G. (1974) Scribes and Scholars: a Guide to the 
Transmission of Greek and Latin Literature, Oxford: Oxford Clarendon 

Press. 
Westendorp Boerma, R.E.H. (1951) «De Tibullo I 1, 48», Mnemosyne 4, pp. 

308–313. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 407-414 
 

Myrtia, nº 40 (2025), 407-414 

 

La inscripción latina del Claustro de la Universidad de Murcia 

[L'inscription latine du cloître de l’Université de Murcie] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.686161 

Milagros del Amo Lozano 

Universidad de Murcia 

milagros@um.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-3476-1935 

 

Es frecuente que las piedras que encontramos en las paredes de cualquier edificio 

de Murcia nos proporcionen datos del tiempo en el que se colocaron, que su 

presencia aporte informaciones que son, en general, importantes para conocer 

mejor nuestra ciudad. 

La placa que encontramos al entrar al Campus de la Merced por la calle 

Santo Cristo, arribando al Claustro1, es una de ellas. Quiero en estas líneas dar a 

conocer la importantísima información que ofrece dicha placa. 

Se trata de un documento antiguo de extraordinaria relevancia para nuestra 

Universidad, pues nos habla de un momento muy importante de su historia; nos 

comunica, respecto a ese momento, quiénes son los personajes que allí pueden 

leerse y cuál fue su papel en ese destacado instante de la crónica de nuestra 

Universidad. 

Mas el texto está escrito en latín, y con varias abreviaturas, de modo que 

la información que se deseó transmitir en esa piedra no es percibida en la 

actualidad, sino que queda, en cierto modo, oculta, para la mayoría de los que 

pasan por delante de ella. 

La placa da cuenta del momento en el que comenzó en este lugar la 

Universidad. Esta había estado antes en otros sitios, como más abajo 

indicaremos, mas, finalmente, se estableció en este hermoso espacio.  

Ofrecemos el significado de esta placa, fechada en 1535 y que rinde 

gratitud a unos personajes egregios que lograron que la Universidad de Murcia 

se ubicara en un lugar que merecía. Transcribimos, para ello, el texto latino y lo 

traducimos. Presentamos pormenores relativos a esta fecha y al porqué de su 

colocación aquí, así como algunos datos que nos informan de las personas 

mencionadas en dicho texto y del papel que desempeñaron en los comienzos de 

la Universidad en este edificio. 

 
1 Alrededor del cual se encontraban antiguamente el Rectorado, las aulas, los despachos, 

etc.; en definitiva, todo lo que entonces era la Universidad de Murcia 

mailto:milagros@um.es


Milagros del Amo Lozano 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 407-414 

408 

 

 

La placa rememora, como decimos, el comienzo de la Universidad de 

Murcia en este edificio, que fue comprado a los Hermanos Maristas, quienes 

estaban instalados en este lugar desde 1927; había sido antes convento 

mercedario. La inauguración de la Universidad de Murcia aquí tuvo lugar en 

octubre de 1935. Antes de esa fecha había estado donde hoy se halla el IES 

Licenciado Francisco Cascales y en las Escuelas Graduadas del Carmen2. 

Parece oportuno mostrar algo anterior de esta Universidad. 

El germen de la Universidad parte de la fundación de Alfonso X en el 

convento de los Dominicos (1310)3, aunque la firma para la concesión de los 

terrenos es unos años anterior4, y es esta la fecha reflejada en algunos de los 

escudos que ha tenido la Universidad5. El segundo colegio de Murcia fue el de 

 
2 Cf. AAVV (1991: 31-32) y Vera Nicolás (2021: 25, 47-48, 57, 71-73). Esas escuelas 

ocupaban, más o menos, el espacio en el que ahora está el Museo de la Sangre. 
3 Para saber más detalles de la historia de la Universidad de Murcia, véase lo que la 

propia Universidad ofrece en su web: https://www.um.es/web/universidad/historia. En ella se 

remite a trabajos fundamentales [Díez de Revenga Torres (1991), Ibáñez Martín (1940), 

AAVV (1991) y Ruiz Abellán (1993)].   
4 Concretamente, el 6 de abril de 1272; cf. AAVV (1991: 7). 
5 Efectivamente, 1272 es la fecha escrita en el segundo escudo (1943-1982) y en el 

siguiente (1982-2021), de diseño del profesor Lillo Carpio; en el primer escudo la fecha que 

aparecía era 1915. Sobre la evolución del escudo hasta el actual (de 2021), cf. 



La inscripción latina del Claustro de la Universidad de Murcia 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 407-414 

409 

los Jesuitas (1561), fundado por el obispo Almeida (hay constancia en la lápida 

de la fachada de san Esteban)6. Sin embargo, no hubo continuidad, dado que en 

los siglos XVII y XVIII tuvo lugar una importante decadencia de las 

universidades y esto también afectó a Murcia.  

Aquella fundación del rey Sabio se reactivaría en 1840 («Universidad 

literaria»)7, pero duró muy poco. En 1869 se fundaría una «Universidad libre» 

que solo subsistió cuatro años8. A partir de 1913 hubo esfuerzos, por parte, entre 

otros, de Jara Carrillo, para que las autoridades gubernamentales aceptaran la 

conveniencia de que Murcia tuviera una Universidad; una idea bien acogida en 

la prensa del momento. Por fin, un Real Decreto (marzo de 1915) aprobaba su 

creación9.  

El 7 de octubre de 1915 tuvo lugar el acto inaugural de la universidad; 

en él pronunció un importante discurso el Comisario Regio, don Andrés Baquero 

Almansa (Baquero Almansa, 1915). 

El edificio en el que se instalaría la Universidad había costado 1.075.000 

reales. Había sido un proceso largo, desde que en marzo de 1932 el rector 

Loustau consiguió de Alcalá Zamora que Hacienda concediera el dinero; la 

Orden Ministerial que lo autorizaba llevaba fecha de 29 de marzo. La operación 

de compra concluye en 1934 y es del 13 de julio la escritura notarial (Valenciano 

Gaya, 1979: 116-119). 

Por fin, el 21 de octubre de 1935, un «día solemne y trascendental para 

la vida universitaria de Murcia»10, se abrió la puerta de la Universidad en este 

lugar. Y el descubrimiento de la placa que nos ocupa tuvo lugar en la 

inauguración del curso 1935-36, tras las palabras introductorias del rector 

Loustau, el Discurso de apertura pronunciado por Entrambasaguas y las palabras 

del ministro de Instrucción, Sr. Roche (en las que, por cierto, anuncia la creación 

de las facultades de Filosofía y Letras, y de Ciencias)11.  

 

 
https://www.um.es/web/universidad/identidad-visual-corporativa/dosier-identidad-visual-

umu. 
6 La piedra está analizada, y traducida, en Amo (2024: 27-28). 
7 Cf. Díez de Revenga (1991: 11) y AAVV (1991: 16). 
8 Cf. Díez de Revenga (1991: 24) y AAVV (1991: 20.24). 
9 Cf. AAVV (1991: 27); lo recogía así mismo Sánchez Jara (1967: 89); quien también 

transmite que la solicitud formal había tenido lugar el 2 de abril de 1914. Extraigo algunos 

datos del libro de Valenciano Gaya (1979: 39-48). 
10 Cf. Entrambasaguas (1935: 15). También el rector Loustau aludió a la importancia de 

este día, cuando habían pasado 20 años de su creación: «hoy […] es cuando inauguramos 

verdaderamente la Universidad de Murcia»; cf. Gómez de Maya (2015: 118). 
11 Se hizo eco la prensa; cf. Levante Agrario (año XXI, nº 5832, 22.X.193: 1) y La 

Verdad (año XX-XII, nº 10.928, 23.X.1935: 4). 



Milagros del Amo Lozano 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 407-414 

410 

Ofrecemos aquí el texto de la placa con la transcripción y la traducción: 

 
N

O
B

IL
IS

 
PULCHRA12 

IOSEPHO·LOVSTAV·UNIVERS·MAGNIF·RECTORE 

SALVATORI·MARTINEZ·MOYA·IVRIS·PRAECL·LEC

TORI 

NECNON·ET 

IOSEPHO·M·PAYA·EGREGIO·A·SECRETIS 

QVIBVS·SPEC·OPEM·FERENTIBVS 

STVDIVM·GEN·MVRCIANVM 

NOVAS·HAS·AEDES·SIBI·SACRAS·FECIT 

VNIVERSI·DOCTORES·LECTORESQ 

GRATO·ANIMO 

DD· 

A·XIII·KAL·NOVEMB·                                   MCMXXXV 

D
IV

E
S

 

 

 

 

Transcripción: Nobilis Pulchra Dives 

 

Iosepho Loustau Vnivers(itatis) Magnif(ico) Rectore, Salvatori 
Martinez Moya iuris praecl(aro) Lectori, necnon et Iosepho M(aria) 
Paya egregio a Secretis quibus spec(ialem) opem ferentibus, Studium 
Gen(erale) Murcianum novas has aedes sibi sacras fecit, Vniversi(tatis) 
Doctores Lectoresq(ue) grato animo dd(edicant). A(nte) d(iem) XIII 
Kal(endas) Novem(bres). MCMXXXV. 

 

Traducción: Noble, Pulcra, Generosa. 

 

Siendo José Loustau Rector magnífico de la Universidad, a Salvador 

Martínez Moya, preclaro Profesor de Derecho, y también a José Mª 

Payá, Secretario egregio, por cuya especial colaboración la Universidad 

de Murcia ha conseguido estas nuevas aulas, para ella sagradas, los 

Doctores y Profesores de la Universidad, con gratitud, les dedican esta 

placa13. 19 de octubre de 1935. 

 

 
12 Mantengo, como separación de palabras, las interpunctiones. 
13 «Esta placa» está, lógicamente, sobreentendido. 



La inscripción latina del Claustro de la Universidad de Murcia 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 407-414 

411 

Los personajes que aparecen en el texto son muy relevantes en los 

comienzos de esta sede: además del Rector, se mencionan dos profesores que 

tuvieron un destacado papel para que se llevara a cabo la inauguración del 

edificio14. 

José Loustau y Gómez de la Membrillera fue nombrado Rector15 el 7 de 

junio de 1918 (Valenciano Gaya, 1979: 50); estuvo en el cargo hasta abril de 

1929 y, posteriormente, de 1930 a 193916; antes había sido Comisario Regio17. 

D. José María Payá Navarro tomó posesión de la Secretaría General el 

31 de octubre de 1934. El curso 1935-36 pudo comenzar en la nueva ubicación 

gracias a la «labor intensa agotadora» de este Secretario general que en tiempo 

récord hubo de planear y concluir la reforma del nuevo edificio, como sabemos 

por Entrambasaguas (1935: 11-12). 

D. Salvador Martínez Moya18, doctor en Derecho por la Universidad de 

Madrid (1916), ganó la oposición a Cátedras en 193019; ejerció primero en 

Santiago de Compostela y fue catedrático de Derecho Mercantil de Murcia entre 

1931 y 1943 (Blasco Gil-Saorín Pérez, 2014: 67 y Vera Nicolás, 2021: 157). 

Ostentó el cargo de Decano de la Facultad de Derecho (nombrado el 10 de 

octubre de 1932). Fue además diputado a Cortes por Murcia (1910 y 1914), 

Concejal del Ayuntamiento de Murcia (1927-1928), diputado a Cortes por el 

Partido Republicano Radical (1931 y 1933), Subsecretario del Ministerio de 

Justicia (1935) y Comisario general de la Enseñanza en Cataluña (1935)20. Fue 

una persona muy importante en la adquisición del edificio que albergaría la 

 
14 Hay que recordar también el apoyo de los ministros murcianos García Alix y J. de la 

Cierva Peñafiel (además de otros como su hermano Isidoro o Ángel Guirao Girada); cf. 

AAVV (1991: 27.29) 
15  A quienes le precedieron en el gobierno de la Universidad se les denominaba 

Comisario regio, nombre que el propio Loustau llevó en sus primeros años de mandato; los 

anteriores fueron: don Andrés Baquero Almansa (7 de octubre de 1915-7 de enero de 1916, 

por fallecimiento) y don Vicente Llovera Codorníu (enero de 1916-23 de abril de 1918). 
16 Entretanto, del 29 de abril de 1929 al 5 de abril de 1930, fue Rector don Recaredo 

Fernández de Velasco y Calvo (Díez de Revenga, 1991: 14 y 

https://www.um.es/web/universidad/galeria-de-rectores). 
17 Cargo similar al de Rector; cf. Vera Nicolás (2021: 30). Fue nombrado así el 23 de 

abril de 1918, fecha en que cesó el Comisario regio Llovera (cf. supra); cf. Valenciano Gaya 

(1979: 50), Díez de Revenga (1991: 13-14) y https://www.um.es/web/universidad/galeria-de-

rectores.  
18 Salvador Martínez-Moya Crespo (Murcia, 1893-1976). 
19 Tras su bachiller en Murcia, se licenció en 1914; cf. Díaz Rico (2018: 358-359). 
20 Cf., para este último dato, Gaceta de Madrid (1935: 181). Para otros datos de su 

biografía, cf. https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/autoridad/68489 y Petit 

(2021). 



Milagros del Amo Lozano 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 407-414 

412 

universidad; al decir de Entrambasaguas, no se hubiera logrado el acuerdo con 

los frailes de la Merced sin las gestiones de este profesor21. 

Sobre los tres adjetivos, nobilis, pulchra, dives (Noble, Pulcra, 

Generosa),22 que se leen alrededor del texto central, lo primero que hay que 

señalar es que formaron parte del primer Escudo de la Universidad de Murcia23, 

vigente de 1915 a 1943; los tres adjetivos aparecían en latín, alrededor de un 

corazón, que contenía las cinco coronas que entonces poseía Murcia. Alfonso X 

el Sabio, como se sabe, tras la Reconquista, había concedido a la ciudad este 

emblema en 1266; constaba de cinco coronas dentro de un corazón y, sobre él, 

una corona real con la leyenda de estos adjetivos, una trilogía que está muy 

presente en los actos solemnes universitarios; están, por ejemplo, en latín y en 

castellano, en los discursos pronunciados en las aperturas de curso: así fue en el 

que realizó don Andrés Baquero Almansa, en octubre de 1915 (Baquero 

Almansa, 1915: 19), como también en el de Entrambasaguas (1935-36)24. 

Estos adjetivos, juntos, están usados normalmente en textos de carácter 

religioso: en algún comentario de Proverbios 14.8 (Sapientia callidi est 
intellegere viam suam et imprudentia stultorum errans) o 31.10 (Mulierem 
fortem quis inveniet? Longe super gemmas pretium eius), se utilizan destinados 

a la Virgen o para describir cualidades de una mujer (se aplican a santa Ivetta 

Laodinensis); también aparecen para señalar de qué no le es lícito a una mujer 

ensoberbecerse, etc. Nobleza, riqueza y hermosura son cualidades que, 

curiosamente, se dicen también del caballo. Se hallan los adjetivos, en especial, 

aplicados a catedrales; se ven los dos últimos, para describir, respectivamente, a 

la de León y a la de Toledo en un famoso dístico que incluye las más famosas 

del siglo XV25; y, referidos a catedrales góticas, los tres: Pulchra Leonina, 

Nobilis Burguensis, Dives Toletana, Magna Hispalensis26. 

 
21  Cf. Entrambasaguas (1935: 12). Diego Sánchez Jara (1967: 67) informa de que 

Salvador Martínez Moya, junto a otros murcianos como Juan de la Cierva (que era Ministro 

de Instrucción Pública), Tomás Maestre, Andrés Baquero, Jara Carrillo e Isidoro de la Cierva, 

entre otros (cf. nota 14), intercedió para que existiera la Universidad. 
22  Pueden también traducirse, como hace don Andrés Baquero, por sustantivos: 

«Nobleza, riqueza y hermosura»; cf. Baquero Almansa (1915: 10). Sobre la figura de tan 

famoso profesor, cf. Díez de Revenga (2011). 
23 Acerca de la evolución del Escudo, cf. supra. 
24 Entrambasaguas (1935: 7). Este profesor había tomado posesión el 24 de julio de 

1934. 
25  Cf. el famoso dístico Sancta ovetensis, pulchra leonina/ dives toletana, fortis 

salmantina, que Unamuno traduce «Santa la de Oviedo, por sus muchas reliquias, bella la de 

León, rica la de Toledo, fuerte la de Salamanca»; Unamuno (1922: 79). 
26 Hay también un texto latino reciente, en la pared derecha (si se entra por la calle Santo 

Cristo) del Claustro, que precede a la relación de los Doctores honoris causa de la Universidad 

de Murcia (que encabeza don Narciso García Yepes en 1977 y continúa la serie hasta la 



La inscripción latina del Claustro de la Universidad de Murcia 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 407-414 

413 

Estas páginas han demostrado la magnífica información que ofrece la 

placa27 y que renueva el agradecimiento a las personas que consiguieron este 

emblemático edificio para nuestra Universidad. 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Amo Lozano, Milagros del (2024) «Las inscripciones latinas en las calles de 

Murcia. Edición, traducción y comentario», Murgetana, nº 151, 2024, pp. 

9-38. chrome-

extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.regmurcia.com/

docs/murgetana/N151/N151-001.pdf. 

AAVV (1991) La Universidad de Murcia en su Historia. Exposición 
conmemorativa de la Universidad de Murcia en su 75 Aniversario. Texto 

de María Concepción Ruiz Abellán. Comisario de la Exposición: Pascual 

Vera Nicolás, Universidad de Murcia. 

Baquero Almansa, A. (1915) Discurso-memoria leído en la noche del siete de 
octubre de mil novecientos quince, en el solemne acto inaugural de la 
Universidad regional de Murcia por Andrés Baquero Almansa, Murcia, 

Impr. de «El Tiempo». 

Blasco Gil, Y.-Saorín Pérez, T. (2014) Las universidades de Mariano Ruiz-
Funes. La lucha desde el exilio por la universidad perdida, Universidad 

de Murcia, Editum. 

Díaz Rico, J. C. (ed.) (2018), Oposiciones a Cátedras de Derecho (1847-1943), 

Madrid, Dykinson. 

Díez de Revenga Torres, F. J. (1991) La Universidad de Murcia en la Historia: 
75 aniversario de la IV Fundación, Universidad de Murcia.  

Díez de Revenga Torres, F. J. (2011) «Andrés Baquero Almansa, catedrático y 

primer Comisario Regio de la Universidad de Murcia», Tonos, 21, 

https://www.um.es/tonosdigital/znum21/secciones/perfiles-4-

almansa.htm. 

Entrambasaguas, J. de (1935) Discurso de apertura del año académico de 1935 
a 1936 leído por el Dr. D. J. de Entrambasaguas…, Murcia, Gráfica 

Universal Evaristo S. Miguel. 

Gaceta de Madrid, diario Oficial de la República, miércoles 9 octubre 1935.  

Gómez de Maya, J. (2015) «La Universidad de Murcia en sus efemérides», 

Murgetana, nº 132, año LXVI, pp. 115-126. 

 
actualidad): Universitati Studiorum Murcianae decori atque laudi sunt Doctores honoris causa 
(Dan brillo y gloria a la Universidad de Murcia los doctores honoris causa). Tras cada nombre 

de los doctores, delante del año, aparecen las siglas AD (Anno domini, esto es, año del Señor). 
27 Sería bueno que cerca de la placa pudiera leerse la traducción. 



Milagros del Amo Lozano 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 407-414 

414 

file:///C:/Users/PC/Downloads/Dialnet-

LaUniversidadDeMurciaEnSusEfemerides-5291409%20(3).pdf. 

Levante Agrario, año XXI, nº 832, martes 22 de octubre de 1935.  

La Verdad, año XXI, nº 5832, miércoles 23 de octubre de 1935. 

Petit, C. (2021) «Salvador Martínez-Moya Crespo», Diccionario de 

Catedráticos españoles de Derecho (1847-1984). 

https://humanidadesdigitales.uc3m.es/s/catedraticos/item/15593. 

Sánchez Jara, D. (1967) Cómo y por qué nació la Universidad murciana, 

Murcia, Sucesores de Nogués.  

Unamuno, M. de (1922) Andanzas y visiones españolas, Madrid, Renacimiento. 

Valenciano Gaya, L. (1979) El rector Loustau y la Universidad de Murcia, 

Academia Alfonso X el Sabio. 

Vera Nicolás, P. (2021) De buen ayre e de fermosas salidas. Crónica de 777 años 
de la Universidad de Murcia (1243-2020), Universidad de Murcia. 

 

PÁGINAS WEB 

 

https://pares.mcu.es/ParesBusquedas20/catalogo/autoridad/68489.   

https://www.um.es/web/universidad/galeria-de-rectores. 

https://www.um.es/web/universidad/historia.  

https://www.um.es/web/universidad/identidad-visual-corporativa/dosier-

identidad-visual-umu. 

 

https://www.google.com/search?sa=X&sca_esv=12268370a69439db&sca_upv=1&biw=1536&bih=703&tbm=bks&sxsrf=ADLYWILYEi1hQefFS5_a_dxNIdxb6lv03g:1722503338210&tbm=bks&q=inauthor:%22Diego+S%C3%A1nchez+Jara%22&ved=2ahUKEwjnteT8uNOHAxVnQfEDHTIwExQQ9Ah6BAgNEAU


 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

Myrtia, nº 40 (2025), 415-430 

 

El adjetivo maiestus, -a, -um. Iosephus I. Scaliger y Thomas Munckerus 

[The Adjective maiestus, -a, -um: Iosephus I. Scaliger and Thomas 

Munckerus] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.686171 

Francisca Moya del Baño 

Universidad de Murcia 

fmoya@um.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-1375-1749 

 

El adjetivo del que voy a escribir apareció impreso a principios del siglo XVIII 

en la forma majesto, que se escribiría después maiiesto y maiesto. Mi interés 

por este adjetivo parte del uso de José Justo Escalígero (Iosephus Iustus 

Scaliger 1 ) en la traducción del himno segundo de los Hymni Orphici. Estos 

himnos griegos -es sabido- fueron editados por Aldo en Venecia en el año 

15172 ; la primera traducción al latín, bastante literal, fue la de René Perdrier 

(Renatus Perdrierius) en 15553; Escalígero, pasado un tiempo, también tradujo 

los himnos4, pero con más libertad que Perdrier, cosa que, de alguna manera, le 

valió las críticas de Quevedo. Lo hizo don Francisco en una “anotación” que 

situó en el margen de la página 67 de un ejemplar de la mencionada edición de 

Perdrier de 1555, la cual, sin duda, tuvo en sus manos5.  

El primer verso del segundo himno órfico reza así: Κλῦθί μοι, ὦ 

πολύσεμνε θεά, πολυώνυμε δαῖμον. De esta manera lo traducía Perdrier: Audi 

 
*Agradezco a los profesores Castro de Castro, Gallego Moya y del Amo Lozano su 

cuidada lectura de estas páginas y sus valiosas sugerencias. 
1  Nombramos a los estudiosos que citamos con el nombre usual, aunque se indica 

también el nombre en latín. Se mantienen en latín los títulos de sus obras.  
2 Orphei Argonautica, Hymni, De lapidibus libellus, omnia Graece heroico versu 

elegantissime scripta, Aldus excudit Venetiis (...), 1517. 
3 Orphei poetae vetustissimi Opera, iam primum ad verbum translata, et diligentius 

quam antea multis in locis emendata per Renatum Perdrierium Parisiensem. Cum Caesareae 

Maiest. gratia et privilegio, ad decennium. Basileae, apud Ioannem Oporinum, 1555.  
4  Su traducción de los Hymni Orphici vio la luz después de su muerte, en 1610: Io. 

Iusti Scaligeri Iulii Caesaris a Burden filii Opuscula varia antehac non edita, Parisiis, apud 

Hieronimum Drovart, 1610. 
5 Me he ocupado de las treinta anotaciones que puso Quevedo en los márgenes de ese 

ejemplar en el artículo «Quevedo, lector de Orphica. Sus anotaciones en el ejemplar de la 

Biblioteca Nacional de España, signatura 3-76875», el cual está en prensa, en la revista 

JANUS. El ejemplar quevediano ahora ya está disponible en la “Biblioteca Digital Hispánica” 

https://bdh.bne.es/bnesearch/detalle/bdh0000314884. 



Francisca Moya del Baño 
 

  
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

416 

me ô veneranda dea, celebris daemon6 . Y así Escalígero: Adsis o Veneranda 
Deum Majesta Camilla. Quevedo, al ver las dos traducciones distintas de 

πολυώνυμε δαῖμον, dice que Escalígero, a quien había mencionado antes, 

traducía ad libitum estos términos con Majesta7 Camilla; se sobreentiende que, 

a juicio de Quevedo, Perdrier los traducía fielmente con celebris daemon. Estas 

son las palabras de Quevedo: «Ad libitum primum carmen vertit Maiesta 

Camilla. Textus sic: scribit Πολυώνυμε δαῖμον». 

Ciertamente, el adjetivo πολυώνυμος, cuyo significado es «que tiene 

muchos nombres», «honrado o venerado bajo muchos nombres», «muy 

conocido», «célebre», «afamado», «renombrado», etc., lo traduce 

adecuadamente el adjetivo latino celeber, -bris, -bre, puesto que algunos de sus 

significados, «celebrado», «célebre», «famoso», son semejantes a los del 

adjetivo griego. A Quevedo le parecería apropiado este adjetivo, pero Majesta 
no la consideraba traducción fiel de πολυώνυμε. De ahí su ad libitum. 

Quevedo quizá no debió de entender “Majesta Camilla”; no era fácil. 

Si nos centramos en Majesta, habrá que preguntar qué significaba ese término 

en la traducción del verso. Existía el sustantivo Maiesta, pero no se compadecía 

en absoluto con el texto griego8. Debía de ser, en esa traducción de Escalígero, 

un adjetivo, mas en los diccionarios, o no se encontraba el adjetivo maiestus9 o, 

si aparecía, solo se mencionaba un texto de Petronio, en el que casi siempre la 

lectura de dicho adjetivo era dudosa. Me interesó ese “adjetivo” y decidí saber 

más de él. 

Ciertamente, en la Cena de Trimalción leemos las palabras de un 

liberto, que se dirige a Ascilto, reprochándole sus burlas y presumiendo de su 

valía; le dice, entre otras cosas, que fue siervo durante cuarenta años y que 

nadie podía saber si era siervo o libre; luego habla de su dueño, al que él 

siempre se esforzó por agradar, y añade que este era una persona, diríamos, 

extraordinaria. En este párrafo se encuentran dos palabras ininteligibles, mali 
isto, que hicieron pensar a los estudiosos, algunos de los cuales aportaron sus 

conjeturas. Se leen en el único manuscrito que transmite este texto10; el pasaje 

que nos ocupa (Petr. 57, 10) es el siguiente: Dedi tamen operam ut domino 

 
6 Subrayo las palabras que interesan aquí. 
7 Majesta y Maiesta se encuentran en estas páginas. La traducción citada de Escalígero 

se lee en la edición mencionada en nota 4; cf. Scaliger (1610: 157).  
8 Maiesta es la esposa de Vulcano. Cf. infra. 
9 Volveremos sobre ello infra. 
10 Cf. infra. 



El adjetivo maiestus,-a, -um. Iosephus I. Scaliger y Thomas Munckerus 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

417 

satis facerem, homini mali isto et dignitosso. («No obstante, me cuidé bien de 

satisfacer a mi dueño, hombre mali isto y dignísimo»11). 

El contexto revela que la palabra que subyace a mali isto tenía que ser 

un adjetivo en dativo de género masculino, pues va referido a homini, y, por 

otra parte, tenía que significar algo cercano al adjetivo al que va unido: 

dignito[s]so. Recordaremos algunas cosas sabidas. 

En 1664, aunque ya estaba divulgado, se imprimió por vez primera el 

Fragmentum Traguriense 12 , en el que se encuentra nuestro pasaje. Lo editó 

Staliteo (Marinus Staliteus), su descubridor, en Padua, manteniendo lo que se 

lee en el manuscrito; así: mali isto13. 

El interés por este Fragmentum14- es el único que transmite, como se 

sabe, la “Cena de Trimalción”- explica bien que, al final del mismo año en que 

lo editó Staliteo, lo editara también Jacques Mentel (Io. Caius Tilebomenus). 

En 1665, el humanista sueco Johannes Scheffer (Schefferus) realiza una nueva 

edición y comenta conjeturando malisto e indicando su origen griego 15 . En 

1666 Thomas Reines (Thomas Reinesius), médico, filólogo y político, aporta el 

término macaristo 16 , helenismo igualmente. En 1667 aparecen las Notas de 

Mentel y en ellas su conjetura magnifico17. 

Una gran fecha fue el año 1669, ya que salió de la imprenta la primera 

edición de todo lo que se conocía (quae extant) del Satyricon, es decir, 

aparecían juntos el Fragmentum Traguriense, inédito -como hemos recordado- 

 
11 Sigue la frase cuius pluris erat unguis quam tu totus es («una uña suya valía más de 

lo que vales tú entero»).  
12 Se llama así por haberse descubierto en Tragurium, de la provincia Dalmacia, ahora 

Trogir, ciudad de Croacia. Se trata del Codex Traguriensis, Paris, BNF, Lat. 7989; se cita 

con H. Pudo haber sido copiado en Florencia, entre 1423 y 1425, en el entorno de Niccolò 

Niccoli. 
13 Petronii Arbitri Fragmentum nuper Tragurii repertum, Patavii, Paulus Frambottus, 

1664.  
14  Además del interés, la edición creó una gran polémica en Europa; cf. Díaz y Díaz 

(1999: lxxxii). 
15 Cf. Petronius (1665: 28 y 127). En la página 28, en el texto mantiene mali isto. En 

las Notae, en página 127, leemos lo que decía Scheffer: «Homini mali isto). Hoc corruptum 

est. Suspicor, scripsisse, malisto, i.e. maximo, à μάλιστος». 
16  Cf. Petronius (1666: 81). Reinesius en sus Scholia dice así: «Homini isto & 

dignitosso.) Ista servus de domino suo: intelligemus quid dicat, si legerimus macaristo. 
Μακαριστὸν vocat opulentum & Fortunae bonis ornatum abundantemque, & eâ re ab 

omnibus praedicandum beatum. Talis Xenoph. in apol. Socr. [34] ἀξιομακαριστότατος». 
17  En el texto editado mantiene (en página 42) mali isto, pero en la página 85, en las 

Conjeturas de Mentel, encontramos su conjetura magnifico. Leemos así: «lin. 22 mali isto & 

dignitosso. Corrigendus est ita hic locus: magnifico & dignissimo»; cf. Petronius (1667: 42 y 

85). 



Francisca Moya del Baño 
 

  
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

418 

hasta 1664, y los Fragmenta, que se podían leer desde la editio princeps de c. 

148218 . Esta “completa”, interesante y primera edición de Petronio se debe a 

Michael Hadrianides (Michaelis Hadrianides).  

Hadrianides elige la conjetura de Scheffer (malisto) y en su comentario 

informa de esta (malisto) y de la de Mentel (magnifico)19. Nada dice de la de 

Reines (macaristo). Hadrianides, como indica el título, añade, al final, la 

edición del Fragmentum20. 
Llegamos a una nueva conjetura, majesto 21 , y en este término nos 

vamos a centrar; la propuso Muncker (Munckerus). Aparecerá en casi todos los 

aparatos críticos de las ediciones del texto petroniano desde la mitad del siglo 

XIX y ha sido bastante aceptada. Pensé que Muncker, del cual no sabía nada, 

habría editado el Fragmentum, pero no lo encontraba en ninguna biblioteca del 

mundo; ciertamente, no lo editó. Intenté saber dónde propuso su conjetura, 

quién era él y cuál su obra. Me ha parecido oportuno ofrecer brevemente los 

resultados de mis pesquisas. 

Thomas Muncker (c.1639-1681) fue un filólogo clásico neerlandés, 

Rector en Delft entre 1667 y 1680, interesado, sobre todo, en la “crítica 

textual”, tanto en griego como en latín; tarea suya era examinar, corregir, 

proponer y justificar sus conjeturas (recensere, emendare e instruere son verbos 

que leemos en los títulos de sus obras). Así lo hace en sus fundamentales 

ediciones de Antoninus Liberalis (1676) y Mythographi latini (1681). Su 

erudición era enorme y conocía los textos clásicos en profundidad, como lo 

muestran sus comentarios o Notas, breves y sabias, que están llenas de textos 

que, en muchas ocasiones, también corregía. Antes, en 1674, publicaba sus 

Notas a Higino, que se añadieron a la edición de Hyginus de Scheffer. También 

aportó sus Notas a la edición heinsiniana de Velleius Paterculus de 1678 22 . 

 
18 La editio princeps de los fragmenta de Petronio (Petronii Arbitri Satyrici fragmenta 

quae extant) vio la luz en Milán, por Antonius Zarotus; iban acompañados de los Scriptores 
Panegyrici Latini y Agricola de Tácito. No obstante, esta y las primeras ediciones no eran 

satisfactorias, debido a los códices poco fiables en que se basaban sus textos. Hubo que 

esperar hasta 1565 para contar con la edición de Sambucus. 
19 Cf. Petronius (1669: 218). Así dice Hadrianides: «homini malisto, et dignitoso] pro 

MSi & Patav. h. mali isto et dignitosso. Tilebom. corrige, magnifico et dignissimo. 
Schefferus: homini mali isto. Hoc corruptum est. Suspicor, scripsisse, malisto, i.e. maximo, 

à μάλιστος».  
20 Lo hace con paginación propia. El mali isto lo leemos (no aporta comentario) en la 

página 46. La edición está fechada en 1670; cf. Petronius (1670: 46). 
21  Majesto, maiiesto y maiesto aparecerán en estas páginas; las dos “íes” en maiiesto 

no son propias de Petronio; cf. infra.  
22  En esta edición, de 1678, se encuentran, añadidas a la edición, las conjeturas de 

Muncker junto a las de otros humanistas (Ortuinus, Perizonius y Cuper). 



El adjetivo maiestus,-a, -um. Iosephus I. Scaliger y Thomas Munckerus 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

419 

Importantes son sus Notas a las epístolas de Aristéneto, las cuales, junto a las 

de Salmasius y Schurtz-Fleischius, forman una obra muy interesante 23 , y las 

Notas inéditas a Hesychius, que, entre las de otros humanistas (editadas o 

inéditas), se encuentran en la edición de Joannes Alberti, en 1746. Muncker -he 

sabido- mantuvo un precioso y enriquecedor intercambio epistolar con 

Nicolaus Heinsius 24 , y el Fragmentum Traguriense fue un tema sobre el que 

hablaron en bastantes epístolas 25 ; no pocas conjeturas de Petronio se 

encuentran en ellas 26 ; la conjetura majesto -así lo leemos- la hallé en una 

epístola que está fechada en Delft el 9 de febrero de 1679 27 . Ahora veremos 

cómo propuso la conjetura. 

Muncker, en esta epístola, tras alabar a Heinsius por sus conocimientos 

sobre Petronio, le insiste en que publique lo que tiene inédito (murió sin 

haberlo publicado), y también le pide que siga enseñándole a él. Después le 

presenta, con cierta sutileza, algunas complicadas cuestiones textuales 28 , la 

primera fue: mali isto. Dice así: 

Cap. 57 Homini mali isto. Schefferus, malisto. Quid si rescribamus majesto? 

majus est magnus unde Majesta: uxor Vulcani apud Macrobium29.  

 
23  Así es el título: Virorum aliquot eruditorum in Aristaeneti epistolas coniecturae 

communicatae cum editore novissimo, qui suas notas adiecit (...), 1752. El “editor 
novissimus” mencionado era Friedrich Ludwig Abresch (Abreschius). Esta obra fue muy 

conocida y citada; cf. Soergel (1893: II, 47 y 53). 
24  La correspondencia comenzó el 1 de junio de 1675 con la carta de Heinsius a 

Muncker, y terminó con la última de Muncker a Heinsius el 26 de marzo de 1681. Esta 

correspondencia entre ambos humanistas vio la luz el año 1727 en la obra de Burmannus 

Sylloges epistolarum a viris illustribus scriptarum, obra que, como se sabe, consta de cinco 

volúmenes; en el volumen V las epístolas de Heinsius-Muncker se encuentran en las páginas 

348-422; ellas ostentan los números 209 a 360. Durante ese período el respeto y admiración 

entre ambos llegó a la cordialidad y al cariño. 
25 Cf., por ejemplo, la epístola de Muncker, nº 303 (pp. 361s.) o la de Heinsius, nº 318 

(pp. 374s.); cf. Burmannus (1727: 361-362 y 374-375). 
26 Cf., por ejemplo, Grafton (1990: 239-241 y 249). 
27  La epístola se publicó en 1727, como hemos referido supra, casi 50 años después, 

cuando Burman editó ese conjunto monumental de epístolas de humanistas tan bien 

organizado como son las Sylloges (cf. Burmannus 1727: 410-411); su número es el 352. Por 

otra parte, Muncker debió de tener correspondencia epistolar con otros estudiosos. Valga un 

ejemplo. En la Biblioteca de la Universidad de Leiden se encuentra una carta de Johannes 

Fredericus Gronovius escrita en 1668, destinada a Thomas Muncker. Su signatura es BOL 

1886 y está en WorldCat: 798295540. Muncker tenía 28 años, Gronovius, 57. Debió de ser 

un joven al que reconocían sus mayores, como pasó con Heinsius. 
28  Son cuestiones interesantes, pero no de este momento. Solo nos ocupamos de mali 

isto. 
29 Este es el contexto de la epístola de Muncker en el que se inserta la conjetura que se 

encuentra en el cap. 57 del Satyricon, que aquí queda entre paréntesis: «Quod Trimalchionis 

https://shop.obergassbuecher.ch/suchergebnis?bpmquery=A%3A%22Abresch%20Friedrich%20Ludwig%22


Francisca Moya del Baño 
 

  
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

420 

Sabe, pues, Muncker que la conjetura de Scheffer era la que se solía 

aceptar, pero piensa que no estaría nada mal corregir 30 ese texto de Petronio, 

sustituyendo malisto por majesto. No le gustaba malisto. La bondad de majesto 
la apoyaban los adjetivos majus y magnus (dan luz al significado de majestus) 

y la avala también el que el nombre de la esposa de Vulcano sea Majesta, como 

se lee en Macrobio. Muncker, en verdad, dice brevemente casi todo lo que se 

puede decir, y lo hace como un amigo que habla con su amigo, pues el tono es 

jovial y, por otra parte, no era necesario darle a Heinsius la referencia de la cita 

de Macrobio. Tampoco se detiene en el significado, pero la relación de 

maiestus con maius y magnus y también con Maiesta31 ya indicaban que podría 

ser este significado: ‘grande’, ‘poderoso’, ‘majestuoso’, etc. Todas las 

acepciones le venían muy bien al elogio que el liberto del texto petroniano 

prodigaba a su dominus32. 

Muncker, pues, había propuesto de manera sutil la conjetura majesto 
en el año 1679; sin embargo, esta no debió de ser conocida. Se visibilizó por 

primera vez en 1709, cuando vio la luz el Petronius de Pieter Burman, que iba 

enriquecido con importantes Notas de viri illustres, entre ellas, las inéditas del 

gran Heinsius. En su Nota a mali isto 33 , Heinsius aceptaba (assentior) la 

conjetura majesto de Muncker y completaba lo que este le había escrito en la 

epístola mencionada. Dice así Heinsius: 

 

 
te coenae creberrime admoneo, id ea fieri tantum gratia velim credas, ut promissum tuum de 

illa publicanda tanto maturius exsolvas. Tu enim non unus tantum scriptum illud 

ingeniosissimum intelligis, sed & infinita in commentario congessisti, quibus promereri 

possis orbem eruditum. Nunc doce me, sodes, quid illa sibi velint Cap. 57Homini mali isto. 
Schefferus, malisto. Quid si rescribamus majesto? majus est magnus unde Majesta: uxor 

Vulcani apud Macrobium (...). Cap. 74 mihi asciam in crus impegi. Miror interpretum 

nemini in mentem venisse eodem proverbio & Apulejum usum iii. Miles An, inquit, 
vulpinaris amasio, meque sponte asciam cruribus meis iillidere compellis? Cap. 52 (...)». 

Como se ha dicho, puede verse en Burmannus (1727: 410-411).   
30 Usa el verbo rescribere, que tiene el significado de ‘impugnar’ o ‘volver a escribir’, 

es decir, ‘corregir’, en este caso, eliminando malisto y sustituyéndolo por majesto. 
31 La raiz de estos términos es *mag-: mag-nus, maius (< *mag-yos), Maiesta (maies-

tas). De la misma raiz son mag-is, maior (<*mag-yos), y términos, como magnitudo. 
maiestas, etc.  

32Las traducciones de homini maiesto et dignitoso lo mostrarán; cf. por ejemplo: «un 

homme plein d´honneurs et de dignités» (Ernout, 1922: 60), «a fine dignified 

gentleman»(Heseltine, 1913: 105), «einen honorigen und würdiglichen Mann» (Ehlers, 

1983: 111). 
33 En la edición de Burman de 1709 se lee la Nota a mali isto en p. 287, en la segunda 

edición de 1743, en el vol. II y en la misma página, 287; cf. Petronius (1709: 287 y 1742-

1743: 287). 



El adjetivo maiestus,-a, -um. Iosephus I. Scaliger y Thomas Munckerus 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

421 

Assentior Thomae Munckero scribenti: homini majesto, ab eadem origine, qua 

Deus Majus, id est, Jupiter, & majestas, & Majesta, Vulcani Uxor. Qua de re 

vide Macrobium lib. i. Saturnal. Cap. xii.  

 

La conjetura de Muncker –apoyada, como acabamos de mencionar, 

por Heinsius-, tras ser conocida en la edición de Burman, tuvo bastante 

aceptación34. Buecheler, en 1862, edita maiiesto35; este sabio filólogo valoró la 

conjetura de Muncker, y su auctoritas debió de favorecer el que editores 

posteriores de Petronio admitieran esta conjetura; ejemplos son Crowell (1895: 

17)36, Friedlaender en su edición de la Cena (Petronius,1891: 142)37, Heseltine 

(1913: 104)38, Ernout (1922: 59), o Marmorale (1947: 106)39; maiesto (con una 

sola i) lo vemos en las ediciones posteriores, las de Schmeck (1954:34), Müller 

(Petronius,1961: 51), y Schmeling (2011: 239)40, entre otros. 

Parece oportuno recordar, además de las conjeturas magnifico, 
malisto, macaristo y maiesto, otras posteriores a la de Muncker; megalosto de 

Burman, en 1709, maiiestoso de Immisch 41 , en 1927, macisto/makisto de 

Hiltbrunner42, o malista [et] de George en 196743.  

 
34 La seguirán grandes editores, escribiendo en vez de majesto, maiiesto o maiesto. 
35 En p. 67, en el aparato crítico, así leemos: «maiesto Munckerus: mali isto H. malisto 

a μάλιστος Schefferus, macaristo Reinesius»; cf. Buecheler (1862: 67). 
36  Se añade a la obra un “Appendix. Words in this edition of the Cena, not found in 

Harper´s Dictionary”. Son una treintena los términos.  
37 En el aparato crítico se limita a: «maiiesto Muncker mali isto H», y en p. 271 explica 

que solo aquí se encuentra maiiesto («maiiesto nur hier»); cf. (Petronius, 1891: 142 y 271). 
38 En nota se lee: «maiiesto Buecheler following Muncker: mali isto» 
39 En el comentario Marmorale traduce maiiesto por los adjetivos italianos “maestoso” 

y “nobilissimo”. Ofrece información y se centra en la conjetura de Immisch, citando a 

quienes apoyan sus razones y a los que dudan. 
40 Se limita a decir: «maiesto (Muncker: maiestoso Immisch: malista [et] George: mali 

isto H).» 
41 Suess (1927: 77, n. 55) da cuenta de la conjetura de Immisch, ya fallecido, por haber 

recibido sus litterae; Suess acepta maiestosso; en maiesto se perdía la última sílaba. 

Niederman (1939: 429s.) también prefiere el maiestosso de Immisch; insistía en que maiesto 

se debe a la eliminación de la terminación de una de dos palabras homófonas coordinadas 

(maiestoso y dignitosso); piensa que, aunque maiesto podría derivar de maiestas, es muy 

raro que no haya en latín otro ejemplo de este adjetivo, añadiendo que Maiestano puede 

probar la existencia de maiestus.  

42 La propuesta de Hiltbrunner aparece en el aparato crítico de la edición de Schmeck 

(1954: 34); de ella fue revisor, como Schmeck (1954: vi y 34) dice y a él agradece. El 

helenismo macisto (μἀκιστος), por el sentido y por la propia grafía, hace bastante aceptable 

la conjetura. Díaz y Díaz (1999: 84) la elige en su edición.  
43  Smith (Petronius 1975: 28) acepta esta conjetura en su texto; en su comentario lo 

explica: «malista [et]: i.e. Greek μάλιστα; ‘tout à fait the gentleman’. George´s conjecture 



Francisca Moya del Baño 
 

  
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

422 

Volvamos, de nuevo, a la conjetura maiesto que confirma el adjetivo 

maiestus. Muncker y Heinsius, ciertamente, no dudaron de la existencia en 

latín del adjetivo maiestus (majestus). Los dos creerían que era muy posible 

que Petronio hubiera escrito maiesto 44 . Eugen Dobroiu 45  afirma con 

argumentos que Petronio sí escribió maiesto46 . Era, pues, un hápax, un hápax 

más; no era extraño en el Satyricon47. 

El adjetivo maiestus, -a, -um no lo vemos más en latín y, como 

decíamos y era normal, no aparece en muchos diccionarios48 , y en los que lo 

hace, solo se menciona el texto de Petronio, y la mayoría indica implícitamente 

que maiesto es una lectura dudosa. En algunas obras de Gramática sí se puede 

 
malista [et] for mali isto H is more plausible than maiesto Muncker or maiestoso Immisch; 

maiestus and maiestosus are not found elsewhere, but Italian maestoso»; cf. (Petronius 1975: 

158). Podemos añadir que Ellis Robinson, 1862, en la reseña, muy elogiosa, que hizo de la 

edición de Buecheler en The Classical Review, volume VI, London, 1892: 117, sugería 

maiusto, pero solo quedó en sugerencia. 
44 No explican estos humanistas cómo se llegó a mali isto, aunque, quizá, vieron cómo 

surgió.  
45  Dobroiu (1968: 167) desde la paleografía defiende la conjetura maiesto –no 

maiiesto, porque, dice, Petronio nunca utiliza la geminación de la yod intervocálica-, y 

afirma que mali isto es un error de lectura de maiesto del arquetipo escrito en cursiva 

romana, y en ella, como se sabe, la “e” se escribe con lo que parece dos “íes” mayúsculas; 

así estaba escrito: MAIIISTO (= maiesto). El copista se equivocó y escribió maliisto, o mali 
isto. 

46 Si así era, el adjetivo existía. 
47 Puede verse Alessio (1967). 
48  Este adjetivo no lo encontraba en los Diccionarios, Léxicos o Thesauri del 

Humanismo (valga de ejemplo el Thesaurus linguae latinae de Robertus Stephanus; en el v. 

III no aparece el adjetivo en el lugar en que debería estar; cf. Stephanus [1741: 108]); 

tampoco se encuentra en el Totius Latinitatis Lexicon de Forcellini, ni en los Diccionarios 

de Lewis and Short, Valbuena, Gaffiot, Commeleran y Gomez, Santiago Segura, etc. Sí 

aparece el adjetivo -con interrogación y remitiendo a dos obras- en el Thesaurus Linguae 
Latinae, v. VIII, 1966, col. 158. Así lo leemos: «?maiestus,-a, -um. [cf. nom. prop. Maiesta 

(Maius, Maia) et maiestas, maior (q.v.), nisi ad maiestas per analogiam adiectus est, v. Stolz-
Leumann5 228. J.B.H.]. i. q. plenus maiestatis: PETRON.57,10homini –o (Muncker, mali isto. 
cod. cf. etiam W. Suess, Petronii imit. serm. pleb., Dorpat 1927 p. 77 adn. 55) et 

dignitosso». La edición de Buecheler propició, sin duda, que se añadiera en varios 

diccionarios; así lo vemos, por ejemplo, cuando se incluye el adjetivo maiiestus en la 

edición nueva y aumentada por Lépold Favre del Glossariummediae et infimae latinitatis de 

Du Cange (1883-1887), v. IV, p. 80; y así se lee en la reimpresión de 1954: «MAIIESTUS. 

[Gravis: “Dedi tamen operam, ut domino satis facerem, homini Maiiesto et dignitosso, cujus 

pluris erat unguis, quamtum totus est” (Petron. Ed. Buecheler, 57)]». En 1976, en el 

fascículo 5 del Oxford Latin Dictionary, editado por P.G.W. Glare, vemos también: 

«maiestus, a, um, a. maii—[prec. + -vs] Dignified, majestic. homini –o dignitosso. PETR. 

57.10»; cf. en la edición del Oxford Latin Dictionary (1982: 1065).  



El adjetivo maiestus,-a, -um. Iosephus I. Scaliger y Thomas Munckerus 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

423 

ver 49 . Los que aceptan maiesto coinciden en que el adjetivo solo está en el 

Satyricon. Sin embargo, creo que existen razones para afirmar que también 

existió otra forma, en género femenino, maiesta. Esta es mi hipótesis. 

Muncker y Heinsius muestran la relación de majesto con los adjetivos 

majus y magnus, con el sustantivo majestas y también con el nombre de una 

diosa, Majesta 50 , esposa de Vulcano, como decía Macrobio, al recoger las 

palabras del historiador Pisón; pero ambos omiten, sin embargo, que Macrobio 

antes había informado de que Cingio llamaba Maya (Maia) a la esposa de 

Vulcano y que era esta la que le daba el nombre al mes de Mayo (Maius)51. La 

esposa de Vulcano tendría dos nombres. 

Menciono a Maya porque ayuda a mi hipótesis. Conviene, pues, 

reparar en que Maiesta y Maia (que también comparten la raíz *mag-) son 

sustantivos que, a mi juicio, partirían de sus respectivos adjetivos, maiesta y 

maia52. La esposa de Vulcano podría haber recibido los dos adjetivos epítetos 

(maiesta y maia) y, por ende, podría tener esos dos nombres, Maiesta y Maia 
por epíclesis o mote. Ocurre en todas las lenguas 53 . De Maiesta no hay más 

presencia en los textos latinos, sin embargo, Maia es nombre de más deidades: 

la madre de Mercurio y la hija de Fauno54. A ellas les convenía igualmente el 

adjetivo maia55. 

 
49  Cf. lo que se lee en el Thesaurus Linguae Latinae, citado en la nota anterior. Sin 

embargo, está ausente en obras de morfología. 

50 Aunque no en todos los diccionarios, sí suele aparecer Maiesta en algunos. Valga 

de ejemplo que el Lewis- Short, que no contiene el adjetivo, sí ofrece, s.v.: «Majesta, ae, f. 

the wife of Vulcan, Piso ap. Macr.». No está en el diccionario editado por Glare y citado en 

n. 47.  
51  Pisón dice que Maiesta es el nombre de la esposa de Vulcano, no Maia (sed Piso 

uxorem Vulcani Maiestam, non Maiam dicit vocari). Antes informaba Macrobio de lo que 

decía Cingio (Cingius mensem nominatum putat a Maia quam Vulcani dicit uxorem, 
argumentoque utitur quod flamen Vulcanalis kalendis Maiis huic deae rem divinam facit). 
Puede verse un buen comentario del texto de Macrobio en Radke (1987: 94s y189s.). 

Podemos recordar que Maius, adjetivo, también acompañó a Romulus o a Iuppiter, además 

de al mes. 
52 Para Maia, cf. Ernout-Meillet (2001: 379). Sobr Maiesta dice este mismo diccionario 

que es una forma etimológica para explicar Maia. En contra de que Maiesta venga de un 

adjetivo, Niedermann (1939: 430). Radke (1987:189) habla de un origen osco del nombre.  
53  Valgan de ejemplo adjetivos convertidos en nombres: Auxiliadora, Altísimo, 

Crescente, etc. 
54 Muncker y Heinsius citaban un apoyo para su majesto, Macrobio en Saturnales I 12, 

18, pero, como sabemos, su cita está incluida en la explicación de los nombres de los meses 

del año; en I 12, 16-29 se ocupa de mayo; informa, en primer lugar, de que no hay acuerdo 

entre los autores en cuanto a su nombre (Maium Romulus tertium posuit, de cuius nomine 
inter auctores lata dissensio est); dirá que Fulvio Nobilior explica que “mayo” (Maius) 



Francisca Moya del Baño 
 

  
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

424 

En cuanto a la diosa Maiesta, con este nombre podría ser llamada la 

‘Grande’, ‘Poderosa”, ‘Majestuosa’, etc.; con el adjetivo diría que la diosa era 

‘grande’, ‘poderosa’, ‘majestuosa’, etc. 

Por tanto, a la vista del adjetivo maiesta que dio lugar al nombre 
Maiesta, podríamos contar con dos posibles testigos del adjetivo maiestus, -a, -
um. Este existió en el latín arcaico (las palabras de Pisón lo justificarían) y 

seguiría en la lengua hablada o vulgar, ya que Petronio lo usó 56 . A estos se 

añade el que Escalígero también usó el adjetivo. Él con Maiesta no se refería 

de ninguna manera a la esposa de Vulcano; en su traducción del himno órfico 

mencionado, el vocativo πολυώνυμε, adjetivo, se vierte en maiesta, adjetivo, y 

en vocativo como estaba en griego; se refiere a la diosa Ártemis, nombrada 

también en el título del himno con el epíteto Protirea57. Maiesta, adjetivo, pues, 

se aplica a la diosa, a la que se invoca y califica de poderosa. 

 
derivaba de la división del pueblo que hizo Rómulo; los dividió en mayores (maiores) y 

jóvenes(iuniores); ellos tenían que cuidar la República y los honró dándoles el nombre de un 

mes a una y otra parte: Maius y Iunius, respectivamente. Otra tradición decía que Maius 

procedía de Túsculo, donde se honraba al dios Maius, dios que era, sin duda, Júpiter, 

nombre que recibe por su magnitudo y maiestas. A continuación, Macrobio (I 12, 18, 

recordamos) transmite lo ya citado, que pensaba Cingio que el mes Maius se debe a Maya 

(Maia), la esposa de Vulcano, pero Pisón asegura que la esposa de Vulcano no se llamaba 

Maia, sino Maiesta. Macrobio (I 12, 22-29) continúa su información refiriendo que otra 

Maya (Maia), la madre de Mercurio, es la que le da al mes el nombre, y que algunos decían 

que esta Maia era la Tierra y que el nombre procede de su magnitudo, y la invocaban como 

Mater Magna. Todavía continúa Macrobio ofreciendo amplísima información antes de llegar 

a la explicación del mes Junio. Este breve resumen puede dar luz al adjetivo maiestus, -a, -
um. 

55  Estos adjetivos y nombres, no hay que olvidar, estaban en relación con maiestas, 
magnitudo, maior, magis, etc.; cf., por ej., Ernout-Meillet (1979: 377-379). También es 

interesante la entrada Master en el diccionario del moderno inglés; cf. Partridge (2006: 

384s.). Magis explica bien que estos adjetivos epítetos indican que el sustantivo a que 

acompañan es “lo más”, “lo más grande” y demás acepciones. 
56  Guilelmus Suess (1927: 77), aunque no admite que el adjetivo maiestus sea propio 

de un liberto, sí dice que los libertos son diferentes en costumbres y palabras. Unos años 

después, Marbach (1931: 151-152) reconoce, como es lógico, que maiesto sería -lo es, si 

existe- un hápax. Por otra parte, el adjetivo “maestoso” italiano (‘majestuoso’, ‘señorial’, 

‘solemne’, ‘sublime’, ‘magnífico’, ‘grandioso’) apoya la existencia del adjetivo maiestus. 

 57 El título del himno griego es ΠΡΟΘΥΡΑΙΑΣ,θυμίαμα, στύρακα. Perdrier lo traduce 

literalmente: Prothyraeae suffimentum, styracem. Escalígerolo hace ad libitum: Carneae 
Limentinae Forculae. Protirea significa ‘que está delante de la puerta’, ‘partera’, o 

‘protectora de los partos’. Recordamos el verso en que se encuentra Maiesta: Adsis o 
Veneranda Deum Majesta Camilla (‘Acude tú, digna de los dioses, majestuosa, servidora’); 

el himno continúa con adjetivos que corresponden a la diosa Ártemis.  



El adjetivo maiestus,-a, -um. Iosephus I. Scaliger y Thomas Munckerus 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

425 

Escalígero, al utilizar el adjetivo maiestus, -a, -um, apoya la conjetura 

maiesto de Muncker. Este pudo conocer la citada traducción de Escalígero; él, 

como es natural, no pudo leer a Muncker. De todas formas, aunque sin saberlo, 

se ayudan uno al otro y ambos respaldan la existencia del adjetivo maiestus, -a, 
-um en la lengua latina.  

En fin, aunque no se puede tener total certeza de que Petronio 

escribiera maiesto58, estas páginas han querido sumarse a quienes han aceptado 

y defendido la conjetura que propuso para mali isto del Satyricon Thomas 

Muncker, un gran filólogo en el campo de la crítica textual. El adjetivo 

maiestus, -a, -um cuenta con el respaldo de dos grandes, Iosephus Iustus 

Scaliger, que lo usó en sus traducciones y Thomas Munckerus que lo 

“descubrió”. A ellos se añaden un tercer magister, Nicolaus Heinsius, y los 

editores que siguieron a Muncker. 

 
BIBLIOGRAFÍA 

 
Abresch, F. L. (1752), cf. VVAA, 1752.  

Alessio, G. (1967) Hapax legomena ed altre cruces in Petronio, Università 

degli studi di Napoli, Istituto di glottologia.  

Antoninus Liberalis (1676) Antonini Liberalis Transformationum Congeries, 

interprete Guilielmo Xilandro, Thomas Munckerus recensuit & adjecit. 

Amstelodami, apud Janssonio-Waesbergios.  

Buecheler, F. (1862), cf. Petronius, 1862. 

Burmannus, P. (1727) Sylloges epistolarum a viris illustribus scriptarum 

Tomus V quo Nicolai Heinsii et Virorum Eruditorum in Suecia, 

Germania, Belgio, Italia, et Gallia Epistolae Mutuae et Nic. Heinsii, ad 

christianam Augustam Reginam Sueciae. Continentur Indices Quattor in 

omnes tomos subjiciuntur.   

Crowell, E. P. (1895), cf. Petronius, 1895. 

Díaz y Díaz, M. C. (1999), cf. Petronius, 1999. 

Du Cange (1954) Glossarium Mediae et Infimae Latinitatis, IV. Band. 

Unveränderter Nachdruck der Ausgabe von 1883-1887, Akademische 

Druck- U. Verlagsanstalt, Graz-Austria. 

 
58  Hay dudas y diferentes posturas. Hay rechazo del adjetivo maiestus por parte de 

algunos, otros lo aceptan. Hay dudas del origen de Maiesta, quizá osco, no hay credibilidad 

sobre lo que transmite Macrobio en esta ocasión, etc. No hay certezas. Cf. New Pauly (2006: 

185), entrada Maiesta. 

https://shop.obergassbuecher.ch/suchergebnis?bpmquery=A%3A%22Abresch%20Friedrich%20Ludwig%22


Francisca Moya del Baño 
 

  
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

426 

Eugen Dobroiu, «Pour una édition du Satiricon», https://biblioteca-

digitala.ro/reviste/StudiiClasice/10-revista-studii-clasice-X-1968-165-

176.pdf  

Ehlers, K. (1983), cf. Petronius 1983.  

Encyclopaedia of the Ancient World New Pauly (2006), Antiquity, vol. 8, 

Leiden-Boston, Brill. 

Ernout, A.-Meillet A. (1979) Dictionnaire Étymologique de la Langue Latine 

(...), Quatrième Edition (...), aumenté d´additions et de corrections 

nouvelles par Jacques André, Paris, Editions Klincksieck, 1ª ed., 1932. 

Forsythe, G. (1994), The Historian L. Calpurnius Piso Frugi and the Roman 
Annalistic Tradition, Lanham , New York, and London. 

Friedlaender, L. (1891), cf. Petronius, 1891.  

George, P. A. (1967) «Petroniana», The Classical Quarterly N.S. 17, pp. 130-

132.  

Glossae Aristaeneteae (1893) Scripsit Hermannus Soergel, Dissertatio 
inauguralis Erlangensis, Norimbergae. Ex officina Stichi typographi. 

Grafton, A. (1990) «Petronius and Neo-Latin Satire: The Reception of the 

Cena Trimalchionis», Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 

vol. 53, pp. 237- 249. 

Hadrianides, M. (1669), cf. Petronius, 1669. 

Heseltine, M. (1913), cf. Petronius, 1913. 

Hesychius (1746) ΗΣΥΧΙΟΥ ΛΕΣΙΚΟΝ, Hesychii Lexicon, cum Notis 

doctorum virorum integris, el editis antehac, nunc auctis et emendatis, 

(...) vel ineditis (...), Ex autographis partim recensuit, partim nunc 

primum edidit, suasque Animadversiones perpetuas adjecit Joannes 

Alberti (...), cum ejusdem Prolegominis, et Adparatu Hesychiano, 

Lugduni Batavorum et apud Samuelem Luchtmans, et Filium, 

Academiae Typographos. 

Hyginus (1674) Hygini Quae hodie extant, adcurante Joanne Scheffero 

Argentoratensi, qui simul adjecit Notas, hic admodum necessarias, cum 

Indice verborum locutionumque rariorum, & Dissertatione, de vero 

hujus operis auctore. Accedunt etiam Thomae Munckeri in F. Hamburgi, 

Fabulas Higini Annotationes. Hamburgi. Ex officina Gothofredi 

Schultzen. Prostant & Amsterodami, Apud Ioannem Janssonium à 

Waesberge. 

Lewis-Short (1991) A Latin Dictionary, Lewis and Short, Oxford, At the 

Clarendon Press, 1ª ed. 1879. 
Marbach, A. (1931), Wortbildung, Wortwahl und Wortbedeutung als Mittel der 

Charakterzeichnung bei Petron, Giessen. 

Marmorale (1947), cf. Petronius, 1947. 



El adjetivo maiestus,-a, -um. Iosephus I. Scaliger y Thomas Munckerus 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

427 

Müller, K. (1961), cf. Petronius, 1961. 

Munckerus, Th. (1674) «Thomae Munckeri Notae ac Emendationes in Hygini», 
Encyclopaedia of the Ancient World New Pauly (2006), Edited by H. 

Cancik and H. Schneider, Antiquity, volume 8, Leiden-Boston. 

Fabulas. Praemissa et de Auctore hujus mythologiae Dissertatio. Hamburgi. Ex 

officina Gothofredi Schultzen. Prostant & Amsterodami, Apud Ioannem 

Janssonium à Waesberge. 

Munckerus, Th. (1676), cf. Antoninus Liberalis, 1676. 

Munckerus, Th. (1681), cf. Mythographi latini, 1681. 

Mythographi latini (1681) C. Jul. Hyginus. Fab. Planciades Fulgentius. 

Lactantius Placidus. Albricus Philosophus. Thomas Munckerus omnes 

ex libris MSS. partim, partim coniecturis verisimilibus emendavit, et 

commentariis perpetuis, qui instar bibliothecae historiae fabularis esse 

possint, instruxit. Praemissa est dissertatio de auctore, stilo, et aetate 

Mythologiae, quae C. Jul. Hygini Aug. Liber in nombre praefert. 

Amstelodami, ex officina viduae Joannis à Somerem.  

New Pauly (2006), cf. Encyclopaedia of the Ancient World New Pauly. 

Niedermann, M. (1939), «Tendances euphoniques en latin», Mélanges de 
Linguistique offerts a Charles Bally, Genève, Georg, pp. 423-438.  

Partridge, E. (2006), Origins. A Short Etymological Dictionary of Modern 
English, Milton Park, Abington, Oxon, by Routledge59. 

Petronius (1664a) Petronii Arbitri Fragmentum nuper Tragurii repertum, 

Patavii, Paulus Frambottus.  

Petronius (1664b) ΑΝΕΚΔΟΤΟΝ ex Petronii Arbitri Satirico, Fragmentum 
praefixo iudicio de Styli ratione ipsius (...), Lutetiae Parisiorum, Typis 

Edmundi Martini (...). 

Petronius (1665) T. Petronii Arbitri fragmentum nuper Tragurii Dalmatiae 
repertum cum Annotationibus Joannis Schefferi Argentoratensis. 

Accedit dissertatio ejusdem De fragmenti hujus vero auctore. Upsaliae 

(...) Excudit Henricus Caurio, S.R.M Acad. Vpsaliensis Bibliop. 

Petronius (1666) T. Petronii Arbitri in Dalmatia nuper repertum Fragmentum 
cum epicrisi et scholiis Th. Reinesii ad (...) Dn. John Bapt. Colbert (...). 

Accesserunt ex editione Vpsaliensi V.C. Joh. Schefferi, Argentin. Notae, 

Lipsiae, sumtibus Laur. Sigism. Cörneri Literis Christiani Michaelis.  

Petronius (1667) T. Petronii Arbitri Fragmentum Traguriense, Veneti ad Rom. 
Pontificem Oratoris beneficio redintegratum. Una cum Jo. Caii 

Tilebomeni Conjecturis, Hadriani Valesii & Jo. Christophori Wagenseilii 

Dissertationibus Epistolocis; Aliorumque Clarissimorum Virorum 

 
59 Edición digital de la reedición de 1996; la primera es de 1958. 



Francisca Moya del Baño 
 

  
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

428 

Judiciis ad Christophorum Arnoldum super hac re perscriptis. Accedunt 

V.C. Hoh, Schefferui Dissertatio, de fragmentis hujus  vero auctore; & 

Index necessarius. Noribergae. Sumtibus Michaelis & Joh. Friderici 

Endterorum. 

Petronius (1669) Titi Petronii Arbitri Equitis Romani Satyricon, cum 
Fragmento nuper Tragurii reperto. Accedunt diversorum Poetarum 

Lusus in Priapeum, Pervigilium Veneris, Ausonii cento nuptialis, Cupido 

crucifixus, Epistolae de Cleopatra et alia nonnulla. Omnia 

Commentariis, de Notis Doctorum Virorum illustrata. Concinnante 

Michaele Hadrianide,  Amstelodami, Typis Ioannis Blaeu.  

Petronius (1670) Integrum Titi Petronii Arbitri Fragmentum ex antiquo codice 
traguriensi, Romae exscriptum cum Apologia Marini Statilii I.V.D., 

Amstelodami, Typis Ioannis Blaeu. 

Petronius (1709) Titi Petronii Arbitri Satyricon quae supersunt Cum integris 
Doctorum Virorum Commentariis; & Notis Heinsii & Guilielmi Goesii 

antea ineditis; Quibus additae Dupeyratii & Bourdelotii ac Reinesii 

notae. Jani Dousae Praecidanea, D. Jos. Ant. Gonsali de Salas 

Commenta. Variae Dissertationes & Praefationes, quarum Index post 

praefationem exhibetur. Curante Petro Burmanno. Trajecti ad Rhenum, 

Apud Guilielmum Vande Water. 

Petronius (1742-1743) Titi Petronii Arbitri Satyricon quae supersunt Cum 
integris Doctorum Virorum Commentariis; & Notis Heinsii & Guilielmi 

Goesii nunc primis editis. Accedunt Jani Dousa Praecidanea, D. Jos. 

Ant. Gonsali de Salas Commenta. Variae Dissertationes & Praefationes, 

quarum Index post praefationem exhibetur. Curante Petro Burmanno. 

Cujus accedunt curae secundae aeditio altera, 2 vols. Apud Iansonio-

Waesbergios. 

Petronius (1862) Petronii Arbitri Satirarum Reliquiae, ex recensione Francisci 

Buelecheri, Berolini, apud Weidmannos.  

Petronius (1891) Petronii Cena Trimalchionis. Mit deutscher Übersetzung und 

erklärenden Anmerkungen von Ludwig Friedlaender (...), Leipzig, 

Verlag von S. Hirzel. 

Petronius (1895) Petronii Cena Trimalchionis with A Brief Introduction and 

Notes. Revised Edition, ed. E. P. Crowell. Amherst College Latin 

Department.   

Petronius (1913) «Petronius», with an English translation by Michael 

Heseltine. «Seneca, Apocolocyntosis», with an English translation by 
W.D. Rouse, London, William Heinemann, New York, The Macmillan 

CO. 



El adjetivo maiestus,-a, -um. Iosephus I. Scaliger y Thomas Munckerus 
 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

429 

Petronius (1947) Petronii Arbitri Cena Trimalchionis, Testo Critico e 

Commento a cura di Enzo V. Marmorale, Firenze: “La Nuova Italia”. 

Petronius Cena (1954) Schmeck, H., Petronii CenaTrimalchionis, Heidelberg, 

Carl Winter.  

Petronius (1975) Petronius, Cena Trimalchionis, ed. Martin S. Smith, with 

critical apparatus and commentary. Oxford: Oxford, Clarendon Press. 

Petronius (1983) Müller, K, Ehlers W, Petronius, Satyrica: Schelmenszenen, 

München, Artemis Verlag. 

Petronius (1999) Petronio Árbitro. Texto revisado y traducido por Manuel C. 

Díaz y Díaz, v. I (caps. 1-60), 1ª reimpresión de la 2ª edición, Madrid, 

CSIC.    

Radke, G. (1987), Zur Entwicklung der Gottesvorstellung und der 
Gottesverehrung in Rom, Darmstadt, Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft. 

Rönsch, H. (1881), «Die Lateinischen Adjectiva auf –stus und -utus», Neue 
Jahrbücher für Philologie und Pädagogik, 429-431. 

Scaliger, I. I. (1610) Io. Iusti Scaligeri Iulii Caesaris a Burden filii Opuscula 
varia antehac non edita, Parisiis, apud Hieronimum Drovart. 

Schefferus, J. (1674), cf. Hyginus, 1674. 

Schmeck, H. (1954), cf. Petronius, 1954.  

Schmeling, G. L. (2011) A Commentary on the Satyrica of Petronius by Gareth 

Schmeling with the cllaboration of Aldo Setaioli, Oxford. 

Smith, M.S. (1975), cf. Petronius, 1975. 

Soergel, H. (1893), cf. Glossae Aristaeneteae, 1893. 

Stephanus, Robertus (1741), Roberti (...) Thesaurus Linguae Latinae in IV 
tomos divisus (...). Acceserunt nunc primum Henrici Stephani Rob. F. 

Annotationes ex codice biblioth. P. Civit. Genev. Nova cura recensuit, 

digessit (...) Mendisque quamplurimis repurgavit, Suasque passim 

Animadversiones adjecit Antonius Birrus Philiater Basil., Tomus III, 

Basileae, Typis & Impensis E. & J.R. Thurnisiorum Frat.   

Suess, G. (1927) Petronii imitatio sermonis plebei qua necessitate coniungatur 
cum grammatica illius aetatis doctrina quaesivit Guilelmus, Dorpati.  

Thesaurus linguae Latinae (1966) editus auctoritate et consilio academiarum 

quinque Germanicarum Berolinensis, Gottingensis, Lipsiensis, 

Monacensis, Vindobonensis, v. VIII, Lipsiae, In aedibus B.G. Teubneri. 

Totius Latinitatis Lexicon opera et studio Aegidii Forcellini (...) et in hac 

editione novo ordine digestum amplissime auctum atque emendatum (...) 

cura et studio Doct. Vincentii de-Vit (...), Prati, Typis aldinianis. 



Francisca Moya del Baño 
 

  
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 415-430 
 

430 

Velleius Paterculus (1678) C. Velleii Paterculi quae supersunt. Nicolaus 

Heinsius, Danielis filius, recensuit et castigationum libellum addidit. 

Amstelodami, ex officina Elzeviriana. 

VVAA (1752) Virorum aliquot eruditorum in Aristaeneti epistolas coniecturae 
communicatae cum editore novissimo60, qui suas notas adiecit. Accedunt 

Claudii Salmasii et Th. Munckeri Notae in Aristaenetum. Amstelaedami, 

apud Gerardum de Groot. 

 

 
60 El editor novissimus es Friedrich Ludwig Abresch. 

 

https://shop.obergassbuecher.ch/suchergebnis?bpmquery=A%3A%22Abresch%20Friedrich%20Ludwig%22


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   

 RESEÑAS 
 

   

 

  



 



 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                             Myrtia 40 (2025), 433-437 

Gregorio Carrasco Serrano (Coord.), La Meseta Sur de Hispania en Época 
Romana Altoimperial, Cuenca, Ediciones de la Universidad de Castilla-La 

Mancha, 2024, 360 páginas. ISBN 978-84-9044-635-5. 

 
La obra que se presenta está dedicada al profesor Dr. Julio Mangas Manjarres y 

tiene su origen en el Coloquio sobre Castilla-La Mancha en época Romana 
Altoimperial, coordinado por el profesor Dr. Gregorio Carrasco Serrano. 

Dividida en un prólogo y 11 artículos, es una puesta al día sobre el territorio de 

la Meseta meridional en época romana altoimperial. Los artículos analizan dis-

tintos aspectos de esta época, contando con las nuevas tecnologías que permiten 

profundizar en estos temas, sin olvidar las fuentes arqueológicas y epigráficas, 

lo que contribuye a dar un enfoque novedoso y riguroso en esta región. Los te-

rritorios analizados son las provincias de Ciudad Real, Albacete, Cuenca, 

Guadalajara y Toledo y ciertas localidades de la Comunidad de Madrid. 

En primer lugar, el coordinador de la obra G. Carrasco Serrano presenta 

el territorio de Ciudad Real a través de las fuentes epigráficas, acercamiento a 

los autores antiguos y análisis del Itinerario de Antonino, con el consiguiente 

estudio de los ejes viarios de la provincia de Ciudad Real y el reajuste que se va 

haciendo de los límites provinciales a través del tiempo. Para ello expone distin-

tas hipótesis con el fin de poder delimitar los territorios y localizar los núcleos 

importantes que cuentan con la presencia romana en estas tierras, expresando la 

dificultad que se encuentra en situar las distintas poblaciones en una zona u otra 

dentro de las divisiones administrativas romanas y su estatuto jurídico. Estos 

enclaves son promocionados jurídicamente en época altoimperial y se sitúan en 

una serie de ejes de comunicación que van de Norte a Sur y de Este a Oeste, lo 

que implica una especie de puente y de tránsito obligado entre la Bética y la 

Citerior Tarraconense, lo cual es de suma importancia. Se señalan los núcleos 

principales de población como Sisapo, Laminium, Mentesa, etc. 

Por su parte, R. Sanz Gamo, basa su apartado en el ámbito provincial de 

Albacete, desde la perspectiva de la arqueología y estudiando los cambios que 

se producen en las ciudades gestionadas por los diversos emperadores que se 

fueron sucediendo. Se analizan todas las ciudades, oppida, etc. aunque destaca 

alguna de ellas, como la rica Ilunum situada en el camino a Carthago Nova; la 

colonia Libisosa citada en itinerarios de época clásica, donde destaca un con-

junto escultórico con su rica iconografía romana; la no menos interesante zona 

de la Manchuela con restos arqueológicos en torno a un manantial de agua salada 

y lugares como Saltigi y Egelasta relacionadas con la sal. Se señala, como lugar 

especial, la mansio de Ad Palem de los Vasos de Vicarello, identificada con el 

famoso Cerro de los Santos. Otro apartado de mucho interés son los territorios 

de Mentesa, un espacio bisagra entre varias regiones. En conjunto se puede apre-

ciar el ascendiente de algunos emperadores, su cronología que abarca desde la 



Reseñas 
 

  
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                             Myrtia 40 (2025), 433-437 

434 

época íbera y la influencia en las élites locales de las construcciones de la Bética 

reflejado en los hallazgos escultóricos presentes en algunas importantes villae. 
Tras este apartado, J. Andreu Pintado centra su capítulo en la municipa-

lización flavia en la provincia de Toledo. Intenta orientar el tema con el fin de 

resaltar la intensidad de la vida urbana en estos territorios, a partir de lo que 

supuso las reformas de los Flavios, que contaron con municipios e incluso colo-

nias. Lo consigue a través del acercamiento a las fuentes, la revisión de los 

trabajos anteriores de otros autores y la actualización de la bibliografía sobre esta 

época para ver lo que pueden aportar en la actualidad, aunque sin olvidar los 

nuevos descubrimientos arqueológicos y epigráficos en un intento de que se 

pueda comprender mejor esta municipalización desde distintos puntos de vista. 

Por lo tanto el estudio de los municipia Flavia del ámbito provincial toledano a 

través de las diferentes fuentes conduce a la conclusión de que la “concesión del 

derecho latino no operó grandes cambios estructurales en las comunidades, ni 

tampoco en la red de poblamiento de Hispania. En la mayoría de los casos, la 

extensión de este privilegio constituyó el reconocimiento a una trayectoria his-

tórica y a un proceso de integración a muchos niveles”. 

Por otro lado D. Espinosa Espinosa se centra en la época de Augusto 

con los casos de Valeria, Ercavica y Segobriga. En el capítulo se alude a la im-

portancia del desarrollo de los tres procesos de latinización jurídica que arrancan 

desde época republicana hasta el interesante período Flavio. Se investigan las 

formas de denominación personal, el culto imperial y el evergetismo ciudadano. 

Es interesante este último punto, ya que la manifestación del evergetismo puede 

ser un índice de promoción jurídico-administrativa de las comunidades urbanas, 

aparte de ser un signo de la institucionalización del culto imperial y el desarrollo 

de los programas escultóricos relacionados con la familia imperial. Otro factor 

que se señala, es la riqueza mineral que puede estar detrás, no sólo del progreso 

socioeconómico de las élites dirigentes, sino también del desarrollo urbanístico 

y de esos programas de monumentalización de las tres ciudades romanas estu-

diadas. Todo ello conduce a que las ciudades tuvieron que tener un ajuste de la 

estructura de gobierno y administración a modelos romanos, es decir lograron su 

madurez institucional y esto se puede ver reflejado tanto en sus monumentos, 

como en su religión, etc. 

En su apartado J.M. Noguera Celdrán dedica su estudio a los ciclos di-

násticos julio-claudios en las ciudades romanas de Castilla-La Mancha. El autor 

nos adentra magistralmente en la interpretación que ofrecen las imágenes escul-

tóricas y la información que proporcionan, señalando los ciclos dinásticos que 
sirvieron de propaganda en los edificios públicos de muchas ciudades, exaltando 

la adhesión de las élites provinciales a la casa imperial, el culto al emperador y 

la adopción de su imagen en las Hispaniae. Estos ciclos escultóricos y dinásticos, 

a la vez que exaltan el poder establecido, sirven para que los hispanorromanos 



Reseñas 

 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                             Myrtia 40 (2025), 433-437 

435 

de las élites locales y provinciales, se beneficien en su propia promoción en la 

antigua Roma y el de sus comunidades. Pero como se señala, en las ciudades 

romanas de este territorio son escasos estos ciclos dinásticos, que puede ser, a 

juicio del autor, por falta de excavaciones. Aunque hay una excepción: la ciudad 

de Segobriga, como se puede percibir en el estudio de este enclave. Las escultu-

ras de estos ciclos dinásticos son magníficas, lo que nos puede demostrar una 

potente economía, aparte de ser el resultado de la competitividad e imitación 

entre las élites locales. 

También en la obra que reseñamos J. Sánchez-Lafuente se centra en el 

curso alto del Tajo y Tajuña durante el Alto Imperio y las agrupaciones sociales 

indígenas. Su trabajo presenta el estudio de dos nuevas lápidas encontradas en 

ese entorno y una nueva hipótesis de otra estela. Aunque investiga la economía 

agraria, ganadera y minera, la presencia de salinas y la importancia de éstas para 

los rebaños, los derechos de paso y los movimientos de ganado, se centra sobre 

todo en las agrupaciones sociales indígenas señalando el territorio y marco geo-

gráfico que ocuparon y sus demarcaciones fronterizas, algo interesante y actual 

que se puede vislumbrar en la tabla que se adjunta, sobre todo porque el área de 

estudio es de solamente 30 x 40 Kms. En las inscripciones de las nuevas lápidas, 

aparecen aparte de los peregrini, mujeres con derecho de carácter patrimonial 

para lo que se trata de asegurar una continuidad y/o simultaneidad con unos de-

rechos adquiridos, lo que es un punto interesante. 

Asimismo en un apartado independiente J.A. Arenas Esteban estudia la 

ruralización del poblamiento romano en relación a la comarca de Molina de 

Aragón (Guadalajara). Analiza y estudia el mundo indígena ante la irrupción de 

Roma y la captación de elementos culturales e institucionales. Aunque nos se-

ñala las diferencias de esta zona con otras peninsulares, como vemos en ciertas 

peculiaridades: la inexistencia de un poblamiento urbano, la supuesta inestabili-

dad del sistema de explotación agropecuaria asentado en el modelo villae, y el 

desarrollo en contra de un eficiente hábitat rural que estaría dedicado a la explo-

tación de recursos esenciales como el metal, porque esta zona era un dinámico 

distrito minero. Todo esto contrasta con el hecho de que este lugar es excelente 

en cuanto a las conexiones peninsulares, en una unidad transicional entre la 

Meseta sur y el valle del Ebro y entre la costa Mediterránea y la Meseta norte. 

El autor, por tanto, propone investigaciones arqueológicas específicas en esta 

comarca que ayudarían a comprender mejor la importancia de sus procesos his-

tóricos. 

De gran interés resulta el capítulo de Mª J. Bernárdez Gómez y J.C. 

Guisado di Monti, centrado en las explotaciones auríferas en los Montes de 

Toledo. Empieza el artículo con una muy acertada cita del libro XXXIII de la 

Naturalis Historia de Plinio el Viejo sobre las tres formas de obtener el oro en 

época romana. La zona de los Montes de Toledo, aunque de menor entidad en 



Reseñas 
 

  
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                             Myrtia 40 (2025), 433-437 

436 

relación con otros cotos mineros auríferos de la época, es un conjunto de explo-

taciones mineras en un espacio de saltus. Se analizan, a través del estudio de 

restos arqueológicos y epigráficos, las distintas minas de oro de las diferentes 

comarcas, revelando un amplio conocimiento de estos enclaves, lo que consi-

guen con una puesta al día rigurosa a través de la investigación exhaustiva de la 

minería en esta zona, abordando su estudio desde una perspectiva interdiscipli-

nar. Para ello se ayudan de algunas inscripciones halladas con la valoración de 

distintas hipótesis. Destaca el yacimiento arqueológico de Ciudad de Vascos 

(Navalmoralejo, Toledo) últimamente lugar muy de moda en el mundo arqueo-

lógico, ya que distintos investigadores y arqueólogos se encuentran interesados 

por este poblamiento y su identificación con la población prerromana de Aebura 
y posterior Elbora, ciudad visigoda. Todo ello podría tener su confirmación ar-

queológica en el tesorillo de “La Condenada”. Futuras excavaciones aportarán 

documentación y el conocimiento de la minería en esta zona. 

Por su parte S. Rascón y A.L. Sánchez, se centran en la ciudad romana 

de Complutum en los siglos I y II d.C. haciendo una exposición sobre la arqueo-

logía de esta ciudad. Aparte de esta aproximación al estado actual de la 

investigación científica de este enclave con el estudio de la ubicación y el diseño 

urbano, también hay interés por conocer los problemas que acarrean los territo-

rios vecinos, ya que no se conoce la mayoría de ellos. Ptolomeo, hablaba de la 

existencia de 18 ciudades o póleis en territorio de los carpetanos en el momento 

de la conquista romana y sobre ellas solo hay aceptación (y no del todo) de al-

gunas pocas. Aunque hace poco se ha descubierto y aceptado la ubicación de 

Caraca en Driebes, (Guadalajara). Otro punto interesante es su hipótesis sobre el 

cerro de San Juan del Viso (Villalbilla, Madrid), denominado por los arqueólo-

gos que trabajan en la actualidad en este enclave, Primitiva Complutum, y que 

los autores de este artículo señalan que podría ser la acrópolis de Complutum, 

hipótesis que contrasta con otros estudios que se centran en la teoría clásica de 

la fundación en altura de Complutum y su posterior traslado al llano, defendida 

ya desde el siglo XVIII por Miguel de Portilla. 

También forma parte de la obra, un destacable capítulo en el que R. 

Cebrián Fernández estudia las tabernae del foro de Segobriga, que como bien se 

señala fueron usadas en distintos momentos y con distintos fines, no siempre 

mercantiles. El artículo es una aproximación a través de las inscripciones y mo-

numentos a estas tabernae, a la vez que nos explica las distintas acepciones del 

término taberna en el mundo romano. La imagen comercial de las ciudades ro-

manas incluía la construcción de numerosas tabernae en torno a las vías urbanas 
principalmente, pero éstas solamente se pueden identificar por el mobiliario y 

los materiales encontrados en su interior. La autora explica todo el proceso de 

construcción, los cambios en su cometido, la cronología, etc. haciendo un com-

pleto estudio sobre las excavaciones arqueológicas que se han realizado en el 



Reseñas 

 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                             Myrtia 40 (2025), 433-437 

437 

año 2003, lo que permite conocer en profundidad como eran y qué función tu-

vieron a través del tiempo, esas hileras de recintos de posibles tabernae halladas 

en esa ciudad y que también podemos ver en otras ciudades romanas. El estudio 

nos aporta unos datos importantes sobre el inicio de esas construcciones y sus 

fases y reconstrucciones. 

Cierra el volumen J. del Hoyo, con un muy interesante análisis de la 

mujer en la documentación epigráfica altoimperial en la Meseta meridional, in-

tentando señalar sobre todo la visibilidad de la mujer en dicha época; tema muy 

de actualidad. Estas inscripciones nos ofrecen una información muy valiosa y 

fiable, aunque también hay que destacar la escasez de las fuentes en esta zona. 

Divide su estudio en el ejercicio de los sacerdocios siempre integrados en la re-

ligión romana oficial, el culto imperial y las religiones orientales o mistéricas, 

ejerciendo cargos de sacerdotisas con sus distintas denominaciones: flaminica, 
sacerdos. Las sacerdotisas son divididas a su vez, en provinciales, municipales 

y conventuales. Podríamos destacar el papel destacado de las flaminae provin-

ciales e igualmente el honor que les hacen a algunas de estas mujeres al 

consagrarles algún pedestal, algo inusual y no solo en esta zona. Su presencia es 

muy representativa de lo que ocurría en los primeros siglos de la era en esta 

comarca. Otros apartados se centran en las devotas en la Meseta Sur y las grandes 

matronas. En relación a las devotas vemos que éstas realizan sus devociones a 

dioses y diosas romanos pero también a divinidades indígenas algunas no cono-

cidas y podemos señalar que no hay dioses ni diosas preferidos por las mujeres 

respecto a los hombres. Las matronas juegan una función importante en su papel 

de evergetas, entre otras cosas. Resalta en este apartado por su belleza, una ins-

cripción con uno de los más preciosos poemas de la Hispania romana, que nos 

habla de la mors immatura de una mujer joven. Aunque hay muy poca presencia 

epigráfica, ésta es de gran calidad, señalando la diversidad de cultos tanto indí-

genas como romanos. 

En conclusión, se trata de una obra que, editada con gran esmero y con 

un abundante aparato bibliográfico, resulta fundamental para un mejor conoci-

miento de la época altoimperial romana en estas tierras de la Meseta meridional 

de Hispania. 

 

María de las Nieves Sánchez de la Torre 

Universidad Complutense de Madrid. 

E-mail: nduperier@telefonica.net 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                         Myrtia 40 (2025), 444-448 

Hugo Francisco Bauzá, Afrodita y Eros. Consideraciones sobre mito, culto e 
imagen, Buenos Aires, El Hilo de Ariadna, 2022, 436 páginas. ISBN 978-987-

3761-67-6 

 
Para resumir el sugerente contenido de este volumen, podrían emplearse los si-

guientes versos de Odysseas Elytis, mencionados en la propia obra (p. 283): “Un 

cuerpo desnudo prolonga / la línea que nos une al misterio”. Es esta línea que 

une lo erótico con lo divino la que el profesor Hugo F. Bauzá traza para sus 

lectores en este libro, que nos lleva por los derroteros de la arqueología, la lite-

ratura, las bellas artes e incluso el cine para rastrear los vínculos que unen estas 

manifestaciones ligadas a los principios griegos divinizados en Afrodita (desde 

sus orígenes pre-helenos hasta la Venus romana y toda su influencia en el arte 

occidental) y Eros, rastreando también sus cultos originarios y los diversos tra-

tamientos de su figura desde el mundo antiguo hasta el moderno y contemporá-

neo.  

El presente volumen, como decimos, es un compendio erudito y ameno 

sobre estas dos figuras mitológicas que enseñará mucho por la erudición que 

contiene y deleitará al lector por la belleza de los temas y obras estudiados. Se 

trata además de un nuevo hito en la dilatada carrera de Bauzá, quien además de 

latinista y profesor e investigador en Buenos Aires (Universidad de Buenos 

Aires, Universidad Nacional de San Marcos, Academia de las Ciencias de 

Buenos Aires, CONICET), es ensayista, narrador y estudioso de temas relacio-

nados y al mismo tiempo distantes de los grecolatinos como los estudios sobre 

el imaginario, la literatura comparada, crítica de arte, etc. Sería prolijo mencio-

nar la extensa nómina de obras publicadas por Bauzá1 (traductor además de 

Virgilio, Propercio y Tibulo), pero no queremos dejar pasar la ocasión de referir 

y recomendar la lectura de su Virgilio, memorias del poeta. Una autobiografía 
espiritual (2011). Se trata de una obra, recientemente traducida al alemán2 que 

F. García Jurado definió como “novela-ensayo”, donde Bauzá traza una biogra-

fía de Virgilio a partir de sus propios versos, las biografías antiguas del poeta y 

su propia imaginación, en la estela de la fundamental novela Der Tod des Virgils 

(1945) del escritor vienés, católico de origen judío, Hermann Broch.  

El volumen del que ahora nos ocupamos, Afrodita y Eros. Consideraciones 
sobre mito, culto e imagen, está dividido en cuatro secciones que abordan sendos 

 
1 Para la trayectoria del profesor Bauzá, puede consultarse la introducción al propio 

volumen a cargo de Francisco Marshall (pp. 13-19) con el significativo título “Afrodita y Eros 

en el humanismo de Hugo Bauzá”, donde se refieren algunos de ellos y se glosan los hitos 

más significativos de la carrera humanística del profesor Bauzá. 
2 Hugo Francisco Bauzá, Vergil. Erinnerungen des Dichters aus seinem Geiste, trad. 

Harald Holz, Europäischer Universitätsverlag, 2017, 260 pp.  

 



Reseñas 

 
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                         Myrtia 40 (2025), 444-448 

439 

aspectos de la tradición de estos personajes mitológicos. Su discurso se distancia 

de forma consciente de una visión de estos dos personajes míticos como dos 

figuras ya dadas que van apareciendo aquí y allá en diversos lugares y contextos, 

pues parte de una concepción dinámica de tales figuras, de forma que desde un 

conocimiento erudito de su génesis en el mundo griego, Bauzá va estudiando 

cómo diversos momentos históricos, con sus propios intereses estéticos, 

culturales, religiosos o políticos contribuyeron a dotar de una renovada vigencia 

a Eros y Afrodita:  

En esta labor no se trata de atender a Afrodita y Eros como si estuviéramos ante 

dos figuras cristalizadas en un arquetipo mítico clausurado en un pasado tres 

veces milenario, asentado sobre la base de principios de una sociedad 

androcéntrica como fue la griega de la época clásica, sino de ofrecer una lectura 

novada de tales figuras […], teniendo en cuenta que las figuras míticas se 

desplazan en el tiempo y en el espacio y que nómadas, en tales migraciones, 

asumen nuevos rostros. (p. 21) 

La primera parte (“Mito y culto en torno de Afrodita y Eros”, pp. 25-

58) rastrea los orígenes de estas divinidades en el mundo antiguo e incluso antes, 

estableciendo nexos con las “Venus” del arte prehistórico como la de Willendorf 

o Lespunge o con los cultos americanos pre-hispánicos como el de la Pachamama. 

Junto con estos comentarios acerca de figuras religiosas de otras latitudes y 

épocas, en este primer apartado se describen algunas de sus características y orí-

genes ya en el ámbito de la cultura griega, así como sus diversas manifestaciones. 

Naturalmente, la primera explicación que encontramos tiene como objeto los 

distintos tratamientos de la figura de Afrodita en el mundo griego, comenzando 

por la etimología, desde su calificación como Κύπρις, es decir, natural de Chipre 

o la etimología de su propio nombre a partir del término griego ἀφρός (“espuma”) 

en referencia su nacimiento  

No es este el lugar para comentar cada una de las manifestaciones que 

Bauzá reúne y analiza, pues se trata de un riquísimo caudal de textos, esculturas 

y pinturas del mundo antiguo, fundamentalmente Grecia y Roma. El autor nos 

ofrece ricas digresiones y comparaciones con otras épocas y creencias, como el 

culto mariano y los propios rituales antiguos de Afrodita-Venus, teniendo 

también en cuenta a los sacerdotes y sacerdotisas encargados de su culto. 

Asimismo, se aborda el caso específico, por ejemplo, de la prostitución sagrada 

ligada a esta divinidad. Con ello, uno puede hacerse una idea de la complejidad 

mitológica, ritual e iconográfica ligada precisamente a la figura de Afrodita. 

A lo largo del segundo capítulo, “Afrodita y Eros en la tradición 

literaria” (pp. 59-270), el más largo y prolijo del volumen, entramos ya en las 

manifestaciones de Afrodita-Venus en la cultura escrita. Por estas páginas des-

filan personajes de la historia antigua que han sido relevantes en diferentes con-

cepciones o consecuencias del culto a estas divinidades, como Marco Antonio o 



Reseñas 
 

  
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                         Myrtia 40 (2025), 444-448 

440 

Cleopatra, así como poetas antiguos, como Safo o Mimnermo, que inmortaliza-

ron líricas indagaciones sobre los efectos producidos por ellas. Vale la pena 

mencionarse que el profesor Bauzá da cumplida muestra y glosa estas figuras 

históricas o literarias de una forma erudita, amable y amena, hasta el punto de 

que las explicaciones acerca de las genealogías griegas de la propia Afrodita (pp. 

67 y ss.) ayudarán mucho a lectores que se sumerjan en los misterios de esta 

diosa por primera vez, así como a aquellos que puedan tener un conocimiento 

previo más asentado.  

También es de agradecer que ilustre algunas de las características que 

comenta recurriendo a manifestaciones culturales contemporáneas, desafiando 

el propio discurso historicista. Así, a propósito de la naturaleza de la Afrodita 

griega, llegamos a paralelos enriquecedores con la Lolita de Vladimir Nabokov, 

las características del “Síndrome Stendhal” o las películas La dolce vita de 

Francisco Rosellini o Mighty Aphrodite del neoyorquino Woody Allen.  

En el apartado III del volumen, el autor se ocupa de “Afrodita y Eros en 

el arte” (pp. 271-400), un apartado también de gran enjundia artística y teórica. 

Esto último es debido a que el autor sitúa su relato al amparo de grandes pensa-

dores que han dado forma a diversas reflexiones filosóficas sobre la propia 

naturaleza del arte, la tradición artística y su relación con diversas épocas como 

el Renacimiento o la propia época contemporánea. De esta forma, el variado 

recorrido que nos propone Bauzá por las representaciones artísticas de las dos 

divinidades, desde el arte antiguo hasta, como decimos, la pintura vanguardista 

o el propio cine, está permeado por atinadas referencias al pensamiento de ciertos 

estudiosos y teóricos del arte.  

Nos referimos a personalidades como Aby Warburg y su fundamental 

Atlas Mnemosyne, ese gran poema visual compuesto a partir de Nachleben de 

diferentes obras artísticas, muy emparentado también con Nietzsche como el 

propio autor recuerda. Asimismo, invoca Bauzá la presencia de otros importan-

tes pensadores como Walter Benjamin o Georges Didi-Huberman, quienes 

aportan una múltiple perspectiva acerca de los discursos pictóricos que se van a 

abordar. Son especialmente notables a este respecto sus contribuciones a la re-

flexión sobre el arte contemporáneo y su “reproducción” en el mundo 

contemporáneo (Benjamin) o, en la línea de Warburg, la superación de la meto-

dología panofskiana a partir de nuevas interpretaciones iconográficas fundadas, 

por ejemplo, en el psicoanálisis (Didi-Huberman).  

Este penúltimo capítulo propone al lector además un nuevo desafío: re-

correr las diversas manifestaciones iconográficas de estas divinidades, 
añadiendo al relato algunos personajes relevantes en el desarrollo de estas figu-

ras, como el fascinante caso de la prostituta Friné, como referencia para 

comprender diversas manifestaciones escultóricas de la propia Afrodita, comen-

zando nada menos que por Praxíteles. El relato de la historia de Friné se 



Reseñas 

 
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                         Myrtia 40 (2025), 444-448 

441 

encuentra entre las páginas más atractivas del volumen, pues Bauzá narra sus 

peripecias (la “falta” de bañarse desnuda, el juicio en el Areópago, etc.) con su 

particular estilo pedagógico, además de cuidado y amable con el lector. Desde 

la Atenas clásica, las páginas siguientes nos llevan por las tradiciones medievales 

y modernas, deteniéndose en pintores como Botticelli, Giorgione, Velázquez o 

Watteau, incluso en Goya y sus Majas. Sobre todos ellos, el lector podrá disfrutar 

y aprender al mismo tiempo (horacianamente, delectare et prodesse) a lo largo 

de sus páginas. 

Finalmente, el autor añade un apéndice monográfico (“Eros en La 
muerte en Venecia de Thomas Mann”, pp. 401-408) dedicado a la irrepetible 

nouvelle de Thomas Mann, La muerte en Venecia (Der Tod in Venedig, 1912). 

En estas páginas, Bauzá recupera la desdichada historia del compositor Gustav 

von Aschenbach, quien en medio de una terrible depresión acude a Venecia en 

busca de algún lenitivo. Allí, encontrará sin embargo una nueva fuente de estre-

mecimiento, erótico y metafísico, al ver de lejos a un hermoso joven, Tadzio, 

con quien se obsesiona en persecuciones y miradas furtivas relatados a lo largo 

de la narración. El autor aborda aquí los orígenes intelectuales de la psicología 

de von Aschenbach en Platón y los diálogos Banquete y Fedro, así como en la 

versión cinematográfica de esta novela en la película homónima de Luchino 

Visconti (1971). Las páginas dedicadas a esta novela la abordan desde ideas ya 

planteadas para otras manifestaciones de Eros y Afrodita en este mismo volu-

men, como el incantamentum provocado en el amante, declarado o no al amado 

la íntima vinculación entre amor y muerte (en palabras de Leopardi: Fratelli, a 
un tempo stesso, Amore e Morte / ingenerò la sorte) que hacia el final de la 

narración de Thomas Mann se manifiesta con toda su crudeza. En suma, se trata 

de un recuerdo del carácter γλυκύπικρος, ‘dulce-amargo’ de Eros, que ha dado 

título3 a un espléndido ensayo de la poeta y helenista de nuestro tiempo, Anne 

Carson, quien resume así la naturaleza de Eros: “El deseo, pues, no es ni 

habitante ni aliado del que desea. Extraño a su voluntad, se impone de manera 

irresistible desde fuera” (p. 35). 

Por tanto, el volumen del profesor Hugo F. Bauzá, es una notable con-

tribución al campo de los estudios clásicos, con especial énfasis en el interés por 

las diversas metamorfosis que experimentan las dos figuras míticas que estudia 

con seguro magisterio. Se trata de una obra importante, muy recomendable para 

diferentes perfiles de lectores, quienes encontrarán sabiduría y amenidad entres 

sus páginas. Terminamos esta reseña recordando las últimas líneas de Muerte en 
Venecia. Allí, tras el profundo lamento por la partida de Tadzio y la agonía que 

desencadena. Mann contrapone admirablemente estos acontecimientos y el 

 
3 Anne Carson (2020), Eros, dulce y amargo, traducción de Inmaculada Concepción 

Pérez Parra, Madrid, Lumen. 



Reseñas 
 

  
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                         Myrtia 40 (2025), 444-448 

442 

suicidio de Von Aschenbach con el vacío y la grisura de quienes ni siquiera han 

sido tocados por Afrodita y Eros:  Und noch desselben Tages empfing eine 
respektvoll erschütterte Welt die Nachricht von seinem Tode, “y ese mismo día 

un mundo respetuosamente conmovido recibió la noticia de su muerte”. 

 

Carlos Mariscal de Gante Centeno 

Universidad Nacional Autónoma de México 

E-mail: carlos.mdegante@unam.mx  
 



 
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                         Myrtia 40 (2025), 449-451 

Francisco Javier González Mora, Periplógrafos griegos I-II. Época Clásica 2B - 
Época Helenística 1A: Timageto y autores contemporáneos de Alejandro 
Magno, Zaragoza: Prensas de la Universidad de Zaragoza, 2024, 318 páginas, 

ISBN 978-84-1340-934-4 

 
El estudio de los periplógrafos griegos constituye una de las áreas menos transi-

tadas dentro de la historiografía de la Antigüedad, en gran parte debido al 

carácter fragmentario de la mayoría de las obras y a la escasez de testimonios 

directos. En este panorama, el trabajo de Francisco Javier González Mora repre-

senta una contribución de notable interés. Integrado en el proyecto de 

investigación “Periplógrafos Griegos”, impulsado por F. J. González Ponce 

desde la Universidad de Sevilla, este volumen ofrece una edición crítica, 

traducción y comentario filológico de los fragmentos conservados de cuatro au-

tores griegos cuya actividad se desarrolló en torno a las campañas de Alejandro 

Magno: Timageto, Andrón, Andróstenes y Cleón. 

Desde su planteamiento inicial, la obra revela una sólida fundamenta-

ción metodológica. Acorde con los principios del citado proyecto, el autor 

estructura su estudio en torno a introducciones individuales, edición y traducción 

de fragmentos, aparato crítico y comentarios filológicos. Esta metodología uni-

ficada, lejos de ser una mera fórmula, permite una lectura coherente, facilita la 

comparación entre autores y subraya las líneas evolutivas del género periplográ-

fico en el tránsito del siglo IV al III a. C. Asimismo, el diseño editorial cuida la 

claridad visual y la inteligibilidad de los apartados, algo fundamental en un 

campo donde la dispersión y escasez del material primario podrían fácilmente 

desorientar al lector. 

Uno de los principales aciertos del volumen radica en la elección del 

corpus. Aunque la inclusión de Timageto y la exclusión de Nearco responden a 

circunstancias externas al propio contenido, la coherencia cronológica y temática 

se mantiene sin fisuras. Timageto, pese a la incertidumbre que rodea su datación 

y a la escasez de testimonios, es rescatado con solvencia mediante un enfoque 

que sabe valorar su posible influencia en la tradición cartográfica posterior, en 

particular sobre Apolonio de Rodas. La atención a este autor contribuye también 

a ensanchar el horizonte habitual de la periplografía, dominado por figuras más 

conocidas, pero igualmente fragmentarias. Por su parte, Andrón, Andróstenes y 

Cleón, vinculados de manera más directa a la expedición asiática de Alejandro, 

ofrecen un contrapunto interesante entre la experiencia empírica (como en el 

caso de Andróstenes) y la reelaboración literaria y mitográfica, visible especial-

mente en Andrón. 

El tratamiento filológico de los fragmentos se caracteriza por la minu-

ciosidad y el rigor. En todos los casos se parte de las ediciones más autorizadas, 

aunque el autor no rehúye proponer enmiendas, reordenamientos o exclusiones 



Reseñas 
 

  
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                         Myrtia 40 (2025), 449-451 

444 

cuando lo considera justificado. Así, por ejemplo, la negativa a incluir determi-

nados fragmentos dudosos, o la elección de ordenar los textos conforme a 

criterios propios y razonados, refuerzan la autoridad de su lectura. Las 

traducciones al castellano, cuidadosamente trabajadas, optan por una literalidad 

controlada que no sacrifica la claridad. A este respecto, se agradece la atención 

a los matices técnicos, en especial en lo que se refiere al léxico geográfico y 

náutico. Se nota, además, una voluntad constante de equilibrar el rigor termino-

lógico con una prosa accesible, lo que amplía el espectro de lectores potenciales. 

Mención especial merece el amplio aparato crítico, tripartito, que in-

cluye los loci similes dentro del corpus periplográfico, los existentes en el resto 

de la literatura grecolatina y el aparato crítico propiamente dicho. Este recurso 

permite contextualizar cada fragmento no solo dentro de su género, sino también 

en el marco más amplio de la literatura antigua. De particular interés es el trata-

miento dado a los paralelismos con otros periplógrafos, ya publicados o inéditos 

dentro del proyecto “Periplógrafos griegos”. Este enfoque comparativo no solo 

refuerza la dimensión genérica del corpus, sino que permite detectar recurrencias 

estilísticas y conceptuales entre autores de cronologías y trayectorias distintas, 

sin perder de vista su especificidad. 

Los comentarios de cada fragmento constituyen otro de los puntos 

fuertes del volumen. Redactados en un estilo claro y eficaz, combinan informa-

ción contextual, análisis lingüístico y reflexión crítica. En ellos se evidencian 

tanto el dominio del material como la familiaridad del autor con las fuentes se-

cundarias, manejadas con criterio y sin sobrecargar el discurso. No se rehúye el 

debate cuando este se impone, como en la discusión sobre la datación de 

Timageto o en la evaluación del supuesto realismo del periplo de Andróstenes. 

A veces, el comentario aprovecha para ofrecer hipótesis originales o reevalua-

ciones de lecturas tradicionales que, sin pretender cerrar debates complejos, 

enriquecen la discusión académica. 

El conjunto se completa con una selección de láminas y mapas. Su in-

clusión, lejos de ser un mero adorno, cumple una función clarificadora, en 

especial en lo relativo a los topónimos discutidos en los fragmentos. A ello se 

suman los índices de transmisores, nombres propios y bibliografía utilizada, que 

facilitan la consulta y rematan con pulcritud un trabajo ya de por sí exhaustivo. 

El glosario de nombres propios, además, aporta un valor añadido al incorporar 

explicaciones sucintas que permiten al lector seguir con mayor fluidez la lectura 

de los textos y comentarios. Se echa en falta, no obstante, un índice de autores 

citados ajenos al corpus periplográfico y sus transmisores, cuya inclusión habría 
facilitado aún más la localización de referencias. 

En suma, Periplógrafos griegos I-II. Época Clásica 2B - Época 
Helenística 1A ofrece una aportación valiosa tanto para el estudio del género 

periplográfico como para la historiografía helenística en general. Si bien el 



Reseñas 

 
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                         Myrtia 40 (2025), 449-451 

445 

carácter fragmentario de las fuentes impone limitaciones inevitables, González 

Mora las convierte en un terreno fértil para la reflexión filológica. Su trabajo 

destaca por el equilibrio entre ambición interpretativa y rigor textual y contri-

buye a dignificar un género que durante mucho tiempo ha sido considerado 

menor dentro de la literatura griega. A ello se suma el mérito de presentar estos 

materiales con claridad y orden, facilitando su consulta tanto por especialistas 

en filología clásica como por historiadores interesados en la representación del 

espacio en la Antigüedad. Sin duda, los resultados aquí presentados enriquecen 

de forma significativa el estudio de la geografía antigua.  

 

Carmen Sánchez-Mañas 

Universidad de Murcia 

Email: c.sanchezmanas@um.es 

 



 
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                        Myrtia 40 (2025), 452-453 

Florian Steger, Asclepius. Medicina y Religión, Madrid – Salamanca, Signifer 

Libros, 2023, 176 páginas, ISBN 978-84-16202-44-7 

 
La editorial Signifer Libros siempre ha destacado con luz propia por su contri-

bución a los estudios del Mundo Antiguo desde diversas ópticas y con amplios 

contenidos, entre los que se incluyen colecciones monográficas relativas a as-

pectos muy concretos de la Antigüedad clásica. Sólo por esta línea editorial, 

marcada por la calidad, su labor es sobradamente benemérita y, sobre todo, ge-

nerosa en los tiempos que corren, tan refractarios a las humanidades en general 

y al Mundo Antiguo en particular. Pero es que, a esa amplia gama de productos 

editoriales, cabe añadir una sección que en nuestro país tradicionalmente no ha 

tenido tanta suerte como en otros países de nuestro entorno: me estoy refiriendo 

a la traducción a nuestra lengua de obras señeras, especialmente en el campo de 

las religiones antiguas. Esta meritoria empresa hay que ponerla en valor, porque 

Signifer Libros ya cuenta con un interesante elenco de obras traducidas en lengua 

española. Y es precisamente en este marco en el que hay que insertar la obra que 

nos ocupa: la monografía de Florian Steger, publicada originalmente en 2004 y 

reeditada con ampliaciones en 2016 con el título Asklepios: Medezin und Kult 
(Stuttgart, Franz Steiner Verlag). La traducción ha corrido a cargo de Mía 

Menéndez y ha sido revisada por el equipo editorial de Signifer, y corresponde 

al volumen 68 de la colección de Monografías de Antigüedad Griega y Romana. 

El libro se abre con un breve Prefacio justificativo (p. 9) y una 

Introducción (pp. 11-18), en la que Steger revisa los estudios previos sobre la 

cuestión y pone el foco en la imperiosa necesidad de investigar el desarrollo de 

la medicina en el contexto del culto a Asclepio, algo que sucede desde sus inicios 

en el s. V a.C. hasta el período imperial. 

La obra de Steger está organizada en torno a dos capítulos nucleares. En 

el capítulo I (pp. 19-38), titulado “La medicina de Asclepio en contexto”, el autor 

trata de definir lo que él llama el espectro del “mercado de la curación” dentro 

del Imperio Romano. A lo largo de varias secciones repasa los principios del 

culto a Asclepio en Roma, con sus diversas tradiciones médicas, que van desde 

la práctica de la medicina profesional hasta las parteras, la magia y la religión, 

pero también las influencias culturales allende el mundo mediterráneo 

– especialmente Babilonia y Egipto–, de interés por lo que suponen de intercambio 

ideológico y en el desarrollo del culto asplepiadeo. 

El capítulo II (pp. 39-128) constituye la parte principal de la monografía 

y se centra de manera exclusiva en el dios de la medicina: “La práctica de 

Asclepio”. Esta divinidad curativa queda entronizada como la más importante 

de la Antigüedad y Steger estudia sus santuarios en su función social y en 

función de las necesidades de los suplicantes. En este sentido, el autor analiza la 

topografía y la arquitectura de los santuarios más relevantes, así como la 



Reseñas 

 
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                        Myrtia 40 (2025), 452-453 

447 

importancia de un entorno agradable: el acceso al agua, tanto por la necesidad 

de las purificaciones rituales como por su uso terapéutico, y las restantes insta-

laciones, como son las bibliotecas y los teatros. A continuación, Steger debate 

sobre las experiencias reales de los pacientes que visitaban estos santuarios y el 

contenido de los exvotos y las dedicatorias por sanación, así como las dificulta-

des para poder distinguir entre las curaciones milagrosas y la propaganda del 

lugar. A modo de ejemplo, el autor analiza los casos de tres pacientes de 

Asclepio, a saber, P. Elio Arístides, en Pérgamo, Marco Julio Apellas, en 

Epidauro, y P. Elio Terón, también en Pérgamo (pp. 103-128). El estudio reali-

zado por Steger, a partir de estos testimonios, revela que en el tratamiento 

prescrito por Asclepio, además de los aspectos inherentes al culto, se reseñan 

remedios basados en la medicina contemporánea y otras recomendaciones que 

podrían parecer lógicas incluso desde una óptica contemporánea. En definitiva, 

parece evidente que los santuarios de Asclepio hacían uso de una compleja red 

de terapias, sin excluir la cirugía, durante el período imperial, conformando una 

forma de atención médica dentro del mercado sanitario romano. Cabe destacar, 

a propósito de este amplio capítulo, que las puestas al día de las sucesivas 

ediciones del libro de Steger han permitido a este incluir nueva bibliografía, así 

como el material más reciente en el ámbito de las sanationes, como es la pequeña 

colección de iamatiká contenida en el Papiro de Milán de Posidipo de Pela. 

Las pp. 129-134 corresponden a unas Conclusiones, que reproducen las 

ideas más granadas expuestas a lo largo de los capítulos anteriores. 

El libro se cierra con cuatro índices absolutamente pertinentes: (1) 

Ediciones y traducciones, (2) Bibliografía, (3) Créditos de las imágenes e (4) 

Índice de personajes y lugares. 

En conclusión, un libro muy recomendable, tanto por la excelencia e 

interés de su contenido como por su trabajo editorial, que tiene el mérito añadido 

de ser una traducción no de una obra añeja, sino prudencialmente reciente. Steger 

ha conseguido culminar un trabajo profundo y bien documentado, pero al mismo 

tiempo accesible a un público amplio y, sin duda, interesado, dentro y fuera del 

ámbito académico. 

 

Esteban Calderón Dorda 

Universidad de Murcia 

E-mail: esteban@um.es 

 

 

 

 

 



 
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                        Myrtia 40 (2025), 454-455 

Rafael Marqués García, Los orígenes de la alquimia griega (el tratado del 
Anónimo de Zuretti), Madrid-Salamanca, Signifer Libros, 2024, 298 págs. 

ISBN 978-84-16202-51-5. 

 
Bajo este título Rafael Marqués García, doctor por la Universidad de la Murcia, 

recoge el fruto de todos los años de investigación de la tesis doctoral. Su obje-

tivo, además de mostrar un panorama general de los orígenes de la alquimia, es 

profundizar en el estudio de la obra medieval conocida como el Anónimo de 
Zuretti y dar su primera traducción al español. Es el tratado alquímico en lengua 

griega más extenso que conservamos. Como bien dice Marqués, fue descubierto 

por Berthelot a finales del siglo XIX, pero no saldría a la luz hasta la editio 

princeps de Zuretti en 1930. 

Para ello organiza el libro en tres partes: Los orígenes de la alquimia, El 

Anónimo de Zuretti y Traducción. Incluye además un léxico en el que explica 

detalladamente los ingredientes y las operaciones que aparecen en el tratado. 

La primera parte es una contextualización. Busca dar respuesta a qué es 

la alquimia, cuál es su origen y desarrollo y en qué consiste su teoría y práctica. 

Marqués hace una aproximación muy prudente a la definición de la alquimia. 

Explica las dificultades que hay a la hora de establecer una única definición por 

las enormes diferencias que se pueden encontrar en la disciplina según el lugar 

y la época en la que se desarrolla. Continúa con el desarrollo histórico de la 

alquimia, desde sus primeros momentos cuando aún no se puede hablar de al-

quimia hasta la Edad Media, época de elaboración del Anónimo de Zuretti. 
Mencionando los autores más relevantes y la teoría alquímica de cada etapa, 

Marqués presenta la alquimia como una disciplina que, desde su origen se 

interesa por el plano natural, el perfeccionamiento de los metales, y el plano 

espiritual, el perfeccionamiento del alma. A este respecto cabe apuntar que 

algunos estudios modernos, como por ejemplo el capítulo 8 de Secrets of nature. 
Astrology and Alchemy in Early Modern Europe (2001), plantean que esa visión 

espiritual de la alquimia surgió, más bien, a partir de mediados del siglo XVIII. 

La segunda parte es el estudio de la obra. Después de comentar breve-

mente qué ediciones y estudios tiene, entre los que destaca la edición comentada 

de Colinet publicada en el tomo X de la colección Les alchimistes grecs de Les 

Belles Lettres en 2002, Marqués pasa a hablar de los manuscritos más relevantes. 

Continúa con el estudio sobre el autor, lugar, título y fecha de composición. La 

obra se compuso muy probablemente en la región italiana de Calabria por un 

griego a comienzos del 1300. Sigue con la estructura, que está desordenada en 

el manuscrito principal y ha sido necesario reorganizarla en las ediciones, y con 

las fuentes de la obra, la gran mayoría de autores latinos. Termina con un análisis 

muy completo de la lengua del tratado, que tiene en cuenta los problemas que 

suscitan los errores propios de la transmisión codicológica. Este análisis co-



Reseñas 

 
ISSN: 1989-4619                                 Sello de Calidad FECYT                        Myrtia 40 (2025), 454-455 

449 

mienza dando un panorama general del griego medieval, después se centra en el 

griego hablado en la región de Calabria y, finalmente, se sumerge en la lengua 

del Anónimo de Zuretti, tratando su fonética, morfología, léxico y estilo.  

La tercera parte es la traducción del texto. Marqués sigue, con contadas 

excepciones, el texto editado por Colinet. Con buen criterio, busca mantener el 

estilo descuidado y tosco del original, que carece de pretensiones literarias. 

Como consecuencia, la lectura se vuelve ciertamente monótona en algunas oca-

siones. De este modo, cualquier lector que sea desconocedor del griego puede 

acercarse al texto y llevarse una idea bastante fiel de lo que es el tratado original. 

Completa su traducción con una serie de notas al pie de página que contextuali-

zan aspectos concretos y relevantes del texto. En esta tercera parte únicamente 

podría echarse de menos el texto griego en páginas enfrentadas, si bien es cierto 

que es posible encontrarlo fácilmente en la edición de Colinet. 

El léxico que presenta al final define breve pero detalladamente las sus-

tancias que se mencionan a lo largo del tratado y las operaciones a las que hace 

referencia el autor, de modo que la comprensión del texto puede ser aún más 

profunda. 

Se trata de un estudio completo, como norma general, riguroso e inte-

gral. Está fundamentado en una bibliografía amplia, relevante, variada y actua-

lizada, que refleja todas las áreas que Marqués ha tenido que tratar. La in-

troducción es, quizá, demasiado ambiciosa. Trata de condensar en apenas 60 pá-

ginas toda la historia de la alquimia, desde su origen hasta la época medieval, 

esto es, más de doce siglos. Esta primera parte del libro es un escrito divulgativo 

que recoge en español los principales personajes e ideas de la alquimia y no 

profundiza todo lo que podría ser necesario en el estado de la alquimia en la 

época del tratado. Al contrario de lo que sucede con el estudio de la obra, la 

traducción y el léxico. El estudio aborda todos los aspectos necesarios (lugar y 

fecha de composición, autor, estructura y fuentes, lengua) para una buena com-

prensión del Anónimo de Zuretti. La traducción al español acerca no solo el con-

tenido del tratado, sino también el estilo del autor y, además, está comple-

mentada con las notas al pie. Y el léxico permite adentrarse aún más en la prác-

tica alquímica. 

Este libro viene a llenar un vacío cada vez más evidente en el estudio de 

la alquimia en español. Hasta ahora carecíamos de un estudio en español sobre 

el Anónimo de Zuretti que recogiera la investigación anterior y avanzara aún 

más en ella, y, aún más, de una traducción de cualquier texto alquímico que per-

mitiera una mayor divulgación de este tipo de textos, al contrario que en francés, 

inglés o italiano. 

María Belén Boned 

Universidad Complutense de Madrid 

E-mail: mabelbon@ucm.es 



 
ISSN: 1989-4619                                  Sello de Calidad FECYT                        Myrtia 40 (2025), 456-458 

Tatiana Alvarado Teodorika y Theodora Grigoriadou (eds.), Voces helenas en la 
poesía hispánica, Toulouse, Presses Universitaires du Midi, 2024, 304 páginas, 

ISBN 978-2-8107-1273-1  

 
El volumen Voces helenas en la poesía hispánica, editado por Tatiana Alvarado 

Teodorika y Theodora Grigoriadou, ofrece un amplio recorrido por la presencia 

del mundo griego en la poesía escrita en español desde el siglo XIX hasta la 

actualidad. A través de quince estudios firmados por especialistas, esta obra co-

lectiva revela cómo el imaginario helénico ha sido reinterpretado, adaptado y 

transformado por poetas de diversas generaciones y latitudes. Organizado en dos 

secciones principales, “Voces de hogaño” y “Ecos de antaño”, el libro funciona 

como un mosaico de lecturas que, en su conjunto, evidencian la continuidad y 

riqueza de la herencia griega en la lírica hispánica. 

Tras el índice y el prólogo, la primera parte, “Voces de hogaño”, se 

centra en la poesía más reciente. Abre este apartado el estudio de Josefa Álvarez 

Valadés (Le Moyne College) sobre Gavieras de Aurora Luque, que pone de re-

lieve la presencia del universo mítico femenino. Figuras como Medusa, Afrodita, 

Anfítrite o las Danaides conviven en el poemario con un diálogo sostenido con 

la tradición lírica arcaica, representada por Safo y Mimnermo. 

Isabel González Gil (UCM) analiza la imagen de Grecia en la poesía de 

Blanca Andreu. En los primeros poemarios lo helénico funciona como un núcleo 

simbólico que impregna de resonancias clásicas motivos como el del caballo. 

Más adelante, en Los archivos griegos Grecia se convierte a través del viaje en 

una experiencia directa que nutre su poesía con el paisaje, la flora, la fauna y la 

luz del entorno heleno. 

Pedro Redondo Reyes (UM), por su parte, estudia cómo la poesía de 

Julio Martínez Mesanza incorpora la tradición clásica articulando reflexión poé-

tica, impulso pasional y una dimensión ética. Destaca la forma en que el poeta 

reinterpreta figuras míticas, episodios históricos y textos antiguos, y los integra 

en una lectura personal que le permite abordar inquietudes individuales y refle-

xiones morales. 

Hugo Martín Isabel (UCM) explora la relación de Dióscuros de 

Leopoldo María Panero con la poesía epigramática griega y con autores como 

Anacreonte. Panero recupera nombres de amantes antiguos, figuras míticas 

como Baco o Atis, y motivos clásicos como el vino, el amor o el sueño desde 

una estética personal y vanguardista. 

Francisco Díaz de Castro (UIB) rastrea en Museo de cera de José María 

Álvarez un amplio despliegue de referencias a la tradición griega. Autores, 

textos, figuras y lugares del imaginario helénico, como Troya, Maratón, las 

Termópilas, Anacreonte o Safo, se integran en una obra que poetiza sobre el 

heroísmo, el erotismo o la belleza. 



Reseñas 

 
ISSN: 1989-4619                                  Sello de Calidad FECYT                        Myrtia 40 (2025), 456-458 

451 

Francisca Moya del Baño (UM) estudia la representación de Grecia en 

Archipiélagos. La Sinfonía helénica de Carlos Clementson. La obra constituye 

un homenaje a la naturaleza griega, en la que el mar, la tierra y la luz conforman 

un espacio poético cargado de emoción. A este paisaje se incorporan referencias 

míticas, como la evocación de una Edad de Oro perdida o el regreso de Odiseo. 

En La cruz del argonauta René Valdés reinterpreta el mito de Jasón y 

los argonautas filtrándolo a través de su experiencia personal. Yoandy Cabrera 

(Rockford University) analiza cómo esta travesía mítica se convierte en un 

marco para reflexionar sobre problemáticas contemporáneas como el poder co-

rrompido, el desarraigo y la dimensión impulsiva del ser humano. 

La segunda parte del volumen, “Ecos de antaño”, aborda las formas de 

recepción del mundo griego en la poesía escrita en español entre el siglo XIX y 

el siglo XX. Irene M. Weiss (JGU) examina la figura, obra y tradición de 

Anacreonte en tres momentos clave: las versiones parafrásticas de Quevedo en 

Anacreón castellano, la figura del poeta en Prosas profanas de Rubén Darío, y 

finalmente, su presencia simbólica en el poema “La vejez de Anacreonte” de 

Crepúsculos del jardín de Leopoldo Lugones.  

Panagiotis Xouplidis (AUTH) se concentra en un símbolo particular-

mente visible en la obra de Rubén Darío: el cisne. Más allá de lo ornamental, el 

ave remite al mito de Leda y el nacimiento de Helena, configurándose como 

emblema del poeta y de la belleza divina. 

Alicia Morales Ortiz (UM) dedica su estudio a Ítaca de Francisca 

Aguirre, centrado en el topos de la isla griega como espacio geográfico y emo-

cional. A partir de la lectura de Cavafis, Aguirre resignifica el símbolo homérico 

desde la perspectiva de Penélope: Ítaca deja de ser un destino heroico para con-

vertirse en un lugar de encierro y supervivencia femenina. 

Rafael J. Gallé Cejudo (UCA) plantea la presencia de diversos ecos clá-

sicos en la poesía española de posguerra de Blas de Otero. Las referencias a 

Tántalo, Aurora o Penélope, junto con citas latinas y reflexiones metapoéticas, 

configuran una presencia clásica intuitiva y polifónica. 

Claudio Rodríguez Fer (USC) estudia la huella griega en José Ángel 

Valente, donde confluyen el Zeus hospitalario de la Odisea, el pensamiento trá-

gico de Antígona y la influencia de Cavafis. Especial atención se presta a la labor 

de traducción y edición de la poesía del autor alejandrino, realizada por Valente 

junto a Elena Vidal. 

Carmen Blanco (USC) analiza la huella de Homero y la Odisea en 

Rosalía de Castro, especialmente a través de la figura de Penélope. Esta Penélope 

tenaz, que teje hasta el final, permite a la autora expresar tanto el dolor de la 

ausencia como la violencia que sufre la mujer sola. 

Alfredo Eduardo Fraschini (UNVM) explora Melampo de Arturo 

Marasso, un poema dialogado que retoma la égloga grecolatina. Mitología, 



Reseñas 
 

  
ISSN: 1989-4619                                  Sello de Calidad FECYT                        Myrtia 40 (2025), 456-458 

452 

filosofía y poesía se entrelazan en una composición que incorpora el verso ale-

jandrino, el epíteto épico y múltiples referencias a la tradición grecorromana. La 

naturaleza, en este caso, es escenario, símbolo y marco de reflexión. 

Como cierre, Nikos Mavrelos (DUTH) presenta un estudio singular 

sobre Plotino Rhodakanaty, autor grecomexicano del siglo XIX, a través de sus 

obras ¡Ida!… ¡qué bellos son tus ojos! y El juego de ajedrez. La primera, de tono 

amoroso, combina poesía en prosa y narración rimada; la segunda desarrolla una 

parábola político-filosófica mediante la cual el autor expone sus ideas políticas. 

El volumen concluye con una bibliografía de conjunto y una sección de 

notas biográficas sobre los autores participantes y las editoras.  

Voces helenas en la poesía hispánica constituye una aportación valiosa 

y diversa al campo de los estudios clásicos y su recepción en la época contem-

poránea. El libro ofrece un repertorio de resonancias griegas que resultará útil 

tanto a especialistas como a lectores interesados en la poesía y la tradición 

clásica. Las voces reunidas muestran que Grecia, además de un legado del pa-

sado, constituye una presencia activa en la lírica en lengua española, capaz de 

interrogar el presente desde múltiples perspectivas. 

 
  

Jorge J. Linares Sánchez 

Universidad de Murcia 

E-mail: jls12311@um.es 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 


