Mpyrtia, n° 40 (2025), 131-147

La caracterizacion de los hijos de Egipto en Suplicantes de Esquilo:
dpoevonAndf 8’ Eoudv DPprotiv Alyvrtoyeviy
[The characterization of the sons of Egypt in Aeschylus’ Suppliants)

https://doi.org/10.6018/myrtia.663571

Marta Gonzalez Gonzilez
Universidad de Malaga
martagzlez@uma.es
ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-3712-0677

Resumen: En este articulo se analizan los insultos que las Danaides dirigen a los hijos de Egipto en
Suplicantes de Esquilo con el proposito de determinar de qué manera sirven para
configurar el caracter de estos personajes, que no aparecen en escena, pero determinan la
accion de toda la pieza.

Abstract: This article analyses the insults that the Danaids address to the sons of Egypt in
Aeschylus’ Suppliants in order to determine how they serve to shape the temper of these
characters, who do not appear on stage but determine the action of the whole play.

Palabras clave:  Suplicantes; Esquilo; Violencia; Hybris; Insultos

Keywords: Suppliants, Aeschylus; Violence; Hybris; Insults

Recepcion: 24/06/2025 Aceptacion:  1/10/2025

1. Introduccion

En Suplicantes de Esquilo, el Coro, formado por las hijas de Danao, muestra un
rechazo hacia sus perseguidores, los hijos de Egipto, que queda perfectamente
justificado por la violencia con la que se ven amenazadas'.

! La cuestion de por qué huyen las Danaides aparece en todos los comentarios de la obra
y en infinidad de articulos. En trabajos recientes como Bednarowski (2010), o Molina Zorrilla
(2021), pueden verse resumenes de las posturas ante este tema. Sintetizando mucho, podrian
agruparse las opiniones en tres grupos: (1), rechazan la unién con los Egipcios porque seria
una unioén incestuosa (idea hoy descartada mayoritariamente); (2) odian a los varones y
rechazan el matrimonio al modo de las amazonas (con matices, como los de quienes quieren
ver aqui un rito de paso y un coro de doncellas asustadizas negandose a lo que, en estas mismas
interpretaciones, se considera su naturaleza); (3) lo que rechazan en realidad es una union
violenta, una violacion. Mi opinion encaja en este tercer grupo, que esta dejando de ser
minoritario, aunque sigue habiendo comentarios en los que se habla mas de la violencia de las
hijas de Danao que de la de los hijos de Egipto, aunque la primera sé6lo se supone y la segunda
se evidencia en el propio texto de Suplicantes de Esquilo.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147


mailto:martagzlez@uma.es

132 Marta Gonzéalez Gonzalez

Ese rechazo de las Danaides se manifiesta de manera visceral en la serie
de insultos que lanzan contra ellos y contra su heraldo en diferentes momentos
de la pieza y que no ha sido demasiado estudiada en los comentarios a esta
tragedia. Entre otras cosas, esta desatencion sucede porque suele hablarse de
rechazo al matrimonio (para lo que se buscan justificaciones, como el supuesto
incesto, o una misandria innata de las hijas de Danao), no de rechazo a la
violencia (para lo que no habria que buscar justificacion). Si se tiene en cuenta
la insistencia a lo largo de Suplicantes en el término Aybris, siempre asociado a
los hijos de Egipto?, podemos postular que, en el contexto de esta obra, gdmos
no significa «matrimonioy, sino una union sexual que, al estar bajo el signo de
la hybris, es una violacion®. Que en la lengua griega antigua el término gdmos
pueda referirse a cualquiera de los dos supuestos explica la ambigiiedad en las
traducciones, pero no exime de tratar de dar con el significado exacto atendiendo
al contexto. Las Danaides expresan su deseo de que sus primos se ahoguen en el
mar «antes de que se suban a unos lechos que los rechazan y de los que la ley
los aparta, usurpando en nosotras los derechos de su tion?, es decir, no solo se
trata de que ellas no quieran unirse a sus primos, sino de que su propio padre,
Danao, rechaza esa union.

En contraste con numerosas lecturas que han insistido mas en la propia
violencia de las Danaides, aunque para ello haya que recurrir a versiones del
mito tardias y ajenas a Esquilo®, como la que se refiere a su castigo en el Hades,
merece la pena mencionar que H. Friis Johansen y Edward W. Whittle, ademas
de fijarse en las numerosas expresiones con las que las Danaides se refieren a lo

2 A. Supp. 30, en boca del Coro y en referencia a los hijos de Egipto; A. Supp. 81, en
boca del Coro y hablando de esa union indeseada; A. Supp. 104, idem; A. Supp. 426, en boca
del Coro y en referencia a los Egipcios (Uppwv avépawv); A. Supp. 487, en boca del rey y en
referencia a los Egipcios (Uppv pév éxfipeiev dpoevog otdrov); A. Supp. 528, en boca del
Coro y en referencia a los Egipcios (dAevcov Gvdpdv UPpwv); A. Supp. 817, en boca del Coro
y en referencia a los Egipcios (yévog yap Alydmtiov UBpet); A. Supp. 845, en boca del Coro y
en referencia a los Egipcios (8somocie Ebv UBpet); finalmente, A. Supp. 880, aunque el texto
presenta problemas, la referencia es del Coro hablando de los Egipcios. Para el texto de
Suplicantes sigo la edicion de Sommerstein (2018).

3 Llama la atencion que Sara Brill, por ejemplo, diga que las Danaides huyen «in order
to avoid being married off to their cousins» y, lineas después, describa la llegada de esos
primos asi: «Egyptian ships are then sighted on the shore and shortly thereafter a herald
accompanied by a group of armed men attempts to remove the Danaids from the altar of the
gods, first by verbal threats and then by physical force», Brill (2009: 162). Habla de «hombres
armadosy, que las amenazan de palabra y de obra y, sin embargo, sigue empleando el término
«matrimonio» para referirse a sus pretensiones.

4 A. Supp. 37-39, mpiv mote Méktpov Ov 0éug sipyet, / opetepiéducvor TatpadeApeioy /
™MV’ drdviwv, EmPivar.

3 Dicho esto con todas las reservas debido a la pequefia parte conservada de la obra total
de Esquilo.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



La caracterizacion de los hijos de Egipto . . . 133

indeseable de esa union que rechazan®, apuntan a la destacable preeminencia que
ha dado Esquilo a los sentimientos de las propias muchachas, que quiza no
constituyera, afirman, una excepcionalidad tan enorme como tendemos hoy a
creer, aparte de que las heroinas de la tragedia tendrian una libertad mayor que
la que las jovenes del siglo V a. C. disfrutarian en su dia a dia. Plantean Friis y
Whittle (1980: 40) que, en cualquier caso, al menos se estaria planteando,

de un modo poderoso, aunque incompleto, el problema de los matrimonios
concertados. Se trata del mas antiguo texto conocido, en la historia de la civilizacion
europea, que haya tratado este asunto, cuya importancia perdura como tema literario
y como problema social.

Este articulo, con estas premisas, analiza los insultos dirigidos por parte
de las Danaides y, en menor medida, por parte de otros personajes del drama,
contra los hijos de Egipto con el propdsito de descubrir su funcién en la
caracterizacion de estos personajes. No estamos, ni mucho menos, ante un
catalogo tan completo y conocido como el que el poeta Semdnides de Amorgos
dedico a las mujeres en un famoso Yambo (Frg. 7 West), pero si resulta muy
indicativo del rechazo que los perseguidores suscitan en las jovenes. Si
Semonides hacia descender a las diferentes mujeres de la cerda, la zorra, la perra,
el barro, el mar, el asno, la comadreja, la yegua, la mona, y, la inica buena, la
abeja, las Danaides se dirigen a sus primos, una bandada de varones cargados de
hybris y, por tanto, potenciales violadores, en estos términos: ave de presa,
serpiente, perro, arafia, pesadilla, vibora, animal de picadura venenosa.

No es este un estudio sobre pragmatica lingiiistica, ni presupone ninguna
definicién especifica y restringida del término «insulto». En un sentido muy
general, puede afirmarse que el insulto, la invectiva, probablemente ha formado
parte de la comunicacion humana «desde el alba de la civilizacion», Roisman
(2025: 34-35). Términos como Aotdopia, Gvedog, kaknyopia, yoyoc, se refieren
todos ellos a esta particular forma de comunicacion que, si nos restringimos a la
tragedia griega, ha sido definida asi:

Any pronouncement that includes an outpouring of insults, inappropriate to the
relationship between the two parties, made with the intent to damage the reputation

% Friis y Whittle (1980: 29-30), «they express their aversion to the marriage (39, 332
(corrupt), 394, 788-805, 1031-2, 1063-4) and also to the Aegyptiads (511, 790); they further
represent both as characterized by UBpig (30, 81, 104, 426, 528, 817, 845), the Aegyptiads as
possessed by &tn (106-11), and the marriage as impious (9-10), contrary to 0éug (37), to aioa
(80) and to ikn (82), and equivalent to bondage (335; cf. 221, 392-3, 791)». Cf., en el mismo
sentido, Kennedy (2023: 105), que sefiala como la comparacion del canto del Coro con el de
Procne puede estar sefialando la violencia que ellas mismas perciben en la propuesta de union
con los Egipcios.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



134 Marta Gonzalez Gonzalez

of, or cause shame to, or to undermine, or to belittle, or in any other way emotionally
wound the addressee. Invective may occur in the form of extensive speeches, as
found in an agon, or in shorter addresses such as in stichomythia, or both. (...) It
usually serves a particular purpose within a play: it may be used as a means of
characterization (...) Lastly, invective may add to the entertainment value of the
tragedy, through its rich language and imagery’.

Los insultos con los que las hijas de Danao se refieren a los Egipcios
tienen un proposito evidente, el de caracterizar a estos personajes por los que se
sienten amenazadas y que han motivado su huida de Egipto. Si las acusaciones
de hybris, a las que me referiré en primer lugar, remiten inmediatamente a la
violencia sexual, y contribuirian de una manera eficaz a ganarse el favor de
Pelasgo y de quienes tienen en sus manos el futuro de las hijas de Danao, el resto
de insultos contribuye, ademas de a una caracterizacion despectiva de los
perseguidores, a afiadir, como se sefiala en la definicion citada, entretenimiento
a la pieza a través del empleo de una elaborada imagineria relacionada en este
caso con el mundo animal.

2. Hybris: dpoevomindii 8’ Eopov vppiotnv Atyvrroyeviy

En la caracterizacion de los hijos de Egipto que nos encontramos en Sup/icantes,
hay que empezar por destacar la amplia presencia del término Aybris. Los
Egipcios son descritos de manera constante con este término y esa es la razon
mas obvia por la que no quieren las Danaides unirse a ellos, unos «pretendientes
que las amenazan con una violacioén en lugar de ofrecer un matrimonio. Esta
calificacion de los hijos de Egipto como poseidos por la Aybris es muy
significativa, ya que el lector habitual de ensayos sobre la tragedia griega podria
tener la impresion de que toda ella esta llena de referencias a la Aybris cuando,
en realidad, este término y sus derivados s6lo aparecen quince veces en Esquilo
(sin contar Prometeo) y, de esas quince, diez pertenecen a Suplicantes.

La mayor parte de las acusaciones de Aybris las vierten las Danaides
contra los Egipcios. Asi, la primera aparicién del término se encuentra en el
canto de entrada de Coro: dpoevomAndfi & &opdv vVPpromv Alyvmroysvi ®

7 La definicion completa puede verse en Roisman (2025: 38), donde se estudia la
invectiva en varias piezas tragicas, sobre todo de Euripides. De Esquilo se analizan Agamenon
y Eumeénides. Sobre el insulto en la Atenas clasica véase Kamen (2020) y, especificamente
sobre la tragedia, Battezatto (2021). Un estudio general sobre la retdrica del insulto, mas alla
de los limites del mundo clasico, es Conley (2010).

8 A. Supp. 29-30.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



La caracterizacion de los hijos de Egipto . . . 135

(«bandada’® de varones del linaje de Egipto poseidos por la Aybris»), y continta
de esta manera unos versos mas adelante: GAAG Ogol yevéton kKAMeT” 0 10 dfkaov
i86vtec / fipav pun téheov 8évtec Exev map’ aloav, / BBpv & Erdpwc oruydvted,
/ méhort” v Evducor yduoi!? («Dioses ancestrales, escuchad bien atendiendo a
lo que es justo: no les entreguéis mi juventud para que la posean al margen de lo
que esta destinado; al contrario, odiando con razon su Aybris, seriais justos en
cuanto al matrimonio»).

Parafraseando a Esquilo, podemos decir que las Danaides piden a los
dioses que no entreguen su A2bé («juventud», es decir, en términos sexuales, su
virginidad), a unos asaltantes que muestran su Aybris («exceso», en términos
sexuales, su disposicion a violarlas). De manera enfatica dicen que esto
sucederia «al margen de lo que esta destinado» (map’ oicav), es decir, de manera
contraria a lo que seria propio y a su tiempo.

Pero, aunque son las hijas de Danao las que mas insisten en estas
acusaciones de Aybris, también el rey Pelasgo emplea el término para referirse a
sus perseguidores. Asi, afirma ante Ddnao que, viendo los ramos de suplicantes
de las muchachas, Yppiv uev &xpeiev dpoevog otdrov, / duiv & Gv €ln dfipog
eopevéotepoc!! («el pueblo odiaria la Aybris de la tropa de varones y estaria
mejor dispuesto hacia vosotros»). Sefialo este detalle para contraargumentar las
afirmaciones de Richard S. Caldwell, que sefiala que la «pretendida» violencia
de los Egipcios se basa en lo que las Danaides sienten y dicen de ellos y que eso
no debe ser tomado como un hecho objetivo. Es cierto, pero esta caracterizacion
de los Egipcios no sélo viene de parte de las Danaides y parece haber sido
voluntad de Esquilo presentar de este modo a los hijos de Danao'?.

Es necesario detenerse en el significado del término Aybris, que forma
parte del Iéxico cultural griego. Si recurrimos a Aristdteles, nos encontramos con

9 Lit., «enjambre», quiza anticipando el calificativo que mas adelante las hijas de Danao
aplicaran a su heraldo: «animal de picadura venenosa». Las traducciones del griego son de la
autora.

10 A Supp. 79-85. Vid. el acertado comentario de Sandin (2005, ad loc.), «fifav, in the
sense of female sexual prime, and YBpwv (cf. 31, 103, etc.), masculine aggression, are on the
level surface the two antagonistic motors of the drama. #{pn is an ambiguous word: it means
‘youth’ but also ‘maturity’, in the sense of ‘manhood’ or ‘womanhood’. fifav tékeov ... &xev
seems to mean ‘have full possession of (our) womanhood’, or, perhaps more to the point,
‘have possession of our womanhood so as to fulfil it’, as fifing télog elsewhere means
‘attainment of maturity’, i.e. ‘entrance into adulthood’». Siguiendo los escolios, West (1990:
132-133) entiende que fipov se refiere a los egipcios, «Not allowing (anyone) to have 1ipn
fulfilled (by marriage) in transgression of what is due», algo que me parece menos
convincente. En cuanto a map’ aicav, podemos entenderlo como «contrary to what is proper»,
siguiendo a Sommerstein (2019 ad. loc.).

A, Supp. 487-8.

12Vid. Caldwell (1974) y, contra, Iriarte y Gonzalez (2008: 131).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



136 Marta Gonzéalez Gonzalez

que este autor considera la Aybris como una de las formas de la oligoria
(0OAyopla, desprecio, o falta de respeto) y la define de la siguiente manera en la
Retorica: «la hybris es hacer y decir algo que resulta vergonzoso para quien lo
sufre, no por obtener ninguna otra cosa que el propio hecho de cometer la accion,
sino para obtener placer»!3.

Existen, pues, dos intenciones complementarias, la de deshonrar a la
otra parte y la de obtener el propio placer. No se trata de un término religioso,
aunque tradicionalmente, en el ambito de la tragedia, se ha entendido como una
ofensa a los dioses, como una forma de soberbia que parecia caracterizar al héroe
trigico y que le acarreaba la Némesis (Népeoic) en forma de castigo de parte de
esos mismos dioses. La idea de que se referia, sobre todo, a una ofensa de tipo
religioso con un componente claro de extralimitacion de los limites que separan
a los hombres de los dioses, ha sido puesta en cuestion en estudios recientes!4,
aunque sigamos encontrando su huella en trabajos especificos sobre el género
tragico.

En cuanto a la traduccion de este término, decir «insolencia», o
«arrogancia», puede llevar a confusion cuando lo que en realidad parece
significar esta palabra es el hecho de infligir deliberadamente un deshonor con
el deseo de establecer la propia superioridad. El término Aybris sefiala mas bien
una accion y no un estado de &nimo, una accién con la que se pretende deshonrar
a otro ser humano, una accién, por tanto, normalmente dirigida hacia otro
hombre y no hacia un dios, aunque también una divinidad puede ser la victima.
Ademas, el término lo suele emplear la victima en referencia al agresor, algo que
se corresponde perfectamente con el empleo del término en Suplicantes. Es
relevante que Esquilo ofrezca de nuevo la perspectiva de las mujeres, en este
caso las victimas de la Aybris.

Cualquier lectora o cualquier lector que haya leido estudios sobre las
tragedias de Esquilo pensara, si se menciona el término Aybris, en Jerjes y su
voluntad de someter a los helenos a su yugo; sin embargo, en Persas solo se
emplea el término dos veces y no en relacion con Jerjes y Salamina, sino con las
predicciones de Dario sobre la proxima derrota, la de Platea. En cambio, en los
estudios sobre Suplicantes, la hybris, tan presente como caracterizacion de los

13 Arist. RA. 1378b.

14 El estudio de referencia es Fisher (1992). Véase también la amplia resefia de este
volumen en Cairns (1996). Pese a las diferencias entre ambos estudiosos, con la insistencia de
Cairns en que debe tenerse en cuenta, no solo el deseo de deshonrar al otro, sino la subjetividad
del agente y una idea equivocada de la propia superioridad (véase Cairns 2020, entre otros
trabajos), lo que me interesa aqui es la coincidencia en el giro de lo divino a lo humano en la
concepcion de la Aybris.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



La caracterizacion de los hijos de Egipto . . . 137

Egipcios, no es mencionada apenas'®, algo que resulta extrafio si consideramos
que en las fuentes atenienses el concepto de Aybris se asocia con mucha
frecuencia a las diferentes formas de violencia sexual, siendo la BBpewg ypoen
la acusacion publica de violacion; véase Harrison (1968-1971), Cole (1984),
Ogden (2002). Si atendemos a todas estas razones, puede quedar claro por qué
los Egipcios son calificados repetidamente en Sup/icantes como poseidos por la
hybris'®. Ademas, en cuanto a la importancia de esta caracterizacion, hay que
insistir en que es la que los Egipcios reciben, no solo de parte de las Danaides,
sino también de su padre Danao.

3. Palomas y halcones: 68 ndpmtig

Ademas de las acusaciones de Aybrishacia los hijos de Egipto, nos encontramos
en Suplicantes con similes cinegéticos que son bien conocidos desde los poemas
homéricos, como cuando Artemis, golpeada por una Hera furiosa, es comparada
con una paloma perseguida por un halcon: «llorosa, con la cabeza gacha, huyo
la diosa, como una paloma que, ante el ataque del halcon, entra volando a su
agujero»'’. En Suplicantes es Danao quien asimila a perseguidores y perseguidas
con halcones y palomas: év ayv®d 8’ £oudg &g nelewddav / (ecbe kipkav t@V
opomtépmv eOPm'®, «en lugar sagrado asentaos, cual bandada de palomas por
miedo a halcones de igual plumaje».

En este mismo contexto, es significativo que Pelasgo, el rey de Argos,
antes de retirarse a consultar a la asamblea sobre si acoger o no como suplicantes
a las hijas de Danao, se dirija a ellas queriendo tranquilizarlas y les diga estas
palabras: ottor ntepOTdV Gproynlc o ékddoouev!®, «de ninguna manera os
entregaré a la rapacidad de seres aladosy». Es decir, promete no entregarlas a unos

15 Si la menciona Papadopoulou (2011: 74), que sefiala un interesante paralelismo entre
la caracterizacion de los Egipcios como poseidos por la Aybrisy la de Teoclimeno, en Helena
de Euripides, en el mismo sentido.

16 En contra, leemos en Somerstein (2019 ad loc.) que los Egipcios son calificados en
numerosas ocasiones como «hybristic» (30, 81, 104-10), pero que no se nos explica el porqué
de esta caracterizacion, «but we are given not the least indication of what they may have done
or said to merit this characterization», lo cual, por otra parte, entra en contradiccién con lo
que el mismo autor dice en comentario a la primera aparicion del término, en 1. 30: «UBpig is
wilful, contemptuous disregard for the rights or dignity of another — whether a superior, an
equal or an inferior, and whether a god or a mortal — and it may be significant that rape was
regarded as a paradigm case of Ufpig (...) This is the first of ten occurrences of HBpig and its
derivatives in Supp., all of them referring to the Aegyptiads».

17 11. 21.493-4. Vid. también esta misma imagen en la escena de Héctor perseguido por
Aquiles, 7/ 22.139-42, estudiada en Iriarte y Gonzalez (2008: 82-85).

18 A. Supp. 223-4.

19 A. Supp. 510.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



138 Marta Gonzéalez Gonzalez

perseguidores que son vistos como aves de presa y utiliza el verbo aprdlw,
empleado en contextos que indican rapto, arrebatar algo con violencia y rapidez.
Y, en efecto, cuando al final de la obra arriban los hijos de Egipto, se presentan
con estas palabras: 60¢ pdpmric, «aqui esta el raptor»?’.

La comparacion de los Egipcios con halcones es algo que se avanza ya
en el primer canto coral, cuando Esquilo introduce el exemp/um de Procne?!. El
poeta no menciona a Procne, pero compara el lamento de las Danaides con el del
ruisefior, en el marco de un mito que conoce diversas variantes®> en las que nunca
falta el elemento de la muerte, intencionada o no, de Itis, hijo de Tereo y Procne.
Parece que la mencion expresa de Tereo, asi como la introduccion del motivo
del lamento, indican que Esquilo esta siguiendo lo que se conoce como tradicion
atica (Fowler 2013: 366), que es la misma que seguira Séfocles en su perdida
Tereo.

La version mas conocida del mito, que es la que se recoge, precisamente,
en la hipdtesis del 7ereo de Sofocles, cuenta que Procne, princesa ateniense hija
de Pandion, se casa con Tereo de Tracia. Al sentir afioranza por su hermana
Filomela, Tereo se compromete a ir a buscarla a Atenas y llevarla con Procne,
pero en ese viaje la viola y, para evitar que se lo cuente a su hermana, le corta la
lengua y la encierra. Filomela consigue, a pesar de todo, comunicarse con Procne
y contarle lo sucedido. Entre las dos se vengan de Tereo matando a su hijo, Itis,
y sirviéndoselo a su padre como manjar. Cuando Tereo se hace consciente del
banquete impio en el que ha participado, persigue a las dos mujeres para
matarlas. Los tres son metamorfoseados en aves, Procne en ruisefior y Filomela
en golondrina. Sobre la metamorfosis de Tereo, la opinién més comun es que,
dado que Suplicantes de Esquilo es anterior a 7ereo de Sofocles, la version de
Tereo como halcon es la mas antigua, mientras que S6focles, que lo convierte en
abubilla, estaria innovando. Sin embargo, Libran Moreno (2015) ha demostrado
que ya antes de la pieza de Sofocles hay testimonios de Tereo como abubilla. En
realidad, no podemos saber con seguridad si también Esquilo innovd, si su
version de Tereo como halcon era la version estandar o no, y ni siquiera sabemos
si existia entonces algo que podamos considerar «version estandar». Lo que si
esta claro es que a Esquilo le interesaba la metamorfosis de Tereo en halcon para

20 A, Supp 826.

21 Sobre el empleo de los exempla en la tragedia, Konstantinou (2015). Sobre el uso
retorico de este exemplum en concreto en Suplicantes véase Bosca Cuquerella (2024), con
bibliografia.

22 Sobre las variantes de este mito pueden consultarse Fontenrose (1948), Cazzaniga
(1950) y Mancuso (2022).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



La caracterizacion de los hijos de Egipto . . . 139

contraponerlo asi a las palomas y que ello encaja en la imagineria general de
Suplicantes™.

Este simil cinegético tiene una confirmacion en Prometeo encadenado,
aunque se trate de un testimonio que hay que tratar con reservas dados los
problemas que plantea la adscripcion de esta obra a Esquilo?®. Se trata del pasaje
en el que Prometeo le avanza a fo, ancestro de las Danaides, los avatares que le
esperan a ella y a su linaje. Al hablar de las hijas de Dénao y de la persecucion
a la que las someten sus primos, dice asi:

(...) 01 & émtonuévor ppévag,

kipxot mere1®v o pakpav Aeheppévor,
f€ovet Onpedoovteg 00 Onpacipovg
ydpovg, edvov 8¢ cmudrov EEgt 086,

Ofuscados en sus espiritus, cual halcones que ya no estan lejos de unas palomas,
vendran con el fin de dar caza a unas bodas que les estan vedadas, mas la divinidad
sus cuerpos les negara.

Se emplea de nuevo el simil de los halcones persiguiendo palomas y se
utiliza el verbo ntoéw (de donde émtonuévol), que se refiere a una emocion
violenta, especialmente si se trata de una pasion sexual, Griffith (1983, ad /loc.).
Lo que persiguen esos halcones son unas bodas que, literalmente, «no pueden
ser cazadas»: o0 Onpacipovg yduovs. Se ha sefialado en los comentarios a la
pieza que los hijos de Egipto daran caza a quienes no deben, pero fracasaran en
su empefio de aduefiarse de ese botin?®, aunque quiza no se ha insistido en el
hecho de que el sujeto que impedira esa gratificacion sea una divinidad. Es decir,
sera nada menos que un dios el encargado de velar porque las Danaides no sean
violentadas?’.

La traduccion de @06vov 8¢ coudtov €el 0edg, «mas la divinidad sus
cuerpos les negara», no es literal, no puede serlo, y merece ser explicada.
Aparece en el original griego un término que pertenece al Iéxico cultural,
@0Odvog, estrechamente ligado a la Aybris porque suele ser desencadenado por

2 La idea de que las Danaides se ven a si mismas como victimas de los deseos bestiales
de los egipcios de igual modo que Filomela lo fue de los de Tereo ha sido sefialada también
por Fialho (2012: 47).

24 Véase Calderon Dorda (2015) para una discusion reciente sobre los problemas que
rodean al Prometeo encadenado.

25 A. Pr. 856-9.

26 Griffith (1983, ad loc.), «The sons of Aegyptus will succeed in ‘hunting down’ and
marrying their cousins but will never gratify their phisical desire».

27 Los escolios al verso del Prometeo encadenado insisten en esa idea y sugieren que esa
divinidad pueda ser Ares, Hera, Afrodita o Eros.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



140 Marta Gonzalez Gonzalez

ella: se trata del rechazo, incluso venganza, hacia el comportamiento arrogante
que muestra aquél poseido por la Aybris. Parece claro que esta idea de que el
rechazo de las Danaides venia motivado por la violencia de sus primos era una
caracteristica del mito, al menos en la version seguida por Esquilo tanto en
Suplicantes como en el Prometeo que se le atribuye?®,

Todo apunta a un uso deliberado por parte de Esquilo de este universo
léxico destinado a enfatizar una caracterizacion de los hijos de Egipto como
culpables de violencia sexual y a plantear la posibilidad de que, mas adelante, en
las obras no conservadas de la trilogia, las Danaides pudieran ver de algiin modo
justificado su crimen y sufrieran una purificaciéon como la de Orestes al final de
la Orestia®.

4. Serpiente, perro, arania, negra pesadilla, vibora, animal de picadura venenosa

Ademés de las acusaciones de Aybris y de la comparacion de los supuestos
pretendientes con aves rapaces, contamos con las descripciones que hacen las
Danaides de sus primos asimilandolos a algunos animales especialmente
desagradables y que vienen motivadas por el profundo disgusto que estos
perseguidores les inspiran.

Asi, el Coro, una vez que Pelasgo les promete no entregarlas, segin
acabamos de ver, «a la rapacidad de seres alados», pregunta si seran entregadas
a seres mas hostiles que malignas serpientes: {Xo0.} GAA’ &l Spakdviov
duoppdvmv &xdioctv;? O dice de ellos que son soberbios, con una audacia de
perros: {Xo.} mepippoveg 8 dyav, aviepd pével / pepapyopévol, Kovodpacels,
Pedv /o0dev émaiovieg 3!, «altaneros en exceso, enloquecidos con una
determinacion sacrilega, audaces como perros, sordos a los dioses». Recordemos
que los perros, si dejamos aparte al fiel Argos, que espero largos afios el regreso
de Odiseo, no suelen aparecer en contextos positivos en Homero ni en la
tragedia, sino mas bien en formas compuestas que se emplean como insulto.

Los versos de esta antistrofa estan construidos en respuesta a los de la
estrofa: pdvnv 8¢ pn mpdiewne, AMocopat, mdtep / yovn povmbeic’ 008év: odk
gveot’ "Apnc. / ovAOppoveg 08 kol dohopunTideg / duodyvolg gpecty, kdpoxeg
dote, Po- /udv dhéyovieg 008év32, «No me dejes sola, padre, te lo suplico. Una

28 Sin embargo, véase Podlecki (2005), en comentario ad loc., 1. 858 «marriages not to
be hunted: as told in Aeschylus’s Suppl., the exact reason why marriages between first cousins
are ‘not to be hunted’ is not made clear».

2 El estudio fundamental sobre la posible reconstruccion de la trilogia sobre las
Danaides es Garvie (20062).

30A. Supp. 511.

3SUA. Supp. 757-9.

32 A. Supp. 748-52.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



La caracterizacion de los hijos de Egipto . . . 141

mujer sola no es nada, no hay Ares en ella. Ellos tienen pensamientos crueles y
engafiosos en sus mentes impuras, como cuervos, y desprecian los altaresy». Esta
estructura refuerza cada uno de los insultos que los hijos de Egipto reciben:
nepippoveg, «altaneros, arrogantes» corresponde a 0OAG@poves, «de crueles
pensamientos»; Aviep®d péver upepopympévol, «enloquecidos con una
determinacion sacrilega» a SoAlopntidec Svodyvolg ppeciv, «engafiosos en sus
mentes impurasy, los perros estan en el lugar de los cuervos, y, finalmente, Oe@v
0038V ématovtec, «sordos a los dioses» responde a Popdv dAéyoveg o0dév, «que
desprecian los altares».

Ante la vision de los hijos de Egipto y su heraldo, las hijas de Danao,
llevadas por el miedo, intensifican sus insultos. Dicen de ellos que se aproximan
paso a paso como una arafia, como un suefio negro: {Xo.} dpayvoc ¢ Padnv, /
Svap Svap puéhov. En cuanto a dpayvoc, esta es su Unica aparicion en la
literatura conservada, donde la forma usual es dpdyvng, -ov (m.), empleada en
A. 1492 por Esquilo para describir a Clitemnestra. Por lo que se refiere a dvop,
normalmente no significa «pesadilla», sino algo «irreal». Aunque en algunos
comentarios a esta obra se hable de la fantasia desatada de las Danaides®*, el
empleo de este término unido al adjetivo péhav no es tanto descriptivo como
sugestivo: la vision de sus atacantes, aproximandose amenazadores, es para ellas
como un suefio negro, como una pesadilla oscura®. Que tanto Danao como sus
hijas se refieren a los Egipcios como «de piel oscura» (meldnchimos,
peddyynoc*®) hay que entenderlo también con un valor no descriptivo, sino, de
nuevo, sugestivo de una cierta «otredad». El color de piel de las hijas de Danao,
sus primas, seria obviamente el mismo, aunque incluso la pintura de vasos refleje
un cierto consenso en la idea de que los hombres tienen la piel mas oscura que
las mujeres de su misma raza. Pero no se trataria aqui de oponer a hombres y
mujeres®’, sino de que las Danaides se construyen una identidad que, sin negar
la evidencia de su origen egipcio, pretende intensificar los lazos con Argos. Esa
misma ascendencia argiva serviria para caracterizar a los hijos de Egipto, sus

3 A. Supp. 887-8.

34 Miralles et alii (2019, ad loc.), «& la fantasia stravolta delle Danaidi, che fa loro
percepire gli Egiziadi presso a loro (mélog) come se le stessero gia trascinando passo passo
(Bddnv, perché esse sono riluttanti: 1’allucinazione ¢ dettagliata) verso il mare».

35 Sommerstein (2019, ad loc.), «in addition to referring to the appearance of the
Egyptians, this also suggests the sinister nature of the ‘dream’».

36 A. Supp. 719, 745. Sommerstein (2019, ad loc.) sefiala que este adjetivo es en origen
un compuesto, con un segundo elemento emparentado con ygyudv, presumiblemente usado en
primer lugar para describir nubes oscuras que traen lluvia, aunque ya en tiempos de Esquilo
serfa un sindnimo poético de péhac.

37 Tampoco en Semonides se trata de algo tan sencillo, aunque no es éste el lugar para
desarrollar un comentario del famoso yambo; véase Gonzalez Gonzalez (2024).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



142 Marta Gonzalez Gonzalez

primos y, sin embargo, ellas mismas los construyen como absolutamente otros,
salvajes y diferentes incluso por el color de la piel®®.

Finalmente, aunque se trata de un texto muy corrupto, en los siguientes
versos los calificativos que las Danaides dirigen al heraldo se leen con claridad:
dimoug 8gic, «serpiente de dos patas»®®; &udva, «vibora», y ddkoc, cualquier
animal de picadura o mordedura venenosa:

{Xo.} poud méhog dimovg Seic:
Eudvo 8 ¢ e [

ot &

ddxog dy[

dtotototot®

5. El gusto amargo de la repulsion: mkpdg

Dedicaré un ultimo epigrafe al adjetivo mikpdc. Cuando Dénao regresa a la
escena para contarles a sus hijas el resultado de las deliberaciones de la asamblea
de los argivos, favorable hacia sus suplicas de asilo, les dice, entre otras cosas,
que «lo que habéis padecido de parte de vuestros parientes lo han escuchado de
mi con la mejor disposicion; con la mas amarga, en cambio, frente a vuestros
primos» (koi pov T pév mpayBévia mpog Tovg Eyyevels / gilme, mikpdg &
Aixovoav avtaveyiowct!). Es verdad que el mensaje es conciso, pero el empleo
del adverbio mkpdc puede estar indicandonos que las palabras de Danao tienen
una carga emocional fuerte*?.

En estudios con perspectiva cognitivista se ha puesto la atencion en las
metaforas gustativas pertenecientes a las emociones de la ira y la repulsion, o
nausea. Asi, en relacion con el adjetivo mikpdc («amargo»), y su empleo en Siete
contra Tebas, Angelopoulou (2018: 73) ha sefialado que Esquilo recurre al
adjetivo mukpdg para referirse a las escenas que mayor terror y disgusto producen
en el desarrollo de esta obra:

cuando términos concretos referidos al gusto, como mikpdc, que dependen de
representaciones gustativas en el cerebro, se entienden de modo metaférico, no sélo
activan la corteza gustativa, sino que evocan respuestas emocionales implicitas; se
implican asi de un modo mas emocional. En Siefe contra Tebas, mkpdq extiende su

38 Sobre este asunto, Kennedy (2023: 106).

¥ cf. A. A. 1258, dinovg Aéoiva, «leona de dos patasy», dicho de Clitemnestra, que
también es comparada con una serpiente en A. Ag. 1233, A. Ch. 248-9,994—S5, 1047; Orestes
es también la serpiente que ella sofio parir, A. Ch. 523—50, 928.

40 A, Supp. 895-9.

4UA. Supp. 983-4.

4 Frente al comentario ad loc. de Bowen (2013), «this is as curtly unemotional a
summary as there can be of what Danaus has learnt of the repulse of the Egyptiansy.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



La caracterizacion de los hijos de Egipto . . . 143

significado para acabar definiendo la semilla del fratricidio y, finalmente, asociarse
con el hierro. Asi, el gusto de la sangre de un familiar es el de un «fruto amargo»
(mucpdraprov, 693) y, de ahi, ilegal; y, como agente del fratricidio, el hierro con
sabor a carne es amargo (mikpds, dOpdepwv cidapog, 730). El «sabor amargo» se
convierte gradualmente a partir de una experiencia concreta, sensorial, en una
experiencia estética («visién») y, después, en una afectivo-emocional (traduccion

propia).

En Siete contra Tebas el rechazo que provoca la idea de derramar la
sangre de un hermano, es decir, que se cumpla ese destino al que Eteocles y
Polinices estaban llamados, de matarse entre ellos, el gusto amargo de esa
sangre, o el rechazo fisico y moral ante la violacion de las nifias que forman el
coro, producen un disgusto fisico para cuya expresion el poeta se sirve del
adjetivo pikros®.

En el pasaje antes citado de Sup/icantes, el hecho de que Danao describa
como mkp®¢ la disposicion de la asamblea de los argivos hacia los egipcios
expresa algo mas que un mero rechazo, o mala disposicion. El mismo término,
aunque en forma adjetival, aparece en otras dos ocasiones en esta tragedia. Una
de ellas es en un verso corrupto y para el que no se ha propuesto ninguna
reconstruccion convincente (T mkpdtep’ Gxéwv oilvog Svop” Eov 44), aunque
la forma mkpdtep’ si parece segura, con lo que el heraldo de los egipcios, que
es quien esta hablando dirigiéndose a las hijas de Danao, se referiria a un
lamento, o palabra, «alin mas amarga», que se esperaria que profirieran las
muchachas una vez en manos de sus raptores. La siguiente y Gltima ocurrencia
en Suplicantes aparece en boca de Pelasgo, cuando, justo antes de asumir que
defenderd a las hijas de Dénao de sus acosadores, lamenta que por causa de las
mujeres bafien de sangre el suelo los varones (md¢ 0Oyl tdvdimpo ylyvetol
mkpdv, / dvdpag yovarkdv obvey’ oipdéor médov*), «one of the most male-
chauvinistic utterances in Greek tragedy», como sefiala Alan Sommerstein (2019
ad loc)), aunque inmediatamente recuerda que Pelasgo si defendera a las
Danaides hasta el punto de, quiza, sacrificar su vida.

4 Angelopoulou (2018: 74): «I suggest that in the Seven, gustatory metaphors qua
emotional metaphors are strategically placed at pivotal points in the narrative to evoke certain
embodied responses. Feelings of aversion and pollution are marked by the proximity of lines
730 (mixpde, dudepwv ctdapog) and 735-8, as the ‘bitterness’ of the ‘savage-minded’ iron is
attended by a strong sense of stain and contamination resulting from fratricide». Para la misma
funcion de esta metafora en Siefe contra Tebas, 358-359, vid. Gonzalez Gonzalez (2019).

44 A. Supp. 875. Sommerstein (2008): «You’ll soon be uttering an even bitterer song of
anguishy»; Sommertein (2019, ad loc.): «875 makes no sense as it stands, but the poetic 0ilvog
‘of grief” is not the kind of word that gets into a text by accident, and mkpdtep’ bitterer’ is
also likely to be fundamentally sound».

S A. Supp. 476-7.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



144 Marta Gonzalez Gonzalez

6. Conclusiones

La voluntad del poeta de caracterizar a los hijos de Egipto como seres poseidos
por la Aybris queda clara desde el momento en el que este calificativo aparece
no soélo en boca del Coro, sino también del rey Pelasgo. La mencion de la Aybris
en un contexto sexual solo puede significar violacion, por lo que, si concedemos
a esa caracterizacion toda la atencién que merece, quedaria claro que lo que las
Danaides rechazan es eso y no un matrimonio. Esto acabaria con las lecturas que
hacen de las hijas de Danao unas misandricas amazonas, o unas doncellas
temerosas de la union sexual.

Existen personajes como Clitemnestra, o Helena, que han recibido
largas listas de insultos en los diferentes textos que conservamos de la tradicion
griega. Los calificativos que se les han aplicado han pasado a formar parte de su
«biografiay literaria hasta el punto de que suelen ignorarse los detalles y, sobre
todo, quién dice qué y en qué contexto, y la condicion de traidora y asesina de la
una y de adultera y responsable de la Guerra de Troya de la otra se consideran
tan probadas como si hubiesen testificado ante un jurado. En el caso de los hijos
de Egipto, en cambio, es poca la importancia que se le ha dado a esa especie de
bestiario que las Danaides les dedican, asi como a la persistente acusacion de
que actlian presa de la Aybris. Al contrario, el foco se ha puesto en las hijas de
Dénao, atendiendo al desarrollo posterior de la historia (json ellas las que ejercen
la violencia!) y atribuyendo su rechazo a la violencia de los hijos de Egipto a una
falsa misandria.

Claro que no se trata de un catalogo tan extenso como el del yambo 7
de Semonides, pero no se puede ignorar su funcion en el interior de Suplicantes
como elemento clave en la caracterizacion de esos personajes, los hijos de Egipto
que, aunque No es seguro que aparezcan en escena*®, motivan la accion de las
doncellas que forman el Coro y ocupan esa escena ininterrumpidamente.

BIBLIOGRAFIA

Angelopoulou, A. (2018) «Feeling Words: Embodied Metaphors in Seven
Against Thebes», en Lauwers, J., Opsomer, J. y Schwall, H. (eds.),
Psychology and the Classics, Berlin: De Gruyter, pp. 62-76.
doi.org/10.1515/9783110482201-005

46 Sobre esta delicada cuestion, véanse Taplin (1977: 215-218) y Libran Moreno (2005:
324-337). Son también muy interesantes las consideraciones de Taplin, en las paginas citadas,
sobre la anticipacion de la violencia por parte del Coro, “The entry, which has been foreseen
throughout the play and directly expected for over 100 lines, comes, then, as an embodiment
of all that is cruel, beastly and rapacious” (1977:216).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147


https://doi.org/10.1515/9783110482201-005

La caracterizacion de los hijos de Egipto . . . 145

Battezatto, L. (2021) «Oedipus and Tiresias: Im/politeness Theory and the
Interpretation of Sophocles’ Oedipus Tyrannus», en G. Martin et al.,
(eds.), Pragmatic Approaches to Drama. Studies in Communication on the
Ancient  Stage, Leiden & Boston: Brill, pp. 187-212.
https://doi.org/10.1163/9789004440265 010

Bednarowski, K. P. (2010) «The Danaids’ Threat: Obscurity, Suspense and the
Shedding of Tradition in Aeschylus’ Suppliants», The Classical Journal
105, pp. 193-212. https://dx.doi.org/10.1353/t¢j.2010.0044.

Bosca Cuquerella, A. (2024) «Uso retorico de la violencia sexual. Innovacion y
tradicion en el exemplum de Procne en Suplicantes de Esquilo (vv. 59-
68)», Cadmo 33, pp. 103-117.

Bowen, A. J. (2013) Aeschylus. Suppliant Women. Edited with an Introduction,
Translation & Commentary, Oxford: Aris & Phillips.

Brill, S. (2009) «Violence and Vulnerability in Aeschylus’s Suppliants», en
Wians, W. (ed.), Logos and Muthos.: Philosophical Essays in Greek
Literature, New York: State University of New York Press, pp. 161-180.
doi.org/10.1515/9781438427430-009

Cairns, D. L. (1996) «Hybris, Dishonour, and Thinking Big», Journal of Hellenic
Studies 116, pp. 1-32. https://doi.org/10.2307/631953

Cairns, D. L. (2020) «Aristotle on Hybris and Injustice», en C. Veillard, O.
Renaut, D. El Murr, (eds.), Les philosophes face au vice, de Socrate a
Augustin, Philosophia Antigua, vol. 154, Leiden: Brill, pp. 147-174.
https://doi.org/10.1163/9789004432390 010

Calderon Dorda, E. (2015) Esquilo. Tragedias V. Prometeo encadenado, Madrid:
CSIC.

Caldwell, R. S. (1974) «The Psychology of Aeschylus’ Supplices», Arethusa7,
pp- 45-70.

Cazzaniga, 1. (1950) La saga di Itis nella tradizione letteraria e mitografica
greco-romana, Milano & Varese: Istituto Editoriale Cisalpino.

Cole, S. G. (1984), «Greek Sanctions against Sexual Assaulty, Classical
Philology 79, pp. 97-113.

Conley, T. (2010) Towards a Rhetoric of Insult, Chicago-London: The
University of Chicago Press.

Fialho, M. C. (2012) «Eros ¢ identidade nas Suplicantes de Esquiloy, Humanitas
64, pp. 43-52.

Fisher, N. R. E. (1992) Hybris: A Study in the Values of Honour and Shame in
Ancient Greece, Warminster: Aris & Phillips.

Fontenrose, J. E. (1948) «The Sorrows of Ino and Procne», TAPA 79, pp. 125-
167.

Fowler, R. L. (2013) Early Greek Mythography. Il Commentary, Oxford:
University Press.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147


https://dx.doi.org/10.1353/tcj.2010.0044
https://doi.org/10.1515/9781438427430-009
https://doi.org/10.2307/631953

146 Marta Gonzalez Gonzalez

Friis, J. H. & Whittle, E. W. (1980) Aeschylus The Suppliants, 3 vols,
Copenhague: Gyldendal.

Garvie A.F. (2006%) Aeschylus’ Supplices. Play and Trilogy, Bristol: Bristol
Phoenix Press.

Gonzalez Gonzalez, M. (2019) «The enemy at the city gates. Seven against
Thebes, 287-368», Cadmo 28, pp. 31-49.

Gonzalez Gonzalez, M. (2024) «La utopia de un mundo sin mujeres», en
Quiroga, A. y Jiménez-Higueras, A. (eds.), En busca del tiempo y del
espacio. Ucronias y utopias desde la Antigiiedad hasta la actualidad,
Coimbra: Classica Digitalia, pp. 255-68. 10.14195/978-989-26-2629-1

Griffith, M. (1983) Aeschylus. Prometheus Bound, Cambridge: Cambridge
University Press.

Harrison, A. R. W. (1968-1971) The Law of Athens (2 vols.), Oxford: Clarendon
Press.

Iriarte, A. & Gonzalez, M. (2008) Entre Ares y Afiodita. Violencia del erotismo
y erdtica de la violencia en la Grecia Antigua, Madrid: Abada.

Kamen, D. (2020) [Insults in Classical Athens, Madison: The University of
Wisconsin Press.

Kennedy, R. F. (2023) «Fear of Foreign Women in Aeschylus’s Suppliants», en
Jacques A. Bromberg y Peter Burian, eds., A Companion to Aeschylus,
Chichester: Wiley Blackwell, pp. 99-113.
https://doi.org/10.1002/9781119072348.ch8

Konstantinou, A. (2015) «Tradition and innovation in Greek Tragedy’s
Mythological Exempla», Classical Quarterly 65.2, pp. 476-488.

Libran Moreno, M. (2005) Lonjas del banquete de Homero. Convenciones
dramdticas en la tragedia temprana de Esquilo, Huelva: Universidad de
Huelva.

Libran Moreno, M. (2015) «Abubillas, cucos y aves rapaces: la autoria de
Sofocles, Fr. 581 R. (= Arist., HA 633a 17-28) (Tereo)», Emerita §3, pp.
247-263. doi: 10.3989/emerita.2015.11.1411

Mancuso, S. (2022) Der Prokne-Mythos als exemplum in der attischen Tragddie,
Ziirich-New York: Georg Olms Verlag Hildesheim.

Miralles, Carles, et alii (2019) Eschilo. Supplici, Roma: Bardi.

Molina Zorrilla, I. (2021) «La violencia como recurso dramatico en Suplicantes
de Esquilo», CFCegi31, pp. 21-34. https://doi.org/10.5209/cfcg.72720

Molina Zorrilla, 1. (2023) La huida de las Danaides. Un estudio sobre la violencia
en Suplicantes de Esquilo, Tesis Doctoral (inédita), Universidad de
Malaga.

Ogden, D. (2002) «Rape, Adultery and the Protection of Bloodlines in Classical
Athens», en Susan Deacy y Karen F. Pierce, eds., Rape in Antiquity:

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147


https://doi.org/10.14195/978-989-26-2629-1
https://doi.org/10.5209/cfcg.72720

La caracterizacion de los hijos de Egipto . . . 147

Sexual Violence in the Greek and Roman Worlds, Cardiff: Classical Press
of Walles.

Papadopoulou, Th. (2011) Aeschylus’ Suppliants, Londres: Bloomsbury.

Podlecki, A. J. (2005) Aeschylus. Prometheus Bound, Oxford: Aris & Phillips.

Roisman, H. M. (2025) «Invective in Greek Tragedy: A Means of Releasing or
Escalating Tensions?», Classica et Mediaevalia, Supplementum 3, pp. 35-
79.

Sandin, P. (2005) Aeschylus’ Supplices: Introduction and Commentary on vv.
1-523, Lund: Symmachus publishing.

Sommerstein, A. H., ed., trans. (2008) Aeschylus I, Persians, Seven against
Thebes, Suppliants, Prometheus Bound (Loeb Classical Library).
Cambridge MA and London: Harvard University Press.

Sommerstein, A. H. (2019) Aeschylus. Suppliants, Cambridge: Cambridge
University Press.

Taplin, O. (1977) The Stagecraft of Aeschylus: The Dramatic Use of Exits and
Entrances in Greek Tragedy, Oxford: Clarendon Press.

West, M. L. (1990) Studies in Aeschylus, Stuttgart: Teubner.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 131-147



