
 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                    Myrtia 40 (2025), 131-147 

Myrtia, nº 40 (2025), 131-147 

 

La caracterización de los hijos de Egipto en Suplicantes de Esquilo: 

ἀρσενοπληθῆ δ’ ἑσμὸν ὑβριστὴν Αἰγυπτογενῆ  

[The characterization of the sons of Egypt in Aeschylus’ Suppliants] 

 

https://doi.org/10.6018/myrtia.663571 

Marta González González 

Universidad de Málaga 

martagzlez@uma.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-3712-0677 
 

 

1. Introducción  

En Suplicantes de Esquilo, el Coro, formado por las hijas de Dánao, muestra un 

rechazo hacia sus perseguidores, los hijos de Egipto, que queda perfectamente 

justificado por la violencia con la que se ven amenazadas1. 

 
1 La cuestión de por qué huyen las Danaides aparece en todos los comentarios de la obra 

y en infinidad de artículos. En trabajos recientes como Bednarowski (2010), o Molina Zorrilla 

(2021), pueden verse resúmenes de las posturas ante este tema. Sintetizando mucho, podrían 

agruparse las opiniones en tres grupos: (1), rechazan la unión con los Egipcios porque sería 

una unión incestuosa (idea hoy descartada mayoritariamente); (2) odian a los varones y 

rechazan el matrimonio al modo de las amazonas (con matices, como los de quienes quieren 

ver aquí un rito de paso y un coro de doncellas asustadizas negándose a lo que, en estas mismas 

interpretaciones, se considera su naturaleza); (3) lo que rechazan en realidad es una unión 

violenta, una violación. Mi opinión encaja en este tercer grupo, que está dejando de ser 

minoritario, aunque sigue habiendo comentarios en los que se habla más de la violencia de las 

hijas de Dánao que de la de los hijos de Egipto, aunque la primera sólo se supone y la segunda 

se evidencia en el propio texto de Suplicantes de Esquilo. 

Resumen: En este artículo se analizan los insultos que las Danaides dirigen a los hijos de Egipto en 

Suplicantes de Esquilo con el propósito de determinar de qué manera sirven para 

configurar el carácter de estos personajes, que no aparecen en escena, pero determinan la 

acción de toda la pieza. 

  

Abstract: This article analyses the insults that the Danaids address to the sons of Egypt in 

Aeschylus’ Suppliants in order to determine how they serve to shape the temper of these 
characters, who do not appear on stage but determine the action of the whole play. 

   

Palabras clave: Suplicantes; Esquilo; Violencia; Hybris; Insultos 

  

Keywords: Suppliants; Aeschylus; Violence; Hybris; Insults 

  

Recepción: 24/06/2025 Aceptación: 1/10/2025 

mailto:martagzlez@uma.es


Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

132 

Ese rechazo de las Danaides se manifiesta de manera visceral en la serie 

de insultos que lanzan contra ellos y contra su heraldo en diferentes momentos 

de la pieza y que no ha sido demasiado estudiada en los comentarios a esta 

tragedia. Entre otras cosas, esta desatención sucede porque suele hablarse de 

rechazo al matrimonio (para lo que se buscan justificaciones, como el supuesto 

incesto, o una misandria innata de las hijas de Dánao), no de rechazo a la 

violencia (para lo que no habría que buscar justificación). Si se tiene en cuenta 

la insistencia a lo largo de Suplicantes en el término hýbris, siempre asociado a 

los hijos de Egipto2, podemos postular que, en el contexto de esta obra, gámos 
no significa «matrimonio», sino una unión sexual que, al estar bajo el signo de 

la hýbris, es una violación3. Que en la lengua griega antigua el término gámos 
pueda referirse a cualquiera de los dos supuestos explica la ambigüedad en las 

traducciones, pero no exime de tratar de dar con el significado exacto atendiendo 

al contexto. Las Danaides expresan su deseo de que sus primos se ahoguen en el 

mar «antes de que se suban a unos lechos que los rechazan y de los que la ley 

los aparta, usurpando en nosotras los derechos de su tío»4, es decir, no sólo se 

trata de que ellas no quieran unirse a sus primos, sino de que su propio padre, 

Dánao, rechaza esa unión. 

En contraste con numerosas lecturas que han insistido más en la propia 

violencia de las Danaides, aunque para ello haya que recurrir a versiones del 

mito tardías y ajenas a Esquilo5, como la que se refiere a su castigo en el Hades, 

merece la pena mencionar que H. Friis Johansen y Edward W. Whittle, además 

de fijarse en las numerosas expresiones con las que las Danaides se refieren a lo 

 
2 A. Supp. 30, en boca del Coro y en referencia a los hijos de Egipto; A. Supp. 81, en 

boca del Coro y hablando de esa unión indeseada; A. Supp. 104, idem; A. Supp. 426, en boca 

del Coro y en referencia a los Egipcios (ὕβριν ἀνέρων); A. Supp. 487, en boca del rey y en 

referencia a los Egipcios (ὕβριν μὲν ἐχθήρειεν ἄρσενος στόλου); A. Supp. 528, en boca del 

Coro y en referencia a los Egipcios (ἄλευσον ἀνδρῶν ὕβριν); A. Supp. 817, en boca del Coro 

y en referencia a los Egipcios (γένος γὰρ Αἰγύπτιον ὕβρει); A. Supp. 845, en boca del Coro y 

en referencia a los Egipcios (δεσποσίῳ ξὺν ὕβρει); finalmente, A. Supp. 880, aunque el texto 

presenta problemas, la referencia es del Coro hablando de los Egipcios. Para el texto de 

Suplicantes sigo la edición de Sommerstein (2018). 
3 Llama la atención que Sara Brill, por ejemplo, diga que las Danaides huyen «in order 

to avoid being married off to their cousins» y, líneas después, describa la llegada de esos 

primos así: «Egyptian ships are then sighted on the shore and shortly thereafter a herald 

accompanied by a group of armed men attempts to remove the Danaids from the altar of the 

gods, first by verbal threats and then by physical force», Brill (2009: 162). Habla de «hombres 

armados», que las amenazan de palabra y de obra y, sin embargo, sigue empleando el término 

«matrimonio» para referirse a sus pretensiones. 
4 A. Supp. 37-39, πρίν ποτε λέκτρων ὧν θέμις εἴργει, / σφετεριξάμενοι πατραδελφείαν / 

τήνδ’ ἀκόντων, ἐπιβῆναι. 
5 Dicho esto con todas las reservas debido a la pequeña parte conservada de la obra total 

de Esquilo. 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

133 

indeseable de esa unión que rechazan6, apuntan a la destacable preeminencia que 

ha dado Esquilo a los sentimientos de las propias muchachas, que quizá no 

constituyera, afirman, una excepcionalidad tan enorme como tendemos hoy a 

creer, aparte de que las heroínas de la tragedia tendrían una libertad mayor que 

la que las jóvenes del siglo V a. C. disfrutarían en su día a día. Plantean Friis y 

Whittle (1980: 40) que, en cualquier caso, al menos se estaría planteando,  

 
de un modo poderoso, aunque incompleto, el problema de los matrimonios 

concertados. Se trata del más antiguo texto conocido, en la historia de la civilización 

europea, que haya tratado este asunto, cuya importancia perdura como tema literario 

y como problema social. 

 

Este artículo, con estas premisas, analiza los insultos dirigidos por parte 

de las Danaides y, en menor medida, por parte de otros personajes del drama, 

contra los hijos de Egipto con el propósito de descubrir su función en la 

caracterización de estos personajes. No estamos, ni mucho menos, ante un 

catálogo tan completo y conocido como el que el poeta Semónides de Amorgos 

dedicó a las mujeres en un famoso Yambo (Frg. 7 West), pero sí resulta muy 

indicativo del rechazo que los perseguidores suscitan en las jóvenes. Si 

Semónides hacía descender a las diferentes mujeres de la cerda, la zorra, la perra, 

el barro, el mar, el asno, la comadreja, la yegua, la mona, y, la única buena, la 

abeja, las Danaides se dirigen a sus primos, una bandada de varones cargados de 

hýbris y, por tanto, potenciales violadores, en estos términos: ave de presa, 

serpiente, perro, araña, pesadilla, víbora, animal de picadura venenosa. 

No es este un estudio sobre pragmática lingüística, ni presupone ninguna 

definición específica y restringida del término «insulto». En un sentido muy 

general, puede afirmarse que el insulto, la invectiva, probablemente ha formado 

parte de la comunicación humana «desde el alba de la civilización», Roisman 

(2025: 34-35). Términos como λοιδορία, ὄνειδος, κακηγορία, ψόγος, se refieren 

todos ellos a esta particular forma de comunicación que, si nos restringimos a la 

tragedia griega, ha sido definida así: 

 
Any pronouncement that includes an outpouring of insults, inappropriate to the 

relationship between the two parties, made with the intent to damage the reputation 

 
6 Friis y Whittle (1980: 29-30), «they express their aversion to the marriage (39, 332 

(corrupt), 394, 788-805, 1031-2, 1063-4) and also to the Aegyptiads (511, 790); they further 

represent both as characterized by ὕβρις (30, 81, 104, 426, 528, 817, 845), the Aegyptiads as 

possessed by ἄτη (106-11), and the marriage as impious (9-10), contrary to θέμις (37), to αἶσα 

(80) and to δίκη (82), and equivalent to bondage (335; cf. 221, 392-3, 791)». Cf., en el mismo 

sentido, Kennedy (2023: 105), que señala cómo la comparación del canto del Coro con el de 

Procne puede estar señalando la violencia que ellas mismas perciben en la propuesta de unión 

con los Egipcios. 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

134 

of, or cause shame to, or to undermine, or to belittle, or in any other way emotionally 

wound the addressee. Invective may occur in the form of extensive speeches, as 

found in an agon, or in shorter addresses such as in stichomythia, or both. (...) It 

usually serves a particular purpose within a play: it may be used as a means of 

characterization (...) Lastly, invective may add to the entertainment value of the 

tragedy, through its rich language and imagery7. 

 
Los insultos con los que las hijas de Dánao se refieren a los Egipcios 

tienen un propósito evidente, el de caracterizar a estos personajes por los que se 

sienten amenazadas y que han motivado su huida de Egipto. Si las acusaciones 

de hýbris, a las que me referiré en primer lugar, remiten inmediatamente a la 

violencia sexual, y contribuirían de una manera eficaz a ganarse el favor de 

Pelasgo y de quienes tienen en sus manos el futuro de las hijas de Dánao, el resto 

de insultos contribuye, además de a una caracterización despectiva de los 

perseguidores, a añadir, como se señala en la definición citada, entretenimiento 

a la pieza a través del empleo de una elaborada imaginería relacionada en este 

caso con el mundo animal. 

 

2. Hýbris: ἀρσενοπληθῆ δ’ ἑσμὸν ὑβριστὴν Αἰγυπτογενῆ 

 

En la caracterización de los hijos de Egipto que nos encontramos en Suplicantes, 

hay que empezar por destacar la amplia presencia del término hýbris. Los 

Egipcios son descritos de manera constante con este término y esa es la razón 

más obvia por la que no quieren las Danaides unirse a ellos, unos «pretendientes» 

que las amenazan con una violación en lugar de ofrecer un matrimonio. Esta 

calificación de los hijos de Egipto como poseídos por la hýbris es muy 

significativa, ya que el lector habitual de ensayos sobre la tragedia griega podría 

tener la impresión de que toda ella está llena de referencias a la hýbris cuando, 

en realidad, este término y sus derivados sólo aparecen quince veces en Esquilo 

(sin contar Prometeo) y, de esas quince, diez pertenecen a Suplicantes. 

La mayor parte de las acusaciones de hýbris las vierten las Danaides 

contra los Egipcios. Así, la primera aparición del término se encuentra en el 

canto de entrada de Coro: ἀρσενοπληθῆ δ’ ἑσμὸν ὑβριστὴν Αἰγυπτογενῆ 8 

 
7  La definición completa puede verse en Roisman (2025: 38), donde se estudia la 

invectiva en varias piezas trágicas, sobre todo de Eurípides. De Esquilo se analizan Agamenón 

y Euménides. Sobre el insulto en la Atenas clásica véase Kamen (2020) y, específicamente 

sobre la tragedia, Battezatto (2021). Un estudio general sobre la retórica del insulto, más allá 

de los límites del mundo clásico, es Conley (2010). 
8 A. Supp. 29-30. 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

135 

(«bandada9 de varones del linaje de Egipto poseídos por la hýbris»), y continúa 

de esta manera unos versos más adelante: ἀλλὰ θεοὶ γενέται κλύετ’ εὖ τὸ δίκαιον 

ἰδόντες· / ἥβαν μὴ τέλεον δόντες ἔχειν παρ’ αἶσαν, / ὕβριν δ’ ἐτύμως στυγόντες, 

/ πέλοιτ’ ἂν ἔνδικοι γάμοις10 («Dioses ancestrales, escuchad bien atendiendo a 

lo que es justo: no les entreguéis mi juventud para que la posean al margen de lo 

que está destinado; al contrario, odiando con razón su hýbris, seríais justos en 

cuanto al matrimonio»). 

Parafraseando a Esquilo, podemos decir que las Danaides piden a los 

dioses que no entreguen su hḗbē («juventud», es decir, en términos sexuales, su 

virginidad), a unos asaltantes que muestran su hýbris («exceso», en términos 

sexuales, su disposición a violarlas). De manera enfática dicen que esto 

sucedería «al margen de lo que está destinado» (παρ’ αἶσαν), es decir, de manera 

contraria a lo que sería propio y a su tiempo. 

Pero, aunque son las hijas de Dánao las que más insisten en estas 

acusaciones de hýbris, también el rey Pelasgo emplea el término para referirse a 

sus perseguidores. Así, afirma ante Dánao que, viendo los ramos de suplicantes 

de las muchachas, ὕβριν μὲν ἐχθήρειεν ἄρσενος στόλου, / ὑμῖν δ’ ἂν εἴη δῆμος 

εὐμενέστερος11 («el pueblo odiaría la hýbris de la tropa de varones y estaría 

mejor dispuesto hacia vosotros»). Señalo este detalle para contraargumentar las 

afirmaciones de Richard S. Caldwell, que señala que la «pretendida» violencia 

de los Egipcios se basa en lo que las Danaides sienten y dicen de ellos y que eso 

no debe ser tomado como un hecho objetivo. Es cierto, pero esta caracterización 

de los Egipcios no sólo viene de parte de las Danaides y parece haber sido 

voluntad de Esquilo presentar de este modo a los hijos de Dánao12. 

Es necesario detenerse en el significado del término hýbris, que forma 

parte del léxico cultural griego. Si recurrimos a Aristóteles, nos encontramos con 

 
9 Lit., «enjambre», quizá anticipando el calificativo que más adelante las hijas de Dánao 

aplicarán a su heraldo: «animal de picadura venenosa». Las traducciones del griego son de la 

autora. 
10 A. Supp. 79-85. Vid. el acertado comentario de Sandin (2005, ad loc.), «ἥβαν, in the 

sense of female sexual prime, and ὕβριν (cf. 31, 103, etc.), masculine aggression, are on the 

level surface the two antagonistic motors of the drama. ἥβη is an ambiguous word: it means 

‘youth’ but also ‘maturity’, in the sense of ‘manhood’ or ‘womanhood’. ἥβαν τέλεον … ἔχειν 

seems to mean ‘have full possession of (our) womanhood’, or, perhaps more to the point, 

‘have possession of our womanhood so as to fulfil it’, as ἥβης τέλος elsewhere means 

‘attainment of maturity’, i.e. ‘entrance into adulthood’». Siguiendo los escolios, West (1990: 

132-133) entiende que ἥβαν se refiere a los egipcios, «Not allowing (anyone) to have ἥβη 

fulfilled (by marriage) in transgression of what is due», algo que me parece menos 

convincente. En cuanto a παρ’ αἶσαν, podemos entenderlo como «contrary to what is proper», 

siguiendo a Sommerstein (2019 ad. loc.). 
11 A. Supp. 487-8. 
12 Vid. Caldwell (1974) y, contra, Iriarte y González (2008: 131). 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

136 

que este autor considera la hýbris como una de las formas de la oligōría 

(ὀλιγωρία, desprecio, o falta de respeto) y la define de la siguiente manera en la 

Retórica: «la hýbris es hacer y decir algo que resulta vergonzoso para quien lo 

sufre, no por obtener ninguna otra cosa que el propio hecho de cometer la acción, 

sino para obtener placer»13. 

Existen, pues, dos intenciones complementarias, la de deshonrar a la 

otra parte y la de obtener el propio placer. No se trata de un término religioso, 

aunque tradicionalmente, en el ámbito de la tragedia, se ha entendido como una 

ofensa a los dioses, como una forma de soberbia que parecía caracterizar al héroe 

trágico y que le acarreaba la Némesis (Νέμεσις) en forma de castigo de parte de 

esos mismos dioses. La idea de que se refería, sobre todo, a una ofensa de tipo 

religioso con un componente claro de extralimitación de los límites que separan 

a los hombres de los dioses, ha sido puesta en cuestión en estudios recientes14, 

aunque sigamos encontrando su huella en trabajos específicos sobre el género 

trágico. 

En cuanto a la traducción de este término, decir «insolencia», o 

«arrogancia», puede llevar a confusión cuando lo que en realidad parece 

significar esta palabra es el hecho de infligir deliberadamente un deshonor con 

el deseo de establecer la propia superioridad. El término hýbris señala más bien 

una acción y no un estado de ánimo, una acción con la que se pretende deshonrar 

a otro ser humano, una acción, por tanto, normalmente dirigida hacia otro 

hombre y no hacia un dios, aunque también una divinidad puede ser la víctima. 

Además, el término lo suele emplear la víctima en referencia al agresor, algo que 

se corresponde perfectamente con el empleo del término en Suplicantes. Es 

relevante que Esquilo ofrezca de nuevo la perspectiva de las mujeres, en este 

caso las víctimas de la hýbris. 
Cualquier lectora o cualquier lector que haya leído estudios sobre las 

tragedias de Esquilo pensará, si se menciona el término hýbris, en Jerjes y su 

voluntad de someter a los helenos a su yugo; sin embargo, en Persas sólo se 

emplea el término dos veces y no en relación con Jerjes y Salamina, sino con las 

predicciones de Darío sobre la próxima derrota, la de Platea. En cambio, en los 

estudios sobre Suplicantes, la hýbris, tan presente como caracterización de los 

 
13 Arist. Rh. 1378b. 
14 El estudio de referencia es Fisher (1992). Véase también la amplia reseña de este 

volumen en Cairns (1996). Pese a las diferencias entre ambos estudiosos, con la insistencia de 

Cairns en que debe tenerse en cuenta, no sólo el deseo de deshonrar al otro, sino la subjetividad 

del agente y una idea equivocada de la propia superioridad (véase Cairns 2020, entre otros 

trabajos), lo que me interesa aquí es la coincidencia en el giro de lo divino a lo humano en la 

concepción de la hýbris. 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

137 

Egipcios, no es mencionada apenas15, algo que resulta extraño si consideramos 

que en las fuentes atenienses el concepto de hýbris se asocia con mucha 

frecuencia a las diferentes formas de violencia sexual, siendo la ὕβρεως γραφή 

la acusación pública de violación; véase Harrison (1968-1971), Cole (1984), 

Ogden (2002). Si atendemos a todas estas razones, puede quedar claro por qué 

los Egipcios son calificados repetidamente en Suplicantes como poseídos por la 

hýbris16. Además, en cuanto a la importancia de esta caracterización, hay que 

insistir en que es la que los Egipcios reciben, no sólo de parte de las Danaides, 

sino también de su padre Dánao. 

 
3. Palomas y halcones: ὅδε μάρπτις 

 

Además de las acusaciones de hýbris hacia los hijos de Egipto, nos encontramos 

en Suplicantes con símiles cinegéticos que son bien conocidos desde los poemas 

homéricos, como cuando Ártemis, golpeada por una Hera furiosa, es comparada 

con una paloma perseguida por un halcón: «llorosa, con la cabeza gacha, huyó 

la diosa, como una paloma que, ante el ataque del halcón, entra volando a su 

agujero»17. En Suplicantes es Dánao quien asimila a perseguidores y perseguidas 

con halcones y palomas: ἐν ἁγνῷ δ’ ἑσμός ὣς πελειάδων / ἵζεσθε κίρκων τῶν 

ὡμοπτέρων φόβῳ18, «en lugar sagrado asentaos, cual bandada de palomas por 

miedo a halcones de igual plumaje». 

En este mismo contexto, es significativo que Pelasgo, el rey de Argos, 

antes de retirarse a consultar a la asamblea sobre si acoger o no como suplicantes 

a las hijas de Dánao, se dirija a ellas queriendo tranquilizarlas y les diga estas 

palabras: οὔτοι πτερωτῶν ἁρπαγαῖς σ’ἐκδώσομεν19, «de ninguna manera os 

entregaré a la rapacidad de seres alados». Es decir, promete no entregarlas a unos 

 
15 Sí la menciona Papadopoulou (2011: 74), que señala un interesante paralelismo entre 

la caracterización de los Egipcios como poseídos por la hýbris y la de Teoclímeno, en Helena 

de Eurípides, en el mismo sentido. 
16 En contra, leemos en Somerstein (2019 ad loc.) que los Egipcios son calificados en 

numerosas ocasiones como «hybristic» (30, 81, 104-10), pero que no se nos explica el porqué 

de esta caracterización, «but we are given not the least indication of what they may have done 

or said to merit this characterization», lo cual, por otra parte, entra en contradicción con lo 

que el mismo autor dice en comentario a la primera aparición del término, en l. 30: «ὕβρις is 

wilful, contemptuous disregard for the rights or dignity of another — whether a superior, an 

equal or an inferior, and whether a god or a mortal — and it may be significant that rape was 

regarded as a paradigm case of ὕβρις (...) This is the first of ten occurrences of ὕβρις and its 

derivatives in Supp., all of them referring to the Aegyptiads». 
17 Il. 21.493-4. Vid. también esta misma imagen en la escena de Héctor perseguido por 

Aquiles, Il. 22.139-42, estudiada en Iriarte y González (2008: 82-85). 
18 A. Supp. 223-4. 
19 A. Supp. 510. 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

138 

perseguidores que son vistos como aves de presa y utiliza el verbo ἁρπάζω, 

empleado en contextos que indican rapto, arrebatar algo con violencia y rapidez. 

Y, en efecto, cuando al final de la obra arriban los hijos de Egipto, se presentan 

con estas palabras: ὅδε μάρπτις, «aquí está el raptor»20. 

La comparación de los Egipcios con halcones es algo que se avanza ya 

en el primer canto coral, cuando Esquilo introduce el exemplum de Procne21. El 

poeta no menciona a Procne, pero compara el lamento de las Danaides con el del 

ruiseñor, en el marco de un mito que conoce diversas variantes22 en las que nunca 

falta el elemento de la muerte, intencionada o no, de Itis, hijo de Tereo y Procne. 

Parece que la mención expresa de Tereo, así como la introducción del motivo 

del lamento, indican que Esquilo está siguiendo lo que se conoce como tradición 

ática (Fowler 2013: 366), que es la misma que seguirá Sófocles en su perdida 

Tereo. 

La versión más conocida del mito, que es la que se recoge, precisamente, 

en la hipótesis del Tereo de Sófocles, cuenta que Procne, princesa ateniense hija 

de Pandión, se casa con Tereo de Tracia. Al sentir añoranza por su hermana 

Filomela, Tereo se compromete a ir a buscarla a Atenas y llevarla con Procne, 

pero en ese viaje la viola y, para evitar que se lo cuente a su hermana, le corta la 

lengua y la encierra. Filomela consigue, a pesar de todo, comunicarse con Procne 

y contarle lo sucedido. Entre las dos se vengan de Tereo matando a su hijo, Itis, 

y sirviéndoselo a su padre como manjar. Cuando Tereo se hace consciente del 

banquete impío en el que ha participado, persigue a las dos mujeres para 

matarlas. Los tres son metamorfoseados en aves, Procne en ruiseñor y Filomela 

en golondrina. Sobre la metamorfosis de Tereo, la opinión más común es que, 

dado que Suplicantes de Esquilo es anterior a Tereo de Sófocles, la versión de 

Tereo como halcón es la más antigua, mientras que Sófocles, que lo convierte en 

abubilla, estaría innovando. Sin embargo, Librán Moreno (2015) ha demostrado 

que ya antes de la pieza de Sófocles hay testimonios de Tereo como abubilla. En 

realidad, no podemos saber con seguridad si también Esquilo innovó, si su 

versión de Tereo como halcón era la versión estándar o no, y ni siquiera sabemos 

si existía entonces algo que podamos considerar «versión estándar». Lo que sí 

está claro es que a Esquilo le interesaba la metamorfosis de Tereo en halcón para 

 
20 A. Supp 826. 
21 Sobre el empleo de los exempla en la tragedia, Konstantinou (2015). Sobre el uso 

retórico de este exemplum en concreto en Suplicantes véase Boscà Cuquerella (2024), con 

bibliografía.  
22 Sobre las variantes de este mito pueden consultarse Fontenrose (1948), Cazzaniga 

(1950) y Mancuso (2022). 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

139 

contraponerlo así a las palomas y que ello encaja en la imaginería general de 

Suplicantes23. 
Este símil cinegético tiene una confirmación en Prometeo encadenado, 

aunque se trate de un testimonio que hay que tratar con reservas dados los 

problemas que plantea la adscripción de esta obra a Esquilo24. Se trata del pasaje 

en el que Prometeo le avanza a Ío, ancestro de las Danaides, los avatares que le 

esperan a ella y a su linaje. Al hablar de las hijas de Dánao y de la persecución 

a la que las someten sus primos, dice así: 
 
(...) οἱ δ’ ἐπτοημένοι φρένας,  

κίρκοι πελειῶν οὐ μακρὰν λελειμμένοι,  

ἥξουσι θηρεύσοντες οὐ θηρασίμους  

γάμους, φθόνον δὲ σωμάτων ἕξει θεός25. 

 Ofuscados en sus espíritus, cual halcones que ya no están lejos de unas palomas, 

vendrán con el fin de dar caza a unas bodas que les están vedadas, más la divinidad 

sus cuerpos les negará. 

Se emplea de nuevo el símil de los halcones persiguiendo palomas y se 

utiliza el verbo πτοέω (de donde ἐπτοημένοι), que se refiere a una emoción 

violenta, especialmente si se trata de una pasión sexual, Griffith (1983, ad loc.). 

Lo que persiguen esos halcones son unas bodas que, literalmente, «no pueden 

ser cazadas»: οὐ θηρασίμους γάμους. Se ha señalado en los comentarios a la 

pieza que los hijos de Egipto darán caza a quienes no deben, pero fracasarán en 

su empeño de adueñarse de ese botín26, aunque quizá no se ha insistido en el 

hecho de que el sujeto que impedirá esa gratificación sea una divinidad. Es decir, 

será nada menos que un dios el encargado de velar porque las Danaides no sean 

violentadas27. 

La traducción de φθόνον δὲ σωμάτων ἕξει θεός, «más la divinidad sus 

cuerpos les negará», no es literal, no puede serlo, y merece ser explicada. 

Aparece en el original griego un término que pertenece al léxico cultural, 

φθόνος, estrechamente ligado a la hýbris porque suele ser desencadenado por 

 
23 La idea de que las Danaides se ven a sí mismas como víctimas de los deseos bestiales 

de los egipcios de igual modo que Filomela lo fue de los de Tereo ha sido señalada también 

por Fialho (2012: 47). 
24 Véase Calderón Dorda (2015) para una discusión reciente sobre los problemas que 

rodean al Prometeo encadenado. 
25 A. Pr. 856-9. 
26 Griffith (1983, ad loc.), «The sons of Aegyptus will succeed in ‘hunting down’ and 

marrying their cousins but will never gratify their phisical desire». 
27 Los escolios al verso del Prometeo encadenado insisten en esa idea y sugieren que esa 

divinidad pueda ser Ares, Hera, Afrodita o Eros. 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

140 

ella: se trata del rechazo, incluso venganza, hacia el comportamiento arrogante 

que muestra aquél poseído por la hýbris. Parece claro que esta idea de que el 

rechazo de las Danaides venía motivado por la violencia de sus primos era una 

característica del mito, al menos en la versión seguida por Esquilo tanto en 

Suplicantes como en el Prometeo que se le atribuye28.  

Todo apunta a un uso deliberado por parte de Esquilo de este universo 

léxico destinado a enfatizar una caracterización de los hijos de Egipto como 

culpables de violencia sexual y a plantear la posibilidad de que, más adelante, en 

las obras no conservadas de la trilogía, las Danaides pudieran ver de algún modo 

justificado su crimen y sufrieran una purificación como la de Orestes al final de 

la Orestía29. 
 
4. Serpiente, perro, araña, negra pesadilla, víbora, animal de picadura venenosa 

 

Además de las acusaciones de hýbris y de la comparación de los supuestos 

pretendientes con aves rapaces, contamos con las descripciones que hacen las 

Danaides de sus primos asimilándolos a algunos animales especialmente 

desagradables y que vienen motivadas por el profundo disgusto que estos 

perseguidores les inspiran. 

Así, el Coro, una vez que Pelasgo les promete no entregarlas, según 

acabamos de ver, «a la rapacidad de seres alados», pregunta si serán entregadas 

a seres más hostiles que malignas serpientes: {Χο.} ἀλλ’ εἰ δρακόντων 

δυσφρόνων ἐχθίοσιν;30 O dice de ellos que son soberbios, con una audacia de 

perros: {Χο.} περίφρονες δ’ ἄγαν, ἀνιερῷ μένει / μεμαργωμένοι, κυνοθρασεῖς, 

θεῶν /οὐδὲν ἐπαΐοντες 31 , «altaneros en exceso, enloquecidos con una 

determinación sacrílega, audaces como perros, sordos a los dioses». Recordemos 

que los perros, si dejamos aparte al fiel Argos, que esperó largos años el regreso 

de Odiseo, no suelen aparecer en contextos positivos en Homero ni en la 

tragedia, sino más bien en formas compuestas que se emplean como insulto. 

Los versos de esta antístrofa están construidos en respuesta a los de la 

estrofa: μόνην δὲ μὴ πρόλειπε, λίσσομαι, πάτερ· / γυνὴ μονωθεῖσ’ οὐδέν· οὐκ 

ἔνεστ’ Ἄρης. / οὐλόφρονες δὲ καὶ δολιομήτιδες / δυσάγνοις φρεσίν, κόρακες 

ὥστε, βω- /μῶν ἀλέγοντες οὐδέν32, «No me dejes sola, padre, te lo suplico. Una 

 
28 Sin embargo, véase Podlecki (2005), en comentario ad loc., l. 858 «marriages not to 

be hunted: as told in Aeschylus’s Suppl., the exact reason why marriages between first cousins 

are ‘not to be hunted’ is not made clear». 
29  El estudio fundamental sobre la posible reconstrucción de la trilogía sobre las 

Danaides es Garvie (20062). 
30 A. Supp. 511. 
31 A. Supp. 757-9. 
32 A. Supp. 748-52. 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

141 

mujer sola no es nada, no hay Ares en ella. Ellos tienen pensamientos crueles y 

engañosos en sus mentes impuras, como cuervos, y desprecian los altares». Esta 

estructura refuerza cada uno de los insultos que los hijos de Egipto reciben: 

περίφρονες, «altaneros, arrogantes» corresponde a οὐλόφρονες, «de crueles 

pensamientos»; ἀνιερῷ μένει μεμαργωμένοι, «enloquecidos con una 

determinación sacrílega» a δολιομήτιδες δυσάγνοις φρεσίν, «engañosos en sus 

mentes impuras», los perros están en el lugar de los cuervos, y, finalmente, θεῶν 

οὐδὲν ἐπαΐοντες, «sordos a los dioses» responde a βωμῶν ἀλέγοντες οὐδέν, «que 

desprecian los altares». 

Ante la visión de los hijos de Egipto y su heraldo, las hijas de Dánao, 

llevadas por el miedo, intensifican sus insultos. Dicen de ellos que se aproximan 

paso a paso como una araña, como un sueño negro: {Χο.} ἄραχνος ὣς βάδην, / 

ὄναρ ὄναρ μέλαν33. En cuanto a ἄραχνος, esta es su única aparición en la 

literatura conservada, donde la forma usual es ἀράχνης, -ου (m.), empleada en 

A. 1492 por Esquilo para describir a Clitemnestra. Por lo que se refiere a ὄναρ, 

normalmente no significa «pesadilla», sino algo «irreal». Aunque en algunos 

comentarios a esta obra se hable de la fantasía desatada de las Danaides34, el 

empleo de este término unido al adjetivo μέλαν no es tanto descriptivo como 

sugestivo: la visión de sus atacantes, aproximándose amenazadores, es para ellas 

como un sueño negro, como una pesadilla oscura35. Que tanto Dánao como sus 

hijas se refieren a los Egipcios como «de piel oscura» (melánchimos, 

μελάγχιμος36) hay que entenderlo también con un valor no descriptivo, sino, de 

nuevo, sugestivo de una cierta «otredad».  El color de piel de las hijas de Dánao, 

sus primas, sería obviamente el mismo, aunque incluso la pintura de vasos refleje 

un cierto consenso en la idea de que los hombres tienen la piel más oscura que 

las mujeres de su misma raza. Pero no se trataría aquí de oponer a hombres y 

mujeres37, sino de que las Danaides se construyen una identidad que, sin negar 

la evidencia de su origen egipcio, pretende intensificar los lazos con Argos. Esa 

misma ascendencia argiva serviría para caracterizar a los hijos de Egipto, sus 

 
33 A. Supp. 887-8. 
34 Miralles et alii (2019, ad loc.), «è la fantasia stravolta delle Danaidi, che fa loro 

percepire gli Egiziadi presso a loro (πέλας) come se le stessero già trascinando passo passo 

(βάδην, perché esse sono riluttanti: l’allucinazione è dettagliata) verso il mare». 
35  Sommerstein (2019, ad loc.), «in addition to referring to the appearance of the 

Egyptians, this also suggests the sinister nature of the ‘dream’». 
36 A. Supp. 719, 745. Sommerstein (2019, ad loc.) señala que este adjetivo es en origen 

un compuesto, con un segundo elemento emparentado con χειμών, presumiblemente usado en 

primer lugar para describir nubes oscuras que traen lluvia, aunque ya en tiempos de Esquilo 

sería un sinónimo poético de μέλας. 
37 Tampoco en Semónides se trata de algo tan sencillo, aunque no es éste el lugar para 

desarrollar un comentario del famoso yambo; véase González González (2024). 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

142 

primos y, sin embargo, ellas mismas los construyen como absolutamente otros, 

salvajes y diferentes incluso por el color de la piel38. 

Finalmente, aunque se trata de un texto muy corrupto, en los siguientes 

versos los calificativos que las Danaides dirigen al heraldo se leen con claridad: 

δίπους ὄφις, «serpiente de dos patas»39; ἔχιδνα, «víbora», y δάκος, cualquier 

animal de picadura o mordedura venenosa: 

 
{Χο.} μαιμᾷ πέλας δίπους ὄφις· 

ἔχιδνα δ’ ὥς με [ 

τί πότ’ ἔν[ 

δάκος άχ[ 

ὀτοτοτοτοῖ40 

5. El gusto amargo de la repulsión: πικρός 

Dedicaré un último epígrafe al adjetivo πικρός. Cuando Dánao regresa a la 

escena para contarles a sus hijas el resultado de las deliberaciones de la asamblea 

de los argivos, favorable hacia sus súplicas de asilo, les dice, entre otras cosas, 

que «lo que habéis padecido de parte de vuestros parientes lo han escuchado de 

mí con la mejor disposición; con la más amarga, en cambio, frente a vuestros 

primos» (καί μου τὰ μὲν πραχθέντα πρὸς τοὺς ἐγγενεῖς / φίλως, πικρῶς δ’ 

ἤκουσαν αὐτανεψίοις41). Es verdad que el mensaje es conciso, pero el empleo 

del adverbio πικρῶς puede estar indicándonos que las palabras de Dánao tienen 

una carga emocional fuerte42. 

En estudios con perspectiva cognitivista se ha puesto la atención en las 

metáforas gustativas pertenecientes a las emociones de la ira y la repulsión, o 

náusea. Así, en relación con el adjetivo πικρός («amargo»), y su empleo en Siete 
contra Tebas, Angelopoulou (2018: 73) ha señalado que Esquilo recurre al 

adjetivo πικρός para referirse a las escenas que mayor terror y disgusto producen 

en el desarrollo de esta obra: 

 
cuando términos concretos referidos al gusto, comο πικρός, que dependen de 

representaciones gustativas en el cerebro, se entienden de modo metafórico, no sólo 

activan la corteza gustativa, sino que evocan respuestas emocionales implícitas; se 

implican así de un modo más emocional. En Siete contra Tebas, πικρός extiende su 

 
38 Sobre este asunto, Kennedy (2023: 106). 
39 cf. A. A. 1258, δίπους λέαινα, «leona de dos patas», dicho de Clitemnestra, que 

también es comparada con una serpiente en A. Ag. 1233, A. Ch. 248-9, 994—5, 1047; Orestes 

es también la serpiente que ella soñó parir, A. Ch. 523—50, 928. 
40 A. Supp. 895-9. 
41 A. Supp. 983-4. 
42  Frente al comentario ad loc. de Bowen (2013), «this is as curtly unemotional a 

summary as there can be of what Danaus has learnt of the repulse of the Egyptians». 



La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

143 

significado para acabar definiendo la semilla del fratricidio y, finalmente, asociarse 

con el hierro. Así, el gusto de la sangre de un familiar es el de un «fruto amargo» 

(πικρόκαρπον, 693) y, de ahí, ilegal; y, como agente del fratricidio, el hierro con 

sabor a carne es amargo (πικρός, ὠμόφρων σίδαρος, 730). El «sabor amargo» se 

convierte gradualmente a partir de una experiencia concreta, sensorial, en una 

experiencia estética («visión») y, después, en una afectivo-emocional (traducción 

propia). 

 
En Siete contra Tebas el rechazo que provoca la idea de derramar la 

sangre de un hermano, es decir, que se cumpla ese destino al que Eteocles y 

Polinices estaban llamados, de matarse entre ellos, el gusto amargo de esa 

sangre, o el rechazo físico y moral ante la violación de las niñas que forman el 

coro, producen un disgusto físico para cuya expresión el poeta se sirve del 

adjetivo pikrós43. 
En el pasaje antes citado de Suplicantes, el hecho de que Dánao describa 

como πικρῶς la disposición de la asamblea de los argivos hacia los egipcios 

expresa algo más que un mero rechazo, o mala disposición. El mismo término, 

aunque en forma adjetival, aparece en otras dos ocasiones en esta tragedia. Una 

de ellas es en un verso corrupto y para el que no se ha propuesto ninguna 

reconstrucción convincente († πικρότερ’ ἀχέων οἰζύος ὄνομ’ ἔχων †44), aunque 

la forma πικρότερ’ sí parece segura, con lo que el heraldo de los egipcios, que 

es quien está hablando dirigiéndose a las hijas de Dánao, se referiría a un 

lamento, o palabra, «aún más amarga», que se esperaría que profirieran las 

muchachas una vez en manos de sus raptores. La siguiente y última ocurrencia 

en Suplicantes aparece en boca de Pelasgo, cuando, justo antes de asumir que 

defenderá a las hijas de Dánao de sus acosadores, lamenta que por causa de las 
mujeres bañen de sangre el suelo los varones (πῶς οὐχὶ τἀνάλωμα γίγνεται 

πικρόν, / ἄνδρας γυναικῶν οὕνεχ’ αἱμάξαι πέδον45), «one of the most male-

chauvinistic utterances in Greek tragedy», como señala Alan Sommerstein (2019 

ad loc.), aunque inmediatamente recuerda que Pelasgo sí defenderá a las 

Danaides hasta el punto de, quizá, sacrificar su vida. 

 
43 Angelopoulou (2018: 74): «I suggest that in the Seven, gustatory metaphors qua 

emotional metaphors are strategically placed at pivotal points in the narrative to evoke certain 

embodied responses. Feelings of aversion and pollution are marked by the proximity of lines 

730 (πικρός, ὠμόφρων σίδαρος) and 735–8, as the ‘bitterness’ of the ‘savage-minded’ iron is 

attended by a strong sense of stain and contamination resulting from fratricide». Para la misma 

función de esta metáfora en Siete contra Tebas, 358-359, vid. González González (2019). 
44 A. Supp. 875. Sommerstein (2008): «You’ll soon be uttering an even bitterer song of 

anguish»; Sommertein (2019, ad loc.): «875 makes no sense as it stands, but the poetic οἰζύος 

‘of grief’ is not the kind of word that gets into a text by accident, and πικρότερ’ ‘bitterer’ is 

also likely to be fundamentally sound». 
45 A. Supp. 476-7. 



Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

144 

 
6. Conclusiones 

La voluntad del poeta de caracterizar a los hijos de Egipto como seres poseídos 

por la hýbris queda clara desde el momento en el que este calificativo aparece 

no sólo en boca del Coro, sino también del rey Pelasgo. La mención de la hýbris 
en un contexto sexual sólo puede significar violación, por lo que, si concedemos 

a esa caracterización toda la atención que merece, quedaría claro que lo que las 

Danaides rechazan es eso y no un matrimonio. Esto acabaría con las lecturas que 

hacen de las hijas de Dánao unas misándricas amazonas, o unas doncellas 

temerosas de la unión sexual. 

Existen personajes como Clitemnestra, o Helena, que han recibido 

largas listas de insultos en los diferentes textos que conservamos de la tradición 

griega. Los calificativos que se les han aplicado han pasado a formar parte de su 

«biografía» literaria hasta el punto de que suelen ignorarse los detalles y, sobre 

todo, quién dice qué y en qué contexto, y la condición de traidora y asesina de la 

una y de adúltera y responsable de la Guerra de Troya de la otra se consideran 

tan probadas como si hubiesen testificado ante un jurado. En el caso de los hijos 

de Egipto, en cambio, es poca la importancia que se le ha dado a esa especie de 

bestiario que las Danaides les dedican, así como a la persistente acusación de 

que actúan presa de la hýbris. Al contrario, el foco se ha puesto en las hijas de 

Dánao, atendiendo al desarrollo posterior de la historia (¡son ellas las que ejercen 

la violencia!) y atribuyendo su rechazo a la violencia de los hijos de Egipto a una 

falsa misandria. 

Claro que no se trata de un catálogo tan extenso como el del yambo 7 

de Semónides, pero no se puede ignorar su función en el interior de Suplicantes 

como elemento clave en la caracterización de esos personajes, los hijos de Egipto 

que, aunque no es seguro que aparezcan en escena46, motivan la acción de las 

doncellas que forman el Coro y ocupan esa escena ininterrumpidamente. 

 
BIBLIOGRAFÍA 

 

Angelopoulou, A. (2018) «Feeling Words: Embodied Metaphors in Seven 
Against Thebes», en Lauwers, J., Opsomer, J. y Schwall, H. (eds.), 

Psychology and the Classics, Berlin: De Gruyter, pp. 62-76. 

doi.org/10.1515/9783110482201-005 

 
46 Sobre esta delicada cuestión, véanse Taplin (1977: 215-218) y Librán Moreno (2005: 

324-337). Son también muy interesantes las consideraciones de Taplin, en las páginas citadas, 

sobre la anticipación de la violencia por parte del Coro, “The entry, which has been foreseen 

throughout the play and directly expected for over 100 lines, comes, then, as an embodiment 

of all that is cruel, beastly and rapacious” (1977:216). 

https://doi.org/10.1515/9783110482201-005


La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

145 

Battezatto, L. (2021) «Oedipus and Tiresias: Im/politeness Theory and the 

Interpretation of Sophocles’ Oedipus Tyrannus», en G. Martin et al., 
(eds.), Pragmatic Approaches to Drama: Studies in Communication on the 
Ancient Stage, Leiden & Boston: Brill, pp. 187-212. 

https://doi.org/10.1163/9789004440265_010 

Bednarowski, K. P. (2010) «The Danaids’ Threat: Obscurity, Suspense and the 

Shedding of Tradition in Aeschylus’ Suppliants», The Classical Journal 
105, pp. 193-212. https://dx.doi.org/10.1353/tcj.2010.0044. 

Boscà Cuquerella, A. (2024) «Uso retórico de la violencia sexual. Innovación y 

tradición en el exemplum de Procne en Suplicantes de Esquilo (vv. 59-

68)», Cadmo 33, pp. 103-117. 

Bowen, A. J. (2013) Aeschylus. Suppliant Women. Edited with an Introduction, 

Translation & Commentary, Oxford: Aris & Phillips. 

Brill, S. (2009) «Violence and Vulnerability in Aeschylus’s Suppliants», en 

Wians, W. (ed.), Logos and Muthos: Philosophical Essays in Greek 
Literature, New York: State University of New York Press, pp. 161-180. 

doi.org/10.1515/9781438427430-009 

Cairns, D. L. (1996) «Hybris, Dishonour, and Thinking Big», Journal of Hellenic 
Studies 116, pp. 1-32. https://doi.org/10.2307/631953 

Cairns, D. L. (2020) «Aristotle on Hybris and Injustice», en C. Veillard, O. 

Renaut, D. El Murr, (eds.), Les philosophes face au vice, de Socrate à 
Augustin, Philosophia Antiqua, vol. 154, Leiden: Brill, pp. 147-174. 

https://doi.org/10.1163/9789004432390_010 

Calderón Dorda, E. (2015) Esquilo. Tragedias V. Prometeo encadenado, Madrid: 

CSIC. 

Caldwell, R. S. (1974) «The Psychology of Aeschylus’ Supplices», Arethusa 7, 

pp. 45-70. 

Cazzaniga, I. (1950) La saga di Itis nella tradizione letteraria e mitografica 
greco-romana, Milano & Varese: Istituto Editoriale Cisalpino. 

Cole, S. G. (1984), «Greek Sanctions against Sexual Assault», Classical 
Philology 79, pp. 97‑113. 

Conley, T. (2010) Towards a Rhetoric of Insult, Chicago-London: The 

University of Chicago Press. 

Fialho, M. C. (2012) «Eros e identidade nas Suplicantes de Ésquilo», Humanitas 

64, pp. 43-52. 

Fisher, N. R. E. (1992) Hybris: A Study in the Values of Honour and Shame in 
Ancient Greece, Warminster: Aris & Phillips. 

Fontenrose, J. E. (1948) «The Sorrows of Ino and Procne», TAPA 79, pp. 125-

167. 

Fowler, R. L. (2013) Early Greek Mythography. II Commentary, Oxford: 

University Press. 

https://dx.doi.org/10.1353/tcj.2010.0044
https://doi.org/10.1515/9781438427430-009
https://doi.org/10.2307/631953


Marta González González 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 131-147 

146 

Friis, J. H. & Whittle, E. W. (1980) Aeschylus The Suppliants, 3 vols, 

Copenhague: Gyldendal. 

Garvie A.F. (20062) Aeschylus’ Supplices. Play and Trilogy, Bristol: Bristol 

Phoenix Press. 

González González, M. (2019) «The enemy at the city gates. Seven against 
Thebes, 287-368», Cadmo 28, pp. 31-49. 

González González, M. (2024) «La utopía de un mundo sin mujeres», en 

Quiroga, A. y Jiménez-Higueras, A. (eds.), En busca del tiempo y del 
espacio. Ucronías y utopías desde la Antigüedad hasta la actualidad, 

Coimbra: Classica Digitalia, pp. 255-68. 10.14195/978-989-26-2629-1 

Griffith, M. (1983) Aeschylus. Prometheus Bound, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Harrison, A. R. W. (1968-1971) The Law of Athens (2 vols.), Oxford: Clarendon 

Press.  

Iriarte, A. & González, M. (2008) Entre Ares y Afrodita. Violencia del erotismo 
y erótica de la violencia en la Grecia Antigua, Madrid: Abada. 

Kamen, D. (2020) Insults in Classical Athens, Madison: The University of 

Wisconsin Press. 

Kennedy, R. F. (2023) «Fear of Foreign Women in Aeschylus’s Suppliants», en 

Jacques A. Bromberg y Peter Burian, eds., A Companion to Aeschylus, 

Chichester: Wiley Blackwell, pp. 99-113. 

https://doi.org/10.1002/9781119072348.ch8 

Konstantinou, A. (2015) «Tradition and innovation in Greek Tragedy’s 

Mythological Exempla», Classical Quarterly 65.2, pp. 476-488. 

Librán Moreno, M. (2005) Lonjas del banquete de Homero. Convenciones 
dramáticas en la tragedia temprana de Esquilo, Huelva: Universidad de 

Huelva. 

Librán Moreno, M. (2015) «Abubillas, cucos y aves rapaces: la autoría de 

Sófocles, Fr. 581 R. (= Arist., HA 633a 17-28) (Tereo)», Emerita 83, pp. 

247-263. doi: 10.3989/emerita.2015.11.1411 

Mancuso, S. (2022) Der Prokne-Mythos als exemplum in der attischen Tragödie, 

Zürich-New York: Georg Olms Verlag Hildesheim. 

Miralles, Carles, et alii (2019) Eschilo. Supplici, Roma: Bardi. 

Molina Zorrilla, I. (2021) «La violencia como recurso dramático en Suplicantes 

de Esquilo», CFCegi 31, pp. 21-34. https://doi.org/10.5209/cfcg.72720 

Molina Zorrilla, I. (2023) La huida de las Danaides. Un estudio sobre la violencia 
en Suplicantes de Esquilo, Tesis Doctoral (inédita), Universidad de 

Málaga. 

Ogden, D. (2002) «Rape, Adultery and the Protection of Bloodlines in Classical 

Athens», en Susan Deacy y Karen F. Pierce, eds., Rape in Antiquity: 

https://doi.org/10.14195/978-989-26-2629-1
https://doi.org/10.5209/cfcg.72720


La caracterización de los hijos de Egipto . . .  

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 131-147 

147 

Sexual Violence in the Greek and Roman Worlds, Cardiff: Classical Press 

of Walles. 

Papadopoulou, Th. (2011) Aeschylus’ Suppliants, Londres: Bloomsbury. 

Podlecki, A. J. (2005) Aeschylus. Prometheus Bound, Oxford: Aris & Phillips. 

Roisman, H. M. (2025) «Invective in Greek Tragedy: A Means of Releasing or 

Escalating Tensions?», Classica et Mediaevalia, Supplementum 3, pp. 35-

79. 

Sandin, P. (2005) Aeschylus’ Supplices: Introduction and Commentary on vv. 
1-523, Lund: Symmachus publishing. 

Sommerstein, A. H., ed., trans. (2008) Aeschylus I, Persians, Seven against 
Thebes, Suppliants, Prometheus Bound (Loeb Classical Library). 

Cambridge MA and London: Harvard University Press. 

Sommerstein, A. H. (2019) Aeschylus. Suppliants, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Taplin, O. (1977) The Stagecraft of Aeschylus: The Dramatic Use of Exits and 
Entrances in Greek Tragedy, Oxford: Clarendon Press. 

West, M. L. (1990) Studies in Aeschylus, Stuttgart: Teubner. 

 


