
 

 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                    Myrtia 40 (2025), 199-225 

Myrtia, nº 40 (2025), 199-225 

 

Un epigrama funerario de Posidipo de Pela para una iniciada (43 A.-B.) 

[A Funerary Epigram of Posidippus of Pella for an Initiated Woman (43 A.-

B.)] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.659711 

Marco Antonio Santamaría* 

Universidad Complutense de Madrid 

Marcoa22@ucm.es 

ORCID iD: https://orcid.org/ 0000-0003-3348-8236 
 

 

1. INTRODUCCIÓN  

 

Uno de los hallazgos papirológicos más deslumbrantes de los últimos años fue 

el protagonizado por el papiro de Milán P. Mil. Vogl. VIII 3091, que contenía 

un libro de epigramas de Posidipo de Pela. Desde la publicación de la editio 

 
* Este trabajo se ha realizado en el marco del proyecto de investigación «Dioniso en la 

época helenística: fuentes literarias, papiráceas y epigráficas (Dihelene)» (ref. PID2022-

138722NB-I00), financiado por el Ministerio de Ciencia e Innovación. Agradezco sus valiosas 

aportaciones a Francesca Angiò y los dos informantes anónimos de la revista. 
1 Editio maior: Bastianini, Gallazzi y Austin (2001); editio minor, con toda la obra 

conocida de Posidipo: Austin y Bastianini (2002) (A.-B.), cuya numeración sigo. Vid. 

Calderón Dorda (ed.) (2024) para la edición, comentario y bibliografía más recientes. 

Resumen: Se ofrece una reconstrucción del epigrama fragmentario 43 A.-B. del «nuevo Posidipo» 

a partir de las imágenes del papiro de Milán (P. Mil. Vogl. VIII 309) y de numerosos 
paralelos con otros epigramas funerarios, con epitafios y con documentos referidos a 

cultos mistéricos, en especial las laminillas órficas de oro y textos sobre los Misterios de 

Eleusis. Se analizan los puntos de contacto con estos textos, para concluir que Posidipo 

los tuvo muy en cuenta para expresar las esperanzas escatológicas de la difunta, muy 

probablemente iniciada en los Misterios de Eleusis. 

  

Abstract: A reconstruction of the fragmentary epigram 43 A.-B. from the «new Posidippus» is 

offered, based on images from the papyrus (P. Mil. Vogl. VIII 309) and numerous 
parallels with other funerary epigrams, epitaphs and documents referring to mystery 

cults, especially the Orphic gold tablets and texts on the Eleusinian Mysteries. The points 

of contact with these texts are analysed, concluding that Posidippus took them into 

account when expressing the eschatological hopes of the deceased, who was most likely 

initiated into the Eleusinian Mysteries. 

   

Palabras clave: Posidipo de Pela; epigramas helenísticos; escatología griega; laminillas de oro órficas; 
Misterios de Eleusis 

  

Keywords: 
Posidippus of Pella; Hellenistic epigrams; eschatology; Orphic Gold Tablets; Eleusinian 

Mysteries 

  

Recepción: 24/06/2025 Aceptación: 07/10/2025 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

200 

princeps en 2001 han visto la luz gran número de trabajos, centrados sobre todo 

en la reconstrucción del texto de los poemas fragmentarios y en su interpretación.  

Entre las nueve secciones del libro dedicadas a temas diversos (como 

piedras, augurios, estatuas o naufragios), la cuarta, con el nombre de ἐπιτύμβια, 

recoge veinte epigramas funerarios. Esta sección reviste especial interés, por 

adoptar un tono sereno ante la muerte2 y por incluir numerosos términos y 

expresiones propios de los misterios, un hecho infrecuente entre los epigramas 

helenísticos, lo que invita a pensar que al menos varios de ellos estaban 

dedicados a personas iniciadas. Entre ellos, el epigrama 43 A.-B. destaca por la 

abundancia y la claridad de sus motivos mistéricos. Debido a un corte en el 

papiro, a partir del v. 3 el texto presenta diversas lagunas en la parte central, que 

se han intentado solventar con diversas sugerencias. El presente trabajo las 

valora, propone algunas más y lleva a cabo un análisis pormenorizado de los 

puntos en común del poema con otros epigramas funerarios literarios y 

epigráficos y con varios testimonios de cultos mistéricos, como las laminillas 

órficas de oro y textos sobre los Misterios de Eleusis.  

 

2. EL EPIGRAMA 43 A.-B. 

 

El epigrama 43 A.-B. ocupa el segundo lugar en la sección funeraria. Austin y 

Bastianini ofrecen el siguiente texto en su editio minor de Posidipo3:     

 

ἦλθεν ἐπ᾿ εὐϲεβέων Νικοϲτράτη ἱερὰ μυϲ̣τ̣ῶν 

     ὄργια καὶ καθαρὸν πῦρ ἐπὶ Τριπτολέ̣[μου, 

ἣν ἂψ ἡ φ̣  ̣  ̣ [  ̣  ̣  ̣  ̣  ̣ ]  ̣  ̣  ̣ Ῥαδαμάνθυοϲ [               

               Αἰακὸϲ ε[   ̣ ̣  ̣  ̣  ̣   ̣]  ̣̣ δῶμ̣α̣̣ πύ̣̣̣λα̣̣ϲ̣ τ᾿ {ε} [Ἀΐδεω              

τέκνων [πλῆθοϲ] ἰδοῦϲαν· ἀεὶ δ̣᾿ ἁπα[λώτερο]ϲ οὕτω       5 

     ἀνθρώπ̣[οιϲ λυγρ]οῦ̣ γήραόϲ ἐϲτι λιμή[ν.      

 

He aquí la reconstrucción que propongo para los versos 3 y 4, con las 

conjeturas para todo el poema recogidas a continuación (para el v. 5 prefiero 

[τέκν᾿ ἐπ]ιδοῦϲαν, de Zanetto): 

 
ἣν ἀψηφί̣̣ϲ̣[τωι μεγ]ά̣λ̣[ο]υ̣ Ῥαδαμάνθυοϲ [αἴϲηι 

     Αἰακὸϲ ε[ἰϲ Ἀΐδε]ω δῶ̣μ̣α̣ πύ̣λα̣ϲ̣ τ̣᾿ἐ̣[κάλει             

 

 
2 Como señaló Garulli (2005: 25-32). 
3 Uso la signa lunada (ϲ) para los epigramas del nuevo Posidipo y las convencionales 

para el resto de textos. 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

201 

col. VII 14-19    2 ἐπὶ ed. pr.: ἔπι Livrea 2002     Τριπτολέ̣[μου ed. pr.:  Τριπτόλε̣[μον Ferrari 

2005    3  ἂψ ἡ φ.. ed. pr.: ἂψ ἡ φ̣ι̣λ̣[ίη τε πά]λ̣α̣ι̣ Ῥ. [ἠδὲ Austin 2001: ἂψ ἡ φι[λίη κάτε]χ̣ε̣ν̣ 

Ῥ. [αὐλή· Livrea 2002: [αἴϲηι fort. Zanetto 2002: ἂψ ἡ φι[λίη δέχε]τ̣α̣ι̣ ῾Ρ. [ἠδὲ vel [ἕδρη De 

Stefani 2003:  ἄψηφο̣ϲ̣ vel ἀψήφι̣ϲ̣[τοϲ Ῥ. [(θέμιϲ, βουλή) Lapini 2003: μέ]λ̣α̣ν̣ Ferrari 2005: 

ἀψηφ̣ί̣ϲ̣[τωι ὁϲί]ο̣υ̣ Ῥ. [ὀμφῆι Bremer 2006: ἀψήφι̣ϲ̣[τοι βου]λ̣α̣ὶ Ferrari 2009 : ἀψηφ̣ί̣ϲ̣[τωι 

μεγ]ά̣λ̣ο̣υ̣ Santamaría 2010       4 ε[ἰϲῆγ᾿ εἰ]ϲ Austin 2001: ἔ[ϲχ᾽ αὐτὴ]ν Livrea 2002 : ε[ἰϲ 

Ἀΐδε]ω̣ Lapini 2003 : ἐ[κπέμπε]ι̣ dub. De Stefani 2003     τ᾿{ε} [Ἀΐδεω ed. pr.: τ’ ἐ[κάλουν 

Lapini 2003: ἐ[κάλει Bremer 2006, Santamaría 2010    5 [πλῆθοϲ] ἰδο̣ῦ̣ϲαν Austin ap. ed. pr. 

: [τέκν᾿ ἐπ]ιδοῦϲαν Zanetto 2002: [θ᾿ ἅμματ᾿] ἰδο̣ῦ̣ϲαν Livrea 2002    6 ἀνθρώπ̣[οιϲ λυγρ]ο̣ῦ ed. 

pr. 

 

Ha llegado Nicóstrata a los sagrados rituales de los piadosos iniciados 

   y al fuego puro de Triptólemo. 

A ella, [por sentencia inapelable del gran] Radamantis,  

   Éaco la [ha llamado] a la morada y las puertas [de Hades] 

tras haber visto [a los hijos] de sus hijos. Siempre es así más dulce 

   para los hombres el puerto de la triste vejez. 

 

Comentaré cada una de las peculiaridades y problemas del poema verso a 

verso, así como las diferentes conjeturas, con el fin de justificar cada propuesta.  
 

3. VERSOS 1-2 

 

La muerte es habitualmente imaginada como un viaje, no solo en Grecia4, por lo 

que no tiene nada de extraño que en piezas funerarias se empleé con mucha 

frecuencia el verbo ἔρχομαι para aludir al viaje del alma al Hades o a su destino 

final, como en el presente epigrama5. 

Para la sintaxis de los vv. 1-2 hay dos interpretaciones: puede entenderse 

que εὐϲεβέων califica a μυϲτῶν y que ἐπί lleva ὄργια como régimen6, o bien que 

ἐπ᾿ εὐϲεβέων constituye un solo sintagma, con χῶρον, χώραν, δόμον u οἶκον 

implícitos, ya que es una fórmula que aparece a menudo (el mismo Posidipo la 

 
4 Ver, p. ej., Méndez Dosuna (2008), con más bibliografía. 
5 P. ej.: ...κἠς πλεόνων ἦλθε μετοικεσίην (AP 7.731.6); ταῦτα παρ᾽ Ἅιδαν / ἔρχομ᾽ 

ἔχων·... (AP 7.67.7-8); ὁ τάλας ἔρχομαι εἰς Ἀίδην (AP 7.339.2); Μύγδων... ἦλθεν / εἰς Ἀίδην 

(AP 7.585.1-2). Con el verbo a comienzo de verso: ἦλθον ἐς ἀθανάτους ἐκ πυρὸς ἀμφότεροι 

(AP 16.185.6), sobre Heracles y Dioniso; ἦλθεν δ᾽ εἰς Ἀίδαο δέμας, ψυχὴ δ᾽ ἐς Ὄλυμπον (AP 
7.362.3). Seguramente el verbo también estaba a comienzo de verso en el epigrama funerario 

60.6 de Posidipo: ἔρχομ᾿ ἐπ᾿ ε]ὐσεβέων. 
6 Así, Conca (2002: 68); Lapini (2002: 49), (2007: 235); Livrea (2002: 64); De Stefani 

(2003: 74); Karadima-Matsa y Dimitrova (2003: 343 n. 35); Magnelli (2004: 29 n. 26), (2006: 

53-54); Clinton (2004: 89); Petrovic (2015: 189) y Garulli (2023: 148-149). 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

202 

emplea dos veces7), y que ἱερὰ... ὄργια καὶ καθαρὸν πῦρ son acusativos de 

dirección sin preposición8. En mi opinión, esta segunda interpretación resulta 

algo forzada, pues sería raro que el poeta se refiriera al mismo destino con dos 

sintagmas diferentes yuxtapuestos (uno indicando un grupo, «los piadosos», y 

otro una actividad, «los sagrados rituales»), cada uno con una construcción 

diferente (genitivo con preposición y acusativo sin ella) y utilizando dos 

denominaciones distintas para un mismo referente (piadosos e iniciados). A 

pesar del marcado hipérbaton, resulta preferible integrar todas estas palabras en 

una sola construcción sintáctica: ἐφ᾿ ἱερὰ ὄργια εὐσεβέων μυστῶν καὶ ἐπὶ 

καθαρὸν πῦρ Τριπτολέμου.   

Algunos estudiosos interpretan el nombre propio Τριπτολέ̣[μ... como un 

genitivo régimen de ἐπί, con algún seguidor, o como acusativo9. Otros autores 

piensan que el régimen de la preposición sería πῦρ, del que dependería 

Τριπτολέ[̣μου10. Parece claro que el sustantivo «fuego» necesita precisarse, y un 

genitivo sin preposición («el fuego de Triptólemo») sería más apropiado que un 

complemento preposicional («el fuego junto a Triptólemo»). Además, resultaría 

poco elegante usar la preposición ἐπί más genitivo o acusativo dentro de una 

construcción con ἐπί más acusativo (ὄργια). Por ello, la interpretación ἐπὶ 

καθαρὸν πῦρ Τριπτολέ[̣μου supone una construcción sintáctica más equilibrada, 

con dos sintagmas preposicionales (ἐπ᾿ ὄργια y ἐπὶ πῦρ) coordinados por καί, 

indicando el destino al que ha llegado Nicóstrata. Ambas preposiciones van 

seguidas por genitivos (εὐϲεβέων y Τριπτολέ̣[μου]) que no son su régimen, sino 

complementos de ὄργια y πῦρ. En varios textos que aluden al destino de 

ultratumba se encuentran diversos paralelos de esta construcción con la 

preposición seguida de un genitivo que no depende de ella, sino de un sustantivo 

que va antes (como πῦρ) ο después (como ὄργια):  

 
7 58.6: ὤιχετ’ ἐπ’ εὐσ[εβέων], 60.6: ... ἔρχομ’ ἐπ’ ε]ὐσεβέων. Para más ejemplos de esta 

expresión o εὐσεβέων χῶρος o δόμος, vid. Lattimore (1942: 31-36); Garulli (2005: 28-29 n. 

10) y Angiò en Calderón Dorda (ed.) (2024: 232). 
8 Así lo entienden: Bastianini y Gallazzi (2001: ad loc.); Austin y Bastianini (2002) ad 

loc.; Zanetto (2002: 105); Laudenbach (2003: 126-127), que cree que ἐπὶ Τριπτολέ̣[μου] 

significaría «en presencia de Triptólemo», como en Luc. VH 2.18: τὴν ἐπὶ τοῦ Ῥαδαμάνθυος 

κρίσιν; Dignas (2004: 182); Dickie (2005: 28-29), que sugiere que el segundo ἐπί sería 

pospositivo y llevaría como régimen ὄργια y πῦρ; Nisetich (2005: 26); Ferrari (2005: 199 n. 

44) y (2009: 29 y 124); Bremer (2006: 14) y Angiò en Calderón (ed.) (2024: 232-233): en la 

otra interpretación «la disposición de las palabras resultaría excesivamente retorcida». 
9 Genitivo: Bastianini y Gallazzi (2001: ad loc.); Zanetto (2002: 105), con el sentido «a 

presencia de Triptólemo», ante su tribunal, lo que supondría una variación de la expresión 

más frecuente «a presencia de Radamantis», como en ep. 118.25 (μυστικὸν οἶμον ἐπὶ 

Ῥαδάμανθυν ἱκοίμην) y AP 8.545.1-2 (εἰς Ῥαδάμανθυν). Acusativo: Ferrari (2005: 199).  
10 Lapini (2002: 49) y (2007: 235); Livrea (2002: 64), que escribe ἔπι, lo que no parece 

necesario; Karadima-Matsa y Dimitrova (2003, 343 n. 35) y Dickie (2005: 28-29). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

203 

-Epigramas literarios: χώρην πέμψαν ἐπ᾽ εὐσεβέων (AP 7.260.8); ἤδη γὰρ 

λειμῶνας ἐπὶ Κλυμένου πεπότησαι (AP 7.189.3); κατέβη δόμον εἰς Ἀίδαο (AP 
7.607.3); ἦλθε δῶμ᾽ ἐς Ἀίδεω (AP 7.706.4). 

-Laminillas áureas: πέμψηι ἕδρας ἐς εὐαγέων (OF11 489-490.7); πέμπε με 

πρὸς μυστῶ<ν> θιάσους (OF 492a.1). 

-Epitafios: Ἑρμείη, πένποις [sic] χῶρον ἐπ᾿ εὐσεβέων (GVI 258.4, Licia, 

s. I d. C.); τήνδε ἄγε ἐπ᾿ εὐσεβέων χῶρον (GVI 1871.16, ¿Paros?, s. II d. C.); 

χῶρον ἐς εὐσεβέων (GVI 1967.8, Trica, Tesalia, s. I a. C.; GVI 1740.9, ¿Atenas?, 

s. I a. C.); ἐσθλὰ δὲ ναίω / δώματα Φερσεφόνας χώρωι ἐν εὐσεβέων (GVI 
1128.5-6, Melos, III a. C.); ψυχὴ δὲ ὤιχετο ἐς εὐσεβέων χῶρον (GVI 1771.4-5, 

Laodicea, III d. C.); [χῶρ]ον ἐς εὐσεβέων τόνδ᾿ ἀ[γ]αγὼν κάθισον12. 

Los defensores de que el primer ἐπί tiene εὐσεβέων como régimen se 

basan en que esta fórmula aparece en otros epigramas para designar la región de 

los piadosos en el Hades. El propio Posidipo la usa en dos epigramas funerarios. 

Con todo, como han defendido algunos autores 13 , es posible que el poeta 

empleara al comienzo del epigrama la secuencia ἐπ᾿ εὐσεβέων para dar la 

impresión de que se trataba de dicha fórmula, pero en realidad quedaría integrada 

en otra construcción sintáctica en la que ἐπί no va con el genitivo, creando así 

un efecto poético de sorpresa. Según sugiere Garulli (2023: 149), parece que 

Posidipo, al distanciarse de las fórmulas sepulcrales tradicionales, quiere dar a 

entender que también la condición y el destino de la difunta son diferentes a los 

de la mayoría de los difuntos. El contenido poco habitual tendría un correlato en 

una forma igualmente novedosa que rompe con lo esperable mediante una 

construcción compleja. Garulli observa también la disposición quiástica del 

primer dístico14, que comienza y acaba con ἐπί + genitivo, con los acusativos 

ἱερὰ ὄργια y καθαρὸν πῦρ como régimen de ἐπί y con la misma estructura 

adjetivo + sustantivo, igual que εὐϲεβέων… μυϲτῶν. Además, es significativo 

que en sus otras dos apariciones en Posidipo (58.6; 60.6), así como en un 

epigrama de Calímaco y en varios epitafios inscritos15, ἐπ’ (o ἐν) εὐϲεβέων va al 

final de poema, pero en este epigrama va al principio, con lo que el poeta indica 

que no está siguiendo las convenciones. 

Por otra parte, como apoyo para nuestra interpretación sintáctica de los 

dos primeros versos pueden aducirse varios paralelos en que εὐσεβής + μύστης 

 
11 Empleo OF como abreviatura de los Orphicorum fragmenta editados por Bernabé 

(2004-2005). 
12 Verso 12 de un epitafio procedente seguramente de Macedonia, de finales de la época 

helenística, editado por Karadima-Matsa y Dimitrova (2003).  
13 Magnelli (2006: 53-54) y Garulli (2023: 149).  
14 Ya señalada por Zanetto (2002: 104-108). 
15 Calímaco (AP 7.520.4): Παυσανίου· δήεις δ’ αὐτὸν ἐν εὐσεβέων; 569b.2 Kaibel: 

κἀστὶν ἐν εὐσεβέων ἣν διὰ σωφροσύνην; GVI 435.4: μετ’ εὐσεβέων δ’ ἐσμὲν ἐν Ἠλυσίωι.  



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

204 

forman un sintagma, frecuente en textos mistéricos. Los iniciados en los 

Misterios de Samotracia son denominados por lo general desde el s. II a. C. como 

εὐσεβεῖς μύσται o μύστιδες, en latín pii mystae16, y para los participantes en los 

Misterios de Mitra se usa también a menudo εὐσεβής ο pius17. Fuera de este 

ámbito, se emplea pius m[y]stes en una inscripción del s. IV d. C., 

probablemente de Eleusis (CIL VI, 1779d.13-14)18. Aristófanes usa el sintagma 

ὁσίοις μύσταις (Ra. 336), referido a los iniciados eleusinios del Más Allá. Pero 

hay un paralelo de mucho más peso para este sintagma: el texto de una laminilla 

áurea encontrada en un sepulcro de Pela datado a finales del s. IV a. C., en la que 

curiosamente el difunto se llama Posidipo:   
 

Φερσεφόνηι Ποσείδιππος μύστης εὐσεβής (OF 496b) 

Para Perséfone. Posidipo, iniciado piadoso. 

 

A través de este texto, un difunto reivindica ante la diosa de los muertos 

su condición de iniciado, en virtud de la cual espera obtener la beatitud eterna en 

el otro mundo. Este difunto desea sin duda unirse a los otros piadosos, como los 

que celebran los ritos mistéricos a los que Nicóstrata ha llegado, según el ep. 43 

(εὐϲεβέων... μυϲτῶν / ὄργια 1-2). Dada la similitud entre la laminilla y el epi-

grama, podemos pensar que Posidipo conoció un texto idéntico o muy similar, 

quizá por pertenecer a un familiar suyo del mismo nombre19, posiblemente su 

abuelo, y quiso plasmarlo en un epigrama dedicado a una iniciada. Tal poema 

vendría a cumplir una función muy similar a la de la laminilla: si esta servía para 

comunicar a los dioses del inframundo la piedad del difunto y su esperanza en la 

dicha eterna, el epigrama también plasmaba el rango especial de Nicóstrata y 

proclamaba ante sus conocidos el hecho ya consumado de su llegada al lugar de 

los piadosos.  

 
4. RECONSTRUCCIÓN DE LOS VERSOS 3-4 

 

Los vv. 3 y 4 presentan varias lagunas que se han intentado suplir mediante 

conjeturas. Los editores interpretaron las letras que siguen al relativo ἣν, ΑΨΗΦ 

como ἂψ ἡ, a lo que debería seguir un sustantivo femenino (φιλ̣[ίη según Austin 

2001, seguido por De Stefani 2003: 74, que añade: φιλ̣[ίη δέχε]τ̣α̣ι)̣ o un adjetivo 

con un sustantivo (para Livrea 2002: ἡ φι[λίη κάτε]χεν... [αὐλή·; De Stefani 

2003: 74 apunta que también sería posible ἕδρη como final, aunque prefiere ἠδέ).  

 
16 Vid. Dickie (2005: 39). 
17 Vid. Dickie (2005: 39-40). 
18 Vid. Dickie (2005: 40). 
19 Como apunta Dickie (1998: 74). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

205 

Es esperable que las figuras de Radamantis y Éaco aparezcan unidas de 

alguna manera, dado que a ambos se les suele atribuir una función similar como 

jueces de los muertos. Según esto, Austin (2001) coordina φιλ̣̣[ίη τε πά]λα̣̣ι ̣

Ῥαδαμάνθυοϲ y Αἰακόϲ conjeturando la conjunción [ἠδὲ al final del v. 3, 

propuesta que ha tenido notable aceptación. De Stefani (2003: 74), por ejemplo, 

llega a decir que es «difficile escogitare qualcosa di meglio, sopratutto dell’ [ἠδὲ 

finale, per non creare un asindeto al v. 4». El adverbio πά]λ̣α̣ι ̣de Austin (que 

mejora el posible πά]λ̣ιν planteado y rechazado en la editio princeps, y 

cuestionada en el comentario) es poco sostenible por el estilo, pues es raro que 

este adverbio vaya con un sustantivo. La conjunción ἠδέ al final de verso es aún 

más discutible, pues presenta tres problemas señalados por Lapini20: 1) τε... ἠδέ 

en vez de τε... καί es insólito; 2) es raro que estén coordinados dos conceptos tan 

diferentes como «la amistad de Radamantis» y «Éaco»21; 3) el más grave es que 

no hay ningún ejemplo de ἠδέ a final de verso en la poesía griega hexamétrica. 

Por todo ello, hay que desechar la coordinación entre Radamantis y Éaco. Livrea 

separa los vv. 3 y 4 en oraciones distintas, lo cual tampoco es convincente, pues 

rompe la esperable relación entre Radamantis y Éaco y deja a la oración que 

comenzaría en el v. 4 sin ninguna relación sintáctica con lo anterior. Por su parte, 

Lapini (2003: 47) propuso ἀψήφι̣ϲ̣[τοϲ (mejor que ἄψηφο̣[ϲ, como él mismo 

dice; apunta que acompañaría a un sustantivo como θέμις o βουλή), de 

ψηφίζομαι, «votar» (con un guijarro, ψῆφος), en el sentido de «volontà 

inesorabile, indiscutibile, di una necessità “che non si mette ai voti, non è 

soggetta a voto”» 22 . Ferrari (2009: 29) lo sigue de cerca y reconstruye: 

ἀψήφιϲ̣̣[τοι βου]λα̣̣ὶ Ῥαδαμάνθυοϲ [ἠδὲ / Αἰακόϲ…· «Rhadamanthys’ 

irrevocable decisions [and] Aeacus»23. Este adjetivo ἀψήφιϲτοϲ, aunque raro, 

tiene la ventaja de eliminar el problema planteado por el desconcertante adverbio 

ἄψ, pues ¿cómo puede la difunta llegar de nuevo al Hades?24. Sin embargo, la 

secuencia del adjetivo ἀψήφιϲ[τοϲ más un sustantivo presenta el inconveniente 

de que está en nominativo y difícilmente puede ir coordinada con Αἰακóς, como 

he argumentado.  

 
20 Lapini (2003: 47) y (2007: 236). La segunda también la apunta Zanetto (2002: 107 n. 

30). 
21 Como señalan también Petrovic (2015: 190) y Garulli (2023: 150). 
22 Precisa que habría habido una innovación semántica. En efecto, el término en otros 

textos significa «que no ha votado; que no se valora; incalculable» (ver DGE, s. v.). 
23 Es seguido por Petrovic (2015: 191), que da a ἀψήφιστοι el valor de «indeseado» 

(«unwillkommen»), que considera insatisfactorio. 
24 Los editores (Bastianini, Gallazzi y Austin 2001: 160) lo explican señalando que el 

adverbio «de nuevo» indicaría que la difunta llegó a un mundo que ya conocía a través de la 

iniciación. Sin embargo, la iniciación no transportaba al iniciado al Hades más que 

figuradamente, por lo que cuando muera será la primera vez que llegue allí. 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

206 

Dada la dificultad de coordinar Radamantis y Éaco, podemos suponer que 

el genitivo Ῥαδαμάνθυοϲ dependería de un sustantivo en dativo que se integraría 

muy bien en la oración cuyo sujeto es Αἰακόϲ. Basándome en las conjeturas de 

Lapini y de Zanetto (2002: 107), que para el final del verso sugirió [αἴϲηι, 

propongo la siguiente reconstrucción: ἣν ἀψηφί̣ϲ̣̣[τωι μεγ]ά̣λ̣[ο]υ̣ Ῥαδαμάνθυοϲ 

[αἴϲηι, «por inapelable sentencia de Radamantis» 25 . Independientemente, 

Bremer (2006: 14)26 hizo una sugerencia muy similar: ἣν ἀψηφ̣ίϲ̣̣[τωι ὁϲ]ίου̣ ̣

Ῥαδαμάνθυοϲ [ὀμφῆι. Examinemos cada uno de los términos de mi propuesta y 

la de Bremer.                

En el epigrama, Radamantis parece tener la función, más que de juzgar27, 

de decidir el momento de la muerte de Nicóstrata, que muere muy mayor como 

posible recompensa por ser iniciada. El sustantivo [αἴϲηι, o uno similar, haría 

referencia a su decisión, y ἀψήφιϲτοϲ tendría el sentido metafórico de 

«inapelable, inexorable, que no puede ser sometida a voto», señalando que en lo 

relativo a la muerte rige el poder absoluto de las divinidades del Hades, a las que 

no se puede convencer. Muchos textos se refieren al destino de los muertos 

mediante un ψῆφος, «guijarro, voto, sentencia» de los dioses o los jueces. 

Virgilio (Aen. 6.431-433) asegura que a las almas se les asigna su destino en el 

Averno a partir de un sorteo que realiza Minos, al parecer extrayendo piedras o 

algo similar de una urna: 

 

Nec uero hae sine sorte datae, sine iudice, sedes: 
quaesitor Minos urnam mouet; ille silentum 
conciliumque uocat uitasque et crimina discit. 
Y estos destinos no se asignan sin sorteo ni juez: 

Minos inquiriendo mueve la urna: él convoca 

la reunión de los silenciosos y examina sus vidas y crímenes. 

 

Agatías Escolástico utiliza en dos epigramas el término ψῆφος para 

referirse a la sentencia que espera a los muertos en el Hades. Es, por tanto, una 

potestad del juez, no de los juzgados. En el primero (AP 7.596.5-6), el «voto 

blanco» es sinónimo de absolución:   

 

νῦν δ᾽ ἐπὶ Μινῴην καθαρὴν κρηπῖδα μολόντες    

   ἀμφότεροι λευκὴν ψῆφον ἐδεξάμεθα.   

Ahora que hemos llegado al puro estrado de Minos 

 
25 Presenté esta propuesta en el Congreso Internacional «Orfeo y el orfismo», celebrado 

en Palma de Mallorca del 3-5 de febrero de 2005, y se publicó en Santamaría (2010: 458-461). 
26 Agradezco esta referencia a Francesca Angiò. 
27 Cf. Pl. Grg. 524a-526d, Luc. Cat. 13 y 23-29. 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

207 

   hemos obtenido ambos un voto blanco. 

 

En el otro (AP 11.50.1-2) designa la sentencia que se aplicará a los impíos: 

 

Νήπιε, πῶς σε λέληθε Δίκης ζυγόν, οὐ νοέεις δὲ 

   ἀνδράσιν οὐχ ὁσίοις ψῆφον ὀφειλομένην; 

Insensato, ¿cómo te has podido olvidar de la balanza de Dike y no piensas 

   en la sentencia que recibirán sin falta los impíos?28 

 

Gregorio de Nazianzo usa el término ψῆφος con la idea de destino, en 

concreto con la muerte que sobrevino a su madre Nona en la iglesia (AP 8.39.4): 

... ἐν νηῷ ψῆφον ἑλεῖν θανάτου, «…obtener el destino de morir en la iglesia». 

Una expresión muy similar usa Páladas (AP 11.290.2): ψήφῳ τοῦ θανάτου 

προὔλαβεν εἰς Ἀίδην, «por decisión de la muerte se precipitó al Hades». Puede 

recordarse aquí el verso de Empédocles (fr. 115.1 DK), quizá procedente del 

comienzo de sus Purificaciones: ἔστιν Ἀνάγκης χρῆμα, θεῶν ψήφισμα παλαιόν 

…, «Hay un quehacer de la Necesidad, un antiguo decreto de los dioses ... ». Se 

trata de una ley suprema e ineluctable que rige el cosmos y que prescribe el 

destino de los démones culpables, forzados a reencarnarse en pago a sus 

crímenes.  

A Hades y a los jueces del Más Allá se les aplican adjetivos con alfa 

privativa parecidos a ἀψήφιστος, alusivos a una cualidad de la que carecen: 

ἀμείλιχος 29  y ἀμείλικτος 30 , «implacable»; ἀπαραίτητος, «inasequible a los 

ruegos, inflexible»31, como en Ῥαδάμανθυν... ἀπαραίτητον ἐνηνοχέναι τιμωρίαν 

«Radamantis… infligió castigos implacables» (D. S. 5.79), aunque se refiere a 

la actuación del rey en vida; ἀπειθής, «inapelable, imposible de convencer», 

aplicado a la región del Hades: ἔπλευσεν δὲ κακὸν καὶ ἀπειθέα χῶρον «zarpó a 

 
28 Lo usa también con el sentido de «sentencia», pero no en el Más Allá, sino en un juicio 

terreno, en AP 11.376.12. 
29 Ἀΐδης τοι ἀμείλιχος ἠδ᾽ ἀδάμαστος (Il. 9.158); Ἀίδαν τὸν ἀμείλιχον ἤλυθον (GVI 

1158.17 Cos, s. I a. C.); τὸν ἀμείλιχον ἷκτο πρὸς Ἅιδην (Adeo de Mitilene, AP 7.305.3). Con 

el mismo adjetivo es calificado el corazón de la Erinis en Il. 9.571-572: Ἐρινὺς… / 

…ἀμείλιχον ἦτορ ἔχουσα. 
30 ὃς καὶ ἀμειλίκτοιο βαρὺ Κλυμένοιο νόημα / καὶ τὸν ἀκήλητον θυμὸν ἔθελξε λύρᾳ 

(Damageto, en un epitafio de Orfeo, AP 7.9.7-8); εἰ καὶ ἀμειλίκτοιο κατήλυθεν εἰς Ἀίδαο 

(Bión 12.3); καὶ τότ᾽ ἀμειλίκτοιο καὶ ἀρρήκτου ἀδάμαντος / κλεῖθρα πέλωρα πυλῶν τε 

ἀχαλκεύτου Ἀίδαο (Or. Sib. 2.227-228), que parece hacerse eco de Bión; aplicado al agua de 

la Estigia: ἀμείλικτον Στυγὸς ὕδωρ (H. Cer. 259). 
31  καὶ τὴν ἀπαραίτητον… Δίκην (D. 25.15-16 = OF 33); μόνη ἔστιν ἀπαραίτητος 

ἀνθρώποις Δίκη (Trag. adesp. 495 Sn.). 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

208 

la región funesta e inclemente» (Hermesianacte, CA 7.3 = OF 985)32; ἀθέμιστος, 

«indómito, no sujeto a ley», epíteto del Cocito: Κωκυτόν τ᾽ ἀθέμιστον 

(Hermesianacte, CA 7.9 = OF 985)33. 

También se emplean adjetivos equivalentes en latín para los dioses o 

jueces infernales, como implacabilis 34  o inexorabilis, «al que no se puede 

aplacar, placare, o rogar, exorare», como en: «...inexorabiles iudices, Minos et 
Rhadamanthus» (Cic. Tusc. 1.10.4). Que el adjetivo significaba «implacable» 

queda claro por el verso citado en la Rhet. Her. 4.58: Inimicis te placabilem, 
amicis inexorabilem praebes, «te muestras moderado con los enemigos e 

implacable con los amigos», en el que el antónimo de inexorabilis es placabilis.    

De la dureza de los juicios de Radamantis da testimonio Virgilio (Aen. 

6.566-569):  

 

Cnosius haec Rhadamanthus habet durissima regna 
castigatque auditque dolos subigitque fateri 
quae quis apud superos furto laetatus inani 
distulit in seram commissa piacula mortem.  
Radamantis de Cnoso es dueño de estos reinos severísimos, 

castiga y oye los engaños y fuerza a confesar 

las culpas que cada uno cometió entre los vivos 

dejándolas confiado para una muerte lejana, en hurto vano35. 

 

Pasemos a considerar el final del verso 3. Como se ha apuntado, Zanetto 

(2002: 107) sugirió [αἴσηι, basándose en Il. 9.608: φρονέω δὲ τετιμῆσθαι Διὸς 

αἴσῃ «creo que estoy honrado por designio de Zeus». Otra posibilidad hubiera 

sido βουλῇ, sustantivo en que pensó Lapini (2003: 47; 2007: 237) para la laguna 

de mitad del verso, pero no es válida prosódicamente, porque βου- haría posición 

y alargaría la última sílaba de Ῥαδαμάνθυος. La propuesta de Zanetto es 

apropiada a este respecto y por su significado: «por inapelable sentencia (o 

decreto) ... de Radamantis». La forma αἴσῃ se usa a menudo como final de 

 
32 También sobre el destino: δίκη ... ἀ. Νεμέσε[ως IG 4.444.9 (Fliasia). 
33  Los estoicos aplicaron al destino adjetivos similares: ἀπαράβατος «inviolable», 

ἄτρεπτος «inflexible», ἀνέκφευκτος «inevitable», ἀναπόδραστος «ineludible», ἀνίκητος 

«invencible», ἀνεκβίαστος «indomeñable», ἀκώλυτος «inexcusable», ἀπαράλλακτος 

«inalterable», ἀμετάβλητος «inmutable», ἀμετάθετος «invariable», en SVF II, 202, 528, 913, 

914, 917, 918, 923, 924, 1000, citados por Sorabji (1980: 71). 
34 fugax Ditis petit implacabile regnum (Petr. Sat. 121.1.251, en el poema Bellum civile); 

Ditis implacabile / numen precandum (Sen. Oed. 395-396); adiuro Stygii caput implacabile 
fontis (Verg. Aen. 12.815).    

35 Cf. Sil. Ital. 13.543: poenas Rhadamanthus in ipso / expetit introitu mortemque exercet 
inanem. «en la entrada misma Radamantis exige castigos y administra una muerte 

insustancial».   



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

209 

hexámetro en la poesía épica36, en algunos casos precedida de un genitivo, que 

suele ser Zeus, como en el verso que cita Zanetto o en otros, con el sentido de 

«designio, destino»: ὁ δ᾽ ἀέξετο δαίμονος αἴσῃ «prosperó por designio de la 

divinidad» (h.Cer. 300), sobre el templo en Eleusis; ἐκ Διὸς αἴσης (h.Ap. 433); 

θεῶν ἰότητι καὶ αἴσῃ «por deseo y voluntad de los dioses» (h.Ven. 166); Διὸς 

αἴσῃ (Hes. fr. 204.126 M.-W.); κούρην ἐπεβήσατο δαίμονος αἴσῃ «hizo subir [a 

su carro] a la muchacha por designio de la divinidad» (Orph. A. 1195), sobre el 

rapto de Perséfone por Hades. Cuando Odiseo se encuentra con el alma de 

Elpénor, esta asegura que «le trastornó el mal designio de un dios» (ἆσέ με 

δαίμονος αἶσα κακή, Od. 11.61) y que por eso murió accidentadamente. Un 

epitafio de Roma afirma que «el alma no muere ni envejece, por designio de 

Zeus» (ψυχὴν ἀθανάτην κἀγήραον ἐκ Διὸς αἴσης, GVI 1283.5, s. IV d. C.).  

Por otra parte, Bremer (2006: 14) propuso [ὀμφῆι para completar el verso. 

Se trata de un término en principio apropiado, ya que significa «voz, oráculo», 

en Homero siempre referido a dioses (vid. LSJ s. v.) y a final de verso, como en 

Il. 2.41: θείη δέ μιν ἀμφέχυτ’ ὀμφή, «lo envolvía la voz divina», sobre el sueño 

de Agamenón; 20.129: εἰ δ’ Ἀχιλεὺς οὐ ταῦτα θεῶν ἐκ πεύσεται ὀμφῆς, «si 

Aquiles no se entera de eso por la voz de los dioses»; Od. 3.215, 16.96: 

ἐπισπόμενοι θεοῦ ὀμφῇ, «siguiendo la voz de un dios»; h.Merc. 471, 532: 

δαήμεναι ἐκ Διὸς ὀμφῆς, «aprender de la voz de Zeus». Sin embargo, no encaja 

del todo en el contexto del epigrama, ya que la decisión de Radamantis no es un 

mensaje que se comunique a los hombres.  

Queda por restaurar la laguna en el centro del v. 3. De Stefani (2003: 74) 

piensa que tras esta laguna hay trazas, aunque muy ambiguas, de una Λ seguida 

de una Α. Ferrari (2005: 200) cree que tras la laguna podría haber Λ, Μ o Α, 

pero cuestiona el πά]λ̣α̣ι ̣ de la editio princeps, ya que delante de la Ρ de 

Ῥαδαμάνθυοϲ habría demasiado espacio para una ι, y propone μέ]λα̣̣ν̣, que iría 

con δῶμα, en el siguiente verso, pero ello supondría un hipérbaton demasiado 

fuerte.  

En lugar de ΛΑ, es preferible suponer la secuencia ΑΛ, muy similar 

paleográficamente, y reconstruir la forma μεγ]ά̣λ̣ου̣̣, que sería epíteto de 

Radamantis. En el papiro hay espacio suficiente para las letras ΟΥ delante de 

Ῥαδαμάνθυοϲ, si bien prácticamente no quedan restos de estas letras: 

 

 
Ilustración 1. P. Mil. Vogl. VIII 309, col. VII, 16. 

 
36 Tras πεπρωμένον en Il. 15.209; 16.441; 22.179; en la fórmula καὶ ἐν θανάτοιό περ 

αἴσῃ en Il. 24.428 y 428. En otras construcciones: Il. 9.608; 22.477.  



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

210 

 

Para identificar mejor los restos de las letras Α y Λ podemos tomar como 

referencia las letras Λ de ΗΛΘΕΝ en el v. 1 y Α del ΑΝΘΡΩ del v. 19:       
 

 
Ilustración 2.  P. Mil. Mogl. VIII 309, 

col. VII, 14. 

 
Ilustración 3. P. Mil. Vogl. VIII 309, col. VII, 

19. 

Para mayor claridad, es útil observar las secuencias ΑΛΑ presentes en las 

palabras θαλάμων (46.5 = col. VII, 34) y en παλαίγηρωϲ (47.4 = col. VII, 39): 

 

 
Ilustración 4 P. Mil. Mogl. VIII 309, col. 

VII, 34. 

 
Ilustración 5. P. Mil. Vogl. VIII 309, col. 

VII, 39. 

Según estas muestras, el resto triangular que queda tras la laguna en 43.3 

parece más propio de una Α, mientras que el resto superior de la siguiente letra, 

algo más redondeada e inclinada hacia la izquierda, así como el trazo inferior, es 

más compatible con una Λ.  

En otros epigramas de Posidipo se hallan formas de μέγας en la misma 

posición métrica que el μεγάλου propuesto, como μεγάλην χέρα (19.11), μέγαν 

ἀετόν (27.3) (en ambos casos justo delante del sustantivo al que acompañan, 

como sería el caso en el ep. 43); o μέγα δάκρυον (49.3), también en un poema 

funerario. Tanto en este como en el ep. 27, el adjetivo está en el tercer verso, 

igual que en el ep. 4337. Por otro lado, es muy frecuente en la épica arcaica y 

otros géneros hexamétricos la expresión μεγάλου Διός en la misma posición 

métrica que μεγ]ά̣λ̣ο̣υ̣ Ῥ., de modo que esta fórmula pudo ser el modelo para 

Posidipo38. Hay también ejemplos de μεγάλου acompañando a un sustantivo en 

genitivo (que puede ir antes o después) seguido de un sustantivo en dativo: καὶ 

μεγάλου ποταμοῖο καταβλώσκοντι ῥεέθρῳ (A. R. 4.227); μεγάλου Διὸς ἀμφὶ 

νέφεσσι (Q. S. 7.531); Διὸς μεγάλου παρὰ βωμῷ· (Triph. 400).  

 
37 Otras apariciones del término en Posidipo: 15.7; 19.1; 22.5; 25.4; 33.2; 74.11; 82.1; 

84.3; 88.5 y 6; 94.4; 104.1; 115.8; 135.4. 
38 Il. 21.187; Hes. Th. 29 y 76; cf. Q. S. 7.531; 14.254; OH 29.1; 32.1. 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

211 

Este adjetivo μέγας se aplica muy frecuentemente a los dioses infernales, 

en especial a Hades. Así lo llama Esquilo: μέγας γὰρ Ἅιδης ἐστὶν εὔθυνος 

βροτῶν / ἔνερθε χθονός, «pues gran juez es Hades para los mortales bajo tierra» 

(Eum. 273-274). También es epíteto de Hades en un fragmento épico sobre el 

descenso de Teseo al Hades (μεγάλου Ἀΐδαο, P.Ibscher col. i, 19 = Hes. fr. 280 

M.-W.). En el Papiro de Gurôb, que recoge el texto de un ritual órfico, parece 

que se llama «grande» a Brimo, otro nombre de Perséfone: σῶσόν̣ με Βριμὼ 

με[γάλη39. En su narración de la catábasis de Orfeo, Hermesianacte dice que 

persuadió con su canto a «los grandes soberanos» (μεγάλους…  ἄνακτας, 

Leonción, l. 3, fr. 7, v. 11 CA = OF 985). Virgilio distingue en el inframundo 

dos vías (Aen. 6.540-541):  
 

hic locus est, partes ubi se via findit in ambas: 
dextera, quae Ditis magni sub moenia tendit… 
Este es el lugar donde el camino se divide en dos partes: 

la derecha es la que conduce a las murallas del gran Dite… 

 

Catulo llama a Minos magnanimum (64.85), si bien no como juez de los 

muertos, sino como rey de Cnoso. Igualmente, Antímaco denomina grande a la 

diosa vengadora Némesis (fr. 53.1: ἔστι δέ τις Νέμεσις μεγάλη θεός). Por último, 

un verso del Himno homérico a Apolo (433) ofrece un paralelo para el v. 3: ἦλθ᾽ 

ἄνεμος ζέφυρος μέγας αἴθριος ἐκ Διὸς αἴσης «llegó un fuerte viento céfiro del 

éter, por designio de Zeus», con μέγας y αἴσης en la misma posición, este último 

precedido de un nombre propio en genitivo. Pueden citarse otros textos 

similares, con βουλαί en lugar de αἶσα, casi equivalentes en este contexto: Διὸς 

μεγάλου διὰ βουλάς (Od. 8.82 y Hes. Th. 465); Ζη]νὸς μεγάλοιο βουλαῖς (Ibic. 

fr. 1.4 Page).  

Para el verso 4 Austin (2001) propuso la conjetura ε[ἰϲῆγ᾿ εἰ]ϲ y la editio 
princeps y la minor completaron la laguna del final con τ᾿{ε} [Ἀΐδεω. En el 

primer caso, la repetición de εἰϲ resulta un prosaísmo. Además, como señala 

Ferrari (2005: 200), es muy improbable la colocación de una preposición como 

εἰϲ antes de la cesura del pentámetro, de lo que no hay ningún ejemplo en la obra 

de Posidipo. La segunda lectura, τ’{ε} [Ἀΐδεω, es casi inevitable como 

complemento para δῶμα πύλα̣ϲ τ’, pero tiene el inconveniente de que hay que 

suprimir la ε de τε, por lo que va mucho mejor para la primera laguna, como 

propone Lapini (2003: 47; 2007: 237), seguido por Ferrari (2005: 200), de modo 

que al final del verso estaría el verbo de la oración. Lapini sugiere ἐκάλουν, una 

opción muy acertada, pues καλέω suele llevar complementos en εἰς con el 

sentido de convocar o invitar a algún lugar o evento (v. LSJ s. v. καλέω I, 1-2). 

 
39 με[γάλη coni. Hunt ap. Smyly (OF 578.5). 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

212 

Dado que en nuestra lectura el sujeto es sólo Éaco, la forma estaría en singular: 

ἐκάλει40. Ferrari (2005: 200), que acepta la forma ἐκάλουν, ofrece ejemplos en 

que se llama a un hombre desde el Hades: Χάρων / μ’ ἤδη καλεῖ· τί μέλλεις; 

«Caronte ya me llama, ¿qué esperas?» (E. Alc. 254-255); καλεῖ γὰρ αὐτὸν πολλὰ 

πολλαχῇ θεός· / ‘ὦ οὗτος οὗτος, Οἰδίπους τί μέλλομεν / χωρεῖν;...’, «pues lo 

llama un dios muchas veces y de muchos modos: “tú, tú, Edipo, ¿qué esperamos 

para marchar?”» (S. OC 1626-1268). Puede añadirse: Il. 16.693: ὅτε δή σε θεοὶ 

θάνατον δὲ κάλεσσαν, «cuando los dioses te llamen a la muerte» (cf. 22.297); 

Od. 24.1-2: Ἑρμῆς δὲ ψυχὰς Κυλλήνιος ἐξεκαλεῖτο / ἀνδρῶν μνηστήρων, 

«Hermes Cilenio iba llamando a las almas de los pretendientes»; καλέει μ’ εἰς 

Ἀίδην Θάνατος, «me llama la Muerte al Hades» (AP 7.731.2); Γῆ μευ καὶ μήτηρ 

κικλήσκετο, «la Tierra también llamó a mi madre» (AP 7.371.1); Pl. Phd. 115a, 

parafraseando la Alcestis: ἐμὲ δὲ νῦν ἤδη καλεῖ, φαίη ἂν ἀνὴρ τραγικός, ἡ 

εἱμαρμένη, «ahora ya me llama, diría un actor trágico, el destino»; Suda, s. v. 

Κλύμενος· οὕτω λέγεται ὁ Ἅιδης· ἢ ὅτι πάντας προσκαλεῖται εἰς ἑαυτόν, 

«Clímeno: así es llamado Hades, o bien porque convoca a todos ante él…»; 

Verg. Aen. 6.432-433: ille (sc. Minos) silentum / conciliumque uocat, «él 

convoca la reunión de los silenciosos». 

 

5. POSIDIPO Y LOS MISTERIOS 

 

En la segunda parte del artículo analizaré la conexión del epigrama con textos 

relativos a los cultos mistéricos, en concreto las laminillas órficas de oro y 

diversas fuentes sobre los Misterios de Eleusis. 

 

5.1. Paralelos con las laminillas órficas  

Son notables las semejanzas entre el primer dístico del ep. 43 y varias laminillas 

de oro órficas. Algunas de estas, las llamadas persefonias por mencionar a 

Perséfone41, comienzan con el alma del iniciado declarándose como «pura de 

entre los puros» ante las divinidades del inframundo:  

 

ἔρχομαι ἐκ καθαρῶν καθαρά... 

 

ἦλθεν ἐπ᾿ εὐϲεβέων Νικοϲτράτη ἱερὰ μυϲ̣τ̣ῶν 

ὄργια καὶ καθαρὸν πῦρ ἐπὶ Τριπτολέ̣[μου (ep. 43.1-2) 

 
40 También propuesto por Bremer (2006: 14).   
41 OF 488-490, de Turios y datadas en el s. IV a. C., y OF 491, de Roma y datada c. 260 

d. C. 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

213 

 

En ambos casos se indica la llegada al Más Allá del alma del difunto con 

el mismo verbo, en presente (ἔρχομαι) o en aoristo (ἦλθεν), realzado por su 

destacada posición, que inaugura el verso y el propio poema. Además, al verbo 

ἔρχομαι le siguen una preposición, un adjetivo en genitivo plural (todos estos 

elementos idénticos métricamente) y un nominativo singular femenino, en un 

caso Νικοστράτη y en el otro καθαρά. Curiosamente, este mismo adjetivo 

(καθαρόν) aparece en el epigrama en el siguiente verso, aplicado a πῦρ42. En el 

comienzo de las laminillas se pone énfasis en el grupo del que procede el iniciado 

(ἐκ καθαρῶν καθαρά), un θίασος de personas puras, que han alcanzado tal estado 

a través de la iniciación (y quizá un modo de vida correcto); en el epigrama se 

señala el grupo (εὐϲεβέων... μυϲτῶν) en el que la difunta ha sido admitida en el 

Más Allá, que sigue realizando en el Hades las mismas ceremonias de 

purificación que celebraron en vida (ἱερὰ... ὄργια καὶ καθαρὸν πῦρ). El paralelo 

es aún mayor entre el epigrama y la laminilla de Cecilia Secundina (OF 491), de 

Roma, varios siglos posterior (h. 260 d. C.), pero quizá basada en algún modelo 

más antiguo:  

 

v. 1: ἔρχεται ἐκ καθαρῶν καθαρά, χθονίων βασίλεια, 

v. 4: ‘Καικιλία Σεκουνδῖνα νόμωι ἴθι δ̣ῖα γεγῶσα’.  

«Viene pura de entre puros, reina de los subterráneos, […] 

Cecilia Secundida, marcha, legítimamente convertida en divina». 

 

Como en el poema de Posidipo, se ha incluido el nombre de la iniciada, 

no al principio sino al final, y se utiliza la tercera persona ἔρχεται en vez de la 

primera ἔρχομαι de las laminillas.  

Por otro lado, los dos primeros versos del ep. 43 recuerdan el final de la 

lámina de Hiponio, que describe al difunto recorriendo el camino sagrado de la 

bienaventuranza junto con los demás iniciados y bacantes, a los que se integra 

(subrayo los términos comunes): 

 

καὶ δὴ καὶ σὺ πιὼν ὁδὸν ἔρχεα<ι> ἅν τε καὶ ἄλλοι 

μύσται καὶ βάκχοι ἱερὰν στείχουσι κλε<ε>ινοί43. 

«Sin duda tú tras beber vas por el camino sagrado 

por donde marchan los demás iniciados y los bacos, gloriosos». 
 

 
42 También se lee el término πῦρ en la laminilla grande de Turios (OF 492), lín. 2 y 8.  
43 OF 474.15-16. 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

214 

Además, los εὐσεβέων μυστῶν ἱερὰ ὄργια de los que habla Posidipo se 

asemejan notablemente a las regiones dichosas a las que el iniciado espera ser 

conducido en varias laminillas de Turios, a saber, las «sedes de los puros» (ἕδρας 

ἐς εὐαγέων)44 o los «prados sagrados y bosquecillos de Perséfone» (λειμῶνας 

θ᾿{ε} ἱεροὺς καὶ ἄλσεα Φερσεφονείας)45. Tanto en el epigrama como en esta 

última laminilla el destino final es descrito mediante dos sustantivos en acusativo 

(ὄργια y πῦρ, λειμῶνας y ἄλσεα), el primero calificado de ἱερός y el otro con el 

nombre propio en genitivo de una figura relevante en el Más Allá (Τριπτολέμου, 

Φερσεφονείας).  

Por otra parte, las laminillas persefonias y el epigrama de Posidipo se 

asemejan en que el alma del iniciado llega ante una jerarquía formada por tres 

personajes, de los que espera una acogida benevolente. En las laminillas son los 

dioses Perséfone, Hades (Eucles) y Dioniso (Eubuleo)46 y en el epigrama los 

héroes Triptólemo, Radamantis y Éaco.  

Veamos finalmente el texto de una laminilla de Feras, de finales del s. IV 

o comienzos del s. III47:  

 

πέμπε με πρὸς μυστῶ<ν> θιάσους· ἔχω ὄργια [… 

Δήμητρος Χθονίας <τε> τέλη καὶ Μητρὸς Ὀρεί[ας. 

 
1 [σεμνά uel [Bάκχου a Parker et Stamatopoulou allata et reiecta ([Bάκχου Graf-

Johnston) : [ἰδοῦσα Bouraselis, Parker-Stamatopoulou    2 τε <τέ>λη Parker-

Stamatopoulou : τελέ<σαι> Ferrari-Prauscello  

 
Condúceme a los tíasos de los iniciados. Tengo los ritos… 

y las iniciaciones de Deméter Ctonia y de la Madre de la Montaña.  

 

El difunto o difunta pide ser conducido a las regiones privilegiadas 

habitadas por los iniciados. Es probable que se dirija a la reina de los infiernos, 

pues el comienzo de la nueva laminilla guarda un gran parecido con los dos 

versos finales (que excepcionalmente forman un dístico elegíaco, el esquema de 

los epigramas) de dos laminillas gemelas de Turios, en los que el alma del 

iniciado se presenta como suplicante ante Perséfone para que le conduzca a las 

sedes de los puros (OF 489-490.7): 

 
44 OF 489-490.7.  
45 OF 487.5-6. 
46 Sobre la identificación de Eucles y Eubuleo, ver Bernabé y Jiménez San Cristóbal 

(2008: 102-105). 
47 Recogida por Bernabé como OF 493a en los addenda et corrigenda de sus OF, fasc. 

3, 456-457.  



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

215 

 

νῦν δ᾿ ἱκέτις ἥκω παραὶ ἁγνὴν Φερσεφόνειαν, 

ὥς με πρόφρων πέμψηι ἕδρας ἐς εὐαγέων.  

Ahora vengo como suplicante frente a la casta Perséfone, 

Para que benévola me conduzca a la sede de los puros. 

 

El primer verso de la laminilla de Feras presenta notables semejanzas con 

el primero del epigrama, como el hecho de compartir las formas μυστῶν y ὄργια. 

Ambos textos comienzan con un verbo de movimiento seguido de una 

preposición con régimen en acusativo que designa el lugar de la dicha en el Más 

Allá. Este acusativo lleva a su vez un sustantivo en genitivo que lo delimita, y 

que está colocado justo después de la preposición:  

 

Epig.: ἦλθεν      ἐπ᾿(ὶ)… μυϲτῶν / ὄργια. 

Lam.: πέμπε με πρὸς μυστῶ<ν> θιάσους· ἔχω ὄργια [ 

 

La mención de las «ceremonias sagradas» (ἱερὰ ὄργια) que según 

Posidipo celebran los «piadosos iniciados» refleja la esperanza de seguir 

celebrando los ritos mistéricos en el Mas Allá. A ello se alude también en el 

último verso de una de las dos laminillas áureas de Pelina, según la lectura de 

los editores, Tsantsanoglou y Parássoglou, donde τέλεα corresponde a ὄργια y 

ὄλβιοι a μύσται:  

 

κἀπι̣μένει σ᾿ ὑπὸ̣ γῆν τέλεα ἅσσαπερ ὄλβιοι ἄλλοι (OF 485).  

te esperan bajo tierra los mismos ritos que los otros dichosos (realizan).  

 

Hay otro epigrama de época helenística muy similar al de Nicóstrata, así 

como a las laminillas, y seguramente inspirado en estas. Se trata del poema 

anónimo dedicado al poeta Fílico de Corcira48: 

 

ἔρχεο δὴ μακάριστος ὁδοιπόρος, ἔρχεο καλοὺς 

    χώρους εὐσεβέων ὀψόμενος, Φίλικε. 

Marcha, dichosísimo caminante, marcha a contemplar 

    las hermosas regiones de los piadosos, Fílico. 

 

 
48 PHamb inv. no. 312 recto col. ii = Suppl.Hell. 980.1-2.  



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

216 

Al igual que en el epigrama de Posidipo y en las laminillas, la primera 

palabra es una forma del verbo ἔρχομαι, en este caso un imperativo dirigido al 

propio difunto, repetido para más énfasis, y quizá imitando el estilo ritual, que 

indica su viaje al lugar de la bendición eterna. También se recoge el nombre del 

destinatario (en vocativo, como en la laminilla de Cecilia Secundina) y se usa el 

genitivo plural εὐσεβέων para denominar a las regiones felices (χώρους) a las 

que se espera que llegue.  

Todas estas similitudes revelan una imitación consciente por parte de los 

epigramatistas del léxico y las expresiones de las laminillas, así como de sus 

creencias escatológicas, que muy probablemente eran profesadas por los 

difuntos a raíz de su iniciación en los misterios órficos, eleusinios u otros afines. 

 
5.2. El fuego de Triptólemo 

Pasemos ahora a examinar la expresión «fuego puro de Triptólemo», que no 

tiene concomitancias con las laminillas órficas y su contexto ritual, sino con los 

Misterios de Eleusis, a cuya mitología y ritual está ligado Triptólemo49. El 

Himno homérico a Deméter (vv. 153, 474, 477) lo menciona por vez primera, en 

compañía de otros nobles de Eleusis, llamados βασιλεῖς, a quienes la diosa reveló 

los Misterios (473-479; v. 476: ἐπέφραδεν ὄργια). Siglos más tarde, Jenofonte 

(Hell. 6.3.6) afirma que Triptólemo fue quien enseñó los secretos a Heracles y 

los Dioscuros. Según esto, puede considerarse uno de los primeros hierofantes 

de los Misterios, encargados de transmitir las revelaciones a los iniciados50. Por 

ello, no es extraño que se le imaginara presidiendo los rituales mistéricos del 

Más Allá a los que Nicóstrata espera unirse.  

De acuerdo con esto, en el «fuego puro de Triptólemo» pueden 

distinguirse tres dimensiones, mítica, ritual y escatológica, estrechamente 

imbricadas. En efecto, los ritos que la difunta espera celebrar en el Hades son los 

mismos que ya llevó a cabo en vida (como hemos visto a propósito de los ἱερὰ 

ὄργια) y que a su vez reflejan en gran medida las acciones que realizó Deméter 

a su llegada a Eleusis en su búsqueda de Perséfone51:  

 
49 Sobre Triptólemo en los Misterios de Eleusis, vid. Richardson (1974: 194-196) y 

Parker (1996: 99-101); sobre las fuentes literarias y visuales, vid. Schwarz (1997). 
50  Clinton (2004: 89) sugiere que en los Misterios de Eleusis «it would not seem 

inappropriate for a scepter-bearing priest such as the hierophantes to represent the royal 

Triptolemus who in art is often depicted holding a scepter». Representaciones con cetro: 

LIMC 54, 55, 57-63, 69, 72, 73, 80, 82, 84, 88, 90-95, 97, 99, 102-117, 119-121, 124-134, 

entre otras (ver Schwarz 1997). 
51 Sobre el uso del fuego en el Himno a Deméter y en los Misterios de Eleusis, vid. 

Richardson (1974: 165); Burkert (1983: 275-277); Parisinou (2000: 60-71), que analiza 

fuentes escritas e iconográficas, y Clinton (2004: 89-96).  



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

217 

a) Dimensión mítica. El mito que sirve de aition a los Misterios de 

Eleusis es el narrado en el Himno homérico a Deméter. El fuego aparece en dos 

momentos: cuando la diosa emplea antorchas mientras busca a su hija raptada 

(h.Cer. 48, 61)52 y cuando trata de inmortalizar al hijo del rey de Eleusis. Durante 

su estancia en la casa de Céleo y Metanira, los reyes de Eleusis, se nos dice que 

Deméter asumió la función de nodriza del hijo de ambos, Demofoonte (219-

235). Con la intención de hacerlo inmortal, la diosa lo ungía con ambrosía y lo 

colocaba todas las noches bajo el fuego, como un tizón (239-240). Deméter no 

consiguió sus propósitos, pues fue sorprendida por Metanira y, ante su alarma, 

tuvo que sacarlo del fuego (243-255).  

Para la interpretación del ep. 43 es de gran interés otra versión distinta del 

himno homérico en la que el hijo de Céleo que la diosa pone al fuego no es 

Demofoonte, sino Triptólemo. Ovidio transmite esta versión en los Fastos, en el 

relato del rapto de Proserpina53:  

 

    Triptolemum gremio sustulit illa suo,  
terque manu permulsit eum, tria carmina dixit, 
    carmina mortali non referenda sono,     
inque foco corpus pueri vivente favilla       
     obruit, humanum purget ut ignis onus. (4.550-555)     

    Puso aquella (Ceres) a Triptólemo en su seno 

y tres veces con su mano lo acarició, tres ensalmos pronunció, 

    ensalmos que no ha de referir la voz humana, 

y en el hogar coloca el cuerpo del niño, en los rescoldos ardientes, 

   para que el fuego purifique su lastre humano.  

 

Es probable que Ovidio esté reelaborando una fuente griega, quizá el 

poema perdido de Nicandro Transformaciones (Ἑτεροιούμενα)54 . Existe la 

 
52 Deméter y Perséfone se representan muy a menudo con antorchas. Vid. Mylonas 

(1961: 158, 167, 208-209, 232, figs. 59 y 78). 
53 Dickie (2005: 30) señala el paralelo entre el ep. 43 y el pasaje de Ovidio. Esta misma 

variante de la historia la recogen otros autores como Higino (Fab. 147.1-3), Mythogr. Vat. 2, 

118 Kulcsár y Servio (In Georg. 1.19), que sigue de cerca a Higino o a su fuente. Según 

Apolodoro (1.5.2), tanto Demofoonte como Triptólemo son hijos de Céleo, pero a quien 

Deméter pone en el fuego es al primero, que muere abrasado. Como observa Montanari (1974: 

131 n. 55): «forse questa versione rappresenta lo stadio intermedio nel processo di sostituzione 

di Trittolemo a Demofonte nell’episodio del fuoco».  
54  Según ha defendido Montanari (1974), la historia de Deméter contada en las 

Transformaciones de Nicandro puede estar resumida en un escolio (c) al verso 484 de los 

Theriaka de Nicandro, según el cual Metanira entregó su hijo Triptólemo a Deméter para que 

lo criara; ella le puso al fuego para inmortalizarlo, pero fue sorprendida y no pudo lograrlo, 

pero le entregó la semilla del trigo.  



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

218 

posibilidad de que Nicandro tomara la variante de Triptólemo como el niño que 

es puesto al fuego de una obra previa (¿el Triptólemo de Sófocles?), que también 

pudo inspirar a Posidipo, pero no hay mayores evidencias. Lo más relevante es 

que tanto en el relato del Himno a Deméter como en Ovidio y su posible fuente, 

el fuego tiene la misma propiedad: conceder la inmortalidad purificando al niño 

de su parte mortal. Si esta versión estuviera reflejada en el epigrama, el fuego 

simbolizaría la inmortalidad y la bendición eterna obtenida por Triptólemo y 

luego por Nicóstrata. En cualquier caso, es claro que el adjetivo «puro» alude al 

poder purgativo y salvífico del fuego, presente en el mito y reproducido en los 

Misterios.  

b) Dimensión ritual. Varias de las acciones ejecutadas en la procesión 

hacia Eleusis y en los Misterios rememoraban las llevadas a cabo por Deméter y 

permitían a los iniciados actualizarlas y revivirlas, como el uso de antorchas, el 

ayuno y el consumo del ciceón (48-50, 206-211)55. Ovidio hace explícita esta 

relación entre en el mito y en el rito, conectados por el uso de antorchas, en su 

narración del rapto de Proserpina en los Fastos: 

 

  illic (sc. Ceres) accendit geminas pro lampade pinus: 
      hinc Cereris sacris nunc quoque taeda datur. (4.493-494).  

Allí encendió dos ramas de pino a modo de antorcha: 

    de ahí que también ahora se entregue una tea en los ritos de Ceres. 

 

El fuego era el protagonista en el momento crucial de la ceremonia, 

cuando el hierofante anunciaba el nacimiento del niño divino de Deméter «en 

medio de abundante fuego» (ὑπὸ πολλῷ πυρί)56. Puede que esta misma expre-

sión se usase en el rito y aludiera al «abundante fuego» (πυρὶ ἔνι πολλῷ) en el 

que Deméter ocultaba a Demofoonte en el Himno a Deméter (248-249). Esta 

luz que rodeaba a los iniciados en el punto culminante simbolizaba la 

purificación de su antigua condición, su renacimiento espiritual y, por tanto, la 

obtención de un estatus privilegiado ante Deméter, el cual conllevaba la 

recompensa tras la muerte57.  

 
55 Sobre los ritos eleusinios como reproducción del mito, vid. Richardson (1974: 165-

166).  
56 Ps.-Hippol. Ref. 5.8.39-40, p. 96, 10-18 Wendland. Como dice Parisinou (2000: 69): 

«Light was the major component of the most sacred scene of the Mysteries [the display of the 

Hiera at the Anaktoron], which left an everlasting impression on the initiates». Vid. Clinton 

(2004: 95-96). 
57 Sobre el valor catártico del fuego en Eleusis: vid. Richardson (1974: 165): «The chief 

use of torches or fire is for purification», y Burkert (1983: 280 y n. 30); en general: Parker 

(1983: 227-228). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

219 

En efecto, Plutarco habla de la purificación obtenida en la iniciación 

(«como purificados y santificados en la iniciación», ὥσπερ ἐν τελετῇ 

καθαρθῶσι καὶ ὁσιωθῶσιν, Rom. 28.10). Así se explica el adjetivo καθαρόν que 

acompaña a πῦρ en el epigrama, y que habría que entender como «purificador», 

más que como «puro»58. Es también Plutarco quien transmite en un fragmento59 

que a los iniciados, tras pasar por una oscuridad temible, «les salía al encuentro 

una luz maravillosa y los recibían parajes puros y praderas» (φῶς τὸ θαυμάσιον 

ἀπήντησεν καὶ τόποι καθαροὶ καὶ λειμῶνες ἐδέξαντο). Significativamente, son 

puros los lugares bañados por la intensa luz. 

La importancia de la iluminación se refleja en el cargo de δᾳδοῦχος o por-

tador de antorcha, el segundo en la jerarquía eleusinia después del hierofante y, 

como él, perteneciente a una familia concreta, la de los Cérices60. Probablemente 

el daduco era el encargado de purificar a los fieles y liberarlos del miedo a la 

oscuridad y a la muerte61.  

c) Dimensión escatológica: la iniciación era concebida como una 

experiencia anticipada de la muerte y en particular de la beatitud que espera a 

los iniciados, con el fin de superar el terror asociado al viaje postrero. Muchos 

textos indican que parte de la felicidad en el Hades consistía en seguir 

disfrutando de los ritos celebrados en vida. Así lo testimonia una vez más 

Plutarco en términos muy parecidos a los ya vistos, con énfasis en la pureza y la 

luz:    

 
οἱ δὲ καὶ δεδιότες τελετάς τινας αὖ πάλιν καὶ καθαρμοὺς οἴονται βοηθεῖν, οἷς 

ἁγνισάμενοι διατελεῖν ἐν Ἅιδου παίζοντες καὶ χορεύοντες ἐν τόποις αὐγὴν καὶ 

πνεῦμα καθαρὸν καὶ φέγγος (v. l. φθόγγον) ἔχουσιν. (Non posse suav. viv. sec. 
Ep. 27, 1105B). 

Incluso los que tienen miedo [a los seres del Hades] creen que son útiles a su vez 

ciertas iniciaciones y expiaciones, y que purificados con ellas pasarán el tiempo 

en el Hades entre juegos y danzas, en lugares llenos de luz, aire puro y claridad62.  

 

En lo que se refiere a los iniciados en Eleusis, es lógico que esperaran 

encontrar el fuego en los rituales del Más Allá. Además de recordar los Misterios 

terrenos, esta luz de la que gozan los iniciados contrastaría drásticamente con la 

tiniebla que cubre al común de los mortales no iniciados. De todo ello ofrecen 

 
58 Como bien precisa Dickie (2005: 30).  
59 Fr. 178 Sandbach. Plutarco parece hablar de misterios en general (vid. Bernabé 2001: 

11), pero los de Eleusis seguramente tenían un peso especial, ya que se refiere a las «grandes 

iniciaciones» (τελεταὶ μεγάλαι).  
60 Mylonas (1961: 232); Burkert (1983: 254, 266, 287 y n. 61). 
61 Es lo que sugiere Parisinou (2000: 65). Cf. Parker (1983: 227): «Torches…, swung 

vigorously, could purify a room or a man». 
62 Vid. también las referencias a la luz en los misterios en Plu. De prof. virt. 81DE. 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

220 

un valioso testimonio las Ranas de Aristófanes, donde el coro de iniciados en el 

Más Allá aparece con antorchas y rodeado de luz, sin duda a semejanza de las 

ceremonias celebradas en Eleusis63. Yaco llega trayendo luz, como un astro:  

 

{ΧΟ.} Ἐγείρων φλογέας λαμπάδας ἐν χερσὶ προσήκεις64, 

Ἴακχ᾽ ὦ Ἴακχε, 

νυκτέρου τελετῆς φωσφόρος ἀστήρ. 

φλογὶ φέγγεται δὲ λειμών· […] 

σὺ δὲ λαμπάδι φέγγων... (vv. 340-344, 351)  

Levantando llameantes antorchas en las manos te aproximas,    

¡Yaco, oh Yaco!, 

estrella portadora de la luz de la iniciación nocturna. 

Con la llama refulge el prado.  

Tú refulgiendo con la antorcha … 

 

En algunos versos aparecen expresiones similares a las del ep. 43. Por 

ejemplo, dice el corifeo, que representa al daduco o portador de la antorcha65:  
 

Ἐγὼ δὲ σὺν ταῖσιν κόραις εἶμι καὶ γυναιξίν, 

οὗ παννυχίζουσιν θεᾷ, φέγγος ἱερὸν οἴσων. (445-446) 

Yo voy con las muchachas y las mujeres, 

donde celebran la fiesta nocturna en honor de la diosa, a llevarles el sagrado 

                                                                                                     [fulgor.    

 

Poco después, el coro de iniciados proclama lo siguiente:  

 

Μόνοις γὰρ ἡμῖν ἥλιος 

καὶ φέγγος ἱερόν ἐστιν 

ὅσοι μεμυήμεθ᾽ εὐ- 

σεβῆ τε διήγομεν 

τρόπον περὶ τοὺς ξένους 

καὶ τοὺς ἰδιώτας. (454-459). 

Pues los únicos que gozamos de un sol 

y de un sagrado fulgor somos nosotros, 

cuantos estamos iniciados y seguíamos un piadoso 

proceder para con los extranjeros 

y los ciudadanos. 

 
63 Vv. 313, 340-344 y 350.         
64 El verso presenta problemas textuales. Sigo el texto de N. Wilson en Oxford Classical 

Texts. 
65 Richardson (1974: 215). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

221 

 

Es de gran interés un epitafio, al parecer procedente de Tracia, compuesto 

para un ateniense que vivió a finales de la época helenística y se inició en los 

Misterios de Samotracia y en los de Eleusis66: 

 

Μύστης μὲν Σαμόθρ̣ᾳξι Καβ̣ίρου δίχ’ ἱερὸν φῶς  

   ἁ̣γνὰ δ’ Ἐλευσῖνος Δηοῦς μεγάθυ[μο]ς ἴδεν· 

οὕνεκεν εὐγήρως [ὀκ]τ̣ὼ δεκάδας λυκαβάντων 

   [ἤ]ν̣υσ’ ἀπήμαντως Ἰσιόδωρος [ἄ]νηι.  

ἀλλ’ Ἀΐδα σκοτίου χέ〈ρ〉, ἀ[γ]ασθενὲς ἕρκος ἀνάγκης, 

   [χῶρ]ον̣ ἐς εὐσεβέων τόνδ’ ἀ[γ]αγὼν κάθισον. (vv. 7-12) 

 

Iniciado entre los samotracios vio la luz doblemente sagrada de Cabiro 

   y los santos ritos de Deo Eleusinia con gran ánimo. 

Por ello con una feliz vejez ocho décadas de vida  

   completó sin pesar Isidoro hasta el final.  

Pero tú, mano de Hades oscuro, poderosa barrera del destino, 

   conduce a este a la región de los piadosos y establécelo allí. 

 

El poema presenta una clara estructura en la que cada dístico alude a una 

etapa en la existencia del difunto: el primero, al pasado remoto, en que se 

produjeron las dos iniciaciones decisivas; el segundo, al pasado posterior (la 

larga vejez), consecuencia del primero, y al presente (la muerte); y el tercero, al 

futuro inmediato, también consecuencia del primero, la llegada a la región 

dichosa de los piadosos.  

Son varios los puntos en común con el ep. 43: la luz sagrada (ἱερὸν φῶς) 

de los misterios de Samotracia67 recuerda el «fuego puro» (καθαρὸν πῦρ) del v. 

2, y «los santos ritos» (ἁγνά, quizá en referencia a los objetos sacros) se 

asemejan a los «sagrados rituales» (ἱερὰ ὄργια) del epigrama. La diferencia es 

que, según Posidipo, Nicóstrata acaba de encontrar todo esto en el Más Allá, 

mientras que en el epitafio el difunto lo ha visto en los misterios. Por último, es 

igual la referencia a la feliz vejez que ambos han disfrutado. En la inscripción, 

esta felicidad terrena se atribuye directamente (οὕνεκεν) a la iniciación del 

difunto, algo sólo insinuado en el epigrama. En los dos poemas subyace la idea 

de que por ser iniciados recibirán una recompensa en el Más Allá.  

 
66 El epigrama fue publicado y estudiado por Karadima-Matsa y Dimitrova (2003). 

Dickie (2005: 36) lo aporta como paralelo del ep. 43. 
67 Sobre el empleo de antorchas en los Misterios de Samotracia, vid. Karadima-Matsa y 

Dimitrova (2003: 341). 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

222 

En conclusión: son numerosos los testimonios de la correspondencia 

entre (a) las acciones de Deméter en un pasado mítico, sobre todo las vinculadas 

con el fuego (uso de antorchas y plan de inmortalizar al hijo del rey de Eleusis), 

(b) su actualización en los rituales que los iniciados en los Misterios de Eleusis 

llevan a cabo y (c) la esperanza de seguir celebrándolos en el otro mundo, 

gozando de la luz que los distingue como privilegiados y torna su existencia en 

jubilosa.  

 

6. CONCLUSIONES 

 

En los apartados precedentes he ofrecido una reconstrucción plausible del 

fragmentario epigrama 43 A.-B. de Posidipo, atendiendo a criterios 

papirológicos, lingüísticos y estilísticos y teniendo en cuenta numerosos 

paralelos con textos afines, como epigramas funerarios del mismo autor y de 

poetas contemporáneos, epitafios inscritos y, sobre todo, textos de carácter 

mistérico, en especial las laminillas de oro órficas y testimonios sobre los 

Misterios de Eleusis. La comparación con estos documentos demuestra que 

Posidipo estaba muy familiarizado con ellos y se hizo eco de su léxico, 

expresiones y motivos para reflejar las esperanzas escatológicas de la difunta, 

derivadas de su participación en cultos mistéricos. Muy probablemente se trataba 

de los Misterios de Eleusis, como revela la mención de Triptólemo, personaje 

presente en el mito de fundación, y de su fuego68, así como de los ἱερὰ ὄργια, 

que recuerdan los ὄργια y los ἱερά que Deméter reveló a los hombres según el 

himno homérico dedicado a la diosa (476 y 481). 

 

Declaración de contribución de autoría  
 

Marco Antonio Santamaría: conceptualización, investigación, redacción-

borrador original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Austin, C. (2001) «Paralipomena Posidippea», ZPE 136, p. 22. 

Austin, C. y Bastianini, G. (2002) Posidippi Pellaei quae supersunt omnia, 

Milano: Edizioni Universitarie di Lettere Economia e Diritto. 

Bastianini, G. y Casanova, A. (eds.) (2002) Il papiro di Posidippo un anno dopo, 

Firenze: Istituto Papirologico G. Vitelli. 

 
68 También apunta a lo mismo el hecho de que Nicóstrata sea un nombre frecuente en el 

Ática entre los ss. IV y II a. C., como señala Petrovic (2015: 189). 



Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

223 

Bastianini, G., Gallazzi, C. y Austin, C. (2001) Posidippo di Pella. Epigrammi 
(P.Mil.Vogl.VIII 309), Milano: Edizioni Universitarie di Lettere 

Economia e Diritto. 

Bernabé, A. (2001) «La experiencia iniciática en Plutarco», en Pérez Jiménez, 

A. y Casadesús, F. (eds.), Misticismo y religiones mistéricas en la obra de 
Plutarco. Actas del VII Simposio Español sobre Plutarco, Madrid-Málaga: 

Ediciones Clásicas, pp. 5-22. 

–––– (2004-2005) Poetae Epici Graeci. Testimonia et fragmenta, Pars II, 

Orphicorum et Orphicis similium testimonia et fragmenta, fasc. 1-2, 

Monachii-Lipsiae: de Gruyter. 

Bernabé, A. y Jiménez San Cristóbal, A. I. (2008) Instructions for the 
Netherworld: The Orphic Gold Tablets, Leiden: Brill. 

Bremer, J. M. (2006) «De ‘nieuwe Poseidippos’: een dichtbundel uit de 

Oudheid?», Lampas 39, pp. 3-17. 

Burkert, W. (1983) Homo Necans. The Anthropology of Ancient Greek 
Sacrificial Ritual and Myth, Berkeley-Los Angeles-London: University of 

California Press (trad. ingl. del original alemán, 1972, Berlin: de Gruyter). 

Calderón Dorda, E. (ed.) (2024) El «nuevo» Posidipo del papiro de Milán (P. 
Mil. Vogl. VIII 309), Madrid: Consejo Superior de Investigaciones 

Científicas. 

Clinton, K. (2004) «Epiphany in the Eleusinian Mysteries», ICS 29, pp. 85-109. 

Conca, F. (2002) «In margine agli epigrammi funerari», en De Angelis, V. (ed.), 

Un poeta ritrovato. Posidippo di Pella, Atti della Giornata di studio 

(Milano, 23 novembre 2001), Milano: Edizioni Universitarie di Lettere 

Economia Diritto, pp. 67-71. 

De Stefani, C. (2003) «Il ‘Nuovo Posidippo’ di G. Bastianini, C. Gallazzi e C. 

Austin», Orpheus N. S. 25.1-2, pp. 55-87. 

Dickie, M. W. (1998) «Poets as initiates in the mysteries: Euphorion, Philicus 

and Posidippus», A&A 44, pp. 49-77. 

https://doi.org/10.1515/9783110241563.49 

–––– (2005) «The Eschatology of the Epitaphs in the New Posidippus Papyrus», 

en Cairns, F. (ed.), Papers of the Langford Latin Seminar. Twelfth 

Volume. Greek and Roman Poetry. Greek and Roman Historiography. 

ARCA Classical and Medieval Texts, Papers and Monographs, 

Cambridge: Francis Cairns Publications, pp. 19-52. 

Dignas, B. (2004) «Posidippus and the Mysteries. Epitymbia read by the ancient 

historian», en Acosta-Hughes, B., Kosmetatou, E. y Baumbach, M. (eds.), 

Labored in Papyrus Leaves. Perspectives on an Epigram Collection 
Attributed to Posidippus (P.Mil.Vogl. VIII 309), Washington DC: Center 

for Hellenic Studies, pp. 177-186.  

Ferrari, F. (2005) «Per il testo di Posidippo», Materiali e discussioni per l’analisi 



Marco Antonio Santamaría 
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 199-225 

224 

dei testi classici 54, pp. 185-212. 

–––– (2009)69  Posidippus, Old and New: A Provisional Text with a Text, 
Translation and Commentary, en www.academia.edu/8473948/ 

[consultado 3-10-2025] 
Garulli, V. (2005) «Posidippo e l’epigrafia sepolcrale greca», en Di Marco, M., 

Palumbo Stracca, B. M. y Lelli, E. (eds.), Posidippo e gli altri. Il poeta, il 
genere, il contesto culturale e letterario, Pisa-Roma: Istituti Editoriali e 

Poligrafici Internazionali, pp. 23-46.  

–––– (2023) Posidippo di Pella. Epigrammi, frammenti e testimonianze, 

Santarcangelo di Romagna: Rusconi Libri. 
Karadima-Matsa, C. y Dimitrova, N. (2003) «Epitaph for an Initiate at 

Samothrace and Eleusis», Chiron 33, pp. 335-344.  

https://doi.org/10.34780/irox-cix0 

Lapini, W. (2002) «Osservazioni sul nuovo Posidippo (P. Mil. Vogl. VIII 309)», 

Lexis 20, pp. 35-60.  

–––– (2003) «Note posidippee», ZPE 143, pp. 39-52. 

–––– (2007) Capitoli su Posidippo, Alessandria: Edizioni dell’Orso. 

Lattimore, R. (1942) Themes in Greek and Latin Epitaphs, Urbana: University 

of Illinois Press. 

Laudenbach, B. (2003) Les épigrammes de Posidippe de Pella (P. Mil. Vogl. 
VIII 309). Critique textuelle et traduction, Strasbourg: Université des 

Sciences Humaines Marc Bloch.  

Livrea, E. (2002) «Critica testuale ed esegesi del nuovo Posidippo», en 

Bastianini, G. y Casanova, A. (eds.), pp. 61-77. 

Magnelli, E. (2004) «Sei note testuali al nuovo Posidippo», ZPE 146, pp. 25-30. 

–––– (2006) en Bastianini, G. y Casanova, A. (eds.), Callimaco. Cent’anni di 
papiri, Atti del Convegno internazionale di studi, Firenze, 9-10 giugno 
2005, Firenze, Istituto Papirologico «G. Vitelli», pp. 53-54. 

Méndez Dosuna, J. (2008) «To die in Ancient Greek: on the meaning of ἀπο- in 

ἀποθνῄσκειν», en Theodoropoulou, M. (ed.), Licht und Wärme. In 
memory of A.-F. Christidis, Thessaloniki: Centre for the Greek Language, 

pp. 245-255. 

Montanari, F. (1974) «L’episodio eleusino delle peregrinazioni di Demetra (A 

proposito delle fonti di Ovidio, Fast. IV 502-62 e Metam. V 446-61)», 

Annali Lettere 4, pp 109-137.  

Mylonas, G. E. (1961) Eleusis and the Eleusinian Mysteries, Princeton.  

 
69 El texto no tiene fecha, pero lo sitúo en 2009 porque las referencias bibliográficas 

llegan a este año. 

http://www.academia.edu/8473948/


Un epigrama funerario de Posidipo de Pela … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 199-225 

225 

Nisetich, F. (2005) «The Poems of Posidippus», en Gutzwiller, K. J. (ed.), The 
New Posidippus. A Hellenistic Poetry Book, Oxford: Oxford University 

Press, pp. 17-64. 

Parisinou, E. (2000) The Light of the Gods. The Role of Light in Archaic and 
Classical Greek Cult, London: Duckworth.  

Parker, R. (1983) Miasma: Pollution and Purification in Early Greek Religion, 

Oxford: Oxford University Press. 

–––– (1996) Athenian Religion, Oxford: Oxford University Press. 

Petrovic, A. (2015) «Epitymbia (42-50)», en Seidensticker, B., Stähli, A. y 

Wessels, A. (eds.), Der Neue Poseidipp: Text - Übersetzung - 
Kommentar, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, pp. 186-

211. 

Richardson, N. J. (1974) The Homeric Hymn to Demeter, Oxford: Clarendon 

Pres. 

Santamaría, M. A. (2010) «Elementos escatológicos órficos en el nuevo 

Posidipo y otros poetas helenísticos», en Bernabé, A., Casadesús, F. y 

Santamaría, M. A. (eds.), Orfeo y el orfismo: nuevas perspectivas, 

Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, pp. 455-482. 

https://www.cervantesvirtual.com/obra/orfeo-y-el-orfismo-nuevas-

perspectivas--0/ [consultado 3-10-2025]. 

Schwarz, G. (1997) «Triptolemos», LIMC VIII.1, 56-68. 

Sorabji, R. (1980) Necessity, Cause and Blame. Perspectives on Aristotle’s 
Theory, Ithaca-New York: Cornell University Press.  

Zanetto, G. (2002) «Posidippo fra naufragi e misteri», en Bastianini, G. y 

Casanova, A. (eds.), pp. 99-107.  
 
 

https://www.cervantesvirtual.com/obra/orfeo-y-el-orfismo-nuevas-perspectivas--0/
https://www.cervantesvirtual.com/obra/orfeo-y-el-orfismo-nuevas-perspectivas--0/

