
 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                    Myrtia 40 (2025), 149-174 

Myrtia, nº 40 (2025), 149-174 

 

La mujer detrás del hombre: algunas reflexiones en torno a las razones de la 

guerra en la Comedia Antigua 

[The Woman Behind the Man: Some Reflections on the Reasons for War in 

Ancient Comedy] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.657431 

Mariana Franco San Román* 

Uniwersytet Śląski w Katowicach 

mariana.franco@us.edu.pl 

ORCID iD: https://orcid.org/ 0000-0003-4321-1505 
 

 
* Una versión previa fue presentada en el ciclo de conferencias «Las mujeres en la 

Antigüedad Clásica y la Edad Media» Universidad Autónoma de México, junio de 2024, en 

el marco de una beca postdoctoral CONICET (Argentina). La revisión y edición del mismo 

ha sido realizada en el marco del proyecto del National Science Centre, Polonia (grant number 

2022/45/B/HS2/03806). Agradezco a los evaluadores por sus comentarios para mejorar mis 

argumentos. 

Resumen: Las afirmaciones de Plutarco sobre el origen de la guerra en la relación entre Aspasia y 

Pericles tienen un eco previo en la Comedia Antigua. Son de resaltar Dionysaléxandros 

de Cratino y Acarnienses de Aristófanes. Sendos autores coinciden en rastrear el origen 

de la guerra en el vínculo del político y la milesia y presentan un patrón común: un hecho 

en principio «privado» trae pólemos y destrucción a su comunidad, i.e. la esfera pública. 

El objetivo de este artículo es analizar cómo opera el lazo entre ambos en los orígenes de 

la guerra y sus implicancias entre ambas obras. Los dos autores parecen concordar en 
rastrear el origen de la guerra en la unión y cada uno aludiría, a su manera, al conflicto 

de los aqueos con los troyanos. En este sentido es posible reconocer un interdiscurso 

común que, luego, retomará Plutarco. 

  

Abstract: Plutarch’s statements on the relationship of Aspasia and Pericles as the origin of the war 

echo in Ancient Comedy. Two plays stand out: Cratinus’ Dionysalexandros and 

Aristophanes’ Acharnians. Both comic writers coincide in tracing back the origin of the 

war in the attachment between the politician and the Milesian woman, and a common 
pattern emerges: a «private» matter (in theory) brings war and destruction to the 

community, i.e. the public sphere.  

This article aims to analyse how the relationship between both operates in the origin of 

war and what it implies. The two comic authors concur in tracing the origin of war in the 

union, and each one, in his own way, refers to the conflict between the Achaeans and the 

Trojans. Therefore, I recognise an interdiscourse that is resumed by Plutarch. 

   
Palabras clave: Aspasia; Pericles; Comedia Antigua; Guerra; Interdiscurso 

  

Keywords: Aspasia; Pericles; Ancient Comedy; War; Interdiscourse 

  

Recepción: 03/09/2024 Aceptación: 03/04/2025 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

150 

 

La guerra es un hecho ubicuo de la historia de la humanidad. De hecho, el primer 

testimonio literario de Occidente está dedicado al conflicto entre troyanos y 

aqueos. El mundo del pólemos es masculino: es el espacio en el que los héroes 

obtienen su kléos 1 . En este género, lo femenino se ubica en el éndon 

(Hom.Il.6.490-4). Empero el origen del enfrentamiento es el rapto de Helena. Es 

un claro ejemplo de cómo lo privado tiene claros efectos en el ámbito de lo 

público2. 

Aquí me gustaría retomar las reflexiones de Shipley (1995) en torno a 

las guerras. Lo cierto es que estas son siempre el resultado de una toma de 

decisión por parte de grupos o individuos de cada una de las partes involucradas 

que creen que se va a ganar más peleando que no haciéndolo y no pueden ser 

separadas ni de sus antecedentes y causas, ni de sus consecuencias. Dentro del 

término «causas» Shipley distingue entre los determinantes sociales ‒como 

puede ser verla como un método de adquisición de riquezas (Arist.Pol.1256b) o 

incluso poder político‒ y aquello que indujo a llevarla a cabo. Por último, el 

autor recuerda que la comunidad en su totalidad ni participa de la guerra ni 

participó en la toma de decisión y por ello propone remplazar el término 

«motivo» por «razón» ya que permite resaltar la existencia de un proceso de 

toma de decisión. 

Heródoto y Tucídides se preocuparon justamente por la causa de las 

guerras que narraron. El segundo distinguió entre la «razón extremadamente 

verdadera, pero muy invisible en el discurso» (Th.1.23.6, τὴν μὴν γὰρ 

ἀληθεστάτην πρόφασιν, ἀφανεστάτην δὲ λόγῳ,) y las «causas dichas 

explícitamente» (αἱ δ᾽ ἐς τὸ φανερὸν λεγόμεναι αἰτίαι)3. Siglos después, Plutarco 

en su Vida de Pericles pensó en términos similares al dar cuenta de los motivos 

de las guerras de Samos y del Peloponeso y será la unión entre el político y 

Aspasia lo que parece estar detrás de esos conflictos (Per.24.1, 25.1, 30.2). Esta 

aseveración será replicada por fuentes posteriores4. 

En realidad, lo informado por Plutarco tiene un eco previo en la 

Comedia Antigua. En dichos testimonios resonaría la preocupación que 

hallamos en el género historiográfico por la causa, el motivo o razón del 

conflicto armado. Son de resaltar dos obras: Dionysaléxandros de Cratino –de la 

 
1 En Ilíada II las mujeres son mencionadas como madres, no guerreras. Las amazonas 

serán aliadas de los troyanos en una tradición posterior (Apollod.Ep.5, cf. Hom.Il.3.189).  
2 Este no es el único caso. En tragedia vemos cómo el conflicto entre hermanos también 

afecta a la pólis. 
3 Todas las traducciones de textos griegos me pertenecen. Para el texto de Tucídides sigo 

a Alberti (1972). 
4 Harp. 61-62, Ἀσπασία; Sud.4202, Ἀσπασία. Ateneo (13.560b-f) da una lista de mujeres 

como causas de guerra, pero no incluye a la milesia. 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

151 

cual nos llegaron algunos fragmentos descontextualizados (fr.39-51 K.A.) y la 

hypóthesis casi completa‒ y Acarnienses de Aristófanes5. En este sentido, ambos 

autores coincidirían en rastrear el origen de la guerra en Pericles y su relación 

con Aspasia sería un factor importante; cada uno a su manera aludirá a la guerra 

de Troya pues esta adquirió cierta función paradigmática en el pensamiento y en 

la literatura del siglo V a.C. y devino un modo de exploración de la causalidad 

problemática del pólemos (Wright, 2007: 413). 

Si creemos en la hypóthesis transmitida por el papiro, es posible ver un 

patrón común: la unión de un hombre y una mujer, un hecho en principio 

«privado», trae guerra y destrucción a su comunidad, i.e. a la esfera pública. Por 

ello, el objetivo del presente artículo será analizar cómo opera en ambos autores 

el vínculo entre Aspasia y Pericles en los orígenes de la guerra y sus 

implicancias. En este sentido, los dos autores coincidirían en rastrear el origen 

de la guerra en dicha unión y cada comediógrafo aludiría al conflicto de los 

aqueos con los troyanos. De este modo, la relación privada es un elemento más 

al que recurren los poetas para construir a Pericles como un ekhtrós6. En este 

sentido es posible reconocer un interdiscurso, que retomará Plutarco y que 

contribuye a la memoria discursiva de la pareja, entendiendo el primero como el 

conjunto de unidades discursivas (correspondientes a discursos anteriores del 

mismo género, a discursos contemporáneos de otros géneros, etc.) con los cuales 

un discurso particular entra en relación implícita o explícita (Charaudeau y 

Maingueneau 2005: s.v.) y la segunda como el retorno, transformación u olvido 

en un acontecimiento discursivo de enunciados ya dichos con anterioridad 

(Courtine, 1981: 52)7.  

 
1. ASPASIA Y PERICLES EN PLUTARCO 

 
Sin embargo, antes de analizar los testimonios cómicos, quisiera hacer un breve 

recorrido sobre la pareja implicada. Aspasia, hija de Axíoco, nació en Mileto y 

en algún momento de la década del 440 a.C. se unió a Pericles como su 

 
5 A estas obras cabría agregar Paz (421 a.C.), donde Hermes informa que el origen de la 

guerra fue el miedo de Pericles provocado por el juicio por malversación de fondos de Fidias 

(Ar.Pax 605-14, 619-27, 632-48; cf. Olson, 1998). Sin embargo, dado que no figura Aspasia 

en esta versión, la dejaré de lado. Diamantakou-Agathou (2020: 250) propone leer esta 

acusación como complementaria a la de Acarnienses, dado que ambas enfatizan la 

responsabilidad del alcmeónida.  
6 Carrizo (2025) propone que Cratino incita al auditorio a sentir hostilidad hacia el 

político como un enemigo público para ratificar ciertos valores y distinguirlo de la comunidad.  
7 Xenophontos (2012: 619) propone que las citas en el caso de Pericles buscan resaltar 

la capacidad del político de aceptar las críticas y su no asimilación de estas acusaciones. 

Empero, las acusaciones parecen haber existido.  



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

152 

concubina, después del divorcio de este8. El alcmeónida llevaba varios años 

siendo el principal líder político de la ciudad. La milesia le dio un hijo bastardo, 

llamado igual que su padre, quien obtuvo la ciudadanía después, a pesar de la 

ley que impedía que los hijos de atenienses y mujeres extranjeras fueran polîtai. 
Después de la muerte de Pericles en el 429 a.C., Aspasia se uniría a Lisicles hasta 

la muerte de este un año después (Plu.Per.24.6)9.  

La principal fuente de la relación de pareja es Plutarco (Per.24-25, 30-

32), quien introduce la figura de esta mujer cuando está por narrar el conflicto 

con Samos. Según Tucídides (1.115-117), en el 441 a.C. los milesios estaban 

perdiendo ante Samos por Priene y se lamentaron (κατεβόων) con los atenienses, 

lo que llevó a que estos se involucraran (Th.115.2; cf. D.S.12.27.1). Una 

democracia fue establecida en la isla y se tomaron rehenes. Empero, un grupo de 

samios derrocó el régimen y los liberaron. El historiador resalta la figura de 

Pericles: junto con los otros strategoí venció a la armada samia y luego se dirigió 

a la isla y sitió la ciudad. Si bien los samios tuvieron una victoria naval, el asedio 

continuó durante nueve meses y finalmente los sitiados se avinieron a un 

acuerdo10. 

Es de resaltar que, si Tucídides presenta a los milesios quejándose ante 

los atenienses, Plutarco nos informa que «parece que [Pericles] hizo la guerra en 

contra de los samios para darle el gusto a Aspasia» (δ' Ἀσπασίᾳ χαριζόμενος 

δοκεῖ πρᾶξαι τὰ πρὸς Σαμίους, Per.24.2), algo que repite en el siguiente capítulo 

cuando entra de lleno en el conflicto: Τὸν δὲ πρὸς Σαμίους πόλεμον αἰτιῶνται 

μάλιστα τὸν Περικλέα ψηφίσασθαι διὰ Μιλησίους Ἀσπασίας δεηθείσης, 

(Per.25.1). «En cuanto a la guerra contra los samios, acusan a Pericles de haberla 

hecho votar a causa de los milesios porque Aspasia se lo hubo pedido11». En 

ambos casos, Plutarco presenta la voz de otros que son quienes afirman el 

vínculo de la milesia con el conflicto, primero con una construcción impersonal 

de δοκεῖ y luego con el verbo αἰτιῶνται. Según estas voces inciertas, la 

naturaleza de la relación está atravesada por la kháris (χαριζόμενος) que Pericles 

busca de parte de su concubina. Ella le hace un pedido que Pericles decide no 

rechazar. Este páthos es analizado por Aristóteles, quien lo denomina «tener 

 
8 Esta datación se funda en la supuesta edad de Pericles hijo, quien nació posterior al 

decreto del 451/0 pero que debió tener al menos 30 años para ser hellenotamías en el 410/09 

(Stadter, 1989: 239). 
9 Se cree que este Lisicles sería el general muerto en Caria en el 428/7 (Th.3.19.1; cf. 

Gomme, 1956: II, ad loc.). 
10 De un modo semejante, lo narra Plutarco (Per.25) que habría seguido a Duris de 

Samos. Este parece haber tenido una actitud crítica hacia el político (Per.28; Stadter, 1989: 

233; Cataldi, 2011: 29).  
11 Para el texto de Plutarco sigo la edición de Flacelière y Chambry (1964). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

153 

gratitud» (χάριν ἔχουσι, Rh.1385a15)12. El filósofo sostiene que quien se siente 

agradecido es quien estuvo necesitado (ἐν τοιαύτῃ λύπῃ καὶ δεήσει, ἐν τοιαύτῃ 

χρείᾳ, Rh.1385a31-2) y recibió ayuda de alguien. Es decir, una persona tiene una 

carencia o problema y otro lo asiste13. MacLachlan (1993: 77) afirma que para 

que los vínculos entre las personas fueran duraderos, los individuos debían tener 

gestos de buena voluntad con los otros. Podríamos pensar que, según estas voces 

indefinidas, Pericles, interesado por mantener su relación con Aspasia, optó por 

responder a su pedido. Las voces críticas que cita Plutarco apuntan a representar 

a Pericles como un dominado (Cataldi, 2011). 

Esta mujer, pues, es vista por algunos como una influencia en el 

principal hombre de Atenas y de allí que el queronense nos traiga a colación la 

figura de Targelia, una prostituta jonia que se habría ganado a varios hombres 

poderosos para la causa de Jerjes (Plu.Per.24.2, cf. Stadter 1989: 235). 

Nuevamente Plutarco cita un rumor (φασὶ), que sostiene que la milesia habría 

estado emulando (ζηλώσασαν) a esta mujer. Es interesante que en ella se da la 

combinación de la bella figura (εἶδος εὐπρεπὴς), la gracia (χάριν ἔχουσα) y la 

habilidad (μετὰ δεινότητος). Se habría casado con el rey Antíoco de Tesalia y 

después de la muerte de este, habría gobernado y colaborado con Jerjes para su 

invasión. La comparación entre ambas se funda la unión entre belleza y 

sabiduría: Aspasia es sabia (σοφήν) y entendida en política (πολιτικὴν). Sin 

embargo, es posible que no se tratara de una mujer cien por ciento honesta, sino 

que Plutarco nos cuenta que «formaba a muchachas como prostitutas» (Per.24.5, 

παιδίσκας ἑταιρούσας τρέφουσαν), lo cual se relacionará con uno de los pasajes 

cómicos que analizaré14 . El deseo de emulación por parte de Aspasia con 

respecto a Targelia apunta, pues, a resaltar el carácter de la primera y la 

influencia que una mujer puede tener en un hombre15.  

Stadter sostiene que el tratamiento que hace de Aspasia se divide en dos 

partes: en su reputación de experta en la política y en su atractivo erótico. Es 

interesante que el segundo aspecto, a diferencia del primero, sea introducido por 

el verbo φαίνεται, lo cual supone que Plutarco guarda ciertas reservas con lo que 

va a contar. Allí se nos informa que el afecto entre el político y la milesia se 

 
12 Konstan (2006: 158) distingue esta locución de otras que significan «hacer un favor» 

(khárin phérein / títhesthai / kharízesthai). 
13 Cf. Rhet. ad Alex.1439b22-24. 
14 Hay una estructura semejante con tréphein en Is.6.19. Sobre el status de la milesia, cf. 

Stadter (1989: 236-237).  
15 Hacia el final del capítulo (Per.24.11) introducirá el caso de Milto, la concubina más 

querida por Ciro el joven, a la que él llamaba «Aspasia» en honor a la milesia (Ael.VH.12.1; 

Plut.Art.26.5-9; cf. Stadter, 1989: 242) y que tuvo mucho poder (πλεῖστον ἴσχυσε) con 

Artajerjes.  



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

154 

fundó en el éros (Plu.Per.24.7, ἐρωτική τις ἀγάπησις)16. Si bien éros era un 

vocablo polisémico (Ludwig, 2002: 1), el de Queronea no deja lugar a dudas: 

Pericles «amó» a Aspasia (ἔστερξε, Per.24.8). El verbo stérgein es utilizado para 

dar cuenta del vínculo afectivo entre padres e hijos y, con menor frecuencia, 

entre esposo y esposa (LSJ9, 1996: s.v.). De hecho, este vocablo, a diferencia de 

otros, no supone los excesos o irracionalidades que pueden asociarse a un éros 
descontrolado (Beneker, 2007: 251)17. El sentido afectuoso de este lexema se 

confirma con el uso de ἀγάπησις (Plu.Per.24.7; cf. Stadter, 1989: 238). 

Una de las razones para justificar el vínculo basado en el éros es el rumor 

(ὥς φασι, Per.24.9, cf. Ath.13.589e) de que, antes de ir al ágora y a su vuelta, la 

saludaba (ἠσπάζετο) con un beso (τοῦ καταφιλεῖν)18. Un segundo argumento del 

vínculo erotikós entre ambos son las voces de los poetas cómicos que la 

comparan con Ónfale, Deyanira y Hera (Per.24.8-9). Es cierto que la inclusión 

de citas cómicas no implica la aceptación de veracidad por parte de Plutarco19. 

En Mor.855f13-856a5 considera a los comediógrafos hostiles y maliciosos 

(δυσμενής, κακοήθης) y refiere justamente el caso de Pericles empujado por 

Aspasia o Fidias como la causa de la guerra. Su inserción, considero, sirve para 

dar profundidad al retrato que realiza, pone al personaje «en contexto». Más allá 

del objetivo que pueda tener el biógrafo de incluir estas citas, su introducción 

nos sumerge en el interdiscurso acerca de la milesia y de su relación con Pericles. 

Volviendo a las tres alusiones mitológicas, estas dan cuenta de mujeres 

proverbialmente dominantes sobre sus hombres (Cataldi, 2011: 27-37; Sapere, 

2015: 3): Ónfale esclavizó a Heracles (S.Tr.247 y ss.; Apollod.Bibl.2.6), 

Deyanira lo mató (Apollod.Bibl.2.7.5-7) y Hera influye constantemente en las 

 
16 Es sugestivo que justo después Plutarco recuerde que el alcmeónida se divorció de su 

primera esposa porque la convivencia «no era agradable» (οὐκ ἀρεστῆς, Per.24.8).  
17 Asimismo, Beneker (2007) considera que se trata de una relación fundada en el 

intelecto, dada la primacía que la razón tiene en el comportamiento del líder, y rechaza la 

posibilidad de que Pericles haya iniciado una guerra para complacer a su amante. Esta 

presentación contrasta con la que hace Heraclides (Ath.12.533c-d) y que Azoulay (2014: 101) 

en algún punto replica al sostener que al unirse a ella «he returned to an aristocratic mode of 

life that was ruled by expensive extravagance and luxury». Tanto Cataldi (2011) como Warren 

(2018) ven en Plutarco una representación de Aspasia como una «sexually deviant» (en 

palabras de Warren, 2018: 90), pero esta lectura descansa en la asunción de que el biógrafo 

concuerda con todo lo que cita y que estas funcionan como argumentos de autoridad y este no 

es necesariamente el caso. Xenophontos (2012) propone que estas citas buscan provocar en el 

lector una reflexión sobre el comportamiento ético. Para un análisis más en detalle de las citas 

cómicas en las Vidas, cf. Sapere (en prensa). Sobre el argumento de autoridad, cf. Perelman 

y Olbrechts-Tyteca (1994: 469 y ss.). 
18 Sapere (2015: 3) nota con gran atino el empleo de aspázesthai, etimológicamente 

asociado al nombre de Aspasia.  
19 Beneker (2007: 251) considera que no están incorporadas de una manera significativa 

en su propio retrato. 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

155 

decisiones de Zeus (Hom.Il.4.25-73; 14.153-351)20. Es por esta comparación que 

Plutarco incluye los versos cómicos de Cratino en Kheírones, una comedia 

posterior al 440 a.C. (Storey, 2011: 387) 21: 

 
Ἥραν τέ οἱ Ἀσπασίαν τίκτει Καταπυγοσύνη 

 παλλακὴν κυνώπιδα (fr.259 K.-A.)22 

 

 Y la Depravación le [Cronos] parió a su Hera-Aspasia, concubina cara de perra.  

 

Esta cita se relaciona con las próximas dos secciones. Los versos 

pertenecerían a una obra que presentaría una teogonía en la que Discordia y 

Cronos son padres de Zeus-Pericles y la Depravación y Cronos de Hera-

Aspasia23. El apelativo «cara de perra» es homérico. Si bien hay un caso en que 

Hera es llamada así por su hijo Hefesto (Hom.Il.18.396), en dos ocasiones 

Helena se lo aplica a sí misma: Il.3.178-180 y Od.4.141-14624. En el segundo 

caso, de hecho, se presenta como causante de la guerra entre aqueos y troyanos 

(ἐμεῖο κυνώπιδος εἵνεκ'), algo que repite en Ilíada VI (Hom.Il.6.356, εἵνεκ' ἐμεῖο 

κυνὸς, cf. Il.6.344)25. Cratino, al presentar a Aspasia con un apelativo homérico 

asociado a Helena, quizás esté resaltando a la primera como causa. Dicha 

relación parece haber conformado el interdiscurso ‒al menos cómico‒, dado que 

Éupolis la habría llamado «Helena» en Prospáltioi (fr.267 K.-A; Schol. ad 
P.Mx.235e) y veremos que Cratino y Aristófanes recurrirán al mito de la guerra 

de Troya para explicar el origen del conflicto bélico26. Sin embargo, es muy 

 
20 Otra opción es que Pericles fuera un Heracles infiel, cf. Cataldi (2011: 32). 
21 Para un análisis completo de esta obra, cf. Farioli (2000). 
22 Se ha discutido si Ἀσπασίαν no sería una interpolación y es por ello que Cobet la ha 

eliminado, cf. Stadter (1989: 240-241); Storey (2011: 387, 390). 
23 Καταπυγοσύνη es literalmente «sodomía», la cual supone paradójicamente un sexo 

no reproductivo. Si bien Henderson (1991: 129) la traduce como «pathic debauchery» en 

general, aquí Olson (2007: 208; cf. Cataldi, 2011:26) opta por «depravity». Sigo su lectura 

porque creo que la palabra busca enfatizar su vínculo con lo sexual en general y no con el 

coito no reproductivo, dado que Aspasia es conocida por haberle dado un hijo. Sobre la 

discusión si es Cronos o Tiempo, cf. Cataldi (2011: 33) y García Soler (2022: 113-114), la 

cual no afecta el presente argumento. 
24 También se aplica a Afrodita cuando se narra su amorío con Ares y cómo Hefesto los 

descubre (Od.8.319) y a las Erinias (E.Or.260, El.1252). Para Ilíada y Odisea sigo las 

ediciones de Monro y Allen (1959) y de Allen (1957), respectivamente. 
25 La imagen del can aquí apunta a resaltar la traición por el cambio de amo/marido, cf. 

Franco (2014) sobre el vínculo entre el animal y la mujer. 
26 Poco sabemos de Prospáltioi, pues no han llegado muchos fragmentos, pero habría 

sido una comedia política representada en el 429 o 428 a.C. (Storey, 2011: 192-195). Gran 

parte de la discusión se ha centrado en el fr.260 K.-A. que incluye una conversación entre tres 

personajes en donde parece haber una referencia a la política bélica de Pericles del Sitzkrieg 

(vv.15-16). Henry (1995: 22) piensa en un posible plagio de Éupolis a Cratino. 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

156 

posible que esto no sea una cuestión propia del género, sino una mucho más 

amplia de la que las obras cómicas se harían eco: como en otros casos, es algo 

de lo que se habría hablado en la pólis27. Al mismo tiempo, al usar la historia de 

Ilión para hablar del origen de la guerra, se hacen eco de la preocupación que 

tiene también la historiografía. 

 

2. EL DIONISALÉXANDROS 
 

Esta obra es mejor conocida no tanto por los fragmentos que han llegado hasta 

nosotros, como por la hypóthesis casi completa (P.Oxy.4.663) La comedia 

representaba una versión alternativa de la guerra de Troya originada por Dioniso 

vestido como Paris. El dios es el juez sobre cuál de las tres diosas es la más 

hermosa y rapta a Helena. Paris los descubre a ambos y, si bien en un comienzo 

decide enviar a ambos ante los aqueos –lo cual implicaría que la guerra no 

tendría lugar‒, finalmente decide conservar a la Tindárida como su esposa y 

entregar a Dioniso a los enemigos28. Se desconoce la razón por la cual Dioniso 

habría tomado el lugar de Paris en el juicio, pero Melero propone entender el 

travestimiento desde un punto de vista genérico al verlo como una «burla ritual 

al dios» y desde uno argumental, al recordar la tradición de Paris huyendo 

aterrorizado por la idea de actuar de juez, que está atestiguada en vasos griegos 

(Melero, 1997: 126, cf. Mitchell, 2009: 96-97). Así, Dioniso se habría hecho 

cargo de la elección y, ante el ofrecimiento de tener la mujer más hermosa, habría 

sucumbido ante la tentación por su propensión a los placeres sensuales (Bakola, 

2010: 204, cf. Ar.Ra.291, 739-40; E.Ba.453-4). La hypóthesis dice así (P.Oxy.4. 

663): 

 
col. i col. ii 

                            ]. 

      . . . . . . . . . . ]ζητ(  ) 

      . . . . . . . . . . ]παν 

      . . . . . . . ] α̣υτον μη 

 5   . . . . . κ]ρ̣ίσιν ὁ Ἑρμ(ῆς) 

     ἀπέρχ]εται κ(αὶ) οὗτοι 

     μ(ὲν) πρ(ὸς) τοὺς θεατάς 

     τινα π[(ερὶ)] ὑῶν ποιη(τῶν) 

     διαλέγονται κ(αὶ) 

10 παραφανέντα τὸν 

ΔΙΟΝΥΣ̣[ΑΛΕΞΑΝΔΡΟΣ 

            Η̅ [ 

       ΚΡΑΤ[ΕΙΝΟΥ 

    τὸν Ἀλέξανδ[δ(ρον). τὴν μ(ὲν) οὖν                    

Ἑλἐνη(ν) 

30 εἰς τάλαρον ὡϲ τ̣ά̣[χιστα 

     κρύψας, ἑαυτὸν δ’εἰς κριὸ[ν 

     μ(ε)τ(α)σκευάσας ὑπομένει 

     τὸ μέλλον.      παραγενό- 

     μενος δ’ Ἀλέξανδ(ρος) κ(αὶ) φωρά- 

 
27 Es posible, asimismo, que el «origen» de estas habladurías provinieran de los mismos 

samios, Duris y Alexis (Plu.Per.24.2; cf. Alexis FGrH 539 fr.1, Jacoby; Stadter, 1989: 233), 

pero resulta incomprobable. 
28 Sigo la edición Bianchi (2015). Para una reproducción del papiro, cf. Bakola (2005, 

2010). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

157 

     Διόνυσον ἐπισκώ(πτουσι) (καὶ) 

     χλευάζου(σιν)· ὁ δ(ὲ) πα- 

     ραγενομένων < 

> αὐτῷ 

     παρὰ μ(ὲν) Ἥ̣ρ̣α̣[ς] τυραννίδο(ς) 

15 ἀκινήτου, πα[ρ]ὰ δ΄ Ἀθηνᾶς 

     εὐψυχί(ας) κ(α)τ(ὰ) πόλεμο(ν), τῆς 

     δ’ Ἀφροδί(της) κάλλιστό(ν) τε κ(αὶ) 

     ἐπέραστον αὐτὸν ὑπάρ- 

     χειν, κρίνει ταύτην νικᾶν. 

20 μ(ε)τ(ὰ) δ(ὲ) ταῦ(τα) πλεύσας εἰς 

     Λακεδαίμο(να) (καὶ) τὴν Ἑλένην 

     ἐξαωαγὼν ἐπανέρχετ(αι) 

     εἰς τὴν Ἴδην. ἀκού(ει) δ(ὲ) με- 

     τ’ ὀλίγον τοὺς Ἀχαιοὺς πυρ- 

25 πολ]εῖν τὴν χώ(ραν) (καὶ) 29  

 

35 σας ἑκάτερο(ν) ἄγειν ἐπὶ τὰς 

     ναῦς πρ(οσ)τάττει ὡς παραδώσων 

     τοῖς Ἀχαιοῖ(ς). ὀκνούσης δ(ὲ) τῆς 

     Ἑλένη(ς) ταύτην μ(ὲν) οἰκτείρας 

     ὡς γυναῖχ’ ἕξων ἐπικατέχ(ει), 

40 τὸν δ(ὲ) Διόνυ(σον) ὡς παραδοθη- 

      σόμενο(ν) ἀποστέλλει, συν- 

     ακουλουθ(οῦσι) δ’ οἱ σάτυ(ροι) 

παρακαλοῦν- 

      τές τε κ(αὶ) οὐκ ἂν προδώσειν 

      αὐτὸν φάσκοντες.       κωμῳ-     

45 δεῖται δ’ἐν τῷ δράματι Πε- 

      ρικλῆς μάλα πιθανῶς δι’ 

      ἐμφάσεως ὡς ἐπαγηοχὼς 

      τοῖς Ἀθηναίοις τὸν πόλεμον 

  

 

 
 

] Hermes se va y estos (¿coro?) les hablan a los espectadores acerca de los hijos de los poetas 

y se ríen y se burlan de Dioniso que aparece de la nada30. Y este […] de (¿las diosas?) que 

llegan […] le (¿son ofrecidos?) la tiranía inconmovible de parte de Hera y el buen ánimo en 

la guerra de parte de Atenea y de Afrodita el que él fuera el más hermoso y el más encantador; 

juzga que esta es la vencedora. Después de estas cosas, tras navegar hacia Lacedemonia y 

raptar a Helena, vuelve al Ida. Pero escucha poco después que los aqueos están quemando y 

destruyendo el país y que buscan a Alejandro. Entonces, por un lado, esconde a la esposa de 

Menelao en una canasta lo más rápido posible, por el otro se transforma en carnero y espera 

el porvenir. 

Alejandro, tras aparecer y descubrirlos a ambos, ordena llevarlos hasta las naves para 

entregárselos a los aqueos. Pero, después de que Helena vacilara, la compadece y la retiene 

para hacerla su esposa, y envía a Dioniso para que sea entregado y lo acompañan los sátiros 

consolándolo y diciéndole que no lo entregarán. 

Pericles es ridiculizado en la obra muy persuasivamente a través de la émphasis porque ha 

conducido a los atenienses a la guerra. 

 
A pesar de las lagunas, vemos que se trataba de una comedia cuyo tema 

principal era mitológico, ya fuera tratando cómicamente un mito o ubicando 

 
29 Kassel & Austin agregan [ζητεῖν al final de esta línea. 
30 Croiset (1904: 299-301) y Norwood (1931: 120) resaltan el uso de paraphaínein con 

Dioniso, pues se habría esperado epiphaínein con un dios. Ambos proponen que las diosas 

habrían llegado al Ida guiadas por Hermes y, al no encontrar a Paris, deciden que sea Dioniso 

quien juzgue. Bianchi (2015: 224) considera que se trata de un verbo típico para indicar el 

ingreso de un actor. 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

158 

personajes mitológicos en situaciones nuevas31. Dentro de este subgénero, la 

historia de Troya y sus ramificaciones parecen haber sido el más popular y a 

diferencia de la tragedia, este tipo de komoidía tendría como personajes a los 

dioses con mayor frecuencia y el más popular entre ellos es Dioniso (Bowie, 

2010: 147-148). En este sentido, la comedia, al igual que la tragedia, presenta 

nuevas versiones del mito32.  

Si Dionysaléxandros es la comedia mitológica mejor conocida gracias a 

la hypóthesis, también es cierto que esta suscita una serie de problemas cuyo 

tratamiento excede la extensión del presente artículo33. Me detendré en dos. En 

primer lugar, a qué guerra se refiere el argumento. Se manejan dos hipótesis: la 

guerra mencionada en ii.48 sería la revuelta de Samos (440/39 a.C.) o la guerra 

del Peloponeso (431-404 a.C.). Hemos visto en Plutarco que Aspasia y Pericles 

han sido asociados a ambas. Si bien la mayor parte de los estudiosos opinan que 

la guerra mencionada sería la segunda (Rosen, 1988: 51; Azoulay, 2014: 103; 

García Soler, 2014: 338 n.35; Bianchi, 2015: 198; Ceccarelli, 2022; cf. 

Mattingly, 1977: 243-244)34, hay ciertos datos que abogarían por la primera 

opción como son el testimonio de Plutarco sobre la incidencia de Aspasia en la 

decisión (Plut.Per.25.1; Storey, 2020) o que el mismo Pericles afirmara que 

había sobrepujado a Agamenón al haber tomado una ciudad en nueves meses en 

lugar de diez años (Plut.Per.28.7). En cambio, Ceccarelli (2022: 137) resalta que 

en las líneas ii.rr.47-48 se dice que Pericles «ha conducido a los atenienses a la 

guerra» (ἐπαγηοχὼς τοῖς Ἀθηναίοις τὸν πόλεμον, ii.47-48). El verbo epágein 

puede querer decir «guiar un ejército», pero también es «traer de afuera hacia 

adentro» (Bailly, 2000: s.v.; LSJ9, 1996: s.v.). La guerra del Peloponeso fue, al 

menos al principio, una lucha en el territorio ateniense35. Por otro lado, hay 

ciertos elementos que son retomados por la Comedia Antigua a la hora de 

caracterizar a Pericles que sólo tendrían sentido en el contexto de la guerra del 

 
31 Sobre estas, cf. Bowie (2010: 143-145) y García Soler (2022).  
32 Un ejemplo de ello es Helena de Eurípides. Wright (2007: 417-418) propone leerla 

junto con Dionysaléxandros como historias contrafácticas. 
33 Algunas de las problemáticas son la datación, la identidad del coro, el sentido 

de ἐπισκώ(πτουσι) (καὶ) χλευάζου(σιν) y δι’ ἐμφάσεως (ii.46-7), cómo operaba el 

travestimiento entre Paris y Dioniso, la sección perdida de la hypóthesis y la 

extensión de la obra.  
34 Es una interpretación que ya defendían los primeros editores, Grenfell y Hunt (904: 

71); Körte (1904: 491). Vickers (2000) propone esta guerra, pero se habría representado entre 

el 428 y 425. 
35 Ceccarelli (2022: 138) también resalta que la mención de τὸν πόλεμον con el artículo 

definido referiría la guerra del Peloponeso dada su importancia, en contraste con la samia. De 

un modo semejante, cf. Bianchi (2016: 208) quien cita a Schwarze (1971: 7) y un pasaje de 

Kólakes de Éupolis (fr.156.2 K.-A.) en el que describe el conflicto entre atenienses y 

espartanos del mismo modo que Cratino.  



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

159 

Peloponeso, como sería el caso de la mención de la tierra arrasada por los aqueos, 

la cual remitiría a la reciente invasión del Ática por Arquidamo (Croiset, 1904: 

308-310; Norwood, 1931: 122; Ceccarelli, 2022; cf. Th.2.29.2, 2.23.1) 36 . 

Retomaré esto más adelante. 

La segunda cuestión es ¿cómo se desarrollaba la crítica política contra 

Pericles y, propongo, Aspasia? Melero considera que Dionysaléxandros sería 

una comedia «mítico política» en la cual «el plano mítico no se confunde con el 

histórico», sino que los sucesos contemporáneos son mitificados, «de forma tal 

que el público puede fácilmente reconocer los referentes de la obra» (1997: 125-

126). Wright (2007: 419), por su parte, supone que esto no tuvo que ser así en el 

caso de esta obra y que la crítica política habría estado vehiculizada por medio 

de paralelismos en escenas o líneas específicas. Esta cuestión, a su vez, se 

relaciona sobre cómo se debe entender el δι’ ἐμφάσεως (ii.44-8): ¿se refiere a 

una alegoría (García Soler, 2014: 338), a una insinuación o indirecta 

(Revermann, 1997: 198; Wright, 2007: 419), o al énfasis tal y como nosotros lo 

entendemos (Rutherford, 1905: iii.264-6 en Bakola, 2010: 201 n.4337)? Bakola 

analiza los usos de la émphasis en su cotexto, o entorno verbal, en tratados y 

escolios y llega a la conclusión que, a diferencia de una alegoría, se trata de una 

técnica sutil que busca sugerir indirectamente y que se ve acompañada de la 

creación de una breve imagen mental (2010: 203). Así, el δι’ ἐμφάσεως sugiere 

que había elementos en la representación de Dioniso que intermitentemente 

evocaban a Pericles y si bien el dios es él mismo durante toda la obra, es también 

potencialmente el político ateniense (Bakola, 2010: 204)38. En efecto, es posible 

ver en la hypóthesis una serie de cuestiones relacionables con él como los dones 

ofrecidos por las diosas –donde se menciona la τύραννις‒, el hecho de que la 

guerra fuera comenzada a causa de una mujer, y su irresponsabilidad y 

cobardía39. 

 
36  Schwarze (1971: 16) notó que en la versión tradicional del mito los aqueos no 

arrasaron los campos; empero, Bakola (2010: 188-189) recuerda que esto sí está presente en 

Cypria (cf. Procl.Chr.11.1-2 West). 
37  Revermann (1997: 198) concuerda con los escoliastas de que πιθανώς debe ser 

interpretado como «hábilmente». De este modo, haría referencia a la habilidad del poeta de 

manejar la técnica de la émphasis.  
38 De hecho, Revermann afirma que ii.44-48 sugiere «that the author of the hypothesis 

had substantial textual evidence before him which linked Dionysus with Pericles» (1997: 

198). Bakola (2010: 192) advierte sobre el reduccionismo que puede implicar la lectura de la 

obra a partir de la identificación Pericles/Dionisos por el sobredimensionamiento de lo 

político.  
39 A estos elementos se podría agregar el uso de una máscara-retrato, tal como lo 

propone Revermann, quien, ante la problemática del constante cambio de disfraz de Dioniso 

(del dios a Paris, de Paris a carnero), plantea dicha posibilidad como un modo visual 

extremadamente eficiente de asegurarse que el punto fundamental del significado de la obra 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

160 

Primero, los dones ofrecidos por las diosas parecen ser una versión 

«personalizada» de los tradicionales. Sabemos por Apolodoro que Hera le ofrece 

la soberanía sobre los hombres y que Atenea le promete la victoria en la guerra 

(Epit.III.2-3)40. En cambio, esta Hera le ofrece la «tiranía inconmovible», que 

parece retomar la crítica común entre los comediógrafos y, en particular de 

Cratino, de que Pericles es un tirano como Zeus (Cratin.fr.118, 258, 259 K.-A.; 

Telecl.fr.18 K.-A.; Com.Adesp.701 K.-A.), paralelo también presente en Ar. 

Ach.530, según veremos. Como recuerda García Soler, «el Zeus de la mitología 

griega había renovado profundamente la estructura del mundo divino, 

garantizando el orden y la estabilidad, pero este orden se asemejaba a una tiranía 

que parecía limitar la voluntad de los demás dioses» (2014: 334). El carácter de 

ἀκίνητος tiene dos opciones, no necesariamente excluyentes. Por un lado, podría 

hacer mención al gobierno sin límites temporales. Este sentido cobraría aún más 

relevancia si pensamos que Pericles, en ese entonces, veía su poder político 

disminuido por la estrategia bélica elegida (Bianchi, 2015: 229). Por el otro, 

Bakola recuerda que el adjetivo puede tomar el sentido de «ociosidad» u 

«holgazanería», como pasa en otros dos fragmentos de Cratino en donde se queja 

de que el político habla, pero no hace nada (fr.326-327 K.-A.). Si pensamos en 

el 430/29 a.C. ‒es decir, al comienzo de la guerra del Peloponeso‒ como fecha 

de representación, es preciso recordar que si no había perdido la strategía al 

menos su imagen negativa habría aumentado a causa del descontento generado 

por su estrategia defensiva (Thuc.2.21, 2.59)41. Esto nos lleva al ofrecimiento de 

Atenea de «coraje» en la guerra. La estrategia a puertas cerradas (Sitzkrieg) que 

permitía que los espartanos quemaran y destruyeran los campos era vista por 

algunos como una muestra de cobardía (Thuc.2.21)42. La obra de Cratino, pues, 

se haría eco del resquemor que al menos parte de los ciudadanos guardaba contra 

Pericles. Th.2.21 nos cuenta que estos sentían orgé con el político y lo 

consideraban el responsable de todo lo que les estaba pasando. Esta crítica 

también se la habría dirigido Hermipo probablemente en Moîrai43:  

 
fuera comprendido por la audiencia. El prosopeîon se habría caracterizado por el tamaño de 

la cabeza. Sobre este rasgo, cf. Cratin.fr.118, 258 K.-A.; Eup.fr.115 K.-A. 
40 La comedia sigue Cypria con respecto a los antecedentes de la guerra, aunque en esta 

no hay mención de los dones de Hera y de Atenea. 
41 Hornblower (2003: I, 331) cita a Rhodes, quien afirma que no es seguro que haya sido 

depuesto. Ello no quita que no hubiera visto debilitada su posición como primus inter pares. 
42 Si adelantáramos la fecha de su representación, este elemento perdería su comicidad 

pues en los años anteriores a la guerra, Pericles se encontraba en el punto culmen de su carrera 

política. No es hasta que comienzan las invasiones lacedemonias al Ática que la imagen 

positiva del general disminuye. 
43 Meineke (1839: 395) fue el primero en asignar este fragmento a dicha obra, cf. 

Comentale (2017: 188-189), Storey (2020: 116).  



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

161 

 
βασιλεῦ σατύρων, τί ποτ' οὐκ ἐθέλεις  

δόρυ βαστάζειν, ἀλλὰ λόγους μὲν  

περὶ τοῦ πολέμου δεινοὺς παρέχῃ,  

ψυχὴ δὲ Τέλητος ὕπεστιν; (Hermipp.fr.47.1-4 K.-A.; Plut.Per.33.8) 

 

¡Oh, rey de los sátiros, por qué no quieres levantar la lanza, sino que ofreces hábiles 

discursos acerca de la guerra, [aunque] subyace [en ti] el alma de Téleto?44  

 

Aquí la oposición entre el decir y el hacer es clave en la representación 

de Pericles como cobarde45.  

En contraposición con estos dones del orden de lo público y lo político 

que habrían asistido a Pericles en la guerra que comenzaba, Afrodita le ofrece 

hacerlo el más hermoso y el más encantador, y es lo que elige, demostrando su 

irresponsabilidad, su cobardía y su interés por los placeres sensuales (Bianchi, 

2015: 206-207, n. 161). La justificación que encuentran los comentaristas en la 

oferta de este regalo es que esto respondería a Dioniso, quien estaría 

ridículamente vestido, y, quizás, de algún modo recordando a Pericles, que fue 

frecuentemente atacado por la deformidad de su cabeza y que podría haber 

necesitado un don como este (Bianchi, 2015: 231). Croiset (1904: 308) reconoce 

el vínculo entre el político y el dios en dos rasgos46: la cobardía a causa de su 

estrategia de Sitzkrieg, por un lado, y, por el otro, la sensualidad, la cual forma 

parte del interdiscurso sobre el político, según nos narra Plutarco al contar que 

Fidias y Aspasia le conseguían mujeres (Per.13, 32).  

El don de Afrodita resulta la condición de posibilidad para el rapto de 

Helena por parte de Dioniso: «es por lo tanto funcional para darle al feo de 

Dioniso/Pericles (en comparación con el tradicionalmente bellísimo Alejandro) 

la posibilidad de ser bello y deseable y con ello obtener a Helena» (Bianchi, 

2015: 231; cf. Rosen, 1988: 52 n.49). Esto nos lleva al siguiente punto: una mujer 

 
44 Sigo la edición de Commentale (2017). Croiset (1904: 309-310) y Norwood (1931: 

123-124) consideran que con la referencia «rey de los sátiros» Hermipo estaría aludiendo al 

Dioniso-Pericles de Dionysaléxandros, habiendo sido representada esta en la Leneas del 430 

y Moîrai en las Grandes Dionisias del mismo año. Más recientemente, Bianchi (2015: 198, 

201-211, n. 165) ve el 430 como más probable que el 429 para la representación de Moîrai, 
pero no concuerda en datar la obra de Hermipo en relación con la de Cratino (cf. Wright, 2007: 

421). Storey (2020: 116) piensa que sería del 430 antes que del 429 por su semejanza con 

Th.2.21.4-22. Azoulay (2014: 100-101) ve en el apelativo «rey de los sátiros» (Hermipp. fr.47 

K.-A.) una «alusión transparente de su supuesta sexualidad desenfrenada». 
45 Dicha contraposición es explotada por Aristófanes y Tucídides con Cleón, cf. Franco 

San Román (2025). 
46 Aun así, hay una falla en la exposición del autor cuando afirma que Dioniso vota por 

Afrodita porque «le prometía la posesión de Helena» (Croiset, 1904: 308), pues la hypóthesis 

es clara sobre la oferta de la diosa.  



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

162 

como el origen de la guerra. Se han propuesto diversas lecturas sobre quién sería 

Helena: la guerra que viene de Esparta (Schwarze, 1971: 20) o el pueblo de 

Atenas que debe quedarse encerrado por la guerra (Luppe, 1966: 183 en Bakola, 

2010: 184). Sin embargo, es muy posible que detrás de la Tindárida estuviera 

Aspasia. Es cierto, se podría cuestionar que no hay mención de la milesia en la 

hypóthesis. Schwarze (1971: 13, 16) sostiene que la crítica está dirigida 

directamente a Pericles y que su concubina no es tenida en cuenta47. Es preciso 

recordar que no hay guerra de Troya sin una Helena y puesto que Dioniso-

Pericles es el causante de la guerra según la hypóthesis48, y Paris decide quedarse 

con Helena, la relación con Aspasia no parece ser una suposición más que 

verosímil49.  

Si la crítica a Pericles es realizada por haber conducido a la guerra a los 

atenienses y, efectivamente, la máscara del político en la obra es de Dioniso, y 

si sabemos que el rapto de Helena, en última instancia, es el suceso que indujo a 

la guerra, es viable –aun sin dejar de ser una especulación‒ deducir la 

participación de Aspasia, tanto como la de Pericles, en el comienzo de la guerra 

(Melero, 1997: 126; cf. Bowie, 2000: 325). No nos olvidemos que la esposa de 

Menelao vacila (ὀκνούσης, ii.37), es decir, no está convencida de volver con los 

aqueos y esto provoca la compasión de Paris que lo lleva a conservar a la hija de 

Zeus. Vimos que la comparación de la concubina del político con Helena 

también la realiza Éupolis más o menos por la misma época (fr.267, K-A, c.429 

a.C.) y creo que esto no es un dato menor.  

Wright afirma que Paris es absuelto y la culpa de Helena minimizada, 

al ser Dioniso disfrazado como Paris quien habría causado la guerra (2007: 417). 

Sin embargo, el autor parece desestimar las líneas ii.37-44: «Pero, después que 

Helena vacilara, [Alejandro] la compadece y la retiene para hacerla su esposa, y 

envía a Dioniso para que sea entregado y lo acompañan los sátiros consolándolo 

y diciéndole que no lo entregarán». Si bien la elección de los dones recae en 

Dioniso y es a partir de esta que la Tindárida es raptada, ciertamente ella y Paris 

siguen teniendo su parte de responsabilidad, él en compadecerla y retenerla 

 
47 Rosen (1988: 53), en cambio, no entiende por qué habría sido tan abstracto el vínculo 

entre Aspasia y la Tindárida. 
48 Croiset (1904: 308) ha resumido la razón por la cual se cree que la crítica a Pericles 

estaría vehiculizada por Dioniso dado que él es el principal responsable de la guerra, en tanto 

que fue quien raptó a Helena. Finglass (2016: 97) cuestiona la propuesta de Storey (2014: 

102) de ver a Paris, no a Dionisos, como un Pericles travestido, puesto que la representación 

del hijo de Príamo parece alejarse de la tradición en tanto que se le asigna oîktos. Aun si fuera 

el caso, Aspasia seguiría siendo el blanco como Helena. 
49 Norwood (1931: 122), quizás retomando a Körte (1904), considera que no habría que 

tomar la afirmación sobre Pericles sin cuestionarla y piensa que la principal preocupación es 

el travestimiento mitológico, siendo la sátira algo secundario, cf. Schwarze (1971: 19-21). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

163 

como esposa, y ella al vacilar50. La compasión (οἰκτείρας) que Paris siente, en 

tanto páthos supone una evaluación de la situación y es ella la que lo lleva a 

actuar del modo que lo hace51. Las dudas que Helena tiene son las que provocan 

la decisión de Paris52 . En esta historia contrafáctica, tal como la considera 

Wright, el resultado termina siendo el mismo: la guerra tendrá lugar y Troya será 

destruida. Al plantear la guerra del Peloponeso como la de Troya y que fue 

Pericles quien la «ingresó» al Ática (ὡς, «porque», ii.47), Cratino también está 

de algún modo pensando en términos causales. Según Wright (2007: 419), en 

última instancia el Dionysaléxandros «raises important questions about the 

justifiability of war, the disingenuous or corrupt behaviour of politicians, and the 

extent to which the public really knows what is going on». 

Como toda comedia fragmentaria, las afirmaciones que haya hecho son 

solo hipótesis. Las lecturas de que Helena es la guerra o el dêmos encerrado en 

la ciudad resultan mucho más complicadas, en especial si la crítica fue por medio 

de la émphasis. A mi modo de ver, pensar que, así como la crítica a Pericles es 

vehiculizada a través del personaje de Dioniso, Aspasia, como Helena, sería el 

otro blanco cómico. Después de todo, no hay guerra de Troya sin ella. Ahora 

veremos otro uso del mito de Troya. 

 
3. ACARNIENSES 

 
Resulta interesante que cuando Plutarco habla del decreto megarense, en tanto 

disparador de la guerra del Peloponeso cita esta obra (Ach.524-527)53. Fue 

representada en el 425 a.C. y tiene por protagonista a Diceópolis, que, ante la 

negativa de la Asamblea a tratar la cuestión de la paz, decide agenciarse una 

 
50 En Ilíada, si bien hay momentos en que Helena reconoce su falta, responsabiliza a 

Paris calificando su acción como ἄτη (Hom.Il.6.356), mientras la suya la considera un obrar 

de los dioses (6.349).  
51 Me gustaría retomar la definición de Stearns y Stearns (1985: 813) sobre emoción: «a 

complex set of interactions among subjective and objective factors, mediated through neural 

and/or hormonal systems, which gives rise to feelings (affective experiences as of pleasure or 

displeasure) and also general cognitive processes toward appraising the experience; emotions 

in this sense lead to physiological adjustments to the conditions that aroused response, and 

often to expressive and adaptive behavior». En este sentido, las emociones suponen un vínculo 

con la situación que las genera (componente cognitivo), operan factores subjetivos y objetivos, 

y tienen elementos fisiológicos. Por ello, Oatley (2004) considera que estas son racionales. Si 

bien Aristóteles, cuando trata la compasión en Retórica, recurre a éleos (1385b11-1386b8), 

en otras secciones de la obra utiliza oiktrós (Rh.1393b27, 1397b21, 1417a13). Sobre esta 

emoción, cf. Konstan (2004 [2001], 2006: 201-218). 
52 Desconocemos la naturaleza de la vacilación de Helena; quizás fuera sexual (cf. 

Croiset, 1904; Norwood, 1931).  
53 Sigo la edición de Olson (2002). 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

164 

tregua para él y su familia gracias a la intercesión de Anfiteo, el descendiente de 

los dioses elegido por estos para proponer la paz (Ach.51-2). Un coro de 

ciudadanos de Acarnas, el demo del Ática que más había sufrido la invasión 

laconia, se indigna y decide castigar al traidor. La rhêsis que narra los orígenes 

de la guerra está en boca del héroe y es un intento de persuadir a los acarnienses 

que pedir una tregua fue algo justo (Ach.496-556). Diceópolis convencerá a una 

parte del coro y después de una escena en donde es ridiculizado el general 

Lámaco se gana al resto de los coreutas. Finalmente, el protagonista creará su 

propio ágora en donde los megarenses podrán comerciar.  

El pasaje citado por Plutarco forma parte de la rhêsis. Sabemos que tiene 

al menos un intertexto certero ‒Télefo de Eurípides‒, aunque, dado que se 

conserva en estado fragmentario, se desconoce la extensión de la parodia54. 

Diceópolis, aún disfrazado de mendigo, habla en su condición de sembrador de 

viñas y por ende de damnificado de la invasión lacedemonia:  

 
Ἐγὼ δὲ μισῶ μὲν Λακεδαιμονίους σφόδρα, 

καὐτο<ῖσιν αὖθ>ις οὑπὶ Ταινάρῳ θεός, 

σείσας ἅπασιν ἐμβάλοι τὰς οἰκίας· 

κἀμοὶ γάρ ἐστιν ἀμπέλια κεκομμένα. (Ach.509-12) 

 

Y yo odio mucho a los lacedemonios y ojalá que el dios en Ténaro, estremeciéndose, 

les derribe nuevamente las casas a todos ellos. Pues yo también tengo mis vides 

taladas.  

 
Dicha posición le sirve para, por un lado, captar la benevolencia de su 

auditorio, al demostrar que comparte con el coro su irritación contra los 

lacedemonios y al mismo tiempo dar validez a su palabra y a su accionar. En 

seguida preguntará algo que puede chocar a su auditorio: «¿por qué acusamos 

(αἰτιώμεθα) a los laconios de estas cosas?» (Ach.514). Ahí está el quid de la 

cuestión: ¿en quién recaen las αἰτίαι? El enojo no permite ver la verdad y hasta 

unos versos más arriba tampoco escuchar «lo justo» (Ach.501). A partir de allí, 

Diceópolis realizará una arqueología al mejor estilo herodoteo o tucidídeo.  

Lo cierto es que lo presentado aquí es desdeñado como testimonio por 

ser «fantasioso» (Olson, 1998: 196; García Soler, 2014: 317 n.34). Al respecto, 

es interesante resaltar la postura de MacDowell (1983: 151-154), quien propone 

de un modo convincente que los hechos narrados tienen una correspondencia, a 

pesar de las exageraciones propias del género, en el relato tucidídeo como son, 

por ejemplo, las denuncias atenienses acerca de que los megareses amparaban 

 
54 MacDowell opina que «it is misleading to say that the whole of Dikaiopolis’ speech 

is a parody of Euripides» (1983: 150). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

165 

esclavos fugitivos (Th.1.139.2). En él, la cadena de causalidad es presentada del 

siguiente modo: 

 
Ἡμῶν γὰρ ἄνδρες, – οὐχὶ τὴν πόλιν λέγω· 

μέμνησθε τοῦθ', ὅτι οὐχὶ τὴν πόλιν λέγω – , 

ἀλλ' ἀνδράρια μοχθηρά παρακεκομμένα, 

ἄτιμα καὶ παράσημα καὶ παράξενα, 

ἐσυκοφάντει Μεγαρέων τὰ χλανίσκια. 

Κεἴ που σίκυον ἴδοιεν ἢ λαγῴδιον 

ἢ χοιρίδιον ἢ σκόροδον ἢ χόνδρους ἅλας, 

ταῦτ' ἦν Μεγαρικὰ κἀπέπρατ' αὐθημερόν. 

Καὶ ταῦτα μὲν δὴ σμικρὰ κἀπιχώρια, 

πόρνην δὲ Σιμαίθαν ἰόντες Μεγαράδε 

νεανίαι κλέπτουσι μεθυσοκότταβοι. 

κᾆθ' οἱ Μεγαρῆς ὀδύναις πεφυσιγγωμένοι 

ἀντεξέκλεψαν Ἀσπασίας πόρνα δύο· 

κἀντεῦθεν ἁρχὴ τοῦ πολέμου κατερράγη 

Ἕλλησι πᾶσιν ἐκ τριῶν λαικαστριῶν. 

Ἐντεῦθεν ὀργῇ Περικλέης οὑλύμπιος  

ἤστραπτ', ἐβρόντα, ξυνεκύκα τὴν Ἑλλάδα, 

ἐτίθει νόμους ὥσπερ σκόλια γεγραμμένους, 

ὡς χρὴ Μεγαρέας μήτε γῇ μήτ' ἐν ἀγορᾷ 

μήτ' ἐν θαλάττῃ μήτ' ἐν ἠπείρῳ μένειν. 

Ἐντεῦθεν οἱ Μεγαρῆς, ὅτε δὴ 'πείνων βάδην, 

Λακεδαιμονίων ἐδέοντο τὸ ψήφισμ' ὅπως 

μεταστραφείη τὸ διὰ τὰς λαικαστρίας. 

οὐκ ἠθέλομεν δ' ἡμεῖς δεομένων πολλάκις. 

Κἀντεῦθεν ἤδη πάταγος ἦν τῶν ἀσπίδων. (Ach.515-39) 

 

Pues algunos de los nuestros –de ningún modo me refiero a la ciudad, recuerden 

esto, que de ningún modo me refiero a la ciudad‒, sino que unos tipitos bribones 

desquiciados denunciaban los mantitos de lana de los megarenses. Y si veían de 

casualidad un pepino o un lebrato o un lechoncito o ajo o sal gruesa, estas cosas eran 

megáricas y habían sido vendidas el mismo día. Y estas cosas eran pequeñas y 

locales, pero unos jóvenes que habían ido a Mégara, emborrachados con el juego 

del cotabo raptan a la prostituta Simeta. Y a continuación, los de Mégara excitados 

con ajo por la vejación robaron a su vez dos prostitutas de Aspasia. Y de ahí estalló 

el comienzo de la guerra para todos los helenos, a causa de tres fulanas. Desde 

entonces, Pericles, el olímpico, enfurecido relampagueó, tronó, revolvió la Hélade, 

ponía por escrito decretos como escolios, que era necesario que los megarenses no 

permanecieran ni en la tierra, ni en el ágora, ni en el mar, ni en la tierra firme. A 

partir de allí, los megarenses, cuando ya empezaron a tener más y más hambre, les 

pidieron a los lacedemonios que cambiaran el decreto, el de las putas. Y nosotros 

no quisimos, aunque lo pidieron muchas veces. Y después estuvo el choque de los 

escudos. 

 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

166 

Vemos que según esta «historia» todo empezó con los sicofantas. 

Diceópolis deja en claro que no se trató de la ciudad toda55. Aun así, estas 

delaciones supusieron un problema «pequeño y local» (σμικρὰ κἀπιχώρια)56. Es 

de notar el uso del diminutivo («mantitos de lana de los megarenses», Μεγαρέων 

τὰ χλανίσκια) para resaltar que eran fruslerías. Es interesante que, cuando un 

megarense ingrese a escena para participar del ágora de Diceópolis y un 

sicofanta quiera denunciarlo, afirme que así empezó todo el conflicto 

(Ar.Ach.819-821).  

Después de esto, unos atenienses roban a Simeta. No se sabe nada de 

ello, excepto lo que los escolios (Schol. ad Ach.524 Koster) nos informan: 

Alcibíades se habría enamorado de ella y habría persuadido a algunos de robarla. 

Olson (2002: 209) considera que se trata de una información históricamente 

dudosa, pero es cierto que las anécdotas sobre la vida sexual de Alcibíades son 

un tópos literario y retórico.  
El tercer paso fue el robo de dos prostitutas de Aspasia por parte de los 

megarenses. Vimos que Plutarco nos informaba que «formaba a muchachas 

como prostitutas» (Per.24.5, παιδίσκας ἑταιρούσας τρέφουσαν). La asociación 

con el ámbito de la porneía también la estableció Éupolis, quien en Dêmoi 
directamente llama a la milesia pórne (fr.110 K.-A.)57. Recordemos, asimismo, 

que el mismo Cratino presentó a «Depravación» como su madre (fr.259 K.-A.). 

El robo cruzado de prostitutas puede, sin duda, recordar Hdt.1.2-3, quien da 

cuenta de la acusación de los persas sobre quién inició el conflicto entre ellos y 

los griegos. Hay quienes piensan que la rhêsis es una parodia de la arqueología 

de las Historias (1.1-5) al ubicar el origen de la guerra en el rapto mutuo de 

mujeres58. En dicho pasaje el historiador presenta la arkhé de las diferencias 

entre persas y griegos en el rapto de Ío por parte de los fenicios, al que le siguió 

 
55 Es muy probable que esta aclaración se debiera a que Aristófanes había sido acusado 

públicamente por Cleón por cómo había representado a la ciudad en Babilonios (426 a.C.), 

según nos indican los escolios (Schol. ad Ach.378 Koster; cf. Ar.Ach.377-84). Sobre el 

conflicto entre Cleón y Aristófanes, cf. Ar.Ach.6, 300, 377-82, 502-3, 630-1, Nu.549–50, 

V.1284-6. Para la relación entre ambos, cf. Dorey (1956); Andrewes (1962: 80-81); 

MacDowell (1971: 299; 1995: 42-45), Edmunds (1987); Lind (1990: 245-52); McGlew 

(1996); Buis (2019). Si bien la historicidad del evento ha sido puesta en duda, concuerdo con 

Buis (2019: 109), quien estima que Cléon habría acusado públicamente a Aristófanes ante el 

Consejo, pero no habría ido más allá de esa instancia. 
56 Sin embargo, al parecer los megarenses eran famosos por ser evasores de impuestos: 

Ar.V.658-9, fr.472 K.-A. 
57  Asimismo, es preciso recordar que en general las prostitutas eran esclavas y 

extranjeras (MacDowell, 1983: 153; Halperin, 1990: 109). Solana Dueso (1994: XXII-XXIII) 

propone que Aspasia habría escrito poesía amatoria como Safo y habría regenteado una 

escuela «femenina» y que las alumnas y profesoras habrían sido consideradas hetairas «ya 

que tal actividad chocaba frontalmente con las concepciones sobre el ama de casa ateniense». 
58 Cf. Olson (2002: liii-liv, 209) y la bibliografía allí citada. 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

167 

como respuesta el de Europa por parte de los griegos. El segundo incidente es el 

rapto de Medea por los griegos y, una generación después, y en respuesta a este 

segundo suceso Alejandro raptaría a Helena. Si bien es tentadora esta lectura, 

concuerdo con la cautela de MacDowell (1983: 151) al afirmar que se desconoce 

la fecha en que el libro I fue compuesto y si para el 426 a.C. ya habrían tenido 

lugar las lecturas públicas (Diyll.FGrH73 f.3 en Plut.De Her.Mal.862a-b; 

Euseb.Chron.445/4; cf. Marcellin.Vit.Thuc.54). La datación de las Historias a 

partir de un texto que no tiene una referencia explícita, aunque probable, sólo 

puede quedar en el ámbito de la especulación. Sin embargo, es posible ver la 

sucesión de los hechos y la búsqueda de una explicación del «origen de la 

guerra» (Ar.Ach.528, ἁρχὴ τοῦ πολέμου). Según Romero, la actitud histórica de 

los helenos, evidente en su apelación al mito, daría lugar en el siglo VI a.C. ‒y 

en consonancia con los desarrollos de los filósofos presocráticos que buscan la 

ἀρχή‒ a una actitud cognoscitiva diferente caracterizada por un espíritu crítico 

que busca la dilucidación de la verdad (1952: 39-40)59. Aun cuando no es posible 

confirmar la intertextualidad, Aristófanes, al igual que Cratino, parece estar 

haciéndose eco de los discursos de otros géneros en esa búsqueda de la ἀρχή y 

de las αἰτίαι característico del desarrollo intelectual de los siglos VI y V a.C.60  

Entonces, en Hdt.1.3-4 se mencionan los raptos de mujeres. Lo que me 

interesa es lo que Heródoto dice después: hasta ese momento se trataron solo de 

raptos (ἁρπαγὰς μούνας, 1.4.1)61. Fue la incursión de los griegos en contra de 

Troya la que llevó todo a un nuevo nivel: los aqueos fueron grandemente 

responsables (Ἕλληνας δὴ μεγάλως αἰτίους γενέσθαι, Hdt.1.4.2). Y esto ¿por 

qué? Heródoto explica que los persas vieron a los griegos como enemigos porque 

por una mujer destruyeron el poder de Príamo. Para ellos:  

 
Τὸ μέν νυν ἁρπάζειν γυναῖκας ἀνδρῶν ἀδίκων νομίζειν ἔργον εἶναι, τὸ δὲ 

ἁρπασθεισέων σπουδὴν ποιήσασθαι τιμωρέειν ἀνοήτων, τὸ δὲ μηδεμίαν ὤρην ἔχειν 

ἁρπασθεισέων σωφρόνων· δῆλα γὰρ δὴ ὅτι, εἰ μὴ αὐταὶ ἐβούλοντο, οὐκ ἂν 

ἡρπάζοντο. (Hdt.1.4.5) 

 

El rapto de mujeres es considerado una acción de los injustos, pero realizar el 

esfuerzo de vengarse de las que fueron raptadas es [una acción] de insensatos y [es] 

de sensatos no darle ninguna importancia a las que han sido raptadas, pues es 

evidente que, si estas no lo hubieran querido, no las habrían raptado. 

 

Aquí me interesa centrarme en la norma que subyace al pensamiento 

que Heródoto les adjudica a los persas: la venganza por el rapto de mujeres es 

 
59 Sobre la influencia de la especulación filosófica en el género historiográfico, cf. 

Romero (1952: 43). 
60 De un modo semejante ocurre con Nubes y las nuevas teorías de los sofistas. 
61 Sigo la edición de Wilson (2015). 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

168 

de insensatos. Este vínculo entre la vendetta y la sophrosýne parece estar 

implícito también en el discurso de Diceópolis cuando afirma: «Y de ahí estalló 

el comienzo de la guerra para todos los helenos, a causa de tres fulanas». Esta 

idea vuelve a aparecer en Lisístrata cuando la heroína reúne al espartano y al 

prýtanis para que lleguen a una tregua. En el intercambio el primero pide que se 

les devuelva Pilos y el segundo pide a cambio Equinunte, Malia y «las piernas 

megáricas». El laconio se niega y Lisístrata les dice «Concédanlo, no discutan 

por un par de piernas» (Ἐᾶτε, μηδὲν διαφέρου περὶ σκελοῖν, Ar.Lys.1172).62 En 

Ar.Av.1639 Heracles le cuestiona a Poseidón por querer pelear por una mujer. 

Evidentemente es una idea que excede a los persas en Heródoto. 

Es posible considerar que en el pasaje de Acarnienses la sustitución de 

Helena por dos prostitutas es una banalización del mito troyano que busca 

presentar en clave cómica y cotidiana lo absurdo de la situación: con el rapto de 

tres mujeres «estalló el comienzo de la guerra» (ἀρχὴ τοῦ πολέμου κατερράγη)63. 

El tópos de Troya en relación con Pericles y Aspasia, entonces, sería compartido 

por los comediógrafos Cratino, Éupolis y Aristófanes. No es para nada raro que 

los comediógrafos explotaran ciertas imágenes y que los otros las tomaran 

«prestadas». Aristófanes se queja de eso en Nu.553-9 (cf. Ar.Eq.865-8). 

Por otra parte, la respuesta de los griegos no fue una invasión, como con 

Helena, sino el llamado «decreto megárico64». En Per.30 Plutarco afirma que los 

megarenses dirigieron la culpa a Aspasia y Pericles y cita los versos 

aristofánicos. En este sentido el comediógrafo es una fuente, pero no la única 

con respecto al comienzo de la guerra pues también recoge la voz de los 

«megarenses», quienes también citan a Aristófanes65. El político, también es 

comparado con Zeus: una imagen recurrente en Cratino (fr.73, 118, 258 K.-A.) 

y en Teleclides (fr.18 K.-A.) (cf. García Soler, 2022: 111-112). De nuevo 

tenemos una comparación que es compartida por tres poetas distintos66. Plutarco 

nos informa de este paralelo (Per.24.9) y podemos deducir que si Pericles es 

Zeus, Aspasia es Hera. Y en Ilíada vemos de lo que es capaz Hera.  

El decreto, vemos, es una respuesta de carácter público a un suceso 

propio del espacio privado. De hecho, es posible pensar que la búsqueda y 

obtención de la paz privada por parte de Diceópolis es la contracara de este inicio 

 
62 Sigo la edición de Henderson (1990).  
63 Cabe resaltar también la gradación en el número de víctimas, de una a dos. Olson 

(2002: 211), asimismo, menciona la ambigüedad del número «tres» (ἐκ τριῶν λαικαστριῶν, 

Ar.Ach.529): ¿se refiere a las tres prostitutas robadas o a Aspasia y sus dos pórnai? 
64 Cf. Th.1.67.4, 139.1, 144.2. 
65 No queda clara la identidad de los megarenses: puede que se trate de los historiadores 

de Mégara o los megarenses de la época de Plutarco (Pérez Jiménez, 1996: 492, n.306). 
66 Sobre la agitación, cf. Franco San Román (2025). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

169 

privado de la guerra. En algún punto, Aristófanes dudaría de la legitimidad de la 

guerra por el origen que tiene. 

Por otra parte, resulta interesante que la narración de Diceópolis 

distingue de un modo quasi-tucidídeo los antecedentes (una serie de denuncias 

por evasión de impuestos por parte de los megarenses que no tenían mucha 

repercusión), la causa (el robo de las prostitutas) y el detonante (el decreto 

megárico). En este sentido, es posible pensar que la preocupación con las causas 

de los sucesos es un signo de la época y no se limita sólo a la historiografía y la 

filosofía.  

 
4. CONCLUSIONES 

 

Si la guerra de Troya pues, devino un modo de exploración del concepto de la 

guerra en general y particularmente resultó ser un símbolo del concepto de la 

causalidad problemática, vemos en los textos analizados dos estrategias 

distintas. Por un lado, en Dionysaléxandros, al ser una comedia mitológica, 

Cratino habría insertado los sucesos políticos en el argumento de la obra. Por 

medio de la sutil émphasis se podría reconocer en Dioniso a Pericles y 

posiblemente en Helena a Aspasia. Si bien, el rapto, resultado del voto del dios 

sobre quién es la diosa más hermosa, libera de responsabilidad a Paris y a 

Helena, la decisión posterior de ambos dará lugar a la guerra y posterior 

destrucción de Troya. Por otro lado, en Acarnienses Diceópolis realiza una 

arqueología de eventos poco conocidos que busca mostrar cuáles son los 

antecedentes (las denuncias en contra de los megarenses), cuál es la causa (el 

rapto) y cuál el detonante de la guerra (el decreto megárico). La relación entre 

Pericles y Aspasia sería la «razón verdadera», en términos tucidídeos. Cada 

poeta a su modo busca evidenciar la «causalidad problemática» de la guerra y 

mostrar que la verdadera justificación de las guerras no siempre está al alcance 

del conocimiento común y que, en última instancia, las guerras no son decididas 

realmente por toda la comunidad (cf. Foley, 1988: 47). 

Si creemos en la hypóthesis transmitida por el papiro y que la conjetura 

propuesta es verosímil, es posible ver un patrón común en ambas obras: la unión 

de un hombre y una mujer, un hecho en principio «privado», trae guerra y 

destrucción a su comunidad. Dicha recurrencia sería una simple hipótesis, si no 

fuera por el testimonio de Plutarco, quien afirma que Pericles habría sido el 

responsable de la guerra samia a instancias de Aspasia (Per.30.2). Esta 

afirmación no haría más que recuperar una memoria discursiva –entendida como 

el retorno, transformación u olvido en un acontecimiento discursivo de 

enunciados ya dichos con anterioridad‒ tejida siglos antes por los poetas 

cómicos del siglo V a.C. En este sentido, las informaciones que nos transmite 

Plutarco nos permiten poner estos dos testimonios «en contexto». La Vida es 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

170 

claramente polifónica pues releva el interdiscurso relativo al político y su 

concubina. Esto no quiere decir que las acusaciones presentes en las comedias 

fueran ciertas, pero resulta evidente que esta comidilla circulaba en la ciudad. A 

pesar de ser conocido como el impulsor de medidas que dieron lugar al 

establecimiento de la democracia radical en Atenas, las cuales dotaron al cuerpo 

cívico de mayor poder político en detrimento del de las instituciones heredadas 

del pasado oligárquico de la ciudad (Ostwald, 1986; Ober, 1989), la figura de 

Pericles fue objeto de crítica por parte de los comediógrafos del siglo V a.C. y 

la influencia que habría tenido en el origen de la guerra habría sido un elemento 

clave en su configuración como ekhthrós67. En este sentido, la figura de la mujer 

es un instrumento de los comediógrafos (hombres) para criticar al principal 

hombre de Atenas. En la comedia, lo femenino irrumpe en la guerra y en la 

política y lo hace en forma de denuncia y de invectiva para resaltar que la razón 

respondió a un grupo y no a la comunidad toda. En última instancia, la «fantasía» 

cómica enfatiza que el estar en guerra es una elección y no precisamente de 

todos. De allí que las figuras de los comediógrafos emerjan, en palabras de 

Carrizo, como un «azote público». 

 

 

BIBLIOGRAFÍA  

 

Alberti, J. B. (ed.) (1972) Thucydidis Historiae. Libri I-II (vol. 1), Roma: Typis 

Publicae Officinae Polygraphicae.  

Allen, T. W. (ed.) (1957 [1908]). Homeri Opera. Odysseae Libros I-XII (vol. 3). 

Oxford: Clarendon Press. 

Andrewes, A. (1962) «The Mytilenean Debate», Phoenix 16, pp. 64-85. 

Azoulay, V. (2014 [2010]) Pericles of Athens, Princeton/Oxford: Princeton 

University Press. 

Bakola, E. (2005) «Old Comedy Disguised as Satyr Play: A New Reading of 
Cratinus' Dionysalexandros», ZPE 154, pp.46-58. 

Bakola, E. (2010) Cratinus. The Art of Comedy, Oxford: Oxford University 

Press. 

Beneker, J. (2007) «Eros and Intellect: Plutarch’s portrait of Aspasia and 

Pericles», en Nieto Ibáñez, J. M. y López López, R. (eds.), El amor en 
Plutarco, León: Universidad de León, pp. 245-253. 

Bianchi, F.P. (ed. trad. com.) (2015) Fragmenta Comica. Kratinos. Archilochoi- 

Empipramenoi, Heildelberg: Verlag Antike. 

 
67 En algunos casos hubo un cambio de actitud, como sucede con los Dêmoi de Éupolis 

(García Soler, 2014: 339-340). 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

171 

Bowie, A. (2000) «Myth and ritual in the rivals of Aristophanes», en Harvey, D. 

y Wilkins, J. (eds.) The rivals of Aristophanes. Studies in Athenian Old 
Comedy, London: Duckworth-Classical Press of Wales. 

Bowie, A. (2010) «Myth and Ritual in Comedy», en Dobrov, D. (ed.) Brill’s 
Companion to the Study of Greek Comedy, Leiden-Boston: Brill, pp. 143-

176.  

Buis, E.J. (2019). El juego de la ley. La poética cómica del derecho en las obras 
tempranas de Aristófanes (427-414 a. C.), Madrid: Dyckinson. 

Carrizo, S. (2025) «‘Haciendo enemigos’: Pericles en la comedia de Cratino y la 

construcción cómica del ἐχθρός», CFC (g) 35, pp. 209-228.  
Cataldi, S. (2011) «Aspasia donna sophe kai politike in Plutarco», Historika 1, 

pp. 11-66. 

Ceccarelli, S. (2022) «Cratinus, Aristophanes and Attic countryside. A note on 

the hypothesis of Cratinus’ Dionysalexandros (Poxy.663 col.i, rr. 202-5)», 

CFC (g) 32, pp. 135-141. 

Charaudeau, P. y Maingueneau, D. (2005) Diccionario de análisis del discurso, 

Buenos Aires: Amorrortu. 

Commentale, N. (ed. trad. com.) (2017) Fragmenta Comica. Ermippo, Mainz: 

Verlag Antike. 

Croiset, M. (1904) «Le Dionysalexandros de Cratinos», REG 17.76-77, pp. 297-

310. 

Courtine, J.J. (1981) «Analyse du discours politique [Le discours communiste 

adressé aux chrétiens]», Langages 62, pp. 9-128. 

Diamantakou-Agathou, K. (2020) «From Aspasia to Lysistrata. Literary 

versions and intertextual diffusions of the feminine other in Classical 

Athens», Logeion 10, pp. 238-260. 

Dorey, T.A. (1956) «Aristophanes and Cleon», G&R 3.2, pp. 132-139.  

Edmunds, L. (1987) «The Aristophanic Cleon’s “Disturbance” of Athens», AJP 

108.2, pp. 233-263.  

Farioli, M. (2000) «Mito e satira politica nei Chironi di Cratino», Rivista di 
filologia e di istruzione classica 128.4, pp. 406-431. 

Finglass, P. 2016, «The pity of Paris: Cratinus’ Dionysalexandros», Eikasmos 

27, pp. 93-100. 

Flacelière, R. y Chambry, É. (eds. trad.) (1964) Plutarche. Vies (vol.3), Paris: 

Les Belles Lettres. 

Foley, H.P. (1988) «Tragedy and Politics in Aristophanes’ Acharnians», JHS 

108, pp.33-47. 

Franco, C. (2014) Shameless. The canine and the feminine in Ancient Greece, 

Oakland: University of California Press. 

Franco San Román, M. (2025) Palabras de demagogo: su êthos discursivo en los 
testimonios atenienses del siglo V a.n.e. Buenos Aires: Miño y Dávila. 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

172 

García Soler, M.J. (2014) «La figura de Pericles en la Comedia Antigua», Veleia 

32.1, pp. 329-343. 

––––  (2022) «Mito y política en la Comedia Antigua», en de Hoz, Mª P. & 

López Fonseca, A. (eds.) Literatura e Historia en el mundo clásico, 

Madrid: SEEC-Guillermo Escolar Editor, pp. 107-127.  

Gomme, A.W. (1956) A Historical Commentary on Thucydides. Books II–III 
(vol. 2), Oxford: Clarendon Press. 

Grenfell, B.P. y Hunt, A.S. (eds.) (1904) The Oxyrhynchus Papyri (vol. IV), 

London: Egypt Exploration Fund. 

Halperin, D. (1990) One Hundred Years of Homosexuality: And Other Essays 
on Greek Love, New York–London: Routledge. 

Henderson, J. (1991 [1975]) The Maculate Muse. Obscene Language in Attic 
Comedy, New York: Oxford University Press. 

Henderson, J. (ed. com.) (1990). Aristophanes. Lysistrata. Oxford: Clarendon 

Press. 

Henry, M.M. (1995) Prisoner of History. Aspasia of Miletus and her 
Biographical Tradition, New York-Oxford: Oxford University Press. 

Hornblower, S. (2003 [1991]) A Commentary on Thucydides. Books I-III, 
Oxford: Clarendon Press. 

Kassel, R. & C. Austin, C. (eds.) (1983) Poetae Graeci Comici (vol. 4), Berlin: 

De Gruyter. 

Kassel, R. & C. Austin, C. (eds.) (1986) Poetae Graeci Comici (vol. 5), Berlin: 

De Gruyter. 

Konstan, D. (2004 [2001]) Pity Transformed, London/New York: Bloomsbury. 

Konstan, D. (2006) The Emotions of the Ancient Greeks, 

Toronto/Buffalo/London: University of Toronto Press. 

Koster, W.J.W. (ed.) (1969) Scholia in Aristophanem. Pars 2: Scholia in 

Acharnenses, Equites, Nubes, Groningen/Amsterdam: Wolters-

Noordhoff/Swets & Zeitlinger. 

Körte, A. (1904) «Die Hypothesis zu Kratinos' Dionysalexandros», Hermes 
39.4, pp. 481-498. 

Lind, H. (1990) Der Gerber Kleon in der „Rittern“ des Aristophanes: Studien 
zur Demagogenkomödie, Frankfurt: P. Lang. 

Ludwig, P.W. (2002) Eros and Polis: Desire and Community in Greek Political 
Theory, Cambridge: Cambridge UP.  

MacDowell, D. (ed. com.) (1971) Aristophanes’ Wasps, Oxford: Clarendon 

Press. 

MacDowell, D. M. (1983) «The Nature of Aristophanes’ Akharnians», G&R 

XXX, pp. 143-162. 

MacDowell, D.M. (1995) Aristophanes and Athens, Oxford: Oxford University 

Press. 



La mujer detrás del hombre … 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 149-174 

173 

MacLachlan, B. (1993) The Age of Grace: Charis in Early Greek Poetry, 

Princeton: Princeton UP. 

Mattingly, H. B. (1977) «Poets and Politicians in Fifth-Century Greece», en 

Kinzl, K. H. (ed.) Greece and the Eastern Mediterranean in ancient history 
and prehistory. Studies presented to Fritz Schachermeyr on the occasion 
of his 80. Birthday, Berlin-Boston: De Gruyter. 

McGlew, J. (1996) «Everybody wants to make a Speech. Cleon and 

Aristophanes on Politics and Fantasy», Arethusa 29.3, pp. 339-361. 

Meineke, A. (ed.) (1839) Fragmenta Comicorum Graecorum (vol.2 pars I), 

Berlin: G. Reimer.  

Melero, A. (1997) «Mito y política en la comedia de Cratino», en López Eire, A. 

(ed.) Sociedad, política y literatura. Comedia Griega Antigua, Salamanca: 

Logo, pp.117-132 . 

Mitchell, A. (2009) Greek Vase Painting and the Origins of Visual Humour, 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Monro, D. B. & Allen, T. W. (ed.) (1959 [1902]). Homeri Opera. Iliadis Libros 
I-XII (vol. 1). Oxford: Clarendon Press. 

Norwood, G. (1964 [1931]) Greek Comedy, London: Methuen & Co. 

Oatley, K. (2004) Emotions: A Brief History, Malden-Oxford: Blackwell. 

Ober, J. (1989) Mass and Elite in Democratic Athens. Rhetoric, Ideology, and 
the Power of the People, Princeton: Princeton University Press. 

Olson, S.D. (ed. com.) (1998) Aristophanes. Peace, Oxford: Clarendon Press.  

Olson, S.D. (ed. com.) (2002) Aristophanes. Acharnians, Oxford: Clarendon 

Press.  

Olson, S.D. (ed.) (2007) Broken Laughter. Select Fragments of Greek Comedy, 

Oxford: Oxford University Press. 

Ostwald, M. (1986) From Popular Sovereignty to the Rule of Law: Law, Society, 
and Politics in Fifth Century Athens, Berkeley-Los Angeles: University 

of California Press. 

Perelman, Ch. & Olbrechts-Tyteca, L. (1994 [1958]) Tratado de la 
Argumentación. La nueva retórica, Madrid: Gredos.  

Pérez Jiménez, A. (trad.) (1996) Plutarco. Vidas Paralelas (vol. 2). Madrid: 

Gredos. 

Revermann, M. (1997) «Cratinus’ Διονυσαλέξανδρος and the Head of Pericles», 

JHS 117, pp. 197-200. 

Romero, J.L. (1952) De Heródoto a Polibio, Buenos Aires: Espasa Calpe. 

Rosen, R.M. (1988) Old Comedy and the Iambographic Tradition, Atlanta: 

Scholars Press.  

Sapere, A.V. (2015) «Amor, política y retórica: Aspasia en la Vida de Pericles», 

ponencia presentada en V Jornadas de historia de las Mujeres y 



Mariana Franco San Román 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 149-174 

174 

Problemática de Género “La experiencia del amor en el Mundo Antiguo”, 

Morón, Buenos Aires, 23 y 24 de octubre de 2015. 

Sapere, A.V. (coord.) (en prensa) Los líderes atenienses en las biografías de 
Plutarco, Buenos Aires: Facultad de Filosofía y Letras-Universidad de 

Buenos Aires). 

Schwarze, J. (1971) Die Beurteilung des Perikles durch die attische Komödie 
und ihre historiographische Bedeutung, München: C. H. Beck’sche 

Verlagsbuchhandlung. 

Shipley, G. (1995 [1993]) «Introduction: The Limits of War», en Rich, J. & 

Shipley, G. (eds.) War and Society in the Greek World, London-New 

York: Routledge, pp. 1-24. 

Solana Dueso, J. (ed.) (1994) Testimonios y discursos. Aspasia de Mileto, 

Barcelona: Anthropos.  

Stadter, P.A. (1989) A Commentary on Plutarch’s Pericles, Chapel Hill & 

London: The University of North Carolina Press. 

Stearns, P. N. y Stearns, C. Z. (1985) «Emotionology: Clarifying the History of 

Emotions and Emotional Standards», The American Historical Review 

90.4, pp. 813-836. 

Storey, I. (ed. trad.) (2011) Fragments of Old Comedy. Alcaeus to Diocles, 

Cambridge: Loeb. 

Storey, I. (2020) «Hermippos, Aspasia, and the Fates», Mouseion 17.1, pp.107-

123. 

Vickers, M. (2000). «Alcibiades and Aspasia: Notes on the Hyppolytus», DHA 
26.2, pp. 7-17. 

Warren, L. (2018). «Reading Plutarch’s Women: Moral Judgement in the 

Moralia and Some Lives», Ploutarchos 15, pp.75-96. 
Wilson, N. G. (ed.) (2015) Herodoti historiae (2 vols.), Oxford: Clarendon Press. 

Wright, M. (2007) «Comedy and the Trojan War», CQ 57.2, pp. 412-431. 

Xenophontos, S. (2012) «Comedy in Plutarch’s Parallel Lives», GRBS 52, pp. 

603-631.  

 


