Mpyrtia, n° 40 (2025), 227-249

Significado y funcién de los bafios en la novela griega
[Meaning and function of baths in Ancient Greek Novels]

https://doi.org/10.6018/myrtia.657161

Paula Martin Ventas*
Universidad de Extremadura
paulamv(@unex.es
ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-6620-3199

Resumen: Tras explicar la simbologia del agua y del bafio en la Antigua Grecia a través de algunas
leyendas y ritos en los que la inmersion en el agua se emplea, entre otras cosas, como
método de lustracion o como medio para llevar a cabo la transformacion de ciertos indi-
viduos, esta investigacion se centrara en las funciones que cumplen los bafos en las no-
velas de Cariton de Afrodisias, Longo, Aquiles Tacio y Heliodoro: ser un método de
purificacion previo a practicas religiosas o posterior al contacto con los muertos, demos-
trar la inocencia de una persona, servir de elemento erético, seflalar puntos importantes
de la trama y ser uno de los constituyentes de ciertos ritos de transito.

Abstract: Firstly, we will explain the symbolism of water and baths in Ancient Greece through
some legends and rites in which the immersion in water is used, for example, as a method
of lustration or as a means of bringing about the transformation of certain people.
Secondly, we will focus on the functions of baths in the novels of Chariton, Longus,
Achilles Tatius and Heliodorus: to be a way of purification prior to religious practices or
following contact with the dead, to prove a person's innocence, to serve as an erotic ele-
ment, to point out important events in the plot and to be one of the constituents of certain
rites of passage.

Palabras clave:  Agua; Baifio; Purificacion; Rito de transito; Novela griega
Keywords: Water; Bath; Purification; Rite of passage; Ancient Greek Novel

Recepcion: 01/04/2025 Aceptacion:  06/10/2025

1. NOTA PRELIMINAR

El objetivo principal de esta investigacion es identificar y analizar las diversas
funciones que cumplen los bafios en las novelas griegas, tema que no ha sido
estudiado todavia con la profundidad que precisa. Nos centraremos en cuatro de
las cinco novelas conservadas de manera integra —Calirroe de Cariton de
Afrodisias (entre mediados del S. 1d.C. y comienzos del S. 11), Dafiis y Cloe de
Longo (segunda mitad del S. 11 d.C.), Leucipa y Clitofonte de Aquiles Tacio
(finales del S. 11 d.C.) y Tedgenes y Cariclea de Heliodoro (primera mitad del S.

* Este trabajo de investigacion ha sido realizado al amparo de una Ayuda para la
Formacion de Profesorado Universitario 2022 (FPU 2022). También nos gustaria agradecer
al Dr. Manuel Sanz Morales y a los revisores andnimos sus convenientes consejos y
correcciones.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



228 Paula Martin Ventas

11 o del 1v d.C.)—, pues Jenofonte de Efeso no introduce dicho elemento en
ninguna escena de su Antia y Habrocomes (finales del S. 1 o principios del S. 11
d.C.)!. El correcto tratamiento del tema requiere, en primer lugar, incluir una
sintesis de lo que representaba el agua en la cultura griega.

2. EL SIMBOLISMO DEL AGUA EN LA ANTIGUA GRECIA

Para incontables culturas y civilizaciones el agua es un elemento que alberga un
inmenso poder transformador y catartico®. En la Antigua Grecia, el agua borraba,
limpiaba, metamorfoseaba, fortalecia, regeneraba. Estaba conectada a las divi-
nidades y, por eso, a menudo se establecian templos y oraculos en las inmedia-
ciones de fuentes y grutas con lagunas. A modo de ejemplo, mencionemos el
templo eleusino de Deméter que fue levantado sobre la fuente Calicoros’, el culto
de Lilibeo que se desarrollaba en torno a una caverna con agua subterranea, el
habito de la Pitia de Delfos y la sacerdotisa del santuario de Apolo Clario de
beber agua de manantiales sagrados antes de pronunciar sus predicciones?, la
tradicion de arrojar monedas a una masa de agua que se hallaba junto al templo
de Anfiareo por parte de los que eran sanados por intercesion del oraculo’, la
costumbre de localizar los templos dedicados a Artemis en lugares himedos y
cercanos a rios y el hecho de haber elegido un sitio préoximo a un manantial para
ubicar un santuario 4tico en honor de la heroina Macaria®.

Dentro de los rituales asociados al agua nos interesan aquellos que im-
plicaban una inmersion, un bafio o un lavado’. Ya Ovidio en sus Metamorfosis

! Las abreviaturas de los novelistas han sido tomadas del Diccionario Griego-Espaiiol
(Adrados et al.: 1989), excepto las de Cariton (Char.) y Longo (Long.). Citamos el texto de
las novelas por las ediciones de Rattenbury y Lumb (1960), Reeve (1982), Garnaud (2010) y
Sanz Morales (2020). Las ediciones de los otros textos clasicos utilizados han sido recogidas
en la bibliografia final.

2 Cf. Rodriguez Plasencia (2014: 12).

3 Cf. Rohde (1973: 268) y Garcia Lopez (1975: 104-105). Para conocer otros casos de
templos y santuarios conectados con el agua, véase Calame (2019: 194, 332-333).

4 Cf. Eliade (1981: 212-213), Plin. (H N. 2.232) y lambl. (Myst. 3.11). También son
dignas de mencion las practicas de las profetisas de los Branquidas (en Mileto), que consistian
en inhalar vapor de agua y humedecer sus pies o el ribete de sus tinicas con agua (Iambl.
Myst. 3.11).

5 Cf. Paus. (1.34.4).

6 Cf. Bremmer (1999: 60), Grimal (2016, s.v. Macaria) y Calame (2019: 255-256, 277,
278, 295, 296, 300).

7 La inmersion en el agua simboliza la regresion a lo preformal, la regeneracion total, el
volver a nacer, porque la inmersion equivale a una disolucion de las formas ... El contacto
con el agua implica siempre regeneracion; de un lado, porque la disolucion va siempre seguida
de un «nuevo nacimiento»; de otro, porque la inmersion fertiliza y aumenta el potencial de
vida y de creacion. El agua confiere un «nuevo nacimiento» por un ritual iniciatico; por un

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



Significado y funcién de los bafios en la novela griega 229

hacia hincapié en el poder lustral y de transito de la zambullida (Ov. Met. 13.948
ss., sobre el mito de Glauco)®. Asi, por ejemplo, era muy frecuente la inmersion
ritual de efigies de divinidades. A veces tenia un sentido erdtico —como ocurria
con el culto a Adonis en Alejandria, en el que unas mujeres al alba y entre cantos
erdtico-trenéticos lanzaban una estatuilla del dios al mar (Gangutia Elicegui
1987: 250, n.6)— y otras, un fin de tipo agricola —para tener una fructuosa
cosecha durante las Hilarias se sumergia una figura de Cibele en un rio o en un
estanque (Eliade 1981: 206, 207)°.

En lo que respecta a la purificacion'®, hay que destacar la costumbre
griega de lavar los cuerpos de los muertos y de colocar una vasija con agua en el
hogar del fenecido para que los visitantes se limpiaran al abandonar aquel lugar
(Burkert 2007: 110 y Henares Diaz 2008: 314).

A veces el lavado con agua eliminaba la culpa, la contaminacion que un
individuo sufria tras haber llevado a cabo algun tipo de crimen'!. Asi lo vemos
en las Euménides de Esquilo: el corifeo considera que la falta que ha cometido
Orestes (el matricidio) es de tal envergadura que no podra servirse de las aras
populares ni sus parientes admitiran que haga uso de las aguas purificadoras de
sus hogares (A., Eu. 652-656)'2.

Otros casos significativos son las leyes de Cirene y Selinunte que dicta-
ban que un homicida extranjero, para ser perdonado, debia someterse, entre otras
cosas, a una purificacion ritual (Bendlin 2007: 186) o la costumbre de arrojar
desde el promontorio de la isla de Léucade (en el mar Jonico) a los delincuentes
con un propésito apotropaico (Str. 10.2.9)",

El agua podia revelar la inocencia, la culpabilidad, la castidad o la im-
pureza de una persona. Asi las jovenes casaderas podian demostrarles a sus
futuros esposos su virtud mediante el Aovtpov vopeikdv: «avant de se donner a

ritual magico, cura; por rituales funerarios, garantiza un renacimiento post mortem (Eliade
1981: 200-201).

8 Cf. Sanchez Jiménez (1991:181).

9 Para mas ejemplos de este tipo de inmersiones o lavados de figuras de dioses, véanse
Garcia Lopez (1975: 107), Burkert (2007: 109-110) y Calame (2019: 234-235, 286).

10 «El medio mas extendido de purificacion es el agua y en los ritos de purificacion
griegos el contacto con el agua es fundamental» (Burkert 2007: 106).

1 Cf. Adkins (1960: 89) y Flantrmsky Cardenas (2010: 103).

12 Cf. Flantrmsky Cérdenas (2010: 103).

13 Cf. Cantarella (1996: 92-93) y Sanz Morales (2008: 68). Otros ejemplos en Burkert
(2007: 114-115, 116).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



230 Paula Martin Ventas

un homme, la jeune fille vient se donner au fleuve comme “nymphe”. Elle lui
paie son du et lui fornuit I’occasion de la punir, s’il y a lieu» (Glotz 1904: 74)'4,

En otro orden de cosas, tanto las mujeres como los hombres griegos de-
bian purificarse, limpiarse, con agua normalmente lustral antes de acceder a
templos o entrar en contacto con las divinidades para pedirles favores, suplicar-
les, llevar a cabo sacrificios o realizar rituales en su honor'>. El agua devolvia a
esos individuos por unos instantes a su estado de pureza primigenia (Eliade
1981: 206), convirtiéndolos de ese modo en seres dignos de establecer una co-
municacion con los dioses. Asi pues, el santuario de Olimpia contaba con un
4rea sagrada amurallada, conocida como A/tis', en la cual se llevaban a cabo
todos aquellos ritos que implicaban el uso del agua. Entre ellos estaban precisa-
mente las «purifications before entering temples» (Claeys 2022: 15). Y, como
parte de los misterios de Eleusis, los mystar (‘iniciados’) debian purificarse en
el mar el dia previo a la celebracion de unos sacrificios (Garcia Lopez 1975: 107,
115).

Por otro lado, el contacto con el agua podia tener efectos curativos en el
alma, pues era capaz de borrar las penas amorosas. Ademas de existir el despe-
flamiento apotropaico, se empez6 a extender la creencia de que todo aquel que
saltaba desde la roca de Léucade podia curar su mal de amores'”: dpbeic dndt’
and Agvkddog / métpng &g oMoV kDo koAvpupd pueddov Epwtt (Anacr., fr. 376
PMG)'S.

Son varios los personajes historicos, mitoldgicos y literarios que se arro-
jaron desde este promontorio con la intencidon de olvidar y acabar con el sufti-
miento que sentian a causa de un amor no correspondido: la poetisa Safo, segun
cuenta la leyenda, tras haber sido rechazada por el apuesto Faén'?; Céfalo, un
vastago de Deyoneo, por su amor hacia Ptéleras (Str. 10.2.9); Nireo, que proce-

14 Sobre estos bafios previos al matrimonio, véanse E. Ph. 347-348ay Sch. E. Ph. 347.

15 Cf. Eliade (1981: 206) y Almirall Arnal (2002: 119).

16 En otros santuarios esta zona era llamada tépevog (Claeys 2022: 15). Cf. Mallwitz
(1972: 120).

17 Cf. Gangutia Elicegui (1987: 250), Sanz Morales (2008: 68), Jaime Gonzélez
(2017:170) y Martos-Garcia et al. (2019: 98).

18 «Tirandome de nuevo desde la roca de Léucade, me sumerjo en la mar canosa, ebrio
de amor» (Rodriguez Adrados 1980).

19°Cf. Sud. (c 108; iv 323 Adler), Str. (10.2.9), Gangutia Elicegui (1987: 250), Sanz
Morales (2008: 68), Grimal (2016, s.v. Faon) y Jaime Gonzalez (2017: 161). Cabe sefialar
que, en el cuarto libro de Longo, Dafnis, al creer que Astilo se acerca corriendo hacia él con
la intencion de atraparlo, se dispone a lanzarse al mar desde un acantilado. Puesto que la
accion se desarrolla en Lesbos, este pasaje recuerda al salto de Safo desde la roca de Léucade
(Morgan 2004: 238, ad 4.22.2). No obstante, la motivacion de los saltadores es totalmente
distinta.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



Significado y funcién de los bafios en la novela griega 231

dia de Catana y que no murié porque fue rescatado por unos pescadores?; la
diosa Afrodita para acabar con el lacerante amor que sentia hacia Adonis
(Ptol.Chenn. en Phot. Bib/ 190, 153a, pp.70 Henry [1962]); el Ciclope del drama
satirico homénimo de Euripides (E. Cyc. 166 ss.) y ciertos personajes principales
de poemas amorosos no conservados como la Cilice de Estesicoro®.

Pero el agua también podia sanar el cuerpo. En la Antigua Grecia, exis-
tia una clara conexion entre «salud, agua y religion»: las primigenias termas
vieron la luz precisamente en Epidauro (ciudad, ubicada en el Peloponeso, que
era famosa por su santuario de Asclepio) y el santuario de Delfos se encontraba
«junto a un manantial con propiedades curativas» (Rodriguez Plasencia 2014:
21). Algunos especialistas encuentran rastros de la balneoterapia incluso en la
mitologia y llegan a atribuir su creacion a Heracles, a quien estaban dedicadas
aquellas instalaciones destinadas a este tipo de tratamientos. Para algunos estu-
diosos la explicacion de esa conexidn estd en la propia historia sobre la muerte
de Heracles?? y para otros fue Atenea o Hefesto quien hizo brotar en las
Termopilas unas fuentes azufrosas gracias a las que el hijo de Zeus y Alcmena
se repuso tras sus famosos Doce Trabajos o se recupero de las laceraciones que
le causaron la Hidra de Lerna y un gigantesco cangrejo que la auxiliaba. Por ese
motivo la expresion los bafios de Hérculesy el término herctilea se convirtieron
en sinénimos de bados medicinales y balnea («lugar de cura por aguas
minerales»), respectivamente.

Empero, el agua no implicaba solo purificacion y curacion, sino que es-
taba igualmente relacionada con los ritos de paso o rifes de passage (terminologia
tomada de van Gennep), con el cambio de un estado a otro, de un grupo social a
otro o de una etapa vital a otra. Los umbrales mas importantes que los seres
humanos de culturas ancestrales debian atravesar eran «el nacimiento, la inicia-
cién o rito de adolescencia ... , la boda y la muerte» (Lopez Eire 2004: 363)%.
En todos los casos, la persona que iba a sufrir la transformacion moria metafori-
camente y, tras haber pasado un tiempo aislada, renacia®*. Asi, por ejemplo, el
adolescente que pasaba a ser un adulto, si era un varén, se convertia en un gue-
rrero; si era una mujer, en una potencial esposa y madre (Cantarella 1985: 95).

20 Cf. Grimal (2016, s.v. Nireo).

21 Cf. Gangutia Elicegui (1987: 250) y (1994: 83).

22 Cf. Rodriguez Plasencia (2014: 21 y n.11).

23 Tiene sentido que el agua y la muerte presenten un fuerte vinculo en la religion de la
Antigua Grecia, pues las almas habian de atravesar la laguna Estigia en la barca de Caronte
para llegar al lugar en el que descansarian eternamente. Asi que es ldgico que una persona que
deseara morir escogiera el salto al mar como método de suicidio (Jaime Gonzalez 2017: 174).

24 Cf. Eliade (1981: 207, 208).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



232 Paula Martin Ventas

La forma mas comun de transicion conllevaba una inmersion o bafio
ritual, «un motivo generalizado en el comportamiento cultual griego» (Sanchez
Jiménez 1991: 187). Hablemos de dos casos llamativos:

—En una epistola que se le atribuye a Esquines, se pinta una celebracion
que tenia lugar en las riberas del Escamandro: el dia previo a sus nupcias las
doncellas se bafiaban en dicho rio para despojarse de su virginidad y entregarsela
ala corriente de agua. Tras la inmersion pronunciaban la siguiente peticion: Aafé
Hov, Tkdpavdpe, v mapdeviay (Aeschin. Ep. 10.3)%.

—En Sicion, catorce jovenes (siete mujeres y siete hombres) eran en-
viados como suplicantes a la orilla del Sitas (X00ag). Aunque parece ser que este
ritual pretendia acabar con una epidemia que habia caido sobre este pueblo y
expiar la muerte de la serpiente Piton, simbolizaba a su vez «la mort de ces
adolescents, une mort de nature initiatique», debido a su condicion de
suplicantes y a su desplazamiento y acercamiento a un rio (Calame 2019: 205).

Y en el ambito de la mitologia se pueden localizar varios personajes que
saltan al mar y, como consecuencia, sufren algin tipo de cambio o pasan de un
estado a otro: un Dioniso nifio, la mortal Ino (luego divinizada), el héroe Teseo
para probar su hegemonia maritima?®, el pescador Glauco®’, la joven Escila®® y
el heraldo Licas®.

25 «Recibe, Escamandro, mi virginidad» (Lucas de Dios 2002). Cf. Gangutia Elicegui
(1994: 21) y Jaime Gonzalez (2017: 165 y 170).

26 Cf. Vieira (2006, 42 y n.9).

27 Tras comer unas plantas prodigiosas y haberse vuelto inmortal, fue transformado en
una suerte de tritdn una vez que o bien se sumergi6 en el océano, o bien fue purificado por
unas deidades marinas. Cf. Sanchez Jiménez (1991: 179, 181) y Grimal (2016, s.v. Glauco).
La leyenda del pescador Glauco (oriundo de Antedén) se confunde con la de otro Glauco, el
de Potnias: este adquiri6 la inmortalidad al sumergirse en una fuente magica, mas, como no
pudo probar su nueva naturaleza, se zambulld en el mar. Para conocer otras versiones y mas
detalles sobre las dos historias mencionadas véanse Vieira (2006: 36, 37,38 y41) y Rodriguez
Somolinos (2006: 13,14, 17 y 18).

28 Segtin Ovidio, terminaria convertida en un monstruo marino tras haberse bafiado en
un manantial que habia sido embrujado con unas hierbas por su rival Circe, la cual estaba
celosa de ella por ser la destinataria de los afectos de su amado Glauco. Cf. Grimal (2016, s.v.
Escila).

2 Se trata de un camarada de Heracles que acabé metamorfoseado en las islas Licades
cuando fue arrojado desde la cima del monte Eta al mar por el enloquecido hijo de Alcmena.
Cf. Grimal (2016, s.v. Licas).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



Significado y funcién de los bafios en la novela griega 233

3. LAS FUNCIONES Y EL SIGNIFICADO DE LOS BANOS Y EL AGUA EN LAS NOVELAS
GRIEGAS??

3.1. Purificacion

Como se comentd en el anterior apartado, las mujeres y los hombres griegos
debian purgarse con agua antes de adentrarse en lugares sacros>':

—En Leucipa y Clitofonte, el protagonista masculino, estando en el
templo de Artemis, es magullado en el rostro por su rival Tersandro. Para no
ultrajar con su sangre ese lugar sagrado, se lava fuera del recinto (Ach.Tat.8.3.2,

8.4.1).

—En Tedgenes y Cariclea, Calasiris, durante el relato que le hace a
Cnemon de su vida, aclara que, antes de dirigirse al santuario de Delfos (donde
sera obsequiado con una profecia divina), lleva a cabo sus abluciones en la fuente
Castalia, que tenia propiedades purificadoras (Hld. 2.26.4). En relacion con esto,
consideramos necesario mencionar un pasaje de la tragedia euripidea /6n, en el
que precisamente se conectan ese mismo templo y la previa purificacion en dicha
fuente: GAL’, ® Doifov Ackpot Oépanec, / 1o Kaotahiog dpyvpoetdsic / fotvete
dtvag, kaBapaig 8¢ dpdoorg/ dpudpavdpevor otelyete vaovg (E. Jo. 94-97)%.

Otro tipo de purificacion (ya comentada previamente) es la que se pro-
ducia después del contacto con los muertos: al final del primer libro de la novela
de Longo, los dos protagonistas se bafian tras haber asistido al entierro de Dorcon
(boyero asesinado por unos piratas tirios), «they are cleansing themselves after
contact with the dead, another index of their instinctive piety» (Morgan 2004:
175, ad 1.32.1)*.

30 Cabe mencionar que en los enclaves de Dafne y Zeugma, cercanos a los rios Orontes
y Eufrates, se hallaron unos mosaicos de los protagonistas de dos de las novelas fragmentarias,
Ninoy Parténope. Por lo tanto, a través de la iconografia ya se advierte la poderosa conexion
entre el género novelesco y el agua.

31 Cf. Burkert (2007: 107 y 108).

32 «Mas, oh siervos délficos de Febo, sumergios en las corrientes de plata de Castalia y,
purificados con sus limpidas gotas, venid a su templo» (Calvo Martinez 1985). Cf. Crespo
Giiemes (1979: 150, n. 89). Véase también Od. 12.333-337, donde una ablucion precede a una
comunicacion con las deidades: durante su estancia en la corte de los feacios, Ulises explica
como, hallandose en la isla de Trinacria y tras haberse lavado las manos, solicito a los dioses
que lo ayudaran a regresar a ftaca.

33 Bowie (2019: 162) considera que (inicamente tiene un sentido erético (en paralelo con
Long. 1.13.1-3). Rechaza la funcién purificadora de este bafio dando como razon que los dos
enamorados deberian lavarse y esto resulta extrafio porque, de hecho, ambos se asean en la
gruta de las Ninfas.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



234 Paula Martin Ventas
3.2. Ordalia

A veces el agua puede probar la inocencia de una persona. Asi ocurre en la obra
de Aquiles Tacio con la suerte de ordalia a la que es sometida M¢lite, una mujer
de Efeso que se enamora de Clitofonte, durante la celebracion de un juicio: su
marido Tersandro desea que ella demuestre que no ha mantenido relaciones se-
xuales con el protagonista durante su ausencia (Ach.Tat. 8.11.2), lo cual los
lectores saben que es cierto®. Para ello debe meterse en la escasa agua de la
Estigia®® con una tablilla colgada del cuello, en la que ha de estar escrito un ju-
ramento. Si resulta ser cierto, el agua no se inmuta; mas, si se trata de una
mentira, el nivel de la fuente sube y la tablilla se sumerge (Ach.Tat. 8.12.8-9).
Mélite cumplira esto unos capitulos después (Ach.Tat. 8.14.2-4) y, tras haber
seguido los pasos y haber permanecido en el agua el tiempo establecido sin que
hubiera ninglin tipo de perturbacion, emerge como inocente de aquello de lo que
se la acusaba (Ach.Tat. 8.14.2-4)%°. Encontramos un caso similar en De
murabilibus auscultationibus de Pseudo-Aristoteles: habia en Palice (Sicilia) un
ingente géiser que lanzaba agua a gran presion. Todo aquel que debia realizar un
juramento arrojaba dentro de ¢l una tablilla en la que habia escrito su promesa.
Si esta flotaba, eso significaba que sus palabras eran sinceras; pero, si se hundia,
que habia mentido. En ese momento, el farsante era abrasado (Ps. Arist. Mir.
57)*7. Si bien es cierto que el ejemplo propuesto es muy genérico en lo que al
juramento se refiere, se tiene constancia de la existencia de una practica llevada
a cabo en torno a la fuente Calicoros (en Eleusis) que si estaba relacionada di-
rectamente con la virtud femenina: a este manantial acudian mujeres virgenes o
casadas para «préter un serment de fidélité conjugale» (Glotz 1904: 79)%,

3.3. El bario como elemento erotico

Tal y como se advierte en los yovaik@v uéin de la Grecia Arcaica, «el bafio o el
arrojarse o ser arrojado al mar o al agua tiene un valor ritual con fuertes
connotaciones eroticas» (Gangutia Elicegui 1987: 249). Esto se aprecia clara-

34 El tnico contacto de ese tipo que tuvieron Mélite y Clitofonte tuvo lugar cuando ya
habia regresado su esposo (Ach.Tat.5.27.2-4).

35 Esta laguna, en realidad, se encontraba en Noénacris (Arcadia), pero Aquiles Tacio la
sitia en Efeso. Asimismo, cabe sefalar que es Herédoto (6.74) el que nos informa de la con-
dicion de U8wp Spkiov de este manantial (Funkhaenel 1847: 397).

36 Cf. Glotz (1904: 78-79) y Sissa (1984: 1123). En el Proximo Oriente antiguo uno de
los rituales que se empleaban para resolver los pleitos era «la prueba del agua o del rio», que
consistia precisamente en introducir a un individuo en el agua y comprobar si se producia
alglin tipo de alteracion en ella (Johnson 2023: 361, 364-365).

37 Cf. Cantarella (1996:236), que presenta otras versiones de este rito siguiendo a
Diodoro Siculo (11.89) y Macrobio (Sat., 5.19.15 ss.). Véase Funkhaenel (1847: 395).

38 Cf. Funkhaenel (1847: 400).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



Significado y funcion de los bafios en la novela griega 235

mente en la novela de Longo, pues, si bien los bafios de la pareja protagonista
pueden tener un sentido practico (de limpieza tras actos que implican algin tipo
de suciedad, como la caida en un agujero o el entierro de un boyero), tienen,
ademas, un sentido sensual (Morgan 2004: 175).

—En 1.13.1-3, Cloe contempla como Dafnis se lava en la gruta de las
Ninfas tras haber caido en un agujero mientras perseguia a unos machos cabrios.
Se describen el pelo, la piel y el cuerpo del pastorcillo y se indica que a partir de
ese momento la jovencita comienza a ver con nuevos 0jos a su compaiiero y que
se encienden en ella una incontenible pasion y un fuerte deseo amoroso: £8dket
8¢ th XAon Beopévn kahog 6 Adevic, 61t 8¢ tdte mpdTOV 0TH KaAdS £d0KEL TO
AovTpov Evople Tod KdAAoLG oiTioV ... Kol EmemdvOel XAon meptrtov oddev 611
un Adeviv nebipet Aovdpevov idetv mdiy (Long. 1.13.2-3)%.

El ardor que consume a Cloe es tan intenso que poco después persuade
a Dafhnis de que se bafie otra vez (Long. 1.13.5) y mas adelante, mientras el joven
se asea, se atreve a ponerse sus ropas y besarlas (Long. 1.24.2).

—Si bien los sentimientos de Dafnis no son despertados por la contem-
placion de la desnudez de Cloe —sino por un dulce beso que recibe de sus labios
como premio por haber vencido en una competicion—, el poder mirarla durante
sus bafios le hace percatarse de la hermosura de su cuerpo: koi adtn TOTE TPATOV
Adevidog 6pdVTOC dhocaTo TO odUa, AEVKOV Kol Kabapdv drd kdAlovg Kal
0038V Aovtp®dv ¢ kdAhog dedpevov (Long. 1.32.1)% od uiv 6 Adevic yaipev
Erefe v yoyny, 1dov v XAonv youvny kai 1o tpdtepov AavOdvov kdilog
dkkexoloppévov (Long. 1.32.4)%4.

Una prueba de la conexidn de estas escenas en las que Dafnis y Cloe se
lavan con el aspecto amoroso o erotico se encuentra en el libro 2, concretamente
en la epifania de Eros, dios sobre el que recae el peso de reunir a la pareja pro-
tagonista. Como se puede deducir de la narracion de Filetas (Long. 2.3.3-2.6.2)
—donde se hace referencia a que esta deidad se sumergi6 en las aguas de su

3 «Y a Cloe, que lo miraba, le parecia que Dafnis era hermoso, y, como antes no le
parecia asi, dedujo que el baiio era el causante de esta belleza ... y Cloe no sentia ninglin otro
deseo que el de volver a contemplar a Dafnis en el bafio» (Brioso Sanchez 1982). Al mismo
tiempo este bafio puede ser interpretado como un elemento de transito: gracias a él, los senti-
mientos de Cloe hacia Dafnis evolucionan desde la amistad hasta el amor y la pasion. Véase
Bowie (2019: 121), que recoge diferentes modelos para esta escena, entre los que destaca el
pasaje odiseico en el que Nausicaa conoce a Ulises (Od. 6.223 ss.): tras haberse dado un bailo
—durante el cual ha sido embellecido por Atenea— el Laertiada es contemplado por la joven
feacia, que se enamora irremediablemente de él.

40 «También ella en esa ocasion por primera vez, mientras Dafnis la miraba, lavo su
cuerpo, blanco y pulcro por su propia hermosura y que no precisaba bafio alguno para ser tan
hermoso» (Brioso Sanchez 1982).

41 «No obstante, Dafnis no podia animar a su alma a estar alegre, tras haber visto a Cloe
desnuda y desvelada la belleza que antes le habia estado oculta» (Brioso Sanchez 1982).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



236 Paula Martin Ventas

jardin y le dio un beso a este boyero—, «Eros transmits his power through his
bath and his kiss, retrospectively confirming his agency in the inamorations of
Bk. 1, which were catalysed by a bath and a kiss» (Morgan 2004: 181)*.

3.4. Los puntos de inflexion

Muchos bafios marcan momentos clave de la trama y del desarrollo de los per-
sonajes. Por lo tanto, no es casualidad que estos aparezcan conectados a las
figuras que desempefian un papel relevante en la historia (Dafnis, Cloe, Dorcon,
Calirroe, Leucipa, Clitofonte y Mélite), con la excepcion de un bafio y un lavado
de pies en los que un personaje secundario se lava junto a uno principal (el de
Cnemon y Calasiris [HId. 2.22.2] y el de Policarmo y Quéreas [Char. 4.3.7]*%).
A continuacion, vamos a mencionar algunos ejemplos de Dafnis y Cloe, Calirroe
y Tedgenes y Cariclea:

—Las inmersiones de Dafnis y Cloe van sefialando la evolucion de su
relacion: amistad que se convierte en amor y pasion y que desemboca en matri-
monio.

—Uno de los lavados de Calirroe (Char. 2.2.2-4) precede al encuentro
de la heroina con el hacendado Dionisio. El episodio supone, por tanto, un punto
de inflexion esencial en el devenir de la joven y en la trama de la novela, ya que
Dionisio se convertird en su segundo esposo, elemento capital del argumento.

—Cuando se conocen Cnemon y Calasiris en las orillas del rio Nilo,
acuden juntos a casa del mercader Nausicles, donde son atendidos por su hija y
el servicio. Dos de las criadas se encargan diligentemente de su aseo: Kol 1 uév
T1¢ dmévile To mdde kol The kdvemg NAevOépov o Hnd kvipmy (HId. 2.22.2)%,
Este lavado precede y prepara un episodio clave en la novela: la narracion de
Calasiris de su historia y, por ende, de los antecedentes de la trama.

En este sentido, podriamos encontrar un precedente narrativo en la
Odisea: si bien el protagonista recibe varios bafios a lo largo de la epopeya, hay
que destacar los dos que, como en el caso justo antes comentado de Heliodoro,
anteceden al relato de sus aventuras. Nos referimos a los que se producen durante
su estancia en Feacia, que sera un verdadero punto de inflexion para él, pues se
trata de la ultima parada antes del regreso a su hogar (Od. 6.224-235 y 8.449-
455). También creemos necesario recordar el lavado de pies con el que la criada
Euriclea obsequia al Laertiada a su regreso a {taca ataviado con los harapos de
un mendigo (Od. 19.386-397a, 19.467-470 y 19.503-507). La importancia de

42 Cf. Bowie (2019: 177).

43 Encontramos otro bafio con las mismas caracteristicas en la Odisea, el de Telémaco y
Teoclimeno (Od.17.85-90).

4 «Una le lavaba los pies y le limpiaba de polvo las pantorrillas» (Crespo Giiemes 1979).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



Significado y funcion de los bafios en la novela griega 237

esta escena radica en que desencadena una anagnorisis, permite el avance de la
trama y anuncia a los narratarios que el desenlace se acerca.

3.5. Los ritos de transito®

Los rituales asociados a la transformacion de un individuo conllevaban
la dramatizacion de esas metamorfosis y siempre incluian cuatro elementos: el
«“bafio”, la “corona”, el “cambio de vestido” y el “corte de pelo”» (Lopez Eire,
2004: 363). A modo de ejemplo, destacaremos algunas practicas de la Antigua
Grecia que incluian al menos uno de esos componentes: 1) en las inmediaciones
del rio Milico, tras haberse purificado, los jovenes de Patras ofrecian a Artemis
sus coronas y luego con otras guirnaldas se dirigian hacia el templo de Dioniso
Esimnetes (Aicvuviitng), simbolizando de ese modo el abandono de la adoles-
cencia y la llegada de la madurez (Calame 2019: 247); 2) se cree que en las
Apodeixeis (Amodeieic) de Arcadia y las Endymatia CEvéopdtio) de Argos los
muchachos que iban a adquirir el estatus de ciudadanos se desprendian de sus
vestimentas de adolescentes y las sustituian por otras mas propias de adultos
(Calame 2019: 350)*; 3) durante el Gltimo dia de la celebracién de las Apaturias,
los jovenes varones debian despojarse de sus cabelleras para poder convertirse
en ciudadanos adultos (Chirassi Colombo 1983: 102)*’ y las mujeres de Trecén
y Atenas antes de sus nupcias ofrendaban sus cabellos en honor de Hipélito y de
Artemis, respectivamente (Calame 2019: 198-199).

Rituales semejantes pueden hallarse en las novelas:

—En el primer libro de la obra de Longo se alude a una escena de bafio
de Cloe y aparecen los tres primeros elementos mencionados: 1 8¢ XAdn ... 10
3¢ &vtedlev dmolovoauévn 10 npdomnov TiTvog EotepoavodTo KAAdo1G kai ThH
veBpidt EldvvuTo kal TOV yowAov dvamiicaca 0ivov Kol YaAaKToS KOOV HETO,
700 Adgvidog motov eixe (Long. 1.23.3)*.

—En el quinto libro de Leucipa y Clitofonte, 1a heroina participa en una
escena de bafio, en la cual solo estd ausente un componente, el de la corona: en

4 Para un estudio general sobre los ritos de trénsito en las novelas griegas, véase
Dowden (1999: 231-236) y para el caso concreto del texto de Jenofonte de Efeso, constltese
Gomez (2023:12).

46 «El bafio seguido del vestirse con ropas limpias forma parte de las iniciaciones indi-
viduales, de las iniciaciones a los misterios y de la ceremonia nupcial» (Burkert 2007: 109).
Tal y como sefiala Morgan (2004: 239, ad4.32.2) en relacion con el cambio de vestimenta de
Dafhnis tras la escena de reconocimiento, la nueva ropa del héroe exterioriza su transformacion
social.

47 Cf. Calame (2019: 198-199).

4 «Y Cloe ...luego de esto, se lavaba la cara, se coronaba con ramas de pino, se cefiia
la piel de cervatillo y, llenando el cuenco a rebosar de vino y leche, con Dathis en comun se
lo bebia» (Brioso Sanchez 1982).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



238 Paula Martin Ventas

primer lugar, se nos informa sobre el hecho de que la joven lleva el pelo rapado
(v kepalv kexoppévn, Ach.Tat. 5.17.3*) y unos parrafos después se introdu-
cen los constituyentes restantes, €l aseo y la ropa nueva (‘H 8¢ tov pév thig
droucioeme, N eixev, dnémavoey, admv 8¢ Topadidwot Oepamaivorg, kereboasca
rodoou kol éo0fita duprdoo kabapav kol gig dotv dyoysiv, Ach.Tat. 5.17.10%).

Estas transmutaciones pueden materializarse en un cambio de aspecto:

—En el texto de Aquiles Tacio, se incluye la leyenda de Rodopis y
Eutinico: ella era una cazadora de Artemis que habia prometido mantenerse ale-
jada de los hombres, juramento que no agradé a Afrodita, la cual, con la ayuda
de su hijo, consiguié que la muchacha cayera prendada de un joven montero
llamado Eutinico. En la cueva en la que Rodopis jur6 fidelidad a la diosa virgen,
yacio la pareja. Cuando la ITapOévog se enterd, convirtié a su acélita en una
fuente (Ach.Tat.8.12.1-8)*!. Si bien es cierto que, en este caso, es la intervencion
de una deidad y no el contacto con el agua la que produce la transformacion, esa
fuente (que se encuentra en la gruta en la que perdi6 su virginidad Rodopis) ser-
vird para probar la pureza de las mujeres que en ellas se sumerjan
(Ach.Tat.8.12.8-9), tal y como se expuso en el apartado 3.2. Ordalia.

—EI embellecimiento del bafiista o las propiedades hermoseadoras del
bafio se advierten en dos pasajes de la novela de Longo:

1) Durante la historia que cuenta el boyero Filetas acerca de su encuen-
tro con Eros, se explica que este dios es el responsable de la frescura de las
plantas del jardin de este anciano, pues se bafia en el agua con la que aquellas
son regadas (Long. 2.5.4)%.

2) Cloe cree, al ver desnudo por primera vez a Dafnis en la fuente de la
gruta de las Ninfas, que ha sido el agua la que lo ha dotado de tal atractivo: £30ket
3¢ T XA6n Beopévn kohog 0 Adevig, 8t 8¢ tte Tp@dTOV 0OTRH KOAGG £80KeL TO
AovTpdV évémie 10D kdAlove attiov (Long. 1.13.2)°% y @ movnpdv Bdwp, pdvov
Adoviv kalov émoincag, éyo 8¢ pdmv dnehovoduny (Long. 1.14.3)°*. Y unos
capitulos mas adelante, cuando los papeles se intercambian y es el pastorcillo el
que contempla a Cloe durante el bafio, se dice que era tal la belleza de la joven

4 «La cabeza rapada» (Brioso Sanchez 1982).

30 «Mélite le quit6 la administracion que tenia a su cargo y a la mujer la puso en manos
de sus criadas con la orden de bafarla, vestirla de limpio y llevarla a la ciudad» (Brioso
Sanchez 1982).

1 Cf. Sissa (1984: 1123).

32 Cf. Bowie (2019: 177).

3 «Y a Cloe, que lo miraba, le parecia que Dafnis era hermoso, y, como antes no le
parecia asi, dedujo que el bafio era el causante de esta belleza» (Brioso Sanchez 1982)

3 «jAgua malvada!: a Dafhis solo hiciste bello, y yo me he bafiado para nada» (Brioso
Sanchez 1982). Ademas, «for the idea that water might have a magical, beautifying effect cf.
Theoc. 1.150» (Bowie 2019:125).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



Significado y funcién de los bafios en la novela griega 239

que no necesitaba el lavado para verse mas hermosa: kai o0t td1€ TPOTOV
Advidoc OpdvToc hovoato TO odua, AeVKoV kal kabapdv dd kdAlovg Kol
0088V Aovtpdv &g kdArog deduevov (Long. 1.32.1)%.

De hecho, encontramos este elemento en la Odisea, donde Ulises es em-
bellecido en dos ocasiones por la diosa Atenea — una antes de encaminarse a la
corte de Feacia y otra antes del reencuentro con su esposa’’:

1OV pév Adnvain Ofkev, Alog ékyeyovia,

petlovd 1° glo1déev kol mdocova, kad 8¢ kdpnTog

ofhhag fike képac, dokvdive dvost opolac.

¢ & 8t TIC YpVoOV TEpyedETaL Apydpw Gvip

Bpig, &v “Hearotog 646aev kai IToddag Advn

téyvnv mavroiny, yoapievra 8¢ Epya tedele,

¢ dpa 6 Kotéyeve xdpv ke@oAf te kol dpoig (Od. 6.229-2355).

aOTAP KOK KEPUARG YeDEV TOAD KdAAOC ABrivn

[uetlovd T' elo1déev kol ndocova kad 8¢ kdpntog

othhag fike képac, dokvdive dvOet dpoiac.

a¢ &' §te TIg YpLoOV mEPIKEDETOL APYDp® GVip

1pig, Ov “Hearotog 646aev kol IToddag Advn

téyvnv mavroiny, xopievra 8¢ Epya tedelet,

A¢ dpa 1@ KaTéyevEe XAPLY KEQUAR TE Kol DUOIC.]

2k &' doaptviov BA Sépag dOavdroioty dpolog (Od. 23.156-163%%)

35 «También ella en esa ocasion por primera vez, mientras Dafnis la miraba, lavo su
cuerpo, blanco y pulcro por su propia hermosura y que no precisaba bafio alguno para ser tan
hermoso» (Brioso Sanchez 1982).

36 «The poet explicitly avails himself of the symbolic power naturally associated with
baths by adding in every instance but one a simile or a description of Athena actually
transforming the individual in question» (Tracy 1997: 370).

57

Mas entonces Atenea, por Zeus engendrada, le hizo

parecer mas robusto y mas alto: los densos cabellos

le brillaron pendientes de nuevo cual flor de jacinto.

Bien asi como en torno a la plata da un cerco de oro

un varén sabedor que de Hefesto y de Palas Atenea

aprendio todo arte y realiza preciosos trabajos,

tal la diosa de hechizos orl6 su cabeza y sus hombros (Pabon 1993).

58

plenitud de hermosura vertié en su cabeza Atenea:
parecia mas alto y robusto y los densos cabellos

le brillaban pendientes de nuevo cual flor de jacinto.
Bien asi como en tomo a la plata da un bafio de oro
un varé6n sabedor que de Hefesto y de Palas Atenea
aprendio todo arte y realiza preciosos trabajos,

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



240 Paula Martin Ventas

El bafio marca, asimismo, el paso de un estado a otro. Para ilustrar esta
segunda posibilidad podemos recurrir, por ejemplo, a Calirroe de Cariton de
Afrodisias, novela en la que unos bafios marcan la consecucion de un nuevo es-
tatus por parte de los dos protagonistas: en primer lugar, Calirroe se lava poco
antes de ser vendida al hacendado de Mileto, Dionisio (wpuicavio 8n
KoTavTikpd The ATticiic b Tva ynAiv: Tnyn 8€ R o téOL ToAoD Kai kabopod
vapatog kol Aeumv 0puic. &voa v KoAlpdnv tpoayaydvies paidpivachon
Kol GvarodoacOot kot pkpov amo the Bakdoong nElmcav, diacdley 0Elovteg
adtiic 10 kdAhog, Char. 1.11.4-5%°). En segundo lugar, Quéreas y su amigo
Policarmo, que habian sido esclavizados y obligados a realizar trabajos forzosos
en Caria, son liberados por Mitridates y obsequiados con un bafio (060c odv
nocétaée Tolg olkérarg dyswv &mi Aovtpa kol TO cdpato Oepamedoat,
Movoopévolg 8¢ mepdsivar yhauddoag EAAnvikag moAvtelels Gutog 88
yvopipove g [10] cvpmdorov mapekdhet kai ¥ve Xapéov cotipio. mdtog Nv
Hakpdg kol delar prioepdvnotg kol Buundiag 0ddev 8véder, Char. 4.3.7°°). Como
puede comprobarse, los dos protagonistas sufren un transito inverso: libertad >
esclavitud (Calirroe) / esclavitud > libertad (Quéreas).

Los cambios relevantes que se operan en los seres humanos a lo largo
de sus vidas son muy diversos y tienen consecuencias muy distintas. Vamos a
analizar a continuacion los diferentes tipos que encontramos en las novelas
griegas.

3.5.1. De la adolescencia a la madurez

En Dafnis y Cloe se pueden localizar dos personajes que crecen y maduran a lo
largo de la novela: los protagonistas. Vemos como son educados y formados en
el amor, siempre al amparo de personajes mortales —como Filetas de Cos o
Licenion— o divinos —como las Ninfas®!. Estas son deidades que estan vincu-

tal la diosa de hechizos orld su cabeza y sus hombros.
Pareciase, salido del bafio, a los dioses sin muerte (Pabon 1993).

59 «Echaron el ancla frente al Atica, al abrigo de un promontorio. Alli habia una fuente
de abundante y pura agua y un tupido prado. Haciendo bajar a Calirroe, la dejaron lavarse y
descansar un poco del viaje, pues querian preservar su belleza» (Mendoza 1979).

0 «Y al punto orden a los criados llevarlos al bafio y cuidar su cuerpo, y, una vez lava-
dos, vestirlos con tunicas griegas lujosas. Y él mismo invitd a los notables a un banquete y
celebrd con sacrificios la salvacion de Quéreas. Corrié bebida abundante y hubo una dulce
cordialidad y nada falté para que reinase la alegria» (Mendoza 1979). Ese cambio de estatus
del héroe y su fiel camarada también viene marcado por la obtencion de nueva vestimenta,
como las tinicas griegas de lujo de Char. 4.3.7 (yhapddac ‘EAANviKag TolvTelels).

1 Las Ninfas son, especialmente para con Cloe, «forerunners and guides in the
metaphorical death and metamorphosis of maturation» (Morgan 2004: 216).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



Significado y funcién de los bafios en la novela griega 241

ladas a este elemento en todas sus formas y que son adoradas y honradas por los
seres humanos. «Son ... divinidades de fuentes, aunque también moran en las
grutas ... La “gruta de las ninfas” llega a ser un lugar comun en la literatura
helenistica ... Son divinidades del nacimiento (agua = fertilidad) y kourotrophoi,
educan a los nifios, les ensefian a hacerse héroes» (Eliade 1981:215). Tanto ellas
como los centauros — «seres sobrehumanos que participan de las fuerzas de la
naturaleza y las controlan»— suelen ser los encargados de la iniciacion de los
héroes, la cual tiene lugar normalmente en ambitos salvajes y naturales (Eliade
1981:215). Esto remite inevitablemente a la novela de Longo: 1) una gruta dedi-
cada a esas deidades en la que Cloe fue expuesta y en la que tanto ella como
Dafnis viven momentos importantes de su relacion; 2) las Ninfas son las encar-
gadas de proteger y guiar a los protagonistas y 3) en la fuente de la caverna los
dos héroes se bafian y, al verse desnudos, se despiertan sus sentimientos o se
intensifica la pasion que sienten.

3.5.2. De la doncellez al matrimonio

La conversion de una jovencita en mujer estaba relacionada en la Antigua Grecia
con la inmersion. Entrar en el agua simbolizaba la pérdida de la virginidad, la
cual era ofrecida al dios asociado a ese rio o fuente®. Asi se advierte en el fr. 45
V. de Alceo, en el que se alude a unos ritos de lustracion llevados a cabo por
mujeres a las orillas del rio Ebro (hoy Maritza) antes de la celebracion de sus
matrimonios® y en Alcman, fr. 241 Calame®, donde «puede leerse como un
grupo de jovenes acude junto a un rio y pide “realizar una boda amable”»
(Gangutia Elicegui 1987:249)%.

En la Odisea encontramos un caso particular que merece la pena comen-
tar: en el canto VI la diosa Atenea adopta la forma de una amiga de Nausicaa y
se le aparece en suefios a esta para proponerle que al dia siguiente vayan a lavar
sus vestidos al rio, ya que pronto habra de celebrar su boda y dejar de ser doncella

62 Cf. Jaime Gonzalez (2017: 159).

63 «Parece hablarse de un bafio ritual de las jovenes en el Ebro: su agua es tan saludable
y embellecedora como un ungiiento» (Adrados 1980: 308, n.42).

% Por la tematica parece encajar dentro de la poesia de Alcman, pero Calame (1983:
626) prefiere incluirlo entre los fragmenta dubia.

% Se dice que Alcmaén en sus KolvpBdoat («las mujeres que saltan al agua») hablaba
de este tipo de rituales (Gangutia Elicegui [1987: 249] y Jaime Gonzalez [2017:164]), en los
que las doncellas pronunciaban sus promesas y, tras dejar junto a unos sauces las alhajas que
portaban, se lanzaban al agua (Gangutia Elicegui [1994: 15] y Jaime Gonzalez [2017: 164-
165]). Para ahondar mas en los cantos de mujeres durante celebraciones balnearias asociadas
con rites de passage, consultese el libro Cantos de mujeres en Grecia (1994) de Elvira
Gangutia, concretamente los apartados Cantos en relacion con los «bafios» y «saltos» de mu-
Jeres a rios o mar(pp.12-22)y Los cantos en relacion con el «saltoy o «bafio» por amor (pp.81-
83) —centrado el primero en la lirica y el segundo, en el género dramatico.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



242 Paula Martin Ventas

(Od. 6.25-35). La joven hija de Alcinoo se despierta con esa idea en la cabeza y,
tras conseguir el permiso paterno, se marcha con sus criadas a la ribera y con
ayuda de estas lava las prendas (Od. 6.85-95). Si bien lo que se acaba de comen-
tar conecta los conceptos de boda proxima y limpieza de ropa, el circulo se cierra
con la descripcion de un bafio de las jovenes tras haber terminado dicha tarea
(Od. 6.96-98).

En la novela de Longo no solo lleva a cabo este rito la heroina, sino que
los dos protagonistas se bafian tras recibir la noticia de que podran llamarse el
uno al otro marido y mujer en otofio (Long. 3.32.3-3.33.2).

En Caritén, mientras Calirroe se esta dando un bafio en la casa de
Dionisio, los lectores descubren, gracias a la gran capacidad de observacion de
la criada Plangén, la gravidez de la heroina (Char. 2.8.5-6°%). Aunque también
sirve como herramienta argumental para que se revele que la protagonista esta
embarazada y para indicar el transito de Calirroe de esclava a mujer libre, la
funcién fundamental de este bafio es preparar el terreno para su conversion en
esposa del hacendado de Mileto.

Su embarazo, ademas de ser un evento que enreda aun mas la trama de
lanovela®’, es una consecuencia de ese paso de la doncellez al matrimonio. Lleva
aparejado un nuevo estatus social (el de madre), sobre todo si ese bebé es el
primer hijo o un varén (Van Gennep 2019: 41), dos requisitos que se cumplen
en el caso de Calirroe.

3.5.3. E/ umbral de Ia muerte

El altimo limen que todo ser humano debe atravesar inevitablemente, mas tarde
0 mas temprano, es el del mas alld. Como se indicé previamente, en la Antigua
Grecia los cadaveres eran lavados y asi lo refleja Homero en el canto XXIV de

66

GG B16. TOVG Kivdhvoug kol THY Todoimmpioy TOV VoTEPOV 0D TOYEMS CLUVAKEY SyKOU®OV
yevopévn: Tpitov 8¢ pnvog Apyouévou, mpoékomtey i yaotip: év 8¢ Td Aovtp®d cuvAKev 1
Mayydv, Gg dv #dn neipav Zxovoa @V yuvorkeiny. £00d¢ pév odv éofynos did 1 TARBoC
@V Ogpamovidov: mepl 8¢ v gonépav oxorig yevopuévne, mapakabicaca émi The KAlvng
o gnoty, «d tékvov, 8L dykbpmv ddpyeo».

Por los peligros y sufrimientos posteriores no se dio cuenta de que estaba embarazada,
pero al empezar el tercer mes se le empezd a curvar el vientre, y en el bafio se dio cuenta
Plangdn, puesto que ya tenia experiencia en los asuntos de las mujeres. Y de momento se
calld, por la presencia de varias esclavas, pero al caer la tarde, cuando tuvieron un poco de
tiempo libre, sentandose en el lecho le dijo:

—Sabe, hija, que estas embarazada (Mendoza 1979).

%7 Para que ese nifio (vastago de Quéreas) llegue a nacer y sobreviva, la heroina tendra
que unirse en segundas nupcias con Dionisio y hacerle creer que el hijo es suyo.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



Significado y funcién de los bafios en la novela griega 243

la Odisea, durante la segunda nékyia: el alma de Agamenon se encuentra en el
Hades con la de Aquiles y le cuenta qué ocurri6 a su muerte. Una vez que pu-
dieron recuperar su cuerpo, lo limpiaron con agua templada, acto que se puede
entender como parte de esa transicion entre dos estados, la vida y la muerte:

avtap énel o” &ml vijag velkopev ék moAépoto,

Kdthepev &v Agyéeot, kabnpovteg ypda kakov

e ’ ~ D ’ \ / ’ 2 \

Voati e Mop®d Kol aAelpoTl ToANO 6€ 6 appl

ddxpua Oepua yéov Aavool keipovtd te yoitag (Od. 24.43-465%).

En el texto de Longo, el boyero Dorcon, un pretendiente de la protagonista, sera
preparado para atravesar el ultimo umbral: cuando este intenta raptar a la heroina
disfrazandose con una piel de lobo, su plan no sale como esperaba y es atacado
por los perros de los pastorcillos. La pareja, al verlo malherido, lo lava en un
manantial y trata sus cortes con corteza de olmo (Long. 1.21.4-5). A partir de
ese instante, Dorcon cambia de actitud, deja de ser un enemigo para convertirse
en un auxiliar. Ese es el primer transito que experimenta, mas, apenas ocho ca-
pitulos después, soporta el segundo, el de la muerte: la siguiente vez que el
boyero aparece muere por las heridas infligidas por unos piratas (Long. 1.29.1-
1.30.1). Por lo tanto, ese postrer bafio puede entenderse como esa purificacion
preparatoria para el ultimo limen.

(Y es posible que alguien que haya cruzado el umbral de la muerte
pueda regresar? Si lo es para algunos personajes de las novelas:

—No es que Leucipa, la protagonista de la novela de Aquiles Tacio,
muera y resucite, sino que, como ocurre en varias ocasiones a lo largo del texto,
esta habia sido dada por muerta. Los lectores descubren que habian sido de
nuevo victimas de un engafio: la joven esta viva (Ach.Tat. 5.18.1-6), no habia
sido decapitada y arrojada al mar. El cuerpo que recogieron era el de otra mujer
que llevaba puesta su vestimenta (Ach.Tat. 8.16.1-3). El bafio que implica esa
vuelta de Leucipa al mundo de los vivos tiene lugar en 5.17.10, momento en el
que Mélite, al enterarse de que una joven que se hace llamar Lacena (=Leucipa)
ha sido maltratada y esclavizada por su administrador Séstenes, la libera y les
pide a sus sirvientas que la laven. En ese momento, se producen dos transitos:
esclavitud > libertad y muerte > vida. Cabe recordar que hay otro elemento que
apoya esos cambios que se operan en Leucipa: el corte de pelo de la joven

68

Cuando al fin te pudimos sacar de la lucha a las naves

y ponerte en las andas, trayendo agua tibia y ungiiento

te lavamos la piel toda hermosa y un calido llanto

derramaron los ddnaos en tomo y cortaron sus largas cabelleras (Pabon 1993).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



244 Paula Martin Ventas

(Ach.Tat. 5.17.3), acto que previamente hemos relacionado con /les rites de
passage.

—Los protagonistas de la obra de Heliodoro, cuando se reencuentran
tras el episodio de la guerra entre los bandidos que se desarrolla en las marismas,
sienten una emocion tan grande que caen en un estado parecido al que antecede
a la muerte. El joven griego Cnemon los despierta y los trae de vuelta a la reali-
dad mojandoles la cara con un poco de agua que obtiene tras raspar la roca de la
cueva en la que se hallan: “Q¢ n kdxelvor nop’ EAnida cwbévieg Ekvddvevov,
£wg 6 Kvipov midaxd tiva Stopdpevog kal thy cuppueicay kot Bpaxd votida
Kothaug Toig xepoiv VApeLodUEVOS TO TIPSRV TE DTOV Eréppatve Kol Oapd
OV PVOV Emopdpevog &mi 10 epovely éraviyayev (HId. 2.6.4)%°,

4. CONCLUSION

En la Antigua Grecia, el poder del agua era inmenso y estaba conectado muchas
veces con el ambito divino. El bafio, que aparece en diversos ritos y leyendas,
llevaba aparejadas la purificacion (como preparacion para el viaje al mas alla,
como método de eliminacion de la culpa o de la contaminacion tras el trato con
los muertos o como paso previo al establecimiento de una comunicacion con los
dioses), la demostracion de la pureza o la inocencia (o sus contrarios), la cura-
cion del alma o del cuerpo y la metamorfosis de un individuo.

En las novelas griegas analizadas —Calirroe, Dafiis y Cloe, Leucipa y
Clitofonte y Tedgenes y Cariclea—, los bafios no son simples actos cotidianos,
sino que cumplen funciones simbolicas y purificatorias y sirven para caracterizar
a los personajes, mostrar los cambios que se producen en ellos y hacer hincapié
en ciertos momentos claves de sus vidas. A modo de corolario, a partir de la
informacién que se ha expuesto a lo largo de esta investigacion se puede deducir
que Cariton es el Ginico de los cuatro novelistas que no utiliza las escenas de bafio
para purificar a sus personajes o para sefialar el transito de la vida a la muerte;
que Heliodoro no acompafia sus ritos de paso con ninguno de los tres compo-
nentes que conforman la dramatizacion de los mismos (la corona, el cambio de
vestido y el corte de pelo); que el uso de los bafios como elemento erético, como
medio de embellecimiento o como hito que marca el cruce de la adolescencia a
la madurez son exclusivos del texto de Longo; que la ordalia a través del agua y
la conversion de una joven en fuente solo aparecen en la obra de Aquiles Tacio;
que Caritén comparte con Aquiles Tacio el paso de la libertad a la esclavitud y
viceversa y con Longo, el abandono de la doncellez por el matrimonio; y, por

9 «Tal era el riesgo que corrian tras haberse salvado contra toda esperanza. Por fin,
Cnemon rasco la pefia, por donde manaba un hilo de agua, hasta recoger en las palmas de las
manos el exiguo chorro que comenzo a caer, les roci6 con €l la cara frotandolos en la nariz y
de este modo les hizo volver en si» (Crespo Giiemes 1979).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



Significado y funcion de los bafios en la novela griega 245

ultimo, que el empleo de los bafios para sefializar los puntos de inflexion de la
trama es comun a los cuatro autores.

Otra conclusion que se puede extraer es que la novela de Longo se dife-
rencia de las otras tres en la inclusion de un mayor ntimero de ritos de transito y
es preciso preguntarse a qué razon se debe. Ya desde el proemio, el autor nos
advierte que Dafnis y Cloe es una obra didactica, un caso de «affective
development and erotic education», un relato que «moves between the poles of
innocence and experience, childhood and adulthood» (Morgan 2004: 10). Los
jovenes y candorosos pastores, poco a poco y gracias a una serie de figuras hu-
manas y divinas, reciben formacion acerca del amor y la religion y crecen hasta
convertirse en una mujer y un hombre adultos, en esposa y esposo, en madre y
padre’. Una prueba de que la obra de Longo ha de ser entendida como un viaje
de crecimiento la encontramos en el elemento que diferencia esta novela de las
otras cuatro conservadas: la ausencia de peripecias que conllevan desplazamien-
tos a paisajes exoticos y lejanos. En lugar de este tipo de aventuras, tenemos un
«viaggio nel tempo, attraverso le stagioni che scandiscono in progressione la
crescita fisica dei due fanciulli e la maturazione dei loro impulse emotivi e
sessuali» (Pattoni 2010: 132)”!. Una segunda prueba seria la excesiva inocencia
de los dos protagonistas, que tantas criticas ha despertado entre los estudiosos.
Entendemos que, tal y como expone Turner (1960: 119), este rasgo se extremod
a proposito para poder desarrollar mejor el proceso de formacion de la pareja de
héroes’. Asimismo, la eleccion de Longo del género pastoril tampoco parece
casualidad, puesto que es muy adecuado para llevar a cabo el transito de la in-
fancia a la adultez. El entorno natural y campestre transmite «nostalgia for a lost
past, whether the loss is of innocence or happiness» y es a su vez «an
environment devoid of cultural influence» (Morgan 2004: 13, 14). Por lo tanto,
la insistencia en la descripcion del ambiente y del cambio de estaciones esta re-
lacionada con el objetivo didactico y con la maduracion de los dos protagonistas
(Morgan 2004: 156)7°, cuya transformacion se materializa en la adquisicién de
un nuevo estatus social tras sus respectivas anagnorisis (Morgan 2004: 238, 244)
y en su traslado momentaneo del campo a la ciudad (Morgan 2004: 13). Por
ende, todos estos elementos constituyen el marco perfecto para que unos jévenes
se desarrollen y descubran cual es su lugar en el mundo.

70 Cf. Brioso Sénchez (1982: 17) y Morgan (2004: 186).
71 Cf. Pattoni (2010: 132, n.25).

72 Cf. Morgan (2004: 158).

73 Cf. Calame (2019: 264).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249



246 Paula Martin Ventas

Declaracion de contribucion de autoria

Paula Martin Ventas: conceptualizacion, investigacion, redaccion-borrador
original, redaccion-revision y edicion

BIBLIOGRAFIiA

Adkins, A. (1960) Merit and responsibility. A study in Greek Values, Oxford:
Oxford University Press.

Adler, A. (2001) Lexicographi Graeci. Suidae Lexicon, Vol. IV [1-¥, Miinchen-
Leipzig: K.G.Saur Verlag.

Adrados, F. R. (1980) Lirica griega arcaica (poemas corales y monddicos, 700-
300 a. C.), Madrid: Gredos.

Adrados, F. R. et al. (1989) Diccionario Griego-Espariol, Madrid: CSIC.

Almirall Arnal, E. (2002) «La religiosidad femenina en la //iaday en la Odisea»,
en Molas Font, M.D. (ed.), Vivir en femenino. Estudios de mujeres de la
antigiiedad, Barcelona: Edicions de la Universitat de Barcelona, pp. 113-
133.

Bendlin, A. (2007) «Purity and Pollution», en Ogden, D. (ed.), A Companion to
Greek Religion, Oxford: Blackwell Publishing, pp. 178-189.

Bowie, E. (2019) Longus. Daphnis and Chloe, Cambridge: Cambridge
University Press.

Bremmer, J. N. (1999) La religion griega. Dioses y hombres: santuarios, rituales
y mitos, Cordoba: Ediciones El Almendro.

Brioso Sanchez, M. (1982) «Dafhis y Cloe de Longo, Leucipa y Clitofonte de
Aquiles Tacio», en Brioso Sanchez, M. y Crespo Giiemes, E. (eds. y
trads.), Longo. Dafiis y Cloe; Aquiles Tacio. Leucipa y Clitofonte;
Jamblico. Babiloniacas (Resumen de Focio y fiagmentos), Madrid:
Gredos, pp. 8-381.

Burkert, W. (2007) Religion griega: arcaica y clasica, Madrid: Abada editores.

Calame, C. (1983) Alcman, Roma: Edizioni dell’ Ateneo.

Calame, C. (2019) Les Cheeurs de jeunes filles en Gréce ancienne. Morphologie,
fonction religieuse et sociale (Les parthénées d’Alcman), Paris: Les Belles
Letres.

Calvo Martinez, J.L. (1985) Euripides. Tragedias. Volumen II. Suplicantes;
Heracles; [6n; Troyanas; Electra; Ifigenia entre los tauros, Madrid:
Gredos.

Cantarella, E. (1985) «Dangling Virgins: Myth, Ritual and the Place of Women
in Ancient Greece», Poetics Today 6, ', The Female Body in Western
Culture: Semiotic Perspectives, pp- 91-101. DOL:
https://doi.org/10.2307/1772123

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249


https://doi.org/10.2307/1772123

Significado y funcion de los bafios en la novela griega 247

Cantarella, E. (1996) Los suplicios capitales en Grecia y Roma, Madrid: Akal.

Chirassi Colombo, 1. (1983) La religion griega. Dioses, héroes, ritos y misterios,
Madrid: Alianza Editorial.

Claeys, L. (2022) The role of water in Greek sanctuaries: A practical and ritual
analysis of water in a case study of the sanctuaries Olympia and
Epidauros, Leiden University (Bachelor thesis).

Crespo Giliemes, E. (1979) Heliodoro. Las etidpicas o Tedgenes y Cariclea,
Madrid: Gredos.

Dowden, K. (1999) «Fluctuating meanings: “Passage rites” in ritual, myth,
Odyssey, and Greek romance», en Padilla, M.W (ed.), Rites of Passage in
Ancient Greece: Literature, Religion, Society, Lewisburg: Bucknell
University Press, pp. 221-243.

Eliade, M. (1981) Tratado de historia de las religiones: morfologia y dindmica
de lo sagrado, Madrid: Cristiandad.

Flantrmsky Cardenas, O. (2010) «Culpa y civilizacion: una lectura al mito de
Dioniso 6rfico y al mito de la caida de Adany, Filosotia UIS 9, 2, pp. 89-

117.
Funkhaenel, K., H. (1847) «Gottesurtheil bei Griechen und Romerny, Phrlologus
2, pp. 385-402.

Gangutia Elicegui, E. (1987) «Anacreonte 2 PMG'y la cancion sefardi “La mar
estd en fortuna”», Emerita 55, 2, pp. 247-251. DOL:
https://doi.org/10.3989/emerita.1987.v55.12.619

Gangutia Elicegui, E. (1994) Cantos de mujeres en Grecia, Madrid: Ediciones
Clésicas.

Garcia Lopez, J. (1975) La religion griega, Madrid: Ediciones Istmo.

Garnaud, J.P. (2010) Achille Tatius. Le roman de Leucippé et Clitophon, Paris:
Les Belles Letres.

Glotz, G. (1904) L ‘ordalie dans la Gréce primitive, Paris: Albert Fontemoing.

Gomez, P. (2023) «Lamentos, sollozos y lagrimas: la (auto)caracterizacion de
Antia en Efesiacas de Jenofonte de Efeso», Ordia Prima 1, pp. 1-17.

Grimal, P. (2016) Diccionario de mitologia griega y romana, Barcelona: Espasa.

Henares Diaz, F. (2008) «Rituales del agua», Revista Murciana de Antropologia
15, pp. 313-324.

Henry, R. (1962) Photius. Bibliothéque Il («codicesy 186-222), Paris: Les
Belles Lettres.

Herndndez Muioz, F. G. y Garcia Ruiz, J. M. (2022) Cartas atribuidas:
Demodstenes y Esquines (Ed. bilingiie), Madrid: Dykinson.

Hett, W. S. (1955) «On marvellous things heard (De mirabilibus
auscultationibus)», en Hett, W. S. (ed. y trad.), Aristotle. Minor Works,
London: William Heinemann LTD, pp. 235-325.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249


https://doi.org/10.3989/emerita.1987.v55.i2.619

248 Paula Martin Ventas

Jaime Gonzalez, C. (2017) «El suicidio femenino en el mundo antiguo. El caso
del ritual de lanzarse al mar», Limes 28, pp. 159-177.

Jones, W.H.S. (1965) Pausanias. Description of Greece. Books 8.22-10. Volume
1V, London: William Heinemann Ltd.

Johnson, C.H. (2023) «XXII. La ordalia en el judaismo y Derecho rabinico», en
Loépez Martinez, M.P; Sanchez-Moreno Ellart, C. y Zaera Garcia, A.B.
(eds.), The Reality of Women in the Universe of the Ancient Novel
[/[VITRA Research in Linguistics and Literature 40], Amsterdam /
Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, pp. 359-373.

Lafaye, G. (1966) Ovide. Les Métamorphoses, Tome Il (XI-XV), Paris: Les
Belles Letres.

Legrand, Ph. -E. (1963) Hérodote. Histoires, Livre VI, Erato, Paris: Les Belles
Letres

Lopez Eire, A. (2004) «Mito y ritual: una aproximaciony», Humanitas 56, pp.
329-364.

Lucas de Dios, J.M. (2002) Esquines. Discursos. Testimonios y Cartas, Madrid:
Gredos.

Mallwitz, A. (1972) Olympia und seine Bauten, Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Martos-Garcia, A. et al (2019) «Cultura del agua, multinaturalismo y
prosopografia», Agua y Territorio = Water and Landscape 13, pp. 93-102.
DOI: https://doi.org/10.17561/at.13.4078

Mendoza, J. (1979) Cariton de Afiodisias. Quéreas y Calirroe; Jenofonte de
Efeso. Efesiacas y Fragmentos novelescos, Madrid: Gredos.

Morgan, J.R. (2004) Longus. Daphnis and Chloe (Introduction, transiation and
commentary), Oxford: Aris & Phillips Ltd.

Miihll, P. von der (1993) Homeri Odyssea, Stuttgart: Teubner.

Murray, G. (1940) Euripidis Fabulae, Tomus I. Cyclops; Alcestis; Medea;
Heraclidae; Hippolytus, Andromacha; Hecuba, Oxford: Oxford
University Press.

Murray, G. (1966) Euripidis Fabulae, Tomus II. Supplices;, Hercules; lon;
Troiades; Electra; Iphigenia Taurica, Oxford: Oxford University Press.

Murray, G. (1969) Euripidis Fabulae, Tomus IIl. Helena, Phoenissae; Orestes;
Bacchae; Iphigenia Aulidensis; Rhesus, Oxford: Oxford University Press.

Pabon, J.M. (1993) Homero. Odisea, Madrid: Gredos.

Pattoni, M. P. (2010) Longo Sofista. Dafni e Cloe, Milano: Rizzoli.

Page, D.L. (1962) Poetae Melici Graeci, Oxford: Oxford University Press.

Rackham, H. (1979) Pliny. Natural History, Volume I: Praefatio, Libri I, I,
Cambridge: Harvard University Press.

Rattenbury, R. M. y Lumb, T. W. (1960) Les Ethiopiques (Théagéne et
Chariclée) d‘Héliodore, Paris: Les Belles Lettres.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249


https://doi.org/10.17561/at.13.4078

Significado y funcién de los bafios en la novela griega 249

Reeve, M.D. (1982) Longus. Daphnis et Chloe, Leipzig: Teubner.

Rodriguez Adrados, F. (1980) Lirica griega arcaica (poemas corales y
monddicos, 700-300 a.C.), Madrid: Gredos.

Rodriguez Plasencia, J. L. (2014) «Sobre el agua (cultos y ritos acuaticos)»,
Revista de folklore 386, pp. 12-27.

Rodriguez Somolinos, H. (2006) «La planta de la inmortalidad en Grecia y el
mito de Glauco de Antedon», FEpos 22, pp.11-19. DOI:
https://doi.org/10.5944/ep0s.22.2006.10505

Rohde, E. (1973) Psique: el culto de las almas y la creencia en la inmortalidad
entre los griegos. 1 y 11, Barcelona: Editorial Labor.

Sanchez Jiménez, F. (1991) «Dioniso, Ariadna y la desdicha de Glaucoy,
Baetica: Estudios de Historia Moderna y Contempordnea 13, pp. 177-190.

Sanz Morales, M. (2008) «Safo, Poemas y Fragmentos», en Hualde Pascual, P.
y Sanz Morales, M. (eds.), La literatura griega y su tradicion, Madrid:
Akal, pp. 47-84.

Sanz Morales, M. (2020) Chariton of Aphrodisias’ Callirhoe, Heidelberg:
Universitétsverlag Winter.

Schwartz, E. (1887) Scholia in Euripidem. Volumen 1. Scholia in Hecubam,
Orestem, Phoenissas, Berolini: G. Reimer.

Sissa, G. (1984) «Une virginité sans hymen: le corps féminin en Grece
ancienne», Annales. Economies, sociétés, civilisations. 39 année 6, pp.
1119-1139. DOI: https://doi.org/10.3406/ahess.1984.283124

Tracy, S.V. (1997) «The structures of the Odyssey», en Morris, 1. y Powell, B.
(eds), A new companion to Homer, Leiden: Brill, pp. 360-379. DOI:
https://doi.org/10.1163/9789004217607 017

Turner, P. (1960) «Daphnis and Chloe: An Interpretation», Greece & Rome 7,
2, pp. 117-123. DOI: https://doi.org/10.1017/S0017383500014534

Van Gennep, A. (2019) The Rites of Passage, Chicago: Chicago Press.

Vieira, A. L. B. (2006) «O Mito de Glauco: Salto Iniciatico, Purificacdo e uma
atormetada imortalidade», Phoinix 12, pp. 35-45.

West, M.L. (1990) Aeschyli Tragoediae, Stuttgart: Teubner.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 227-249


https://doi.org/10.5944/epos.22.2006.10505
https://doi.org/10.5944/epos.22.2006.10505
https://doi.org/10.3406/ahess.1984.283124
https://doi.org/10.1163/9789004217607_017
https://doi.org/10.1017/S0017383500014534

