
 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

Myrtia, nº 40 (2025), 227-249 

 

Significado y función de los baños en la novela griega 

[Meaning and function of baths in Ancient Greek Novels] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.657161 

Paula Martín Ventas* 

Universidad de Extremadura 

paulamv@unex.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-6620-3199 
 

 

1. NOTA PRELIMINAR 

El objetivo principal de esta investigación es identificar y analizar las diversas 

funciones que cumplen los baños en las novelas griegas, tema que no ha sido 

estudiado todavía con la profundidad que precisa. Nos centraremos en cuatro de 

las cinco novelas conservadas de manera íntegra —Calírroe de Caritón de 

Afrodisias (entre mediados del S. I d.C. y comienzos del S. II), Dafnis y Cloe de 

Longo (segunda mitad del S. II d.C.), Leucipa y Clitofonte de Aquiles Tacio 

(finales del S. II d.C.) y Teágenes y Cariclea de Heliodoro (primera mitad del S. 

 
* Este trabajo de investigación ha sido realizado al amparo de una Ayuda para la 

Formación de Profesorado Universitario 2022 (FPU 2022). También nos gustaría agradecer 

al Dr. Manuel Sanz Morales y a los revisores anónimos sus convenientes consejos y 

correcciones. 

Resumen: Tras explicar la simbología del agua y del baño en la Antigua Grecia a través de algunas 

leyendas y ritos en los que la inmersión en el agua se emplea, entre otras cosas, como 

método de lustración o como medio para llevar a cabo la transformación de ciertos indi-

viduos, esta investigación se centrará en las funciones que cumplen los baños en las no-

velas de Caritón de Afrodisias, Longo, Aquiles Tacio y Heliodoro: ser un método de 
purificación previo a prácticas religiosas o posterior al contacto con los muertos, demos-

trar la inocencia de una persona, servir de elemento erótico, señalar puntos importantes 

de la trama y ser uno de los constituyentes de ciertos ritos de tránsito. 

  

Abstract: Firstly, we will explain the symbolism of water and baths in Ancient Greece through 

some legends and rites in which the immersion in water is used, for example, as a method 

of lustration or as a means of bringing about the transformation of certain people. 

Secondly, we will focus on the functions of baths in the novels of Chariton, Longus, 
Achilles Tatius and Heliodorus: to be a way of purification prior to religious practices or 

following contact with the dead, to prove a person's innocence, to serve as an erotic ele-

ment, to point out important events in the plot and to be one of the constituents of certain 

rites of passage. 

   

Palabras clave: Agua; Baño; Purificación; Rito de tránsito; Novela griega 

  
Keywords: Water; Bath; Purification; Rite of passage; Ancient Greek Novel 

  

Recepción: 01/04/2025 Aceptación: 06/10/2025 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

228 

III o del IV d.C.)—, pues Jenofonte de Éfeso no introduce dicho elemento en 

ninguna escena de su Antia y Habrócomes (finales del S. I o principios del S. II 

d.C.)1. El correcto tratamiento del tema requiere, en primer lugar, incluir una 

síntesis de lo que representaba el agua en la cultura griega. 

 

2. EL SIMBOLISMO DEL AGUA EN LA ANTIGUA GRECIA 

Para incontables culturas y civilizaciones el agua es un elemento que alberga un 

inmenso poder transformador y catártico2. En la Antigua Grecia, el agua borraba, 

limpiaba, metamorfoseaba, fortalecía, regeneraba. Estaba conectada a las divi-

nidades y, por eso, a menudo se establecían templos y oráculos en las inmedia-

ciones de fuentes y grutas con lagunas. A modo de ejemplo, mencionemos el 

templo eleusino de Deméter que fue levantado sobre la fuente Calicoros3, el culto 

de Lilibeo que se desarrollaba en torno a una caverna con agua subterránea, el 

hábito de la Pitia de Delfos y la sacerdotisa del santuario de Apolo Clario de 

beber agua de manantiales sagrados antes de pronunciar sus predicciones4, la 

tradición de arrojar monedas a una masa de agua que se hallaba junto al templo 

de Anfiareo por parte de los que eran sanados por intercesión del oráculo5, la 

costumbre de localizar los templos dedicados a Ártemis en lugares húmedos y 

cercanos a ríos y el hecho de haber elegido un sitio próximo a un manantial para 

ubicar un santuario ático en honor de la heroína Macaria6. 

Dentro de los rituales asociados al agua nos interesan aquellos que im-

plicaban una inmersión, un baño o un lavado7. Ya Ovidio en sus Metamorfosis 

 
1 Las abreviaturas de los novelistas han sido tomadas del Diccionario Griego-Español 

(Adrados et al.: 1989), excepto las de Caritón (Char.) y Longo (Long.). Citamos el texto de 

las novelas por las ediciones de Rattenbury y Lumb (1960), Reeve (1982), Garnaud (2010) y 

Sanz Morales (2020). Las ediciones de los otros textos clásicos utilizados han sido recogidas 

en la bibliografía final.  
2 Cf. Rodríguez Plasencia (2014: 12).  
3 Cf. Rohde (1973: 268) y García López (1975: 104-105). Para conocer otros casos de 

templos y santuarios conectados con el agua, véase Calame (2019: 194, 332-333). 
4 Cf. Eliade (1981: 212-213), Plin. (H N. 2.232) y Iambl. (Myst. 3.11). También son 

dignas de mención las prácticas de las profetisas de los Bránquidas (en Mileto), que consistían 

en inhalar vapor de agua y humedecer sus pies o el ribete de sus túnicas con agua (Iambl. 

Myst. 3.11). 
5 Cf. Paus. (1.34.4). 
6 Cf. Bremmer (1999: 60), Grimal (2016, s.v. Macaria) y Calame (2019: 255-256, 277, 

278, 295, 296, 300). 
7 La inmersión en el agua simboliza la regresión a lo preformal, la regeneración total, el 

volver a nacer, porque la inmersión equivale a una disolución de las formas … El contacto 

con el agua implica siempre regeneración; de un lado, porque la disolución va siempre seguida 

de un «nuevo nacimiento»; de otro, porque la inmersión fertiliza y aumenta el potencial de 

vida y de creación. El agua confiere un «nuevo nacimiento» por un ritual iniciático; por un 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

229 

hacía hincapié en el poder lustral y de tránsito de la zambullida (Ov. Met. 13.948 

ss., sobre el mito de Glauco)8. Así, por ejemplo, era muy frecuente la inmersión 

ritual de efigies de divinidades. A veces tenía un sentido erótico —como ocurría 

con el culto a Adonis en Alejandría, en el que unas mujeres al alba y entre cantos 

erótico-trenéticos lanzaban una estatuilla del dios al mar (Gangutia Elícegui 

1987: 250, n.6)— y otras, un fin de tipo agrícola —para tener una fructuosa 

cosecha durante las Hilarias se sumergía una figura de Cíbele en un río o en un 

estanque (Eliade 1981: 206, 207)9.  

En lo que respecta a la purificación10, hay que destacar la costumbre 

griega de lavar los cuerpos de los muertos y de colocar una vasija con agua en el 

hogar del fenecido para que los visitantes se limpiaran al abandonar aquel lugar 

(Burkert 2007: 110 y Henares Díaz 2008: 314).  

A veces el lavado con agua eliminaba la culpa, la contaminación que un 

individuo sufría tras haber llevado a cabo algún tipo de crimen11. Así lo vemos 

en las Euménides de Esquilo: el corifeo considera que la falta que ha cometido 

Orestes (el matricidio) es de tal envergadura que no podrá servirse de las aras 

populares ni sus parientes admitirán que haga uso de las aguas purificadoras de 

sus hogares (A., Eu. 652-656)12.  

Otros casos significativos son las leyes de Cirene y Selinunte que dicta-

ban que un homicida extranjero, para ser perdonado, debía someterse, entre otras 

cosas, a una purificación ritual (Bendlin 2007: 186) o la costumbre de arrojar 

desde el promontorio de la isla de Léucade (en el mar Jónico) a los delincuentes 

con un propósito apotropaico (Str. 10.2.9)13.  

El agua podía revelar la inocencia, la culpabilidad, la castidad o la im-

pureza de una persona. Así las jóvenes casaderas podían demostrarles a sus 

futuros esposos su virtud mediante el λουτρὸν νυμφικόν: «avant de se donner à 

 
ritual mágico, cura; por rituales funerarios, garantiza un renacimiento post mortem (Eliade 

1981: 200-201). 
8 Cf. Sánchez Jiménez (1991:181). 
9 Para más ejemplos de este tipo de inmersiones o lavados de figuras de dioses, véanse 

García López (1975: 107), Burkert (2007: 109-110) y Calame (2019: 234-235, 286). 
10 «El medio más extendido de purificación es el agua y en los ritos de purificación 

griegos el contacto con el agua es fundamental» (Burkert 2007: 106).  
11 Cf. Adkins (1960: 89) y Flantrmsky Cárdenas (2010: 103).  
12 Cf. Flantrmsky Cárdenas (2010: 103). 
13 Cf. Cantarella (1996: 92-93) y Sanz Morales (2008: 68). Otros ejemplos en Burkert 

(2007: 114-115, 116).  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

230 

un homme, la jeune fille vient se donner au fleuve comme “nymphe”. Elle lui 

paie son dù et lui fornuit l’occasion de la punir, s’il y a lieu» (Glotz 1904: 74)14. 

En otro orden de cosas, tanto las mujeres como los hombres griegos de-

bían purificarse, limpiarse, con agua normalmente lustral antes de acceder a 

templos o entrar en contacto con las divinidades para pedirles favores, suplicar-

les, llevar a cabo sacrificios o realizar rituales en su honor15. El agua devolvía a 

esos individuos por unos instantes a su estado de pureza primigenia (Eliade 

1981: 206), convirtiéndolos de ese modo en seres dignos de establecer una co-

municación con los dioses. Así pues, el santuario de Olimpia contaba con un 

área sagrada amurallada, conocida como Altis16, en la cual se llevaban a cabo 

todos aquellos ritos que implicaban el uso del agua. Entre ellos estaban precisa-

mente las «purifications before entering temples» (Claeys 2022: 15).  Y, como 

parte de los misterios de Eleusis, los mystai (‘iniciados’) debían purificarse en 

el mar el día previo a la celebración de unos sacrificios (García López 1975: 107, 

115).   

Por otro lado, el contacto con el agua podía tener efectos curativos en el 

alma, pues era capaz de borrar las penas amorosas. Además de existir el despe-

ñamiento apotropaico, se empezó a extender la creencia de que todo aquel que 

saltaba desde la roca de Léucade podía curar su mal de amores17: ἀρθεὶς δηὖτ’ 

ἀπὸ Λευκάδος / πέτρης ἐς πολιὸν κῦμα κολυμβῶ μεθύων ἔρωτι (Anacr., fr. 376 

PMG)18.  

Son varios los personajes históricos, mitológicos y literarios que se arro-

jaron desde este promontorio con la intención de olvidar y acabar con el sufri-

miento que sentían a causa de un amor no correspondido: la poetisa Safo, según 

cuenta la leyenda, tras haber sido rechazada por el apuesto Faón19; Céfalo, un 

vástago de Deyoneo, por su amor hacia Ptéleras (Str. 10.2.9); Nireo, que proce-

 
14 Sobre estos baños previos al matrimonio, véanse E. Ph. 347-348a y Sch. E. Ph. 347.  
15 Cf. Eliade (1981: 206) y Almirall Arnal (2002: 119). 
16 En otros santuarios esta zona era llamada τέμενος (Claeys 2022: 15). Cf. Mallwitz 

(1972: 120). 
17  Cf. Gangutia Elícegui (1987: 250), Sanz Morales (2008: 68), Jaime González 

(2017:170) y Martos-García et al. (2019: 98). 
18 «Tirándome de nuevo desde la roca de Léucade, me sumerjo en la mar canosa, ebrio 

de amor» (Rodríguez Adrados 1980). 
19 Cf. Sud. (σ 108; iv 323 Adler), Str. (10.2.9), Gangutia Elícegui (1987: 250), Sanz 

Morales (2008: 68), Grimal (2016, s.v. Faón) y Jaime González (2017: 161). Cabe señalar 

que, en el cuarto libro de Longo, Dafnis, al creer que Ástilo se acerca corriendo hacia él con 

la intención de atraparlo, se dispone a lanzarse al mar desde un acantilado. Puesto que la 

acción se desarrolla en Lesbos, este pasaje recuerda al salto de Safo desde la roca de Léucade 

(Morgan 2004: 238, ad 4.22.2). No obstante, la motivación de los saltadores es totalmente 

distinta.  



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

231 

día de Catana y que no murió porque fue rescatado por unos pescadores20; la 

diosa Afrodita para acabar con el lacerante amor que sentía hacia Adonis 

(Ptol.Chenn. en Phot. Bibl. 190, 153a, pp.70 Henry [1962]); el Cíclope del drama 

satírico homónimo de Eurípides (E. Cyc. 166 ss.) y ciertos personajes principales 

de poemas amorosos no conservados como la Cálice de Estesícoro21.  

Pero el agua también podía sanar el cuerpo. En la Antigua Grecia, exis-

tía una clara conexión entre «salud, agua y religión»: las primigenias termas 

vieron la luz precisamente en Epidauro (ciudad, ubicada en el Peloponeso, que 

era famosa por su santuario de Asclepio) y el santuario de Delfos se encontraba 

«junto a un manantial con propiedades curativas» (Rodríguez Plasencia 2014: 

21). Algunos especialistas encuentran rastros de la balneoterapia incluso en la 

mitología y llegan a atribuir su creación a Heracles, a quien estaban dedicadas 

aquellas instalaciones destinadas a este tipo de tratamientos. Para algunos estu-

diosos la explicación de esa conexión está en la propia historia sobre la muerte 

de Heracles 22  y para otros fue Atenea o Hefesto quien hizo brotar en las 

Termópilas unas fuentes azufrosas gracias a las que el hijo de Zeus y Alcmena 

se repuso tras sus famosos Doce Trabajos o se recuperó de las laceraciones que 

le causaron la Hidra de Lerna y un gigantesco cangrejo que la auxiliaba. Por ese 

motivo la expresión los baños de Hércules y el término hercúlea se convirtieron 

en sinónimos de baños medicinales y balnea («lugar de cura por aguas 

minerales»), respectivamente.  

Empero, el agua no implicaba solo purificación y curación, sino que es-

taba igualmente relacionada con los ritos de paso o rites de passage (terminología 

tomada de van Gennep), con el cambio de un estado a otro, de un grupo social a 

otro o de una etapa vital a otra. Los umbrales más importantes que los seres 

humanos de culturas ancestrales debían atravesar eran «el nacimiento, la inicia-

ción o rito de adolescencia … , la boda y la muerte» (López Eire 2004: 363)23. 

En todos los casos, la persona que iba a sufrir la transformación moría metafóri-

camente y, tras haber pasado un tiempo aislada, renacía24. Así, por ejemplo, el 

adolescente que pasaba a ser un adulto, si era un varón, se convertía en un gue-

rrero; si era una mujer, en una potencial esposa y madre (Cantarella 1985: 95).  

 
20 Cf. Grimal (2016, s.v. Nireo). 
21 Cf. Gangutia Elícegui (1987: 250) y (1994: 83). 
22 Cf. Rodríguez Plasencia (2014: 21 y n.11). 
23 Tiene sentido que el agua y la muerte presenten un fuerte vínculo en la religión de la 

Antigua Grecia, pues las almas habían de atravesar la laguna Estigia en la barca de Caronte 

para llegar al lugar en el que descansarían eternamente. Así que es lógico que una persona que 

deseara morir escogiera el salto al mar como método de suicidio (Jaime González 2017: 174).  
24 Cf. Eliade (1981: 207, 208).  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

232 

La forma más común de transición conllevaba una inmersión o baño 

ritual, «un motivo generalizado en el comportamiento cultual griego» (Sánchez 

Jiménez 1991: 187). Hablemos de dos casos llamativos:  

—En una epístola que se le atribuye a Esquines, se pinta una celebración 

que tenía lugar en las riberas del Escamandro: el día previo a sus nupcias las 

doncellas se bañaban en dicho río para despojarse de su virginidad y entregársela 

a la corriente de agua. Tras la inmersión pronunciaban la siguiente petición: λαβέ 

μου, Σκάμανδρε, τὴν παρθενίαν (Aeschin. Ep. 10.3)25.  

—En Sición, catorce jóvenes (siete mujeres y siete hombres) eran en-

viados como suplicantes a la orilla del Sitas (Σύθας). Aunque parece ser que este 

ritual pretendía acabar con una epidemia que había caído sobre este pueblo y 

expiar la muerte de la serpiente Pitón, simbolizaba a su vez «la mort de ces 

adolescents, une mort de nature initiatique», debido a su condición de 

suplicantes y a su desplazamiento y acercamiento a un río (Calame 2019: 205).  

Y en el ámbito de la mitología se pueden localizar varios personajes que 

saltan al mar y, como consecuencia, sufren algún tipo de cambio o pasan de un 

estado a otro: un Dioniso niño, la mortal Ino (luego divinizada), el héroe Teseo 

para probar su hegemonía marítima26, el pescador Glauco27, la joven Escila28 y 

el heraldo Licas29. 

 

 
25 «Recibe, Escamandro, mi virginidad» (Lucas de Dios 2002). Cf. Gangutia Elícegui 

(1994: 21) y Jaime González (2017: 165 y 170). 
26 Cf. Vieira (2006, 42 y n.9).  
27 Tras comer unas plantas prodigiosas y haberse vuelto inmortal, fue transformado en 

una suerte de tritón una vez que o bien se sumergió en el océano, o bien fue purificado por 

unas deidades marinas. Cf. Sánchez Jiménez (1991: 179, 181) y Grimal (2016, s.v. Glauco). 

La leyenda del pescador Glauco (oriundo de Antedón) se confunde con la de otro Glauco, el 

de Potnias: este adquirió la inmortalidad al sumergirse en una fuente mágica, mas, como no 

pudo probar su nueva naturaleza, se zambulló en el mar. Para conocer otras versiones y más 

detalles sobre las dos historias mencionadas véanse Vieira (2006: 36, 37, 38 y 41) y Rodríguez 

Somolinos (2006: 13,14, 17 y 18).  
28 Según Ovidio, terminaría convertida en un monstruo marino tras haberse bañado en 

un manantial que había sido embrujado con unas hierbas por su rival Circe, la cual estaba 

celosa de ella por ser la destinataria de los afectos de su amado Glauco. Cf. Grimal (2016, s.v. 

Escila).  
29 Se trata de un camarada de Heracles que acabó metamorfoseado en las islas Lícades 

cuando fue arrojado desde la cima del monte Eta al mar por el enloquecido hijo de Alcmena. 

Cf. Grimal (2016, s.v. Licas).  



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

233 

 

3. LAS FUNCIONES Y EL SIGNIFICADO DE LOS BAÑOS Y EL AGUA EN LAS NOVELAS 

GRIEGAS
30 

3.1 

3.1. Purificación 

Como se comentó en el anterior apartado, las mujeres y los hombres griegos 

debían purgarse con agua antes de adentrarse en lugares sacros31:  

—En Leucipa y Clitofonte, el protagonista masculino, estando en el 

templo de Ártemis, es magullado en el rostro por su rival Tersandro. Para no 

ultrajar con su sangre ese lugar sagrado, se lava fuera del recinto (Ach.Tat.8.3.2, 

8.4.1).  
 

—En Teágenes y Cariclea, Calasiris, durante el relato que le hace a 

Cnemón de su vida, aclara que, antes de dirigirse al santuario de Delfos (donde 

será obsequiado con una profecía divina), lleva a cabo sus abluciones en la fuente 

Castalia, que tenía propiedades purificadoras (Hld. 2.26.4). En relación con esto, 

consideramos necesario mencionar un pasaje de la tragedia euripidea Ión, en el 

que precisamente se conectan ese mismo templo y la previa purificación en dicha 

fuente: ἀλλ’, ὦ Φοίβου Δελφοὶ θέραπες, / τὰς Κασταλίας ἀργυροειδεῖς / βαίνετε 

δίνας, καθαραῖς δὲ δρόσοις/ ἀφυδρανάμενοι στείχετε ναούς (E. Io. 94-97)32. 

Otro tipo de purificación (ya comentada previamente) es la que se pro-

ducía después del contacto con los muertos: al final del primer libro de la novela 

de Longo, los dos protagonistas se bañan tras haber asistido al entierro de Dorcón 

(boyero asesinado por unos piratas tirios), «they are cleansing themselves after 

contact with the dead, another index of their instinctive piety» (Morgan 2004: 

175, ad 1.32.1)33.  

 

 
30 Cabe mencionar que en los enclaves de Dafne y Zeugma, cercanos a los ríos Orontes 

y Éufrates, se hallaron unos mosaicos de los protagonistas de dos de las novelas fragmentarias, 

Nino y Parténope. Por lo tanto, a través de la iconografía ya se advierte la poderosa conexión 

entre el género novelesco y el agua. 
31 Cf. Burkert (2007: 107 y 108).  
32 «Mas, oh siervos délficos de Febo, sumergíos en las corrientes de plata de Castalia y, 

purificados con sus límpidas gotas, venid a su templo» (Calvo Martínez 1985). Cf. Crespo 

Güemes (1979: 150, n. 89). Véase también Od. 12.333-337, donde una ablución precede a una 

comunicación con las deidades: durante su estancia en la corte de los feacios, Ulises explica 

cómo, hallándose en la isla de Trinacria y tras haberse lavado las manos, solicitó a los dioses 

que lo ayudaran a regresar a Ítaca. 
33 Bowie (2019: 162) considera que únicamente tiene un sentido erótico (en paralelo con 

Long. 1.13.1-3). Rechaza la función purificadora de este baño dando como razón que los dos 

enamorados deberían lavarse y esto resulta extraño porque, de hecho, ambos se asean en la 

gruta de las Ninfas.  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

234 

3.2. Ordalía 

A veces el agua puede probar la inocencia de una persona. Así ocurre en la obra 

de Aquiles Tacio con la suerte de ordalía a la que es sometida Mélite, una mujer 

de Éfeso que se enamora de Clitofonte, durante la celebración de un juicio: su 

marido Tersandro desea que ella demuestre que no ha mantenido relaciones se-

xuales con el protagonista durante su ausencia (Ach.Tat. 8.11.2), lo cual los 

lectores saben que es cierto34. Para ello debe meterse en la escasa agua de la 

Estigia35 con una tablilla colgada del cuello, en la que ha de estar escrito un ju-

ramento. Si resulta ser cierto, el agua no se inmuta; mas, si se trata de una 

mentira, el nivel de la fuente sube y la tablilla se sumerge (Ach.Tat. 8.12.8-9). 

Mélite cumplirá esto unos capítulos después (Ach.Tat. 8.14.2-4) y, tras haber 

seguido los pasos y haber permanecido en el agua el tiempo establecido sin que 

hubiera ningún tipo de perturbación, emerge como inocente de aquello de lo que 

se la acusaba (Ach.Tat. 8.14.2-4) 36 . Encontramos un caso similar en De 
mirabilibus auscultationibus de Pseudo-Aristóteles: había en Palice (Sicilia) un 

ingente géiser que lanzaba agua a gran presión. Todo aquel que debía realizar un 

juramento arrojaba dentro de él una tablilla en la que había escrito su promesa. 

Si esta flotaba, eso significaba que sus palabras eran sinceras; pero, si se hundía, 

que había mentido. En ese momento, el farsante era abrasado (Ps. Arist. Mir. 
57)37. Si bien es cierto que el ejemplo propuesto es muy genérico en lo que al 

juramento se refiere, se tiene constancia de la existencia de una práctica llevada 

a cabo en torno a la fuente Calicoros (en Eleusis) que sí estaba relacionada di-

rectamente con la virtud femenina: a este manantial acudían mujeres vírgenes o 

casadas para «prêter un serment de fidélité conjugale» (Glotz 1904: 79)38.  

 
 

3.3. El baño como elemento erótico 

Tal y como se advierte en los γυναικῶν μέλη de la Grecia Arcaica, «el baño o el 

arrojarse o ser arrojado al mar o al agua tiene un valor ritual con fuertes 

connotaciones eróticas» (Gangutia Elícegui 1987: 249). Esto se aprecia clara-

 
34 El único contacto de ese tipo que tuvieron Mélite y Clitofonte tuvo lugar cuando ya 

había regresado su esposo (Ach.Tat.5.27.2-4).  
35 Esta laguna, en realidad, se encontraba en Nónacris (Arcadia), pero Aquiles Tacio la 

sitúa en Éfeso. Asimismo, cabe señalar que es Heródoto (6.74) el que nos informa de la con-

dición de ὕδωρ ὅρκιον de este manantial (Funkhaenel 1847: 397).  
36 Cf. Glotz (1904: 78-79) y Sissa (1984: 1123). En el Próximo Oriente antiguo uno de 

los rituales que se empleaban para resolver los pleitos era «la prueba del agua o del río», que 

consistía precisamente en introducir a un individuo en el agua y comprobar si se producía 

algún tipo de alteración en ella (Johnson 2023: 361, 364-365). 
37  Cf. Cantarella (1996:236), que presenta otras versiones de este rito siguiendo a 

Diodoro Sículo (11.89) y Macrobio (Sat., 5.19.15 ss.). Véase Funkhaenel (1847: 395). 
38 Cf. Funkhaenel (1847: 400).  



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

235 

mente en la novela de Longo, pues, si bien los baños de la pareja protagonista 

pueden tener un sentido práctico (de limpieza tras actos que implican algún tipo 

de suciedad, como la caída en un agujero o el entierro de un boyero), tienen, 

además, un sentido sensual (Morgan 2004: 175). 
—En 1.13.1-3, Cloe contempla cómo Dafnis se lava en la gruta de las 

Ninfas tras haber caído en un agujero mientras perseguía a unos machos cabríos. 

Se describen el pelo, la piel y el cuerpo del pastorcillo y se indica que a partir de 

ese momento la jovencita comienza a ver con nuevos ojos a su compañero y que 

se encienden en ella una incontenible pasión y un fuerte deseo amoroso: ἐδόκει 

δὲ τῇ Χλόῃ θεωμένῃ καλὸς ὁ Δάφνις, ὅτι δὲ τότε πρῶτον αὐτῇ καλός ἐδόκει τὸ 

λουτρὸν ἐνόμιζε τοῦ κάλλους αἴτιον … καὶ ἐπεπόνθει Χλόη περιττὸν οὐδὲν ὅτι 

μὴ Δάφνιν ἐπεθύμει λουόμενον ἰδεῖν πάλιν (Long. 1.13.2-3)39.  

El ardor que consume a Cloe es tan intenso que poco después persuade 

a Dafnis de que se bañe otra vez (Long. 1.13.5) y más adelante, mientras el joven 

se asea, se atreve a ponerse sus ropas y besarlas (Long. 1.24.2).  

—Si bien los sentimientos de Dafnis no son despertados por la contem-

plación de la desnudez de Cloe —sino por un dulce beso que recibe de sus labios 

como premio por haber vencido en una competición—, el poder mirarla durante 

sus baños le hace percatarse de la hermosura de su cuerpo: καὶ αὐτὴ τότε πρῶτον 

Δάφνιδος ὁρῶντος ἐλούσατο τὸ σῶμα, λευκὸν καὶ καθαρὸν ὑπὸ κάλλους καὶ 

οὐδὲν λουτρῶν ἐς κάλλος δεόμενον (Long. 1.32.1)40, οὐ μὴν ὁ Δάφνις χαίρειν 

ἔπειθε τὴν ψυχήν, ἰδὼν τὴν Χλόην γυμνὴν καὶ τὸ πρότερον λανθάνον κάλλος 

ἐκκεκαλυμμένον (Long. 1.32.4)41. 

Una prueba de la conexión de estas escenas en las que Dafnis y Cloe se 

lavan con el aspecto amoroso o erótico se encuentra en el libro 2, concretamente 

en la epifanía de Eros, dios sobre el que recae el peso de reunir a la pareja pro-

tagonista. Como se puede deducir de la narración de Filetas (Long. 2.3.3-2.6.2) 

—donde se hace referencia a que esta deidad se sumergió en las aguas de su 

 
39 «Y a Cloe, que lo miraba, le parecía que Dafnis era hermoso, y, como antes no le 

parecía así, dedujo que el baño era el causante de esta belleza … y Cloe no sentía ningún otro 

deseo que el de volver a contemplar a Dafnis en el baño» (Brioso Sánchez 1982). Al mismo 

tiempo este baño puede ser interpretado como un elemento de tránsito: gracias a él, los senti-

mientos de Cloe hacia Dafnis evolucionan desde la amistad hasta el amor y la pasión. Véase 

Bowie (2019: 121), que recoge diferentes modelos para esta escena, entre los que destaca el 

pasaje odiseico en el que Nausícaa conoce a Ulises (Od. 6.223 ss.): tras haberse dado un baño 

—durante el cual ha sido embellecido por Atenea— el Laertíada es contemplado por la joven 

feacia, que se enamora irremediablemente de él.   
40 «También ella en esa ocasión por primera vez, mientras Dafnis la miraba, lavó su 

cuerpo, blanco y pulcro por su propia hermosura y que no precisaba baño alguno para ser tan 

hermoso» (Brioso Sánchez 1982). 
41 «No obstante, Dafnis no podía animar a su alma a estar alegre, tras haber visto a Cloe 

desnuda y desvelada la belleza que antes le había estado oculta» (Brioso Sánchez 1982). 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

236 

jardín y le dio un beso a este boyero—, «Eros transmits his power through his 

bath and his kiss, retrospectively confirming his agency in the inamorations of 

Bk. 1, which were catalysed by a bath and a kiss» (Morgan 2004: 181)42. 

 
 

 3.4. Los puntos de inflexión 

Muchos baños marcan momentos clave de la trama y del desarrollo de los per-

sonajes. Por lo tanto, no es casualidad que estos aparezcan conectados a las 

figuras que desempeñan un papel relevante en la historia (Dafnis, Cloe, Dorcón, 

Calírroe, Leucipa, Clitofonte y Mélite), con la excepción de un baño y un lavado 

de pies en los que un personaje secundario se lava junto a uno principal (el de 

Cnemón y Calasiris [Hld. 2.22.2] y el de Policarmo y Quéreas [Char. 4.3.7]43). 

A continuación, vamos a mencionar algunos ejemplos de Dafnis y Cloe, Calírroe 
y Teágenes y Cariclea: 

—Las inmersiones de Dafnis y Cloe van señalando la evolución de su 

relación: amistad que se convierte en amor y pasión y que desemboca en matri-

monio.  

—Uno de los lavados de Calírroe (Char. 2.2.2-4) precede al encuentro 

de la heroína con el hacendado Dionisio. El episodio supone, por tanto, un punto 

de inflexión esencial en el devenir de la joven y en la trama de la novela, ya que 

Dionisio se convertirá en su segundo esposo, elemento capital del argumento.   

—Cuando se conocen Cnemón y Calasiris en las orillas del río Nilo, 

acuden juntos a casa del mercader Nausicles, donde son atendidos por su hija y 

el servicio. Dos de las criadas se encargan diligentemente de su aseo: Καὶ ἡ μέν 

τις ἀπένιζε τὼ πόδε καὶ τῆς κόνεως ἠλευθέρου τὰ ὑπὸ κνήμην (Hld. 2.22.2)44. 

Este lavado precede y prepara un episodio clave en la novela: la narración de 

Calasiris de su historia y, por ende, de los antecedentes de la trama. 

En este sentido, podríamos encontrar un precedente narrativo en la 

Odisea: si bien el protagonista recibe varios baños a lo largo de la epopeya, hay 

que destacar los dos que, como en el caso justo antes comentado de Heliodoro, 

anteceden al relato de sus aventuras. Nos referimos a los que se producen durante 

su estancia en Feacia, que será un verdadero punto de inflexión para él, pues se 

trata de la última parada antes del regreso a su hogar (Od. 6.224-235 y 8.449-

455). También creemos necesario recordar el lavado de pies con el que la criada 

Euriclea obsequia al Laertíada a su regreso a Ítaca ataviado con los harapos de 

un mendigo (Od. 19.386-397a, 19.467-470 y 19.503-507). La importancia de 

 
42 Cf. Bowie (2019: 177).  
43 Encontramos otro baño con las mismas características en la Odisea, el de Telémaco y 

Teoclímeno (Od.17.85-90). 
44 «Una le lavaba los pies y le limpiaba de polvo las pantorrillas» (Crespo Güemes 1979). 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

237 

esta escena radica en que desencadena una anagnórisis, permite el avance de la 

trama y anuncia a los narratarios que el desenlace se acerca.  

 

3.5. Los ritos de tránsito45
  

Los rituales asociados a la transformación de un individuo conllevaban 

la dramatización de esas metamorfosis y siempre incluían cuatro elementos: el 

«“baño”, la “corona”, el “cambio de vestido” y el “corte de pelo”» (López Eire, 

2004: 363). A modo de ejemplo, destacaremos algunas prácticas de la Antigua 

Grecia que incluían al menos uno de esos componentes: 1) en las inmediaciones 

del río Mílico, tras haberse purificado, los jóvenes de Patras ofrecían a Ártemis 

sus coronas y luego con otras guirnaldas se dirigían hacia el templo de Dioniso 

Esimnetes (Αἰσυμνήτης), simbolizando de ese modo el abandono de la adoles-

cencia y la llegada de la madurez (Calame 2019: 247); 2) se cree que en las 

Apodeíxeis (Ἀποδείξεις) de Arcadia y las Endymátia (Ἐνδυμάτια) de Argos los 

muchachos que iban a adquirir el estatus de ciudadanos se desprendían de sus 

vestimentas de adolescentes y las sustituían por otras más propias de adultos 

(Calame 2019: 350)46; 3) durante el último día de la celebración de las Apaturias, 

los jóvenes varones debían despojarse de sus cabelleras para poder convertirse 

en ciudadanos adultos (Chirassi Colombo 1983: 102)47 y las mujeres de Trecén 

y Atenas antes de sus nupcias ofrendaban sus cabellos en honor de Hipólito y de 

Ártemis, respectivamente (Calame 2019: 198-199).  
 

Rituales semejantes pueden hallarse en las novelas: 

—En el primer libro de la obra de Longo se alude a una escena de baño 

de Cloe y aparecen los tres primeros elementos mencionados: ἡ δὲ Χλόη ... τὸ 

δὲ ἐντεῦθεν ἀπολουσαμένη τὸ πρόσωπον πίτυος ἐστεφανοῦτο κλάδοις καὶ τῇ 

νεβρίδι ἐζώννυτο καὶ τὸν γαυλὸν ἀναπλήσασα οἴνου καὶ γάλακτος κοινὸν μετὰ 

τοῦ Δάφνιδος ποτὸν εἶχε (Long. 1.23.3)48.  

—En el quinto libro de Leucipa y Clitofonte, la heroína participa en una 

escena de baño, en la cual solo está ausente un componente, el de la corona: en 

 
45  Para un estudio general sobre los ritos de tránsito en las novelas griegas, véase 

Dowden (1999: 231-236) y para el caso concreto del texto de Jenofonte de Éfeso, consúltese 

Gómez (2023:12).  
46 «El baño seguido del vestirse con ropas limpias forma parte de las iniciaciones indi-

viduales, de las iniciaciones a los misterios y de la ceremonia nupcial» (Burkert 2007: 109). 

Tal y como señala Morgan (2004: 239, ad 4.32.2) en relación con el cambio de vestimenta de 

Dafnis tras la escena de reconocimiento, la nueva ropa del héroe exterioriza su transformación 

social.  
47 Cf. Calame (2019: 198-199).   
48 «Y Cloe …luego de esto, se lavaba la cara, se coronaba con ramas de pino, se ceñía 

la piel de cervatillo y, llenando el cuenco a rebosar de vino y leche, con Dafnis en común se 

lo bebía» (Brioso Sánchez 1982). 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

238 

primer lugar, se nos informa sobre el hecho de que la joven lleva el pelo rapado 

(τὴν κεφαλὴν κεκαρμένη, Ach.Tat. 5.17.349) y unos párrafos después se introdu-

cen los constituyentes restantes, el aseo y la ropa nueva (Ἡ δὲ τὸν μὲν τῆς 

διοικήσεως, ἧς εἶχεν, ἀπέπαυσεν, αὐτὴν δὲ παραδίδωσι θεραπαίναις, κελεύσασα 

λοῦσαι καὶ ἐσθῆτα ἀμφιάσαι καθαρὰν καὶ εἰς ἄστυ ἀγαγεῖν, Ach.Tat. 5.17.1050).  
 

Estas transmutaciones pueden materializarse en un cambio de aspecto: 

—En el texto de Aquiles Tacio, se incluye la leyenda de Rodopis y 

Eutinico: ella era una cazadora de Ártemis que había prometido mantenerse ale-

jada de los hombres, juramento que no agradó a Afrodita, la cual, con la ayuda 

de su hijo, consiguió que la muchacha cayera prendada de un joven montero 

llamado Eutinico. En la cueva en la que Rodopis juró fidelidad a la diosa virgen, 

yació la pareja. Cuando la Παρθένος se enteró, convirtió a su acólita en una 

fuente (Ach.Tat.8.12.1-8)51. Si bien es cierto que, en este caso, es la intervención 

de una deidad y no el contacto con el agua la que produce la transformación, esa 

fuente (que se encuentra en la gruta en la que perdió su virginidad Rodopis) ser-

virá para probar la pureza de las mujeres que en ellas se sumerjan 

(Ach.Tat.8.12.8-9), tal y como se expuso en el apartado 3.2. Ordalía. 
 

—El embellecimiento del bañista o las propiedades hermoseadoras del 

baño se advierten en dos pasajes de la novela de Longo: 

1) Durante la historia que cuenta el boyero Filetas acerca de su encuen-

tro con Eros, se explica que este dios es el responsable de la frescura de las 

plantas del jardín de este anciano, pues se baña en el agua con la que aquellas 

son regadas (Long. 2.5.4)52.  

2) Cloe cree, al ver desnudo por primera vez a Dafnis en la fuente de la 

gruta de las Ninfas, que ha sido el agua la que lo ha dotado de tal atractivo: ἐδόκει 

δὲ τῇ Χλόῃ θεωμένῃ καλὸς ὁ Δάφνις, ὅτι δὲ τότε πρῶτον αὐτῇ καλός ἐδόκει τὸ 

λουτρὸν ἐνόμιζε τοῦ κάλλους αἴτιον (Long. 1.13.2)53 y ὦ πονηρὸν ὕδωρ, μόνον 

Δάφνιν καλὸν ἐποίησας, ἐγὼ δὲ μάτην ἀπελουσάμην (Long. 1.14.3)54. Y unos 

capítulos más adelante, cuando los papeles se intercambian y es el pastorcillo el 

que contempla a Cloe durante el baño, se dice que era tal la belleza de la joven 

 
49 «La cabeza rapada» (Brioso Sánchez 1982). 
50 «Mélite le quitó la administración que tenía a su cargo y a la mujer la puso en manos 

de sus criadas con la orden de bañarla, vestirla de limpio y llevarla a la ciudad» (Brioso 

Sánchez 1982).  
51 Cf. Sissa (1984: 1123). 
52 Cf. Bowie (2019: 177). 
53 «Y a Cloe, que lo miraba, le parecía que Dafnis era hermoso, y, como antes no le 

parecía así, dedujo que el baño era el causante de esta belleza» (Brioso Sánchez 1982) 
54 «¡Agua malvada!: a Dafnis sólo hiciste bello, y yo me he bañado para nada» (Brioso 

Sánchez 1982). Además, «for the idea that water might have a magical, beautifying effect cf. 

Theoc. 1.150» (Bowie 2019:125). 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

239 

que no necesitaba el lavado para verse más hermosa: καὶ αὐτὴ τότε πρῶτον 

Δάφνιδος ὁρῶντος ἐλούσατο τὸ σῶμα, λευκὸν καὶ καθαρὸν ὑπὸ κάλλους καὶ 

οὐδὲν λουτρῶν ἐς κάλλος δεόμενον (Long. 1.32.1)55.  

De hecho, encontramos este elemento en la Odisea, donde Ulises es em-

bellecido en dos ocasiones por la diosa Atenea — una antes de encaminarse a la 

corte de Feacia y otra antes del reencuentro con su esposa56: 

 
τὸν μὲν Ἀθηναίη θῆκεν, Διὸς ἐκγεγαυῖα, 

μείζονά τ’ εἰσιδέειν καὶ πάσσονα, κὰδ δὲ κάρητος 

οὔλας ἧκε κόμας, ὑακινθίνῳ ἄνθει ὁμοίας. 

ὡς δ’ ὅτε τις χρυσὸν περιχεύεται ἀργύρῳ ἀνὴρ 

ἴδρις, ὅν Ἥφαιστος δέδαεν καὶ Παλλὰς Ἀθήνη 

τέχνην παντοίην, χαρίεντα δὲ ἔργα τελείει, 

ὥς ἄρα τῷ κατέχευε χάριν κεφαλῇ τε καὶ ὤμοις (Od. 6.229-23557). 

 
αὐτὰρ κὰκ κεφαλῆς χεῦεν πολὺ κάλλος Ἀθήνη 

[μείζονά τ' εἰσιδέειν καὶ πάσσονα· κὰδ δὲ κάρητος 

οὔλας ἧκε κόμας, ὑακινθίνῳ ἄνθει ὁμοίας. 

ὡς δ' ὅτε τις χρυσὸν περιχεύεται ἀργύρῳ ἀνὴρ 

ἴδρις, ὃν Ἥφαιστος δέδαεν καὶ Παλλὰς Ἀθήνη 

τέχνην παντοίην, χαρίεντα δὲ ἔργα τελείει, 

ὥς ἄρα τῷ κατέχευε χάριν κεφαλῇ τε καὶ ὤμοις.] 

ἐκ δ' ἀσαμίνθου βῆ δέμας ἀθανάτοισιν ὁμοῖος (Od. 23.156-16358) 

 
55 «También ella en esa ocasión por primera vez, mientras Dafnis la miraba, lavó su 

cuerpo, blanco y pulcro por su propia hermosura y que no precisaba baño alguno para ser tan 

hermoso» (Brioso Sánchez 1982). 
56 «The poet explicitly avails himself of the symbolic power naturally associated with 

baths by adding in every instance but one a simile or a description of Athena actually 

transforming the individual in question» (Tracy 1997: 370). 
57  

Mas entonces Atenea, por Zeus engendrada, le hizo 

parecer más robusto y más alto: los densos cabellos 

le brillaron pendientes de nuevo cual flor de jacinto. 

Bien así como en torno a la plata da un cerco de oro 

un varón sabedor que de Hefesto y de Palas Atenea 

aprendió todo arte y realiza preciosos trabajos, 

tal la diosa de hechizos orló su cabeza y sus hombros (Pabón 1993). 

 
58  

plenitud de hermosura vertió en su cabeza Atenea: 

parecía más alto y robusto y los densos cabellos 

le brillaban pendientes de nuevo cual flor de jacinto. 

Bien así como en tomo a la plata da un baño de oro 

un varón sabedor que de Hefesto y de Palas Atenea 

aprendió todo arte y realiza preciosos trabajos, 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

240 
 

El baño marca, asimismo, el paso de un estado a otro. Para ilustrar esta 

segunda posibilidad podemos recurrir, por ejemplo, a Calírroe de Caritón de 

Afrodisias, novela en la que unos baños marcan la consecución de un nuevo es-

tatus por parte de los dos protagonistas: en primer lugar, Calírroe se lava poco 

antes de ser vendida al hacendado de Mileto, Dionisio (ὡρμίσαντο δὴ 

καταντικρὺ τῆς Ἀττικῆς ὑπό τινα χηλήν· πηγὴ δὲ ἦν αὐτόθι πολλοῦ καὶ καθαροῦ 

νάματος καὶ λειμὼν εὐφυής. ἔνθα τὴν Καλλιρόην προαγαγόντες φαιδρύνασθαι 

καὶ ἀναπαύσασθαι κατὰ μικρὸν ἀπὸ τῆς θαλάσσης ἠξίωσαν, διασώζειν θέλοντες 

αὐτῆς τὸ κάλλος, Char. 1.11.4-559). En segundo lugar, Quéreas y su amigo 

Policarmo, que habían sido esclavizados y obligados a realizar trabajos forzosos 

en Caria, son liberados por Mitrídates y obsequiados con un baño (εὐθὺς οὖν 

ποσέταξε τοῖς οἰκέταις ἄγειν ἐπὶ λουτρὰ καὶ τὰ σώματα θεραπεῦσαι, 

λουσαμένοις δὲ περιθεῖναι χλαμύδας Ἑλληνικὰς πολυτελεῖς· ἀυτὸς δὲ 

γνωρίμους εἰς [τὸ] συμπόσιον παρεκάλει καὶ ἔθυε Χαιρέου σωτήρια. πότος ἦν 

μακρὸς καὶ ἡδεῖα φιλοφρόνησις καὶ θυμηδίας οὐδεν ἐνέδει, Char. 4.3.760). Como 

puede comprobarse, los dos protagonistas sufren un tránsito inverso: libertad > 

esclavitud (Calírroe) / esclavitud > libertad (Quéreas).  

Los cambios relevantes que se operan en los seres humanos a lo largo 

de sus vidas son muy diversos y tienen consecuencias muy distintas. Vamos a 

analizar a continuación los diferentes tipos que encontramos en las novelas 

griegas. 

 

3.5.1. De la adolescencia a la madurez 

En Dafnis y Cloe se pueden localizar dos personajes que crecen y maduran a lo 

largo de la novela: los protagonistas. Vemos cómo son educados y formados en 

el amor, siempre al amparo de personajes mortales —como Filetas de Cos o 

Licenion— o divinos —como las Ninfas61. Estas son deidades que están vincu-

 
tal la diosa de hechizos orló su cabeza y sus hombros. 

Parecíase, salido del baño, a los dioses sin muerte (Pabón 1993).  

 
59 «Echaron el ancla frente al Ática, al abrigo de un promontorio. Allí había una fuente 

de abundante y pura agua y un tupido prado. Haciendo bajar a Calírroe, la dejaron lavarse y 

descansar un poco del viaje, pues querían preservar su belleza» (Mendoza 1979). 
60 «Y al punto ordenó a los criados llevarlos al baño y cuidar su cuerpo, y, una vez lava-

dos, vestirlos con túnicas griegas lujosas. Y él mismo invitó a los notables a un banquete y 

celebró con sacrificios la salvación de Quéreas. Corrió bebida abundante y hubo una dulce 

cordialidad y nada faltó para que reinase la alegría» (Mendoza 1979). Ese cambio de estatus 

del héroe y su fiel camarada también viene marcado por la obtención de nueva vestimenta, 

como las túnicas griegas de lujo de Char. 4.3.7 (χλαμύδας Ἑλληνικὰς πολυτελεῖς).  
61  Las Ninfas son, especialmente para con Cloe, «forerunners and guides in the 

metaphorical death and metamorphosis of maturation» (Morgan 2004: 216).  



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

241 

ladas a este elemento en todas sus formas y que son adoradas y honradas por los 

seres humanos. «Son … divinidades de fuentes, aunque también moran en las 

grutas …  La “gruta de las ninfas” llega a ser un lugar común en la literatura 

helenística ... Son divinidades del nacimiento (agua = fertilidad) y kourotrophoi, 
educan a los niños, les enseñan a hacerse héroes» (Eliade 1981:215). Tanto ellas 

como los centauros — «seres sobrehumanos que participan de las fuerzas de la 

naturaleza y las controlan»— suelen ser los encargados de la iniciación de los 

héroes, la cual tiene lugar normalmente en ámbitos salvajes y naturales (Eliade 

1981:215). Esto remite inevitablemente a la novela de Longo: 1) una gruta dedi-

cada a esas deidades en la que Cloe fue expuesta y en la que tanto ella como 

Dafnis viven momentos importantes de su relación; 2) las Ninfas son las encar-

gadas de proteger y guiar a los protagonistas y 3) en la fuente de la caverna los 

dos héroes se bañan y, al verse desnudos, se despiertan sus sentimientos o se 

intensifica la pasión que sienten. 

 

3.5.2.  De la doncellez al matrimonio 

La conversión de una jovencita en mujer estaba relacionada en la Antigua Grecia 

con la inmersión. Entrar en el agua simbolizaba la pérdida de la virginidad, la 

cual era ofrecida al dios asociado a ese río o fuente62. Así se advierte en el fr. 45 

V. de Alceo, en el que se alude a unos ritos de lustración llevados a cabo por 

mujeres a las orillas del río Ebro (hoy Maritza) antes de la celebración de sus 

matrimonios63 y en Alcmán, fr. 241 Calame64,  donde «puede leerse cómo un 

grupo de jóvenes acude junto a un río y pide “realizar una boda amable”» 

(Gangutia Elícegui 1987:249)65.  

En la Odisea encontramos un caso particular que merece la pena comen-

tar: en el canto VI la diosa Atenea adopta la forma de una amiga de Nausícaa y 

se le aparece en sueños a esta para proponerle que al día siguiente vayan a lavar 

sus vestidos al río, ya que pronto habrá de celebrar su boda y dejar de ser doncella 

 
62 Cf. Jaime González (2017: 159). 
63 «Parece hablarse de un baño ritual de las jóvenes en el Ebro: su agua es tan saludable 

y embellecedora como un ungüento» (Adrados 1980: 308, n.42). 
64 Por la temática parece encajar dentro de la poesía de Alcmán, pero Calame (1983: 

626) prefiere incluirlo entre los fragmenta dubia. 
65 Se dice que Alcmán en sus Κολυμβῶσαι («las mujeres que saltan al agua») hablaba 

de este tipo de rituales (Gangutia Elícegui [1987: 249] y Jaime González [2017:164]), en los 

que las doncellas pronunciaban sus promesas y, tras dejar junto a unos sauces las alhajas que 

portaban, se lanzaban al agua (Gangutia Elícegui [1994: 15] y Jaime González [2017: 164-

165]). Para ahondar más en los cantos de mujeres durante celebraciones balnearias asociadas 

con rites de passage, consúltese el libro Cantos de mujeres en Grecia (1994) de Elvira 

Gangutia, concretamente los apartados Cantos en relación con los «baños» y «saltos» de mu-
jeres a ríos o mar (pp.12-22) y Los cantos en relación con el «salto» o «baño» por amor (pp.81-

83) —centrado el primero en la lírica y el segundo, en el género dramático.  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

242 

(Od. 6.25-35). La joven hija de Alcínoo se despierta con esa idea en la cabeza y, 

tras conseguir el permiso paterno, se marcha con sus criadas a la ribera y con 

ayuda de estas lava las prendas (Od. 6.85-95). Si bien lo que se acaba de comen-

tar conecta los conceptos de boda próxima y limpieza de ropa, el círculo se cierra 

con la descripción de un baño de las jóvenes tras haber terminado dicha tarea 

(Od. 6.96-98).  

En la novela de Longo no solo lleva a cabo este rito la heroína, sino que 

los dos protagonistas se bañan tras recibir la noticia de que podrán llamarse el 

uno al otro marido y mujer en otoño (Long. 3.32.3-3.33.2). 

En Caritón, mientras Calírroe se está dando un baño en la casa de 

Dionisio, los lectores descubren, gracias a la gran capacidad de observación de 

la criada Plangón, la gravidez de la heroína (Char. 2.8.5-666). Aunque también 

sirve como herramienta argumental para que se revele que la protagonista está 

embarazada y para indicar el tránsito de Calírroe de esclava a mujer libre, la 

función fundamental de este baño es preparar el terreno para su conversión en 

esposa del hacendado de Mileto.  

Su embarazo, además de ser un evento que enreda aún más la trama de 

la novela67, es una consecuencia de ese paso de la doncellez al matrimonio. Lleva 

aparejado un nuevo estatus social (el de madre), sobre todo si ese bebé es el 

primer hijo o un varón (Van Gennep 2019: 41), dos requisitos que se cumplen 

en el caso de Calírroe.  

 

3.5.3. El umbral de la muerte 

El último limen que todo ser humano debe atravesar inevitablemente, más tarde 

o más temprano, es el del más allá. Como se indicó previamente, en la Antigua 

Grecia los cadáveres eran lavados y así lo refleja Homero en el canto XXIV de 

 
66  

ἀλλὰ διὰ τοὺς κινδύνους καὶ τὴν ταλαιπωρίαν τῶν ὕστερον οὐ ταχέως συνῆκεν ἐγκύμων 

γενομένη· τρίτου δὲ μηνὸς ἀρχομένου, προέκοπτεν ἡ γαστήρ· ἐν δὲ τῷ λουτρῷ συνῆκεν ἡ 

Πλαγγών, ὡς ἄν ἤδη πεῖραν ἔχουσα τῶν γυναικείων. εὐθὺς μὲν οὖν ἐσίγησε διὰ τὸ πλῆθος 

τῶν θεραπαινίδων· περὶ δὲ τὴν ἑσπέραν σχολῆς γενομένης, παρακαθίσασα ἐπὶ τῆς κλίνης 

«ἴσθι» φησίν, «ὦ τέκνον, ὅτι ἐγκύμων ὑπάρχεις». 

 

Por los peligros y sufrimientos posteriores no se dio cuenta de que estaba embarazada, 

pero al empezar el tercer mes se le empezó a curvar el vientre, y en el baño se dio cuenta 

Plangón, puesto que ya tenía experiencia en los asuntos de las mujeres. Y de momento se 

calló, por la presencia de varias esclavas, pero al caer la tarde, cuando tuvieron un poco de 

tiempo libre, sentándose en el lecho le dijo: 

—Sabe, hija, que estás embarazada (Mendoza 1979). 

 
67 Para que ese niño (vástago de Quéreas) llegue a nacer y sobreviva, la heroína tendrá 

que unirse en segundas nupcias con Dionisio y hacerle creer que el hijo es suyo. 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

243 

la Odisea, durante la segunda nékyia: el alma de Agamenón se encuentra en el 

Hades con la de Aquiles y le cuenta qué ocurrió a su muerte. Una vez que pu-

dieron recuperar su cuerpo, lo limpiaron con agua templada, acto que se puede 

entender como parte de esa transición entre dos estados, la vida y la muerte: 

 
 

αὐτὰρ ἐπεί σ’ ἐπὶ νῆας ἐνείκαμεν ἐκ πολέμοιο, 

κάτθεμεν ἐν λεχέεσι, καθήραντες χρόα καλὸν 

ὕδατί τε λιαρῷ καὶ ἀλείφατι· πολλὰ δέ σ’ ἀμφὶ 

δάκρυα θερμὰ χέον Δαναοὶ κείροντό τε χαίτας (Od. 24.43-4668). 
 

En el texto de Longo, el boyero Dorcón, un pretendiente de la protagonista, será 

preparado para atravesar el último umbral: cuando este intenta raptar a la heroína 

disfrazándose con una piel de lobo, su plan no sale como esperaba y es atacado 

por los perros de los pastorcillos. La pareja, al verlo malherido, lo lava en un 

manantial y trata sus cortes con corteza de olmo (Long. 1.21.4-5). A partir de 

ese instante, Dorcón cambia de actitud, deja de ser un enemigo para convertirse 

en un auxiliar. Ese es el primer tránsito que experimenta, mas, apenas ocho ca-

pítulos después, soporta el segundo, el de la muerte: la siguiente vez que el 

boyero aparece muere por las heridas infligidas por unos piratas (Long. 1.29.1-

1.30.1). Por lo tanto, ese postrer baño puede entenderse como esa purificación 

preparatoria para el último limen.  

¿Y es posible que alguien que haya cruzado el umbral de la muerte 

pueda regresar? Sí lo es para algunos personajes de las novelas: 

—No es que Leucipa, la protagonista de la novela de Aquiles Tacio, 

muera y resucite, sino que, como ocurre en varias ocasiones a lo largo del texto, 

esta había sido dada por muerta. Los lectores descubren que habían sido de 

nuevo víctimas de un engaño: la joven está viva (Ach.Tat. 5.18.1-6), no había 

sido decapitada y arrojada al mar. El cuerpo que recogieron era el de otra mujer 

que llevaba puesta su vestimenta (Ach.Tat. 8.16.1-3). El baño que implica esa 

vuelta de Leucipa al mundo de los vivos tiene lugar en 5.17.10, momento en el 

que Mélite, al enterarse de que una joven que se hace llamar Lacena (=Leucipa) 

ha sido maltratada y esclavizada por su administrador Sóstenes, la libera y les 

pide a sus sirvientas que la laven. En ese momento, se producen dos tránsitos: 

esclavitud > libertad y muerte > vida. Cabe recordar que hay otro elemento que 

apoya esos cambios que se operan en Leucipa: el corte de pelo de la joven 

 
68  

Cuando al fin te pudimos sacar de la lucha a las naves 

y ponerte en las andas, trayendo agua tibia y ungüento 

te lavamos la piel toda hermosa y un cálido llanto 

derramaron los dánaos en tomo y cortaron sus largas cabelleras (Pabón 1993). 



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

244 

(Ach.Tat. 5.17.3), acto que previamente hemos relacionado con les rites de 
passage.  

—Los protagonistas de la obra de Heliodoro, cuando se reencuentran 

tras el episodio de la guerra entre los bandidos que se desarrolla en las marismas, 

sienten una emoción tan grande que caen en un estado parecido al que antecede 

a la muerte. El joven griego Cnemón los despierta y los trae de vuelta a la reali-

dad mojándoles la cara con un poco de agua que obtiene tras raspar la roca de la 

cueva en la que se hallan: Ὥς δὴ κἀκεῖνοι παρ’ ἐλπίδα σωθέντες ἐκινδύνευον, 

ἕως ὁ Κνήμων πίδακά τινα διαμώμενος καὶ τὴν συρρυεῖσαν κατὰ βραχὺ νοτίδα 

κοίλαις ταῖς χερσὶν ὑδρευσάμενος τὸ πρόσωπόν τε αὐτῶν ἐπέρραινε καὶ θαμὰ 

τῶν ῥινῶν ἐπαφώμενος ἐπὶ τὸ φρονεῖν ἐπανήγαγεν (Hld. 2.6.4)69. 

 

4. CONCLUSIÓN 

En la Antigua Grecia, el poder del agua era inmenso y estaba conectado muchas 

veces con el ámbito divino. El baño, que aparece en diversos ritos y leyendas, 

llevaba aparejadas la purificación (como preparación para el viaje al más allá, 

como método de eliminación de la culpa o de la contaminación tras el trato con 

los muertos o como paso previo al establecimiento de una comunicación con los 

dioses), la demostración de la pureza o la inocencia (o sus contrarios), la cura-

ción del alma o del cuerpo y la metamorfosis de un individuo.  

En las novelas griegas analizadas —Calírroe, Dafnis y Cloe, Leucipa y 
Clitofonte y Teágenes y Cariclea—, los baños no son simples actos cotidianos, 

sino que cumplen funciones simbólicas y purificatorias y sirven para caracterizar 

a los personajes, mostrar los cambios que se producen en ellos y hacer hincapié 

en ciertos momentos claves de sus vidas. A modo de corolario, a partir de la 

información que se ha expuesto a lo largo de esta investigación se puede deducir 

que Caritón es el único de los cuatro novelistas que no utiliza las escenas de baño 

para purificar a sus personajes o para señalar el tránsito de la vida a la muerte; 

que Heliodoro no acompaña sus ritos de paso con ninguno de los tres compo-

nentes que conforman la dramatización de los mismos (la corona, el cambio de 

vestido y el corte de pelo); que el uso de los baños como elemento erótico, como 

medio de embellecimiento o como hito que marca el cruce de la adolescencia a 

la madurez son exclusivos del texto de Longo; que la ordalía a través del agua y 

la conversión de una joven en fuente solo aparecen en la obra de Aquiles Tacio; 

que Caritón comparte con Aquiles Tacio el paso de la libertad a la esclavitud y 

viceversa y con Longo, el abandono de la doncellez por el matrimonio; y, por 

 
69 «Tal era el riesgo que corrían tras haberse salvado contra toda esperanza. Por fin, 

Cnemón rascó la peña, por donde manaba un hilo de agua, hasta recoger en las palmas de las 

manos el exiguo chorro que comenzó a caer, les roció con él la cara frotándolos en la nariz y 

de este modo les hizo volver en sí» (Crespo Güemes 1979). 



Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

245 

último, que el empleo de los baños para señalizar los puntos de inflexión de la 

trama es común a los cuatro autores.  

Otra conclusión que se puede extraer es que la novela de Longo se dife-

rencia de las otras tres en la inclusión de un mayor número de ritos de tránsito y 

es preciso preguntarse a qué razón se debe. Ya desde el proemio, el autor nos 

advierte que Dafnis y Cloe es una obra didáctica, un caso de «affective 

development and erotic education», un relato que «moves between the poles of 

innocence and experience, childhood and adulthood» (Morgan 2004: 10). Los 

jóvenes y candorosos pastores, poco a poco y gracias a una serie de figuras hu-

manas y divinas, reciben formación acerca del amor y la religión y crecen hasta 

convertirse en una mujer y un hombre adultos, en esposa y esposo, en madre y 

padre70. Una prueba de que la obra de Longo ha de ser entendida como un viaje 

de crecimiento la encontramos en el elemento que diferencia esta novela de las 

otras cuatro conservadas: la ausencia de peripecias que conllevan desplazamien-

tos a paisajes exóticos y lejanos. En lugar de este tipo de aventuras, tenemos un 

«viaggio nel tempo, attraverso le stagioni che scandiscono in progressione la 

crescita fisica dei due fanciulli e la maturazione dei loro impulse emotivi e 

sessuali» (Pattoni 2010: 132)71. Una segunda prueba sería la excesiva inocencia 

de los dos protagonistas, que tantas críticas ha despertado entre los estudiosos. 

Entendemos que, tal y como expone Turner (1960: 119), este rasgo se extremó 

a propósito para poder desarrollar mejor el proceso de formación de la pareja de 

héroes72. Asimismo, la elección de Longo del género pastoril tampoco parece 

casualidad, puesto que es muy adecuado para llevar a cabo el tránsito de la in-

fancia a la adultez. El entorno natural y campestre transmite «nostalgia for a lost 

past, whether the loss is of innocence or happiness» y es a su vez «an 

environment devoid of cultural influence» (Morgan 2004: 13, 14). Por lo tanto, 

la insistencia en la descripción del ambiente y del cambio de estaciones está re-

lacionada con el objetivo didáctico y con la maduración de los dos protagonistas 

(Morgan 2004: 156)73, cuya transformación se materializa en la adquisición de 

un nuevo estatus social tras sus respectivas anagnórisis (Morgan 2004: 238, 244) 

y en su traslado momentáneo del campo a la ciudad (Morgan 2004: 13). Por 

ende, todos estos elementos constituyen el marco perfecto para que unos jóvenes 

se desarrollen y descubran cuál es su lugar en el mundo. 

 

 

 
70 Cf. Brioso Sánchez (1982: 17) y Morgan (2004: 186).  
71 Cf. Pattoni (2010: 132, n.25).  
72 Cf. Morgan (2004: 158).  
73 Cf. Calame (2019: 264).  



Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

246 

Declaración de contribución de autoría  
 

Paula Martín Ventas: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Adkins, A. (1960) Merit and responsibility. A study in Greek Values, Oxford: 

Oxford University Press.  

Adler, A. (2001) Lexicographi Graeci. Suidae Lexicon, Vol. IV Π-Ψ, München-

Leipzig:  K.G.Saur Verlag. 

Adrados, F. R. (1980) Lírica griega arcaica (poemas córales y monódicos, 700-
300 a. C.), Madrid: Gredos.   

Adrados, F. R. et al. (1989) Diccionario Griego-Español, Madrid: CSIC.  

Almirall Arnal, E. (2002) «La religiosidad femenina en la Ilíada y en la Odisea», 

en Molas Font, M.D. (ed.), Vivir en femenino. Estudios de mujeres de la 
antigüedad, Barcelona: Edicions de la Universitat de Barcelona, pp. 113-

133.  

Bendlin, A. (2007) «Purity and Pollution», en Ogden, D. (ed.), A Companion to 
Greek Religion, Oxford: Blackwell Publishing, pp. 178-189. 

Bowie, E. (2019) Longus. Daphnis and Chloe, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Bremmer, J. N. (1999) La religión griega. Dioses y hombres: santuarios, rituales 
y mitos, Córdoba: Ediciones El Almendro. 

Brioso Sánchez, M. (1982) «Dafnis y Cloe de Longo; Leucipa y Clitofonte de 

Aquiles Tacio», en Brioso Sánchez, M. y Crespo Güemes, E. (eds. y 

trads.), Longo. Dafnis y Cloe; Aquiles Tacio. Leucipa y Clitofonte; 
Jámblico. Babiloníacas (Resumen de Focio y fragmentos), Madrid: 

Gredos, pp. 8-381.  

Burkert, W. (2007) Religión griega: arcaica y clásica, Madrid: Abada editores. 

Calame, C. (1983) Alcman, Roma: Edizioni dell’Ateneo. 

Calame, C. (2019) Les Chœurs de jeunes filles en Grèce ancienne. Morphologie, 
fonction religieuse et sociale (Les parthénées d’Alcman), Paris: Les Belles 

Letres.  

Calvo Martínez, J.L. (1985) Eurípides. Tragedias. Volumen II. Suplicantes; 
Heracles; Ión; Troyanas; Electra; Ifigenia entre los tauros, Madrid: 

Gredos. 
Cantarella, E. (1985) «Dangling Virgins: Myth, Ritual and the Place of Women 

in Ancient Greece», Poetics Today 6, ½, The Female Body in Western 

Culture: Semiotic Perspectives, pp. 91-101. DOI: 

https://doi.org/10.2307/1772123 

https://doi.org/10.2307/1772123


Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

247 

Cantarella, E. (1996) Los suplicios capitales en Grecia y Roma, Madrid: Akal.  

Chirassi Colombo, I. (1983) La religión griega. Dioses, héroes, ritos y misterios, 

Madrid: Alianza Editorial.  

Claeys, I. (2022) The role of water in Greek sanctuaries: A practical and ritual 
analysis of water in a case study of the sanctuaries Olympia and 
Epidauros, Leiden University (Bachelor thesis).  

Crespo Güemes, E. (1979) Heliodoro. Las etiópicas o Teágenes y Cariclea, 

Madrid: Gredos.  

Dowden, K. (1999) «Fluctuating meanings: “Passage rites” in ritual, myth, 

Odyssey, and Greek romance», en Padilla, M.W (ed.), Rites of Passage in 
Ancient Greece: Literature, Religion, Society, Lewisburg: Bucknell 

University Press, pp. 221-243. 

Eliade, M. (1981) Tratado de historia de las religiones: morfología y dinámica 
de lo sagrado, Madrid: Cristiandad.  

Flantrmsky Cárdenas, Ó. (2010) «Culpa y civilización: una lectura al mito de 

Dioniso órfico y al mito de la caída de Adán», Filosofía UIS 9, 2, pp. 89-

117. 

Funkhaenel, K., H. (1847) «Gottesurtheil bei Griechen und Römern», Philologus 

2, pp. 385-402.  

Gangutia Elícegui, E. (1987) «Anacreonte 2 PMG y la canción sefardí “La mar 

está en fortuna”», Emerita 55, 2, pp. 247-251. DOI: 

https://doi.org/10.3989/emerita.1987.v55.i2.619 

Gangutia Elícegui, E. (1994) Cantos de mujeres en Grecia, Madrid: Ediciones 

Clásicas. 

García López, J. (1975) La religión griega, Madrid: Ediciones Istmo.  

Garnaud, J.P. (2010) Achille Tatius. Le roman de Leucippé et Clitophon, Paris: 

Les Belles Letres.  

Glotz, G. (1904) L’ordalie dans la Grèce primitive, Paris: Albert Fontemoing.  

Gómez, P. (2023) «Lamentos, sollozos y lágrimas: la (auto)caracterización de 

Antía en Efesíacas de Jenofonte de Éfeso», Ordia Prima 1, pp. 1-17.  

Grimal, P. (2016) Diccionario de mitología griega y romana, Barcelona: Espasa.  

Henares Díaz, F. (2008) «Rituales del agua», Revista Murciana de Antropología 

15, pp. 313-324.  

Henry, R. (1962) Photius. Bibliothèque III («codices» 186–222), Paris: Les 

Belles Lettres. 

Hernández Muñoz, F. G. y García Ruiz, J. M. (2022) Cartas atribuidas: 
Demóstenes y Esquines (Ed. bilingüe), Madrid: Dykinson.  

Hett, W. S. (1955) «On marvellous things heard (De mirabilibus 
auscultationibus)», en Hett, W. S. (ed. y trad.), Aristotle. Minor Works, 

London: William Heinemann LTD, pp. 235-325.  

https://doi.org/10.3989/emerita.1987.v55.i2.619


Paula Martín Ventas 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

248 

Jaime González, C. (2017) «El suicidio femenino en el mundo antiguo. El caso 

del ritual de lanzarse al mar», Limes 28, pp. 159-177. 

Jones, W.H.S. (1965) Pausanias. Description of Greece. Books 8.22-10. Volume 

IV, London: William Heinemann Ltd.  

Johnson, C.H. (2023) «XXII. La ordalía en el judaísmo y Derecho rabínico», en 

López Martínez, M.P; Sánchez-Moreno Ellart, C. y Zaera García, A.B. 

(eds.), The Reality of Women in the Universe of the Ancient Novel 
[IVITRA Research in Linguistics and Literature 40], Amsterdam / 

Philadelphia: John Benjamins Publishing Company, pp. 359–373.  
Lafaye, G. (1966) Ovide. Les Métamorphoses, Tome III (XI-XV), Paris: Les 

Belles Letres. 

Legrand, Ph. -E. (1963) Hérodote. Histoires, Livre VI, Érato, Paris: Les Belles 

Letres 

López Eire, A. (2004) «Mito y ritual: una aproximación», Humanitas 56, pp. 

329-364. 

Lucas de Dios, J.M. (2002) Esquines. Discursos. Testimonios y Cartas, Madrid: 

Gredos. 

Mallwitz, A. (1972) Olympia und seine Bauten, Darmstadt: Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft.  

Martos-García, A. et al. (2019) «Cultura del agua, multinaturalismo y 

prosopografía», Agua y Territorio = Water and Landscape 13, pp. 93-102. 

DOI: https://doi.org/10.17561/at.13.4078 

Mendoza, J. (1979) Caritón de Afrodisias. Quéreas y Calírroe; Jenofonte de 
Éfeso. Efesíacas y Fragmentos novelescos, Madrid: Gredos. 

Morgan, J.R. (2004) Longus. Daphnis and Chloe (Introduction, translation and 
commentary), Oxford: Aris & Phillips Ltd. 

Mühll, P. von der (1993) Homeri Odyssea, Stuttgart: Teubner.  

Murray, G. (1940) Euripidis Fabulae, Tomus I. Cyclops; Alcestis; Medea; 
Heraclidae; Hippolytus; Andromacha; Hecuba, Oxford: Oxford 

University Press. 

Murray, G. (1966) Euripidis Fabulae, Tomus IΙ. Supplices; Hercules; Ion; 
Troiades; Electra; Iphigenia Taurica, Oxford: Oxford University Press. 

Murray, G. (1969) Euripidis Fabulae, Tomus IΙI. Helena; Phoenissae; Orestes; 
Bacchae; Iphigenia Aulidensis; Rhesus, Oxford: Oxford University Press. 

Pabón, J.M. (1993) Homero. Odisea, Madrid: Gredos.  

Pattoni, M. P. (2010) Longo Sofista. Dafni e Cloe, Milano: Rizzoli.  

Page, D.L. (1962) Poetae Melici Graeci, Oxford: Oxford University Press. 
Rackham, H. (1979) Pliny. Natural History, Volume I: Praefatio, Libri I, II, 

Cambridge: Harvard University Press. 

Rattenbury, R. M. y Lumb, T. W. (1960) Les Éthiopiques (Théagène et 
Chariclée) d‘Héliodore, Paris: Les Belles Lettres. 

https://doi.org/10.17561/at.13.4078


Significado y función de los baños en la novela griega 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 227-249 

249 

Reeve, M.D. (1982) Longus. Daphnis et Chloe, Leipzig: Teubner. 

Rodríguez Adrados, F. (1980) Lírica griega arcaica (poemas corales y 
monódicos, 700-300 a.C.), Madrid: Gredos. 

Rodríguez Plasencia, J. L. (2014) «Sobre el agua (cultos y ritos acuáticos)», 

Revista de folklore 386, pp. 12-27. 

Rodríguez Somolinos, H. (2006) «La planta de la inmortalidad en Grecia y el 

mito de Glauco de Antedón», Epos 22, pp.11-19. DOI: 

https://doi.org/10.5944/epos.22.2006.10505  

Rohde, E. (1973) Psique: el culto de las almas y la creencia en la inmortalidad 
entre los griegos. I y II, Barcelona: Editorial Labor.  

Sánchez Jiménez, F. (1991) «Dioniso, Ariadna y la desdicha de Glauco», 

Baetica: Estudios de Historia Moderna y Contemporánea 13, pp. 177-190.  

Sanz Morales, M. (2008) «Safo, Poemas y Fragmentos», en Hualde Pascual, P. 

y Sanz Morales, M. (eds.), La literatura griega y su tradición, Madrid: 

Akal, pp. 47-84.  

Sanz Morales, M. (2020) Chariton of Aphrodisias’ Callirhoe, Heidelberg: 

Universitätsverlag Winter. 

Schwartz, E. (1887) Scholia in Euripidem. Volumen 1. Scholia in Hecubam, 
Orestem, Phoenissas, Berolini: G. Reimer. 

Sissa, G. (1984) «Une virginité sans hymen: le corps féminin en Grèce 

ancienne», Annales. Economies, sociétés, civilisations. 39ᵉ année 6, pp. 

1119-1139. DOI: https://doi.org/10.3406/ahess.1984.283124 

Tracy, S.V. (1997) «The structures of the Odyssey», en Morris, I. y Powell, B. 

(eds), A new companion to Homer, Leiden: Brill, pp. 360-379. DOI: 

https://doi.org/10.1163/9789004217607_017 

Turner, P. (1960) «Daphnis and Chloe: An Interpretation», Greece & Rome 7, 

2, pp. 117-123. DOI: https://doi.org/10.1017/S0017383500014534 

Van Gennep, A. (2019) The Rites of Passage, Chicago: Chicago Press.  

Vieira, A. L. B. (2006) «O Mito de Glauco: Salto Iniciático, Purificação e uma 

atormetada imortalidade», Phoînix 12, pp. 35-45.   

West, M.L. (1990) Aeschyli Tragoediae, Stuttgart: Teubner. 

 

https://doi.org/10.5944/epos.22.2006.10505
https://doi.org/10.5944/epos.22.2006.10505
https://doi.org/10.3406/ahess.1984.283124
https://doi.org/10.1163/9789004217607_017
https://doi.org/10.1017/S0017383500014534

