
 
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 
 

Myrtia, nº 40 (2025), 347-363 

 

Antígona Bel de Maria Fernanda Gárbero o la reescritura pandémica del mito 

en Río de Janeiro 

[Antigone Bel of Maria Fernanda Gárbero or the Pandemic Rewriting of Myth 

in Rio de Janeiro] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.655051 

Francisco Bravo de Laguna Romero 

Universidad de Las Palmas de Gran Canaria 

francisco.bravo@ulpgc.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-6336-3736 
 

Resumen: La dramaturga brasileña Maria Fernanda Gárbero reescribe el mito clásico de Antígona 
de Sófocles, ambientada en el contexto de la pandemia del COVID-19 en la baixada 

fluminense de Belford Roxo, una ciudad de las trece que conforman la baixada y que con 

una población de unos 500.000 habitantes es una de las más peligrosas de Río de Janeiro. 

La pieza se desarrolla en un escenario marcado por la pandemia, donde los encuentros 

presenciales están prohibidos y la comunicación se ha trasladado al ámbito virtual. Este 

aislamiento y la mediación tecnológica son elementos centrales de la puesta en escena. 
Antígona Bel está encarnada por Isabel, que busca en absoluta soledad el cuerpo 

desaparecido de su hermano, Renato, el renacido, muerto de COVID-19. Al igual que la 

Antígona original, Isabel asume el deber familiar de honrar a sus muertos insepultos, 

desafiando las circunstancias impuestas por la crisis sanitaria y social. 

Isabel es la única presencia física en escena. El resto de los personajes se manifiestan a 

través de voces y medios virtuales, como audios de WhatsApp, llamadas telefónicas y 

videoconferencias. 

La dramaturga minera traduce, en el sentido más moderno y equilibrado del término, la 
recepción clásica de Antígona y la coloca en el centro de un teatro que huye de etiquetas, 

pero que es un teatro, sin duda alguna, heredero de la tradición. El antagonismo se repite 

para transmitir la doble virtud de la ética, Diké y Thémis, la ley humana y la eterna, pero 

esta apropiación, esta reescritura, visceral, étnica, social, que propone Maria Fernanda 

Gárbero desde su «espanto», se resignifica desde su universalidad como instrumento 

contra la violencia y opresión de Estado, en cualquiera de sus formas, contra la 

corrupción, la pobreza, la miseria y la desesperanza. 
 

  

Abstract: Brazilian playwright Maria Fernanda Gárbero rewrites Sophocles' classic myth of 

Antigone, set against the backdrop of the COVID-19 pandemic in the Baixada 

Fluminense region of Belford Roxo, one of the thirteen cities that make up the Baixada 

and, with a population of around 500,000, one of the most dangerous in Rio de Janeiro. 

The play takes place in a setting marked by the pandemic, where face-to-face encounters 

are prohibited and communication has moved to the virtual realm. This isolation and 
technological mediation are central elements of the staging. 

Antígona Bel is played by Isabel, who searches in absolute solitude for the missing body 

of her brother, Renato, the reborn, who died of COVID-19. Like the original Antigone, 

Isabel takes on the family duty of honouring her unburied dead, defying the 

circumstances imposed by the health and social crisis. 

Isabel is the only physical presence on stage. The rest of the characters manifest 

themselves through voices and virtual media, such as WhatsApp audios, phone calls and 
video conferences. 

mailto:francisco.bravo@ulpgc.es


Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

348 

 

 

Cuando el 28 de septiembre de 2020 los juristas Lucas Correia de Lima y 

Arnaldino Dos Santos Días Júnior publicaron en Revista Pensamento Jurídico 

de la Universidad de São Paulo «O retorno ao dilema de Antígona: a dignidade 

do corpo morto no contexto pandêmico da COVID-19» 1 , un extraño 

reconocimiento de la realidad que nos estaba sepultando selló esta referencia 

como elemento obligatorio de una posterior revisión que se debía producir en el 

ámbito de la creación artística y, posiblemente en la más inmediata, que no 

mediática: la recreación dramática. Tras adelantar algunos elementos de la 

tragedia griega, sustentaron su estudio en los orígenes del derecho al sepulcro, 

ius sepulchri, previsto en las costumbres del Derecho Griego y registrado por 

escrito en el Derecho Romano. Al contextualizar la pandemia y sus 

consecuencias, se centraron en la violación jurídica de los derechos humanos 

que representaban los cuerpos insepultos que compararon con «muitos 

contemporaneos Polinices» en ciudades como Guayaquil o Manaos donde los 

cadáveres se acumulaban en las calles o en contenedores frigoríficos esperando 

su entierro. Sin embargo, esta afiliación del poder evocador de la literatura, y 

especialmente del mito de Antígona referente al derecho, no era nuevo ni 

siquiera en tiempos pandémicos. Hace ya más de una década Trindade y Karam2 

habían reconocido que ex fabula ius oritur afirmando que la literatura genera 

sentencias sobre el derecho, lo humaniza y lo ilustra con ejemplos como 

Antígona. 

En el cuarto Seminário Setembro Amarelo Do Luto a Luta, celebrado 

del 20 al 24 de septiembre de 2021 bajo el lema Entre el duelo y la pandemia, 

 
1 L. Correia de Lima, A. D. S. Días Júnior, 2020, pp. 309-332. 
2 A. Karam Trindade, H. Karam, (2013), pp. 196-203. 

The Minera playwright translates, in the most modern and balanced sense of the term, the 

classical reception of Antigone and places it at the centre of a theatre that shuns labels, 

but which is undoubtedly a theatre that inherits the tradition. The antagonism is repeated 

to convey the dual virtue of ethics, Dike and Themis, human law and eternal law, but this 

appropriation, this visceral, ethnic, social rewriting proposed by Maria Fernanda Gárbero 

from her ‘horror’ takes on new meaning from its universality as an instrument against 

state violence and oppression in all its forms, against corruption, poverty, misery, and 

despair. 
 

   

Palabras clave: Tradición y recepción clásicas; teatro brasileño; mitología grecolatina y teatro 

latinoamericano; Nanda Gábero. 

 

  

Keywords: 
Classical Tradition and Reception; Brazilian Theatre; Greco-Roman Mythology and 
Latin American Theatre; Nanda Gábero. 

  

Recepción: 23/09/2024 Aceptación: 10/03/2025 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

349 

inserto en el Proyecto de Investigación «Psicanálise e literatura: Freud e os 
clássicos» en el Instituto de Psicología da Universidade do Estado do Rio de 

Janeiro, los psicólogos Sabrina Varella Soares, Arthur Teixeira Pereira e Ingrid 

de Mello Vorstaz presentaron una comunicación titulada «O luto e as ceremonias 

fúnebres na pandemia de COVID-19: reflexôes a partir da tragedia Antígona de 

Sófocles». Con la tragedia Antígona de Sófocles como modelo y tras una breve 

revisión crítica de la literatura psicoanalítica acerca del luto y sus relaciones con 

las ceremonias fúnebres, concluyeron que la segunda muerte de Polinices, la 

muerte de su recuerdo y la privación de su obligado rito funerario era la propia 

negación de su nombre y, por lo tanto, de su memoria. 

Este preámbulo, restringido únicamente a dos ámbitos de la realidad y 

el conocimiento como el derecho y la psicología, y acotado también al entorno 

geográfico de Brasil, era necesario tras aquellos tiempos pandémicos, y no se 

hubiera producido antes porque las reseñas previas de las reescrituras de 

Antígona ya estaban recogidas en obras de referencia como Antígona (s): mito 
y personaje. Un recorrido desde los orígenes de José Vicente Bañuls y Patricia 

Crespo3; La travesía de un mito universal para la historia de Occidente de George 

Steiner4; A eterna seduçao da filha de Édipo, edición coordinada por Andrés 

Pociña, Aurora López, Carlos Morais y Maria de Fátima Sousa y Silva 5 ; 

Antígona: una tragedia latinoamericana de Rómulo Pianacci6, o la compilación 

de la recepción de Sófocles publicada en 2017 por la Editorial Brill bajo la 

coordinación de Rosanna Lauriola y Kyriakos Nicolau Demetriou7. 

En este breve repaso nos parece imprescindible resaltar la minuciosa y 

detallada enumeración que Renato Cândido da Silva, en su trabajo sobre la 

revisión de las obras dramáticas de Jorge Andrade y Ângela Linhares8, nos 

ofrece en dos anexos añadidos en forma de apéndices o catálogos. En el primer 

apéndice, que denomina «Catálogo dos Mortos: Versões do Mito de Antígona» 

recoge ciento setenta y tres versiones del mito de Antígona desde 1580 hasta 

2019; en el segundo, «Catálogo Dos Nossos Mortos: Rastros de Antígona no 
Brasil», recopila cincuenta obras escritas en Brasil entre 1914 y 2019, con un 

listado de adaptaciones y reescrituras teatrales que inicia con la representación 

de Antígona de Carlos Maul en 1916. 

Como el mito puede ser revisado desde cualquier ángulo de nuestra 

modernidad contemporánea, rescatamos dos ensayos que se nos antojan 

esenciales en la profundización teórica de Antígona Bel ya que sustentan como 

 
3 J. V. Bañuls Oller y P. Crespo Alcalá, 2008. 
4 G. Steiner, 2020. 
5 A. Pociña; A. López; C. Morais y Mª de Fátima Sousa y Silva (eds.), 2015. 
6 R. Pianacci, 2015. 
7 R. Lauriola, K. N. Demetriou, 2017.  
8 R. C. da Silva, 2024. 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

350 

podremos defender en este trabajo, directa o indirectamente, consciente o no, 

algunos de los pilares argumentales y temáticos de esta esta pieza carioca. La 

primera de estas obras es Antigone´s Sisters. On the matrix of love9 del filósofo 

esloveno Lenart Škof. Con su teoría del amor en un mundo éticamente 

trastornado, ejemplifica con deidades y figuras femeninas en contextos 

filosóficos, literarios, mitológicos e incluso teológicos, el poder evocador de un 

amor más poderoso que cualquier tipo de violencia. La segunda obra, Antígone 

in the Americas. Democracy, sexuality and death in the settler colonial present10 

del profesor de Ciencias Políticas en la Universidad de Massachusetts Andrés 

Fabián Henao Castro, habla de Antígona a través de la mirada colonial de los 

negros y las mujeres negras, los feminismos y las críticas queer y trans de color 

para iluminar la inclusiones y exclusiones políticas de las sociedades modernas. 

Tras estudiar y analizar Antígona Bel, pareciera que su autora se hubiera atrevido 

a escenificar la estructura teórica de estos dos ensayos que nacen en el mismo año 

de la pieza, o que estos ensayos se hubieran nutrido de los elementos 

constituyentes de la obra literaria. Sea como fuere no nos parece accidental ni 

causal que estas tres voces, surgidas en contextos tan diversos, dialoguen con 

Antígona en este inicio de década del siglo XXI desde perspectivas y ópticas tan 

similares, tan complementarias, tan necesarias y tan actuales como la violencia 

social, la xenofobia, el colonialismo cultural, el feminismo o las perspectivas de 

género. 

Una vez hecho este rápido y eléctrico recorrido, llegamos al punto de 

partida, el año 2021, donde la pulsión artística anteriormente citada se produjo. 

Y lo hizo de la mano de Maria Fernanda Gárbero, cuya trayectoria académica y 

artística es imprescindible conocer para profundizar en su Antígona y entender 

algunas de sus claves. Graduada en Letras y Literaturas Portuguesas por la 

Universidad Federal de Juiz de Fora en 2002, Maestra en Teoría Literaria por la 

Universidad Federal de Juiz de Fora en el año 2005 y Doctora en Literatura 

Comparada por la Universidad del Estado de Rio de Janeiro en 2009, en 2019 

culmina el postdoctorado en Poéticas da Tradução en la Universidad Federal de 

Minas Gerais. Es autora de artículos científicos y capítulos de libros de 

traducción y recepción de personajes trágicos femeninos en la literatura, cine y 

teatro. Entre esas traducciones de textos teatrales en español, italiano, catalán y 

gallego, se encuentra la edición de A Fronteira11 del argentino David Cureses12, 

 
9 L. Škof, 2021. 
10 A. F. Henao Castro, 2021. Esta obra está editada por Tina Chanter, autora de Whose 

Antigone? The Tragic Marginalization of Slavery, publicada en 2011. Igualmente es 

coeditora, junto a Sean D. Kirkland, de la obra The returns of Antigone: interdisciplinary 
essays, publicada en 2014 por Suny Press. 

11 Mª F. Gárbero, 2021. 
12 D. Cureses, 1960. 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

351 

publicada en el año 2021 en la Colección Dramas y Poéticas por la Universidad 

Federal de Paraná, una Medea pampeana que hemos visitado en numerosas 

ocasiones y en muchos estudios y que gracias a su trabajo vio la luz en lengua 

portuguesa. Actualmente es Profesora asociada de Teoria da Literatura na 

Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, coordina el proyecto Travessias 
Críticas en la Universidad Federal Río de Janeiro, e integra los grupos de 

investigación Vortit Barbare en la Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Grupo de Tradução de Teatro (GTT) en la Universidad Federal Minas Gerais y 

el Laboratório de Estudos Clássicos (LEC) en la Universidad Federal 

Fluminense. 

En el año 2022 la editorial brasileña Telha publicó Antígona Bel: uma 
Peça Pandêmica13, obra que por cuestiones cronológicas no pudo ser recogida ni 

referenciada en el excelente trabajo Greek Myth Heroines in Brazilian Literature 
and Performance, publicado por la Editorial Brill14 en el año 2023, año en el que 

la revista Acotaciones, editada por la Real Escuela Superior de Arte Dramático 

en Madrid (RESAD) con motivo de la celebración de su 25 aniversario, en su 

sección Cartapacio dedicada a textos teatrales breves, publica traducida al 

español Antígona Bel. Pieza en un acto. Siete escenas, edición con la que 

trabajaremos15. 

A pesar de que en la versión original Gárbero subtitule su Antígona Bel, 
como «uma peça pandémica», con su permiso proponemos rebautizarla como 

pieza endémica, endémica de los males sociales, estructurales, que azotan 

América Latina, como se puede deducir del collage, realizado por ella misma, 

que ilustra la portada en la versión original; y endémica en las formas políticas 

que condicionan su realidad, en este caso la realidad de Brasil, de sus enormes 

metrópolis y de sus inmensas periferias. Belford Roxo, una ciudad de las trece 

que conforman la Baixada, con una población estimada de unos 500.000 

habitantes, y conocida popularmente por ser una de las más peligrosas de Río de 

Janeiro, «cuna de la violencia en Brasil» en palabras de su autora, es el epicentro 

de esta obra. Esta asimilación sistémica de violencia con Belford Roxo se 

sonoriza, como coro hipnótico, identitario y casi tribal, con el funk popular de la 

década de los noventa Baixada Cruel. Os sinistros são de Bel16 creado por MC 

Vítor, que abre y cierra la pieza y que habla del orgullo de pertenencia a una 

comunidad como reducto de poder y de respeto. 

Maria Fernanda conoce los mecanismos de pulsión de esta barriada 

donde imparte docencia hace ya más de diez años, y por eso escribió su propia 

 
13 Mª F. Gárbero, 2022. 
14 C. Morais; F. Macintosh; Mª de F. Silva; Mª das G. Moraes Augusto; T. V. 

Ribeiro Barbosa (eds.), 2023. 
15 Mª F. Gárbero, 2023. 
16 Sobre la violencia en la Baixada Fluminense, cf. C. Souza Alves, 2024. 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

352 

Antígona, por eso y por ellas. Sin embargo, y aunque la autora apele en su 

prólogo al odio en este «encuentro con personajes de la vida real, que, como 

Isabel, conocen en carne propia muchos abandonos y formas del odio» (p. 376), 

Antígona Bel es una obra que nace del amor que proclama Lenart Škof y que se 

vincula literariamente a Sófocles en los versos iniciales17. Sin embargo, a ese 

amor Gárbero lo llama «espanto» y lo define como sentimiento fundamental 

«para el encuentro ético» (Prólogo, p. 376). Ética y encuentro, la primera de las 

estructuras racionales que vertebra la obra. Esta dualidad, entre amor y odio, 

incrustada en el argumentario político de ese momento histórico en Brasil, se 

reduce desgraciadamente a una mirada polarizada por discursos políticos y 

sociales no sólo en América Latina sino en todas las sociedades occidentales. En 

Brasil Lula da Silva dos años después de la aparición de la obra de Gárbero 

capitalizó esta dualidad con un lema que focalizó el argumento central de su 

campaña y de su discurso de investidura: «Brasil venció al odio. ¡Viva Brasil!». 

Volviendo de nuevo al análisis de la obra, Belford Roxo podría ser 

también, como defiende la autora, «Nova Iguaçu, Queimados, Nilópolis, Duque 

de Caxias, São João de Meriti y todas las otras que integran la Baixada 

Fluminense» (Prólogo, p. 377), como Mezquita, Magé, Japeri, Seropédica, 

Guapi o Paracambi, localidades que no son mencionadas en la obra pero sí en 

algunas versiones del funk anteriormente citado. La ciudad, por lo tanto, es y no 

es Belford Roxo y es, al mismo tiempo, cualquiera de ellas donde se reconoce el 

desamparo en sus calles.  

Ya tenemos el escenario, y tenemos justificada a nuestra protagonista 

Isabel, la nueva Antígona, a la que todos llaman Bel, una simplificación 

metonímica del personaje y la significación violenta y simbólica del lugar que 

habita. Bel, Isabel, estará siempre sola, en un vacío creado para ser representado 

en escenarios pandémicos, con voces telefónicas, música, imágenes, audios de 

WhatsApp y videollamadas. Pero no es este, ni aspira a serlo, un experimento de 

teatro minimalista ni una atrevida, postmoderna, simbólica e hipercontemporá-

nea puesta en escena. Su escritura se concibe y se cristaliza en una soledad donde 

«los encuentros presenciales no estaban permitidos» (Prólogo, p. 376) y el 

mundo virtual se había apropiado de lo cotidiano. Y no podemos, ni debemos, 

despojarnos de esta realidad a la hora de acercarnos a la obra. 

Una vez situado el personaje, necesitamos ubicar el tiempo dramático 

en el que se desarrolla la acción y este elemento lo resuelve la autora presentando 

a Bel de espaldas al escenario mientras contempla en el viejo televisor de su 

habitación el noticiero la noche del 9 de agosto de 2020. A partir de ahí son dos 
los espacios físicos en los que transita el texto: el vacío de Bel y el vacío de un 

 
17 Οὒτοι συνέχθειν, ἀλλά συμφιλεῖν ἔφυν. No nací para odiar, sino para amar. Antígona 

(p. 376). 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

353 

espacio escénico donde se proyectan imágenes de referencias históricas que se 

deslizan, casi se destilan, en el inicio de cada una de las siete escenas que 

componen la obra: caída del Muro de Berlín; fosas comunes abiertas para 

sepultar a los muertos por la pandemia y las Madres de la Plaza de Mayo en los 

años 80, que entendemos como un solemne acto reivindicativo de homenaje 

personal de Maria Fernanda que había publicado en 2020 Madres de Plaza de 
Mayo: à memória do sangue, o legado ao revés18. 

De este modo, símbolos icónicos de nuestra historia más reciente se 

retratan junto a imágenes pandémicas, ya históricas también, que nos sitúan en 

el drama reconocible y universal que vivimos, en un duelo crónico del que no 

íbamos a sanar tan fácilmente, ni sus heridas, como estamos comprobando cinco 

años después, se iban a cerrar como tampoco se cierran en esta pieza dramática 

cuando llegan los familiares de las víctimas a la comisión parlamentaria de 

investigación del COVID en el Senado Federal. 

 En medio de esta sensación de reflejo universal Gárbero introduce dos 

guiños a referencias locales como crítica oportuna y sagaz de un movimiento 

crítico en un momento crítico. El primero de ellos es la voz, acompañada de la 

violencia del sonido de ametralladoras, del ex presidente de la república Jair 

Bolsonaro, que repite en portugués «Quer que eu faça o quê? Não sou coveiro» 

(escena 2, p. 384): 

 
Presidente, hoje tivemos mais de 300 mortes [são 113; depois de divulgar, o 

Ministério da Saúde corrigiu]. Quantas mortes o senhor acha que...", perguntava 

um jornalista quando Bolsonaro o interrompeu. 

"Ô, cara, quem fala de... Eu não sou coveiro, tá certo?", declarou o presidente. 

O repórter, então, tentou fazer novamente a pergunta. 

"Não sou coveiro, tá?", repetiu o presidente da República19. 

 

Esta expresión, repetida tres veces a lo largo de la obra y reproducida 

por el personaje que simboliza el poder, el Concejal César Capece, es una de las 

respuestas que el mandatario daba en las ruedas de prensa y que ha quedado en 

el imaginario colectivo de los brasileños. En la versión traducida al castellano, 

la voluntad de la dramaturga fue que permaneciera en portugués estas referencias 

porque «aun siendo posible traducir el espanto», Maria Fernanda quiso que «el 

horror nos recordara a su autor» (Prólogo, p. 377). La segunda expresión que se 

escucha en los audios, en la voz también del ex presidente, es «quadrúpede» 

 
18 Mª F. Gárbero, 2020. 
19  En línea: <https://g1.globo.com/politica/noticia/2020/04/20/nao-sou-coveiro-ta-diz-

bolsonaro-ao-responder-sobre-mortos-por-coronavirus.ghtml> (consultado: el 8 de julio de 

2024). 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

354 

(escena 2, p. 384), que hace referencia al insulto que dirigió a la periodista de la 

CNN de Brasil Daniela Lima el 1 de junio de 2021: 

 
Infelizmente, somos obrigados a dar uma boa notícia, mas não é tão boa assim 

não’. É uma quadrúpede. A final de contas, acho que não preciso dizer de quem 

ela foi eleitora no passado, né? De outra do mesmo gênero20. 

 

Tenemos, por tanto, un archivo de memoria audiovisual muy vivo, evo-

cador y también provocador, posicionado éticamente, que no ideológicamente, 

y que no nos permite distanciarnos ni un solo instante de la realidad. 

A estos recursos sonoros, visuales y escénicos, Maria Fernanda suma 

otros literarios y dramáticos como es el juego metafórico de los nombres de los 

personajes. En la entrevista concertada con ella dibujó una expresión en la que 

reconocía que los nombres son marcas que determinan la condición social, el 

origen, y que están muy vinculados en la Baixada con la pobreza y con la religión 

evangelista, como recuerda Bel cuando afirma que aprendieron a ser pobres y 

evangelistas «lo que ha sanado muchas heridas, como la soledad de la miseria» 

(escena 1, p. 380). Por eso la elección del apellido familiar de la protagonista, 

Santos, «el más democrático de Brasil» según Bel (escena 1, p. 380), con una 

evidente connotación religiosa, es la declaración programática de un 

posicionamiento que sostiene la estructura argumental de esta pieza. Doña 

Conceiçâo dos Santos es la madre, la engendradora, la cuidadora, una empleada 

doméstica más en «casas de familias en las zonas ricas de Rio de Janeiro» 

(escena 1, p. 380), una mujer más abandonada por su marido, que no permitió 

que la queja amargara su vida, pero que se «volvió loca» y «solo sabía llorar» en 

un gesto de obligada inacción, de impotencia, de sumisión, de fragilidad por no 

poder recuperar el cuerpo de su hijo. Como afirma Maria Fernanda, «el cuerpo 

era solo para los que podían tenerlo y simbolizaba la desigualdad en el duelo». 

Esa desigualdad es la justificación natural de esta pieza teatral instalada en los 

márgenes donde habitan los que no tienen ni tan siquiera el cuerpo de sus 

muertos. 

Isabel dos Santos es la única que habita el escenario, sola en la búsqueda 

de su hermano, «los demás personajes son solo voces» (Prólogo, p. 376). Es la 

única de la familia que ingresó en una universidad pública y esta formación 

académica, y el espíritu crítico y libre que teóricamente le proporciona, le 

permite habitar múltiples espacios: arranca la obra en su sala de estar, donde 

arma y desarma un ataúd en mitad de los audios, se viste y se desviste con una 

 
20  En línea: <https://www.poder360.com.br/governo/bolsonaro-chama-jornalista-da-

cnn-brasil-de-quadrupede> (consultado: el 8 de julio de 2024). 
 

 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

355 

túnica blanca, habla por la ventana de su habitación, deshace el escenario de una 

clase universitaria o apila cajas de cartón a modo de escritorio. Todo esto sucede 

mientras las voces entran y salen de la escena sin que ella desaparezca nunca. 

Aunque resulte emotiva la reminiscencia y fueran otros los motivos que 

inspiraron a Carlos Maul en 1916 en la primera Antígona escenificada en Brasil 

representada al aire libre en el Campo de Sant’Anna, conocido como Teatro de 

la Naturaleza en el centro del Parque de la Praça da República de Río de 

Janeiro21, debemos recordar que su Antígona, en otro proceso de transformación 

y de reescritura, también permanece en escena la mayor parte de la pieza, a 

diferencia de su hipotexto clásico. 

Marcia dos Santos no es realmente un personaje, ni siquiera una voz en 

off, es la presencia escénica de la vecina que le presta el teléfono móvil a Isabel 

para que acredite su asistencia a clase. Es la no voz, la supresión de Ismene en 

boca de Isabel cuando acude a la universidad, es el silencio de Ismene en 

Sófocles, o por lo menos su aceptación resignada, resignificada en Antígona Bel 
con su ausencia, con una identidad imaginada por la Profesora que preguntará a 

Isabel si acaso es su hermana por la coincidencia de apellidos. Sin embargo, esta 

Antígona carioca no tiene, al menos por ahora, ni hermana ni identidades 

femeninas que la acompañen.  

Jorge dos Santos, Eteocles, es el hermano que se encuentra en prisión 

por tráfico de cocaína. Según Gárbero el nombre surge en honor a San Jorge, 

santidad muy venerada en Brasil y, de manera muy especial en Río de Janeiro 

como patrono de la policía y a su vez de los delincuentes. Esta dualidad religiosa 

se traslada a otra más amplia donde se produce, además, un sincretismo entre la 

religión católica, la umbanda, el candomblé de Brasil y la religión yoruba, 

asociando a San Jorge con el guerrero orixa Ogum, celebradas ambas deidades 

el 23 de abril con rituales comunes como las novenas a San Jorge-Ogum22. 

Renato dos Santos, Polinices, el renacido y el no encontrado, está dotado 

de una significación muy personal ya que la obra está dedicada al amigo de la 

autora, Raimundo Nonato Gurgel Soares, muerto en 2020 y del que nunca pudo 

despedirse debido a las restricciones y prohibiciones decretadas por la 

Organización Mundial de la Salud a causa de la emergencia sanitaria. Renato, 

que lideró las revueltas de junio de 2020 contra los recortes de las empresas y 

los abusos de la pandemia, sufrió un accidente repartiendo comida como 

motoboy y en el hospital contrajo la enfermedad. Nada más se supo de él, «un 

nadie, un gil, un negro de mierda de la Baixada que tuvo COVID porque salió 

de joda con sus amigos pobres y negros», grita Bel en la primera escena (p. 379). 

 
21 R. C. da Silva, 2020, pp. 102-121. 
22  Cf. En línea: <https://www.cnnbrasil.com.br/nacional/dia-de-sao-jorge-entenda-o-

sincretismo-religioso-e-as-comemoracoes-da-data> (consultado: el 8 de julio de 2024). 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

356 

Los personajes antagónicos que se enfrentan a Isabel y, por lo tanto, a 

toda la comunidad de los «sin nombre», son dos bonifratres, dos marionetas 

gigantescas y desproporcionadas que aparecen de espaldas en la escena quinta, 

ciclópeos, hablando por un enrojecido, quizás ensangrentado, teléfono móvil 

también descomunal. Estos títeres simbolizan, sin duda, los poderes sin rostro 

que son movidos por otros hilos invisibles: jerarquías políticas corruptas, 

autocracias económicas viles y esclavizantes, e influencias religiosas invisibles. 

Contra estos tres poderes dirige Maria Fernanda su mirada crítica activa y 

descarnada. 

Uno de estos títeres es César Capece, el Concejal, el Doctor, un hombre 

peligroso, «un miliciano» (escena 3, p. 386), «un enemigo» (escena 4, p. 388), 

un político al que todos temen y al que nadie quiere enfrentarse ni siquiera Bel. 

Este Creonte invisible recibe su nombre de la ficción televisiva argentina El 

Marginal23, donde Gárbero sincretiza en uno solo el nombre de dos personajes 

opuestos en la serie, César y Capece. Eso explica el uso de la variante del español 

de Argentina con el voseo y expresiones lunfardas muy reconocibles en boca del 

Concejal en algunos casos en forma de insultos: «la concha de la lora»; 

«boludo»; «zurdos de mierda»; «tarado»; «pelotudo»; «pedazo de sorete»; en 

otras ocasiones con el uso de expresiones como «dejá de joderme»; «hacé lo tuyo 

y no me rompás más las pelotas con este tema… pará… pará»; «estamos 

laburando»; «a la puta que los parió»; «poné al gil adentro de una bolsa negra»; 

«es covid, che». Maria Fernanda vincula el origen italiano de este personaje a 

cierto prejuicio que privilegia esta descendencia por encima de las originarias 

brasileñas y que de alguna manera justifica que ciertas familias de clase alta 

aludan a ese nacimiento. De esta procedencia se enorgullece César Capece 

cuando reconoce que la familia de su mujer es «toda tana, allá del norte de Italia, 

un lugar hermoso», razón por la cual el Pastor Wallace le ofrece una «pizzas 

calientitas» (escena 5, p. 390) para que interceda por el cuerpo de Renato. 

Cinismo, puro humor negro, frescura e irreverencia de una autora que no quiere 

ser comedida con la injustica ni con la desvergüenza.  

La segunda marioneta gigante pertenece al Pastor Wallace, un Tiresias 

evangelista que profetiza el futuro de Bel, con la que se enfrenta y hace que su 

comunidad se enfrente a ella; la inconsciencia de juventud y la tentación que 

«trabaja día y noche en su cabeza» son las culpables de sus acciones y su 

formación académica, porque «hace facultad» (escena 5, p. 389), la responsable 

de su testarudez. Esas mismas ideas las reproduce su madre y se las lanza como 

golpe a la memoria a su hija y a la de sus hijos ya desaparecidos, advirtiendo que 
son los colegas de facultad los intrigantes e instigadores de la maldad que 

 
23  El Marginal (Sebastián Ortega, 2016, Underground Producciones). En línea: 

<https://www.netflix. com/pt/title /80115297> (consultado: el 8 de julio de 2024). 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

357 

comienza a habitar en la cabeza de Bel. Este activismo universitario se formaliza 

en un espíritu crítico que combate las formas de represión y en unos 

representantes del poder que intentan doblegar esa voluntad. Maria Fernanda nos 

aclaraba que en el ingreso universitario la mayoría negra transita hacia un 

movimiento negro que se manifiesta primero en su aspecto externo, el pelo más 

afro24, en sus condicionantes religiosos que buscan orígenes de cultura y religión 

afro-brasileñas, y en las relaciones de género. Esto es lo que combate el Pastor 

Wallace mediante oraciones para ahuyentar todos esos demonios de Isabel, para 

alejarla de esa vida mundana que la aparta del culto y, por lo tanto, de la verdad. 

Como buen oficiante culmina sus intervenciones con invocaciones a modo de 

sortilegio: «¡Que el Señor te bendiga!» (escena 3, p. 385); «Alabado sea el 

Señor» (escena 4, p. 388); «La paz del Señor, hermana» (escena 6, p. 391); «Que 

la paz del Señor esté contigo» (escena 7, p. 393).  

Siqueira es el conseguidor, el asesor del Doctor César, un intermediario 

entre los poderes fácticos, perversos y pervertidos, y el mundo más humano. La 

evocación fonética de su nombre es tan ambigua que parece que siquiera llegara 

a existir y en ocasiones usa el acento de su patrón para proferir órdenes o 

insultos, imitando gestos y tonos con el voseo porteño con el que se ampara en 

los discursos miméticos del poder. En las lecturas dramatizadas organizadas en 

la Baixada, Gárbero se sorprendía de que fuera un personaje querido y valorado 

por los estudiantes. Tras hacer una reflexión consciente y crítica, intuyó que la 

capacidad de ejecutante de Siqueira lo convertía en una figura expuesta con 

fecha de caducidad. El resto de los personajes no generaba ese respeto en los 

jóvenes de la Baixada porque, aunque no conocieran ni sus rostros ni sus 

nombres, sabían que su supervivencia, la de ellas y la de ellos, no dependía de 

estos personajes sin rostro que siempre iban a estar. El Siqueira de turno podría 

ser quizás alguno de ellos, de los que pasan y mueren. 

Dejo fuera de esta estructura dramática, la voz que como personaje 

identifica a la Profesora y que en modo alguno es un correlato de la autora. En 

el espacio virtual del aula universitaria, habla de tragedia griega «con voz 

mecánica» (escena 2, p. 382), y cita a Los siete contra Tebas de Esquilo en clara 

alusión a los seis compañeros que junto a Renato comandaron las protestas el 

primero de julio de 2020 contra los abusos de las empresas en la pandemia; y 

habla de Antígona, con la misma voz desalmada, «reproducida por aplicativos 

de inteligencia artificial» (escena 2, p. 382), «robotizada» (escena 2, p. 384), 

para teorizar sobre el deber del Estado como un derecho ciudadano, inalienable 

y supremo, un derecho del individuo y de la familia que nadie puede sustraer ni 

 
24 Esta reflexión de Maria Fernanda se fortalece con los versos de la canción A Carne de 

Elza Soares, que cierra la obra: E esse país vai deixando todo mundo preto/ E o cabelo 
esticado/ Mas mesmo assim ainda guarda o directo/ De algum antepassado da cor/ Brigar 
sutilmente por respeito. 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

358 

arrebatar y que debe garantizar «el reconocimiento de los cuerpos… la 

sepultura… llorar a nuestros seres queridos» (escena 2, p. 383). Esta voz podría 

haber sido la conciencia perfecta para transmitir la doble virtud de la ética, «Diké 

y Thémis, las leyes humanas y las leyes eternas» (escena 2, p. 384), la justicia 

social, el valor moral y legal de las lecturas de los clásicos de las que hablábamos 

inicialmente, pero el posicionamiento de la Profesora y, por extensión de la 

institución universitaria, se torna cínico cuando la realidad social invade las aulas 

del mundo académico: «si quieren sigan con el tema después de mi clase, pero 

ahora tengo que seguir con la tragedia» (escena 2, p. 384). ¿Pero de qué tragedia 

habla la Profesora? ¿No hay mayor tragedia que la pérdida de un ser querido, 

que la falta de libertad para que el cuerpo se sacralice con los debidos ritos 

funerarios? Esta Antígona clásica que reclama la ley divina no representa, ni 

acoge ni protege, a una buena parte de la sociedad brasileña que no se siente 

reconocida por el Estado, como reclaman las voces de alumnas y alumnos 

(escena 3, p. 386) que se rebelan contra el insuficiente argumento de la Profesora 

y su cansina evocación idealizada de un Estado que no existe: «si ella vuelve a 

hablar de su novela romántica con el Estado, la voy a invitar a ver nuestro estado 

aquí» amenaza la voz de un alumno (escena 3, p. 386). Ese doble juego entre el 

término Estado como referencia colectiva y estado como presencia individual es 

también una derivación intencionada del «estado» en minúsculas que se vive en 

todas estas periferias, no solo en Brasil sino en los márgenes de cada una de las 

fronteras de la mal llamada modernidad. 

Mientras Isabel deshace lentamente este escenario académico donde se 

cierra uno de los debates argumentales de la obra, las voces mecanizadas recitan 

los únicos versos de la única tragedia en escena, que coincide, no por azar, con 

los últimos versos de Edipo de la última tragedia de Sófocles, Edipo en 

Colono25: 
 
Ahora camino hacia el fin de la vida, 

rumbo al Hades. Que tú, dilecto extranjero, 

esta tierra y tus siervos sean felices. 

Y muerto, acuérdate de mí, siempre. 

Con buena conducta y buena fortuna.  

(escena 4, p. 387. Trad. de la autora). 

 
La serena despedida de Edipo, acompañado en la tragedia clásica sólo 

por Teseo, acompaña ahora la derrota resignada de Bel en la última 
escenificación del mundo universitario. Se retira la alumna y abandona la 

 
25 ἤδη γὰρ ἕρπω τὸν τελευταῖον βίον/ κρύψων παρ᾽ Ἅιδην. ἀλλά, φίλτατε ξένων/ αὐτός 

τε χώρα θ᾽ ἥδε πρόσπολοί τε σοὶ/ εὐδαίμονες γένοισθε, κἀπ᾽ εὐπραξίᾳ/ μέμνησθέ μου 

θανόντος εὐτυχεῖς ἀεί, vv. 1551-1555. 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

359 

facultad y, perdida esta batalla, también Sófocles se retira de la acción dramática 

y tan sólo nos queda apelar, en nuestra memoria, al reproche de Antígona a su 

hermana Ismene en la tragedia sofóclea: σὺ μὲν γὰρ εἵλου ζῆν, ἐγὼ δὲ 

κατθανεῖν26.  

Esta irrevocable decisión nos traslada a otro concepto clave en la 

codificación de la obra que se materializa con el término κέρδος, «ganancia». 

Ganancia en Antígona de Sófocles es la muerte liberadora porque al «vivir entre 

desgracias sin cuento», la muerte se convierte en una liberación 27 . Maria 

Fernanda transforma esta liberación en castigo a los ojos de Doña Conceiçâo, 

que considera «el pecado de la ganancia» (escena 1, p. 381) la llaga de su familia, 

la perdición de su hijo Jorge y su encarcelamiento «una tentación del demonio» 

(escena 1, p. 381), un deseo asimilado a la codicia que los pobres no se pueden 

permitir porque en la Baixada la muerte ni iguala ni libera porque el sufrimiento 

social, la culpa y el abandono del Estado no lo permiten. No hay posibilidad de 

redención en esta Antígona de Belford Roxo, donde «el tiempo para los pobres 

no atrasa, no tarda. Es así. La única cosa que jamás se atrasa es la muerte» 

(escena 1, p. 381),  

En la parte final de la pieza, mientras Isabel reza a petición de su madre 

y del Pastor Wallace, «se escuchan tambores» (escena 7, p. 392), la sinfonía 

sincrética de la religión en Brasil, agónica y resistente, una defensa, según 

Gárbero, de los centros de religión afro-brasileña. Isabel reza, pero su oración 

no se alimenta de versos bíblicos de los libros sagrados, sino los del poeta 

romántico brasileño Antonio de Castro Alves (1847-1871), el Poeta dos 

Escravos, y el Canto V de su poema O navio negreiro28, al que Maria Fernanda 

renunció traducir en su edición en castellano. En esta plegaria le pide al Senhor 
Deus dos desgraçados que le diga si es cierta tanta locura, tanto delirio, tanto 

horror, tanta desgracia en estas noches de tempestades y de inmensidad: «Tanto 

horror perante os céus?!... Tanto horror perante os céus?» (escena 7, p. 392). Y 

le pide al mar, no al Senhor Deus dos desgraçados, sino a las divinidades marinas 

que eliminen con sus olas este sufrimiento, pero el sonido que llega a la escena 

no es el de los tambores ni el del mar, sino la voz de la icónica y mítica Elza da 

Conceiçâo Soares29, diva bautizada en 1999 por la BBC como la «voz brasileña 

 
26 «Tú escogiste el vivir y yo el morir», Sófocles, Antígona, v. 555 (trad. Luis Gil, 2015). 
27 εἰ δὲ τοῦ χρόνου/ πρόσθεν θανοῦμαι, κέρδος αὔτ᾽ ἐγὼ λέγω./ ὅστις γὰρ ἐν πολλοῖσιν 

ἐς ἐγὼ κακοῖς/ ζῇ, πῶς ὅδ᾽ Οὐχὶ κατθανὼν κέρδος φέρει; Sófocles, Antígona, vv. 461-464. «Y 

si muero antes de tiempo, yo lo llamo ganancia. Porque quien, como yo, viva entre desgracias 

sin cuento, ¿cómo no va a obtener provecho al morir?» Sófocles, Antígona, vv. 461-464 (trad. 

Asella Alamillo, 2021). 
28 A. de Castro Alves, 2007. 
29 Elza da Conceiçâo Soares (Rio de Janeiro, 1930–2022). 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

360 

del milenio», referencia ineludible de la música popular y del activismo 

feminista en Brasil. Su canción A Carne30, cuyo estribillo se repite como un 

mantra, a carne mais barata do mercado é a carne negra, la que va gratis a la 

cárcel, la que sostiene el país, y el potente funk Baixada Cruel. Os sinistros são 
de Bel con el que empezó la obra y que evoca los sones ancestrales de sus raíces, 

«sente esse som, que o tambor vem da raíz, tudo o que eu quero é ver os preto 
feliz», enraízan la lucha contra la violencia y la pobreza de Bel y se convierten 

en los himnos identitarios de la obra. 

Al final de la pieza, Isabel, ya no Bel, agotada, vencida, en silencio y en 

la oscuridad «deshace la cama y sale del escenario» (escena 7, p. 394). En un 

último gesto, casi de lamento abandonado, le susurra por teléfono a su madre 

como hija, no como hermana ni como Antígona, «te quiero mucho» (escena 6, 

p. 392), en una reafirmación del poder del amor en este espacio de entrega ética. 

Quizás hubiera sido el gesto victorioso de una voluntaria derrota si no hubiera 

finalizado la obra con la sentencia lapidaria y concluyente del Pastor Wallace: 

«¡Dios es quien manda!» (escena 7, p. 393). El agón queda finalmente resuelto: 

el cuerpo de Renato, de cualquiera de todos los Renatos, metido en una bolsa 

negra que nadie podrá verificar, se enterrará en una fosa común; la voz de Isabel 

quedará sellada por su comunidad, alejada de su libertad y compromiso, y los 

versos de Sófocles seguirán a salvo en el tesoro de los cuidados académicos. 

Queremos finalizar esta aproximación a Antígona Bel de Maria 

Fernanda Gárbero, con la referencia a su última creación, Corpos do Drama 
(duas peças), firmada como Nanda Gárbero, publicada en el año 2024 por la 

editorial brasileña Patuá, Livraira Patuscada en Saô Paulo, y presentada en la 

Baixada Fluminense de Río de Janeiro el 15 de junio del año 2024. Esta obra 

recoge la reescritura de Medea, Medeia do fim do mundo (peça em 2 atos) e 

Ismene, A Irmâ de Antígona (nove cenas curtas). En la contraportada de la obra 

Nanda concluye con unos datos extraídos del Fórum Brasileiro de Segurança 
Pública e do Anuário Brasileiro de Segurança Pública del año 2022 que ilustran 

claramente las intenciones programáticas de la autora: «Neste país em média 35 
mulheres sofrem algum tipo de agressão por minuto. 1 mulher é morta a cada 6 
horas». Es evidente que la resistencia de Gárbero necesita ocupar todos los 

espacios posibles y en ellos mantener una posición no beligerante pero sí 

combativa.  

 
30 A Carne fue compuesta por Marcelo Yuka, Seu Jorge y Ulisses Cappelletti para el 

álbum debut del grupo de Río de Janeiro Farofa Carioca en el año 1998. En el año 2002 fue 

versionada por Elza Soares e incluida en Do Cóccix até o Pescoço, editado por el sello 

discográfico Maianga con producción musical de Zé Miguel Wisnik y Alê Siquiera. En línea: 

<https://www.letras.mus.br/elza-soares/discografia/do-coccix-ate-o-pescoco-2002> 

(consultado: el 8 de julio de 2024). 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

361 

En 2025 publica Trilogía del Odio, el corpus completo con formato de 

trilogía clásica, como corresponde a la tradición, de las obras que fueron 

editadas, por separado en portugués y español en distintos tiempos y momentos. 

En esta trilogía encontraremos algunas de las características genéricas que 

Gárbero utiliza en cada una de sus reescrituras y que hemos analizado y abordado 

en otro trabajo desde diversas perspectivas ya que soportan análisis filológicos 

individuales, como obras únicas o como trilogía, reflexiones feministas de las 

múltiples formas de opresión hacia la mujer, o análisis de literatura meta-

comparada con una visión diacrónica porque fueron editadas en momentos y en 

lenguas diferentes y fueron agrupadas también de forma diferente con una 

secuencia cronológica que no corresponde con su año de publicación. 

En este recorrido que hemos hecho por la primera pieza dramática de 

Gárbero, hemos reconocido algunos elementos característicos que 

posteriormente reproducirán las otras dos protagonistas de su trilogía, Medea e 

Ismene: su crítica a la pasividad y distancia del mundo universitario, la apatía 

del conocimiento como instrumento radical de cambio social; sus timbres 

sonoros, los acústicos cotidianos y los musicales, personales, marcados por 

tonalidades tan variadas como su propia identidad, que recogen trazas de un 

amplio espectro de tendencias y un riquísimo bagaje; las estampas performativas 

inconfundibles de un teatro con vocación de ser representado y de generar un 

posicionamiento claro acerca del silenciamiento de la mujer y sus estrategias de 

resistencia en las artes. La dramaturga minera traduce, en el sentido más 

moderno y equilibrado del término, la recepción clásica de Antígona y la coloca 

en el centro de un teatro que huye de etiquetas, pero que es un teatro, sin duda 

alguna, heredero de la tradición. En 1916 Carlos Maul decía de su Antígona que 

«sua belleza maravilhosa ainda conserva todas as qualidades de fascinação sobre 

o espírito moderno»31. Más de un siglo después, Carlos Maul posiblemente 

seguiría fascinado por el espíritu moderno de esta nunca última Antígona y su 

intenso collage: música funk, voces de inteligencia artificial recitando versos 

mecanizados de Sófocles mezclado con ráfagas de imágenes como 

ametralladoras, videoconferencias, audios de WhathApp y series de televisión 

intensifican esta modernidad aplacada por el ritmo de tambores africanos y 

referencias culturales identitarias como Elza Soares que también venció al odio 

desde el amor más humano. 

El antagonismo se repite para transmitir la doble virtud de la ética, Diké 

y Thémis, la ley humana y la eterna, pero esta apropiación, esta reescritura, 

visceral, étnica, social, que propone Maria Fernanda Gárbero desde su 

«espanto», se resignifica desde su universalidad como instrumento contra la 

 
31 C. Maul, 1916, p. 4. 



Francisco José Bravo de Laguna 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 347-363 

362 

violencia y opresión de Estado, en cualquiera de sus formas, contra la 

corrupción, la pobreza, la miseria y la desesperanza. 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

FUENTES 

 

Alamillo, A. (2021), Sófocles, Antígona, Madrid. 

Castro Alves, de A. (2007), O navío negreiro e otros poemas, Sâo Paulo. 

Cureses, D. (1960), La Frontera, Buenos Aires. 

Gárbero, N. (2024), Corpos do Drama (duas peças), Sâo Paulo. 

Gárbero, Mª F. (2023), «Antígona Bel: Pieza en un acto. Siete escenas”, en 

Acotaciones. Investigación y Creación Teatral 1:50, pp. 375-394. 

Gárbero, Mª F. (2022), Antígona Bel: uma peça pandémica, Río de Janeiro. 

Gil, L. (2015), Sófocles, Antígona, Madrid 

 

ESTUDIOS 

 

Bañuls Oller, J. V. y Crespo Alcalá, P. (2008), Antígona (s): mito y personaje. 
Un recorrido desde los orígenes, Bari. 

Chanter, T. (2011), Whose Antigone? The Tragic Marginalization of Slavery, 

New York. 

Chanter, T. & Kirkland, S. D, (eds.) (2014). The returns of Antigone: 
interdisciplinary essays, New York. 

Correia de Lima, L. & Días Júnior, A. D. S. (2020), «O retorno ao dilema de 

Antígona: a dignidade do corpo morto no contexto pandêmico da 

COVID-19», Revista Pensamento Jurídico, Edição Especial «Covid-
19», 14:2, pp. 309-332. 

Da Silva, R. C. (2020), «O primeiro rastro da filha de Édipo na dramaturgia 

brasileira: a Antígona (1916) de Carlos Maul», Travessias Interativas. 
Mito e Literatura 20:10, pp. 102-121. 

Da Silva, R. C. (2019), «O trágico em trânsito: reescrituras de Antígona em Jorge 

Andrade e Ângela Linhares». En línea: 

<http://repositorio.ufc.br/handle/riufc/53407> (consultado: el 8 de julio 

de 2024). 

Decothé, M. (2019), «Baixada Cruel» uma cartografia social do impacto da 

militarização na vida de mulheres da Baixada Fluminense». Dissertação 
de Mestrado submetida ao Programa de Políticas Públicas em Direitos 
Humanos da Universidade Federal do Rio de Janeiro. 

Gárbero, Mª F. (2020), Madres de Plaza de Mayo: À memória do sangue, o 
legado ao revés, Londres. 



Antígona Bel de María Fernanda Gárbero o la reescritura… 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 347-363 

363 

Gárbero, Mª F. (2021), A Fronteira de David Cureses (Edición y Traducción), 
Paraná. 

Henao Castro, A. F. (2021), Antígone in the Americas. Democracy, sexuality 
and death in the settler colonial present, New York. 

Karam Trindade, A. & Karam, H. (2013), «Ex fabula ius oritur: Antígona e o 

direito que vem da literatura», Revista de Estudos Constitucionais, 
Hermenêutica e Teoria do Direito, 5: 2, pp. 196-203. 

Lauriola, R. & Demeteriou, K. N. (2017), Brill´s Companion to the Reception 
of Sofocles, Edinburgh. 

Maul, C. (1916), Antigona, no Theatro da Natureza. Artes e Artistas, Rio de 

Janeiro. 

Morais, C., Macintosh, F., Mª de Fátima Silva, Moraes Augusto, Mª das G., & 

Ribeiro Barbosa, T. V. (eds.), (2023), Greek Myth Heroines in Brazilian 
Literature and Performance, Boston. 

Pianacci, R. (2015), Antígona: una tragedia latinoamericana, Buenos Aires. 

Pociña, A, López, A. Morais, C. & Sousa y Silva, Mª de Fátima (eds.) (2015), A 
eterna sedução da filha de Edipo, São Paulo. 

Škof, L. (2021), Antigone´s Sisters. On the matrix of love, New York. 

Souza Alves, C. (2015), «Baixada Fluminense: reconfiguração da violência e 

impactos sobre a educação», Movimento-revista de educação 2:3. En 

línea: <https://periodicos.uff.br/revistamovimento/article/view/32558/ 1869> 

(consultado: el 8 de julio de 2024). 

Steiner,G. (2020), La travesía de un mito universal para la historia de Occidente, 

Barcelona. 

 

 


