Myrtia, n° 40 (2025), 323-346

Entre pécimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich
[Where Potions Stir and Chants Enchant: The Operistic Circe of C. Ivanovich]

https://doi.org/10.6018/myrtia.654351

Andrea Navarro Noguera*
Universidad Nacional de Educacion a Distancia
Andrea.navarro@flog.uned.es
ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-2289-8002

Resumen: La presencia de Circe en la historia de la dpera ha sido una constante y los libretos ilustran
a la perfeccion la dimension poliédrica que la hija del Sol ha ido cosechando desde anti-
guo en su caracterizacion como mujer. Los libretistas del Barroco echan mano de la
tradicion y adaptan su identidad a los acontecimientos de la época. El siguiente trabajo
tiene como objetivo analizar el libreto de la dpera Circe de C. Ivanovich estableciendo
paralelismos con las fuentes clasicas a fin de resaltar como el libretista retoma los episo-
dios mitologicos en los que la maga actiia como protagonista para enmarcar la creacion
y recreacion de este personaje tan singular.

Abstract: The presence of Circe in the history of opera has been a constant, and the librettos per-
fectly illustrate the multifaceted dimension that the daughter of the Sun has acquired since
ancient times in her characterization as a woman. Baroque librettists draw upon tradition
and adapt her identity in light of the events of the time. This study aims to analyze the
libretto of the opera Circe by C. Ivanovich, establishing parallels with classical sources
in order to highlight how the librettist revisits mythological episodes in which the
sorceress acts as the protagonist to frame the creation and recreation of this singular
character.

Palabras clave:  Recepcion clasica. Opera barroca. Libreto italiano. C. Ivanovich. Circe.
Keywords: Classical Reception. Baroque opera. Italian libretto. C. Ivanovich. Circe.

Recepcion: 14/03/2024 Aceptacion:  07/10/2025

1. INTRODUCCION

El origen de la opera suele situarse en la composicion de Dafie de J. Peri (con
libreto de O. Rinuccini, ¢. 1598), un género que surge como resultado de diver-
sos factores, entre los cuales destaca la suntuosidad de las cortes principescas'.
Ya en 1581, Circe habia sido la figura central del espectaculo de musica, danza
y poesia Balet Comique de la Royne, también conocido como Balet de Circé,

* Este articulo ha sido fundamentalmente escrito en la estancia de investigacion
sufragada y realizada en la prestigiosa Fondation Hardt de estudios clasicos (Ginebra, Suiza).
El presente estudio se inscribe, ademas, en el marco del proyecto de investigacion
“Justificacion de la violencia politica en el teatro griego” (CIAIC0/2023/026).

! Cf. Salazar, 1988: 17.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



324 Andrea Navarro Noguera

dirigido por Balthazar de Beaujoyeulx>. No obstante, fue en el Barroco (siglos
XVII y XVIII) cuando entre los personajes operisticos, en su mayoria seres mi-
tologicos, se incluyd con mayor frecuencia a Circe, inspirando numerosas obras
con titulos como Circe, Circe abbandonata, Circe delusay Circe in Italia, entre
otras>.

La mayoria de estas obras fueron creadas por compositores poco cono-
cidos para el gran publico de los teatros, en una época en la que la musica estaba
subordinada al texto. Sin embargo, destacan figuras como Gluck, quien incor-
pord a Circe junto al hijo de Ulises en 7elemaco o sia l'isola di Circe (Viena,
1765, con libreto de M. Coltellini), y Cimarosa, autor de la musica de Circe en
1782 (Milan, libreto de D. Perelli). Ademas, el personaje de Circe tuvo presencia
en numerosos dramme per musica (6pera seria italiana), que abordaban distintos
mitos en forma de balli. Algunos ejemplos de estos ballets son “L'arrivo d'Ulisse
nell’isola di Circe” (con coreografia de Salamon) en Adriano in Siria (Roma,
1758, con libreto de Metastasio y musica de Rinaldo di Capua), y “Circe e
Galatea” (con coreografia de Ribaltd) en Andromaca (Cédiz, 1762, con libreto
de A. Salvi y musica de G. Sciroli).

El mito de Circe estd ligado de manera indisoluble a la Odisea de
Homero, cuyo canto X alberga fundamentalmente la presencia del héroe princi-
pal como amante de la diosa. No obstante, la hija de Helios aparece en numero-
so0s textos grecolatinos, cuyo relato mitico ha sido objeto de estudio por parte de
los investigadores. Como hermana de Eetes y tia de Medea, por ejemplo, la ve-
mos como actuante (es ella la encargada de purificar a su sobrina tras el
despedazamiento de su hermano Apsirto) en la obra de Apolonio de Rodas,
Argonduticas (principalmente en el libro IV). Otros autores como Eugamoén de
Cirene en su Telegonid' y Pseudo-Apolodoro (VII 36 ss.) narran que fue una
madre prolifica y que engendroé a un hijo de Odiseo, Telégono, el cual mataria a
su padre. Asimismo, sabemos que tuvo relaciones con Pico y con Jupiter, de
quien habria concebido al dios Fauno. Ovidio, por su parte, la sefiala como res-
ponsable de la transformacion de Escila en un monstruo marino y, ademas, de la
metamorfosis de Pico en el ave que da lugar a su nombre. Circe también aparece
en las Argonduticas Orficasy en las Fibulas de Higino. Todos ellos tienen algo

2 B. Cotello (2008: 87-102) analiza de forma somera en su articulo la presencia de esta
heroina en la 6pera partiendo de sus origenes. Especial atencion le dedica a su presencia en el
Balet Comique de la Royne. Sobre las multiples interpretaciones alegoéricas de Circe a lo largo
de la recepcion clasica, especialmente en el Renacimiento, cf. Tochtermann (1992), Yarnall
(1994) y Kuhn (2003).

3 Contamos con mas de 45 representaciones en las que la diosa figura de forma principal
en este periodo en nuestra base de datos (Opera y mundo clasico (uned.es). Esta base de datos
estd actualmente en proceso para poner en abierto las pesquisas del grupo de investigacion.

4 Cf. Bernabé, 1999: 218-222.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346


http://www.operaymundoclasico.uned.es/

Entre pocimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 325

en comun: destacan en sus relatos la liminalidad, la amenaza, el peligro y, por
ende, el poder que esta mujer ostenta en el devenir de los acontecimientos de la
trama.

En las literaturas modernas europeas’, la figura mitica de Circe ha sido
reinterpretada como un simbolo de poder y autonomia femenina, y en muchas
de estas reescrituras, su fortuna se presenta como una manifestacion de su cono-
cimiento y dominio de la magia. Su inmensa riqueza no solo se traduce en bienes
materiales, sino también en el acceso a saberes ancestrales, hierbas misticas y el
gobierno sobre su propia isla, Eea, que en diversas obras se describe como un
reino de abundancia y misterio. Autores de distintos géneros literarios a lo largo
de la historia, incluidos los libretistas de dpera, han expandido esta vision, retra-
tandola como una hechicera cuya prosperidad no depende de linajes ni
conquistas, sino de su habilidad para transformar la realidad con su astucia.

2. LA CIRCEDE IVANOVICH

En este trabajo nos vamos a centrar en una obra en concreto que consideramos
nos puede dar una vision representativa de qué relatos miticos utiliza la 6pera
del Barroco para enmarcar la presencia y caracterizacion de este personaje.

Se trata de Circe: “Drama per musica per celebrar il natale della sacra
cesarea maesta di Leopoldo augustissimo imperatore”, dpera estrenada en Viena
en 1665. Leopoldo I era un gran entusiasta de la 6pera como todos los
Habsburgo, melomano y con gran pericia a la hora de tocar instrumentos y com-
poner. Fue durante las bodas de Leopoldo I con Margarita de Espafia cuando se
estreno la 6pera I/ Pomo d'Oro (Viena, 1668, libreto de F. Sbarra y musica de P.
A. Cesti) que quiza pueda considerarse el mayor fasto operistico de la historia.
La Circe es anterior, una obra menor dado que se trataba de una ocasién menos
solemne, un cumpleafios. La musica fue compuesta por Pietro Andrea Ziani,
quien era el Kappelmeister de la corte, y el libreto elaborado a cargo de
Cristoforo Ivanovich®. La edicion del libreto que utilizamos en este trabajo es la

5 Maurizio Bettini (2010: 349-362) aporta en su capitulo Circe nel tempo un elenco de
referencias bibliograficas y textuales al servicio de aquellos lectores interesados en seguir la
evolucion tardoantigua, medieval y moderna del mito de Circe. Sobre el tratamiento del mito
de Circe y de su proyeccion en la literatura clasica e hispana, cf. Galindo Esparza (2015) y
Gomez Jiménez (2018).

%No hay apenas informacion sobre las fuentes clasicas que Ivanovich utilizo para la
escritura de sus libretos, por lo que el analisis sobre la innovacion que hizo de la tradicion
clasica en esta obra es conjetural, del mismo modo que suponemos, por la breve presentacion
en el libreto, los objetivos que el autor podria tener al modificar la caracterizacion de la diosa
conforme la accion dramatica se fuera desarrollando. Véase el estudio de M. Velimirovic
(1992: 111-124), quien profundiza sobre las aportaciones que este libretista hizo al género
operistico del momento.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



326 Andrea Navarro Noguera

primera, impresa en Viena en 1665 por Matteo Cosmerovio (Sartori, 1960:
5638)’.

El kairés imponia que este dramma se compusiera como elogio al sobe-
rano, tal y como se describe en el subtitulo del libreto. En esta ocasion se dice
que Circe ha modificado su naturaleza: en lugar de ser ella la que hechiza a los
otros, estd encantada y deslumbrada por las admirables prerrogativas que posee
el descendiente del invencible Fernando® y se siente orgullosa de haber sido ele-
gida para celebrar el cumpleafios del Emperador Leopoldo (Ivanovich 1665, p.
3). Es tal la gloria del alabado que incluso una diosa como Circe queda prendada
de su buen hacer. El autor advierte en el prologo que el contenido de la obra le
ha sido suministrado en parte del mito y en parte de su propia invencion (p. 6).
Ivanovich imagina sucesos que habrian tenido lugar después de la partida de
Ulises, considerando que la historia previa ya habria sido representada en Gli
Errori d’Ulisse,” que se presupone que seria una dpera anterior'®,

La opera consta de tres actos (compuestos por 12, 14 y 13+1 escenas) y
se divide en tres acciones principales que van entremezclandose en el relato:

1. La parte basada en el mito (Le Favole, p. 6) esta relacionada con
Glauco y Escila: Circe esta en su isla en el mar de Sicilia, desdefiada
y abandonada rumiando sus deseos de venganza contra Ulises,
cuando Glauco recurre a ella para que lo ayude a conseguir el amor
de Escila. Circe se enamora de él y le promete su ayuda con la in-
tencion velada de seducirlo.

7 Otro libreto de Ivanovich con el mismo titulo fue usado, en 1679, para la representacion
de otro dramma per musica en honor al ilustrisimo y excelentisimo Giovanni Cornaro dalla
Ca Grande, cuya musica fue compuesta por Domenico Freschi. En esencia, la trama es la
misma, aunque encontramos algunas diferencias en la estructura de las escenas con la apari-
cion de los personajes y sus discursos.

8 Leopoldo I, hijo de Fernando 111 y Marfa Ana de Espafia fue el Emperador del Sacro
Imperio Romano Germanico desde 1658 hasta su muerte en 1705. Su gobierno se caracterizo
en materia exterior por contrapesar la preponderancia politica de la Francia de Luis XIV (su
primo hermano por via femenina) en Europa y por rechazar por el Este la amenaza del Imperio
Otomano. Como Rey de Hungria reunifico las tres partes del reino (que habia estado dividido
cerca de 150 afios tras la invasion otomana) después de expulsar a los turcos, asunto que rati-
fico con la Paz de Karlowitz de 1699.

° Bsta opera podria hacer referencia al De Ulixis Erroribus, un breve epitome de la
Odisea del siglo XIV obra de Manuel Gabalas, mas conocido como Mateo de Efeso. Sobre el
cual, cf. Navarro Diana (2022: 257-259).

19 De acuerdo con la costumbre operistica del Barroco el libretista podia y debia expresar
su intencion en dos partes del libreto: el argumento, una especie de resumen con alguna
mencion a los rasgos interpretativos de la accion y personajes; y el prologo, caracterizado por
la aparicion de personajes alegoricos y/o mitoldgicos importantes en la trama.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pocimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 327

Luego viene la variacion y creacion del libretista (S7 Finge, pp.7-8), en
la que destacan las dos acciones restantes:

2. Egle, otra de las hijas del Sol'!, es la esposa y ama profundamente
a Glauco, pero este la ha traicionado con un nuevo amor y suele ir
a la isla de Circe con frecuencia. Preocupada por la situacion y dis-
puesta a averiguar qué le ocurre a su amado, Egle consigue
infiltrarse entre los servidores de Circe disfrazada de jardinero, bajo
el nombre de Floreno. Descubre el amor no correspondido de
Glauco por Escila y el plan de Circe de hacerlo suyo. Su participa-
cién en la trama estd marcada por el deseo de venganza hacia el
traidor, aunque, como veremos, sera clave en la ayuda a los restan-
tes personajes, quienes deben escapar de las oscuras intenciones de
la diosa.

3. Por otra parte, a causa de la tormenta que Circe provoca al enterarse
del abandono de Ulises, se produce el naufragio de la nave en la que
se hallan Pirro, hijo de Aquiles, Andrémaca, su mujer'?, y Tisandro,
jefe de los argivos. Andrémaca, tras el naufragio, consigue llegar a
tierra en una barca junto con Gligoro, escudero de Tisandro, y con
el auxilio de Proteo'® vuelve a reunirse con sus compafieros.

Al aparecer Pirro en la isla, Circe urde un nuevo plan e intenta conven-
cerlo para que mate a Ulises. Andromaca, por consejo de Tisandro, finge ser la
hermana de Pirro (bajo el nombre de Isifile) para no incitar los celos de la maga
(que ve en Pirro la altima oportunidad de vengarse de Ulises) y, entre numerosos
enredos, termina despertando los celos del hijo de Aquiles, pues cree que su
amada le ha traicionado con el “jardinero”.

11 Era una de las hijas de Asclepio y Lampetia, la hija de Helios (el Sol), segun Hermipo,
o con Epione, segun la Suda. Plin. HN XXXV 40.31; Hermipp. ap. Schol. in Aristoph. Plut.
701; Sudas. v. Hudvn.

12 Vemos en la figura de Pirro el paralelo del héroe tragico Neoptolemo, que obtendra
de Andrémaca, su concubina, un hijo. En la tragedia euripidea Andromaca, Hermione, esposa
legitima del mismo, querrd matar a la troyana y a su hijo en su encarnizada disputa del lecho
del hijo de Aquiles.

3 Cf. Od. IV 352-560. Con la ayuda de la hija de Proteo, Idotea, Menelao consiguio
atrapar al dios marino mientras descansaba para conseguir que le revelase a cual de los dioses
habia ofendido, y como podia apaciguarlo y volver a casa en su viaje desde Troya. Proteo le
respondid entonces verazmente, informando ademas a Menelao de que su hermano Agamenon
habia sido asesinado en su viaje de regreso, que Ayax el Menor habia naufragado y muerto, y
que Odiseo estaba varado en la isla de Calipso, Ogigia. También se dice que fue Glauco el
que ayudo con su profecia a Menelao en el cabo de Malea (E. Or. 352 ss.).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



328 Andrea Navarro Noguera
3. DESARROLLO DE LA TRAMA EN EL LIBRETO

3.1 Primer acto'*

3.1.1. Circe, Glauco, Escila y Egle

La 6pera objeto de estudio da comienzo con un coro de ninfas'> quienes, rodea-
das del séquito que acompatfia a Circe (amores, faunos, driades y céfiros), invitan
a disfrutar de la vida y de la juventud porque “el privarse de placer / es ignorar
la naturaleza” (p. 11)'¢. Circe, por contra, estd sumida en la tristeza por la re-
ciente partida de Ulises y les manda de inmediato guardar silencio!’; no hay
canto que pueda rebajar su dolor: “El corazon se consterna, / la distancia en el
amor siempre atormenta” (p. 12). No se rinden las ninfas a quienes, en su alegato
al disfrute, se les unen los amores y las Gracias con su danza. Estas danzas pronto
seran interrumpidas por la alusion de la diosa al Tiempo: “Tiempo, que es
secuestrado sobre la marcha por las horas” (p. 12).

Se produce un cambio de escena (escena segunda); ahora ya en el
Puerto, el vigilante de las puertas, herido en la huida del héroe, le relata a Circe
como Ulises ha abandonado esas tierras espada en mano (“el primero de los otros
que ensangrentd su mano”, p. 13) y retoma la expresion clasica metonimica de
la nave-lefio de madera para describir la embarcacion usada en su viaje por

14 Para una mejor comprension de la accion dramética que se desarrolla en la 6pera de
Ivanovich hemos estructurado cada acto en la subtrama relacionada con los dos grandes epi-
sodios (y no por la secuencia de escenas): la historia de Glauco, Escila y Egle, por un lado; y
por la otra, la de Andréomaca, Gligoro y Pirro. Circe, como protagonista, tendrd un papel prin-
cipal en ambas acciones.

15 Ademas de divinidades como ninfas, céfiros, amores, gracias... encontramos tres
coros que acompaiian a los personajes principales. En escena encontramos al coro de doncellas
con Circe, pero también haran su aparicion los jovenes al servicio de Pirro y los soldados con
el custodio del Puerto.

16 Se ofrece en este trabajo una traduccion propia del italiano del libreto. Se ha intentado
respetar al maximo el estilo y el ritmo del texto original.

17 Se dirige a ellas como “Sirenas”. Esta mencion por parte de la diosa se debe al canto
equivoco y lastimoso, pero altamente persuasivo, de estas criaturas femeninas, pues, lo que
dicen las ninfas parece no expresar la realidad de su angustiado sentir. En la tragedia euripidea
Helena, la espartana, asediada en Egipto por Teoclimeno y reconociendo ser considerada cul-
pable en el conflicto bélico de Troya, inicia un lamento lirico en el que llama a las Sirenas
pidiendo que acompaiien su triste canto, que es un pean de muerte (vv. 167-178). No es un
recurso extrafio en tragedia griega, principalmente entre personaje y coro femenino, que el
grupo de mujeres se una a la lamentacion de la heroina (cf. las pdrodorde E. Tr. 142-152 ¢ IT
138-142). Un estudio interesante sobre las Sirenas es el de Cerri (1984-1985: 154-174), pues
pone en relacion la referencia de Helena con el fr. 193 P de Estesicoro.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pécimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 329

mar'®; “dentro de su madero / puso rapido pie / poniendo las velas al viento/ se
vol¢ fugitivo en un momento” (p. 14).

Circe despacha a su coro y se queda sola en escena, en duelo, junto con
el vigia, ante el que verbaliza su intencion de impedir la buena navegacion del
héroe griego: “;Acaso los Elementos inexorables / no cambiaron sus tornas,
Dios? / (El mar, el aire, los vientos / fueron conjurados por él para dafio mio?”
(p. 14). La intriga, de la que ha sido testigo el vigilante (quien abandona la
escena)'’, se inicia y Circe, invocando al Cielo, dirige sus imprecaciones contra
el griego: “Venganza, venganza / ‘mi Amor’ ya no lo es mas. / Ulises huy6 /
iQue se le mate rapido, rapido, / a quien a Circe traiciona!” (p. 15).

En la tercera escena aparece Glauco, en los portones del Puerto, can-
tando un aria preso del deseo ardiente por su amada. A esta aria le seguird, en la
cuarta escena, el recitativo entre este y Escila, quien rechaza su amor®’: “Arde
por otro amor, pues soy constante / en que nunca me hagas amante” (p. 17).
Glauco, entonces, busca en la quinta escena a Circe para que le ayude a conquis-
tar a Escila con “encantos magicos” (p. 21). Circe se queda prendada, pero se
propone fingir ser su amiga y aliada por su propio interés.

Circe y Escila aparecen juntas en la escena octava, en la que destaca la
contraposicion del duelo por amar y no ser correspondida y la felicidad de la
joven ninfa al no estar retenida por los designios del amor: “Cir. — Escila pareces
contenta / Esc. — El sentimiento amoroso no me atormenta” (p. 27). Escila

18 Particularmente, en poesia, se le denomina metonimicamente a la embarcacion
“madero” desde la épica arcaica hasta la tragedia griega. Muchas veces lo encontramos rela-
cionado con el mito troyano, al referirse tanto a la nave en el episodio del rapto de Helena por
parte de Paris (cf. E. Hel 229-239), como al embarco de Menelao hacia Troya para recuperar
a su esposa o, incluso, haciendo alusion a las embarcaciones griegas del final de la Guerra en
su vuelta a la Hélade con el botin de mujeres troyanas (cf. E. Andr. 861-865). El latin /ignum
designaba, en época clasica, la “madera” especialmente para quemar, pero también encontra-
mos en poesia el mismo significado metonimico que en la lengua griega para designar una
embarcacion. En la dpera, Andromaca hace referencia también al leflo como sinécdoque de la
nave que ha naufragado en su viaje a Grecia (p. 23). Sobre la metonimia como recurso poético
desde la antigiiedad griega hasta la actualidad, cf. Nagy (2015). Especialmente interesante es
el estudio dedicado a su significado en la épica arcaica, lirica y tragedia clasica griega de
Matzner (2016: 55-166).

19 Sale de escena tras las prototipicas palabras del héroe o heroina trigicos quienes, tras
confesar o sugerir sus tretas, mandan callar y seguir con sus funciones al coro o a sus sirvientes
(cf. E. Med. 823; Io. 666-667). En la 6pera la diosa se asegura con la orden de silencio que el
vigia no revele sus intenciones. Encontramos a un aliado, por tanto, de la maga (p. 15).

20 La ninfa afirma que al amor lo guia un Numen ciego, por lo que no encuentra paz sino
dolor. No ofrece la libertad ansiada (p. 18). El amor, como elemento divino que crea discordia
en cuanto inmoderado (cf. E. /A4 543-606), es un fopos recurrente ya desde la poesia griega
antigua. Cf. Sanders (2013).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



330 Andrea Navarro Noguera

expresa que es a Diana y no a Venus a quien venera®': “A Diana le he dedicado
el vivir mio” (p. 28). Glauco y Egle se unen a estas en la novena escena en donde
Circe no quiere hacer visible su amor por el extranjero: “Amor que me atormen-
tas / te ruego dejes que yo responda, / y mis llamas por fin el bello sol esconda.
/ {Por qué amar a quien no te ama? (p. 29). Empieza, pues, la trama de Circe
quien, no pudiendo conseguir que Glauco ceje en su intencion de enamorar a
Escila, le expresa su voluntad de ayudarlo en la conquista: “Voy a fingir como
amiga / tener de €l piedad” (p. 30). Egle ha sido testigo de los planes de la diosa
y anticipa su propia venganza: “Después de estas engafiosas acciones / sabré bien
vengarme” (p. 31).

3.1.2. Circe, Andrémaca, Gligoro y Pirro

En la sexta escena entran, como prisioneros bajo la custodia del vigilante,
Andromaca y Gligoro. La afligida troyana es descrita por Circe como “Reina”
(p. 22)*?y, tal y como ocurria con las heroinas troyanas y el coro euripideo en
las tragedias del mito troyano (incluida Andrdmaca), se manifiestan dos actitu-
des contrarias ante la situacion de cautiverio. Andrémaca afirma que es mejor la
muerte que vivir sin libertad: “Era mejor el haber muerto, / que bajo pena de
muerte incesante languidecer” (p. 22)*; mientras la posicion contraria en este
caso la expresaria Gligoro: “El morir no falta nunca, / y la vida es un bello tesoro;
/ se necesita s6lo descanso, / y no molestia” (p. 22). Circe le pregunta a
Androémaca el porqué de su duelo, a lo que la que fuera princesa de Troya le
contesta: “Desde aquel momento fatal, que bajo las llamas / de Ilién yacido, y
desde el palacio incendiado / fueron realizadas las exequias a Priamo extinto, /
son ya en detrimento mio, / conjurados con el cielo, los vientos y las olas” (p.
23).

En este punto y a diferencia de la tragedia euripidea, Andromaca teme
que los compafieros con los que viaja (todos ellos griegos y por tanto enemigos
de su patria) hayan perecido, por lo que presenta cierta simpatia hacia los que
ahora la tienen como botin de guerra. También es cierto que se presenta como
su Unica esperanza de vida: todos sus filorhabrian muerto en la Guerra de Troya.

2I'No deberia sorprendernos su preferencia, ya que Escila es una ninfa, y las ninfas
forman parte de la cohorte de la diosa de la caza, Artemis. Su conexion con la diosa refuerza
su vinculo con la naturaleza y su feminidad y sexualidad, dualidad presente en su virginidad
y poder. Cf. Hipdlito en E. Hipp. 1-15.

22 De la misma forma Proteo se referira a ella cuando aparezca ex machina (p. 34).

23 Cf. E. Tr. 636-640: “Andrémaca. — Digo que no existir es igual a morir, y que morir
es mejor que vivir con pena, pues de nada se sufre cuando uno no se percata de ninguno de
sus males. Mas aquel que de buena fortuna goza, cuando cae en el infortunio, se queda per-
plejo, como un vagabundo, lejos de su buena fortuna anterior” (trad. propia).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pécimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 331

Circe, compadeciéndose de la troyana, a quien no duda en llamar
“amiga” (p. 23)*, les deja marchar al puerto. Sin embargo, Andromaca sigue
reclamando su muerte, provocando que la sexta escena finalice con un canto de
Gligoro como alegato a la vida.

Egle hace su aparicion en la séptima escena. Se presenta en recitativo el
dialogo de Gligoro y Egle. Gligoro, desesperado, no sabe qué rumbo tomar®,
Egle le aconseja dirigirse al mar, un mar que el escudero de Tisandro teme”’:
“Por el mar fui casi muerto / temo a Neptuno incluso en pintura?’. / No es bueno
el consejo. / En tierra se halla seguridad, en el mar peligro” (p. 26). Finalmente,
se deja convencer (previas dudas “Sefior no, sefior si”)?® y parte; mientras, Egle
expresa su propio duelo por el amor no correspondido por Glauco.

La accion de la escena décima se sitia en la playa al pie de algunos
riscos, en donde se encuentra Andromaca lamentandose. Decide precipitarse al
mar, pero Gligoro la detiene en la siguiente escena:

Glig. — jOh, esto no! / Detén Andrémaca tus pasos. / Si el mar te perdono, /
(quieres contra estas rocas / partirte el cuello? ;Quién lo recogera?® / And. —

24 Circe le dirige a la troyana las siguientes palabras compasivas: (p. 24) “por piedad
exige el llanto / aunque del corazén enemigo”. Este tipo de direccion carifiosa hacia otra mujer,
aunque extranjera, es muy tipica en tragedia griega. Muestra de ello es la direccion de muchas
heroinas al coro formado por mujeres que no tienen por qué compartir patria para expresar
sororidad y complicidad femenina (cf. E. Andr. 119-121; Hel 330-333). La misma compasion
podemos verla entre Andromaca y la sirvienta de Hermione (cf. E. Andr. 60-62).

25 Los héroes tragicos, especialmente los personajes de Euripides, llegan a un debate
interno, que se resume en la siguiente pregunta: ;Qué debo hacer? Este dilema tiene lugar en
los momentos cruciales del desarrollo dramatico e incluye la alternativa presente entre la
accion y la inaccion, el discurso y el silencio. Sobre el significado de la pregunta tragica “;qué
debo hacer?”, cf. Lanza (1988: 17-18).

26 Debemos recordar que el mar, en la tradicion mitica e histérica de los griegos, era un
elemento cargado de paradojas: al mismo tiempo proveedor de movilidad e intercambios, pero
lleno de misterio y peligro. Los griegos frecuentemente viajaban por mar con sus naves, pero
siempre siendo conscientes del riesgo y la alta posibilidad de naufragios. Y es que, aunque el
peligro del mar constituye un fopos de la literatura griega desde Homero y Hesiodo, los
griegos y particularmente los ateniense son marinos y saben lo que pueden obtener de ¢l (cf.
Purcell, 1990: 29-58). Es por este motivo por lo que el mar, en tragedias como Helena e
Ifigenia entre los tauros, pese a los peligros que puede contener, se convierte en el camino
elegido de salvacion de las heroinas (cf. Barlow, 2008: 25-28). En nuestra 6pera, también se
convierte, pese a la amenaza que supone, en el medio de huida de los personajes.

27 Nuestra conjetura es que el libreto contiene un error tipografico. Deberiamos corregir
“dntipio” por dipinto.

28 Podemos ver en esta respuesta de Gligoro cierto tono irénico. Hay que pensar que
Egle esta travestida como jardinero. El publico, asistente a la dpera, veria un disfraz, por lo
que podria generar comicidad estas palabras del personaje.

29 No nos sorprende aqui ver los ecos clésicos de la obra ovidiana Heroidas en el relato
mitico de Safo y Faon (Ov. Her. XV).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



332 Andrea Navarro Noguera

Déjame. Glig. — Poco a poco, Sefiora. / Un poco de prudencia. / Ten un cuarto,
al menos, de paciencia. / And. — Penosa es la demora (p. 33).

Gligoro maldice la estirpe de las mujeres’: “{Mujeres malditas! / Loco

aquel, que a haceros un favor se dispone” (p. 33). Vemos en el dramma una
Andréomaca con intenciones autoliticas, por lo tanto, difiere de la caracterizacion
que de ella se hace tanto en la épica como en la tragedia griega®'.

Finalmente, Proteo aparece como deus ex machina conduciendo en un
carro a Tisandro y a Pirro:

He aqui, Reina, / estos que apenas miras; / son tus compaiieros, / por los que
sumidos en el mar lloras y suspiras. / Pirro, hijo de Aquiles / y descendencia de
Tetis y mia, a quien amo / como digno nieto, a este lugar / desde el peligro del
mar, a salvo, te guio (p. 34).

Se produce entonces el encuentro de los comparfieros. Andromaca alerta
de los peligros de la Isla de Circe a los recién llegados: “En la isla de Circe;
donde anida/ la crueldad, la ira. / Del que aqui llega / su lascivia en propoésito se
convierte. / Luego, en recompensa del Amor, / o los mata, o transforma su rigor”
(p. 36). Tisandro le aconseja a Andromaca hacerse pasar por su hermana®’:
“Quizéas mejor sera, que tu te finjas / Isifile, su hermana, / que de Consorte el
nombre, a ella no le sirva / de incentivo mayor hacia la magia” (p. 36). Optan los
amantes por llevar a cabo ese plan para no causar los celos de Circe, aunque
primero se asegura Andromaca de que el amor de Pirro sea inquebrantable: “Pi.
— Llama no tengo, ni fuego / que a tu hermosura no dedique su proprio ardor”

(p. 37).
3.2 Segundo acto
3.2.1. Circe, Glauco, Escila y Egle.

Da comienzo, a continuacion, el segundo acto, escenificado en un palacio con
porticos. Egle (disfrazada) habla con Glauco, quien no llega a entender sus pa-
labras pues no logra hacer la anagnérisis completa®*. Egle le dice que pedira

30 Cf. E. Hipp. 616 ss.

31 Ni en la obra euripidea Troyanasni en Andrémaca encontramos en la esposa troyana
de Héctor, pese a sus desgracias y pérdidas, una pretension real de querer acabar con su propia
vida. Si que es cierto que los lamentos de Andrémaca se suceden y, como hemos visto, en
ocasiones afirma que preferiria la muerte a su situacion presente como mujer cautiva, sin es-
poso, sin hijo y sin patria (E. 7r. 630-631).

32 Tipico mechanema cuyo origen podemos encontrar en la tragedia griega, en la que se
ocultaba la identidad real de los héroes para poder salvar su situacion (ej. E. /7771069-1078).

33 En la tragedia griega, como defini6 Aristoteles en su Poética 1450a, la anagnorisis es
un momento esencial en la acciéon dramatica para emocionar al espectador: “Los medios prin-

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pécimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 333

venganza por su traicion, llegdndolo a llamar “monstruo infiel” (p. 41). El joven,
en su engafio, sigue creyendo que Circe le va a ayudar en su batalla amorosa con
Escila: “Circe de mi piadosa /me prometi6 el encanto / para someterla a mi amor”
(p. 39). Circe y Escila, ante la atenta mirada de Glauco (escondido), mantienen
un dialogo que hara que se desvanezcan las esperanzas del amante:

Cir. — Entonces, ;segura estds / de que no lo amaras? Esc. — Asi lo he resuelto /
Glau. — jOh Cielos, oh Dios! ;Qué escucho? / Cir. — Si de este modo me pro-
metes tu favor / me pongo a la labor. / Glau. — jOh falsas promesas, oh Maga
malvada! (p. 41).

Circe le promete a Escila que hard un encantamiento invertido, contrario
a lo que pedia Glauco, para acabar asi con su amor: “Cir. — Escucha. Haré, / bajo
pretextos falaces / de un encanto que él quiere, / que no te moleste mas. / Eg. —
(Ella es furia cruel, y ta tirano) / Esc. — Tt para mi querida. / Glau. — jMi
esperanza perdida!”.

Este acto segundo concluye con el didlogo de Circe y Glauco, quien,
tras haber escuchado lo que tramaba la maga, no cumple con sus deseos y se
marcha:

Glau. — Lleno de repulsa me haces, maga, cruel. / No eres hija del Sol. / Cir. —
iOh, Cielo! ;De qué se lamenta? / ;jPor qué me ofendes? / Glau. — En vano de
mi te prendes / y prometes el encanto en detrimento mio / para que Escila no
me ame. / Impia eres, / no te amaré nunca. Cir. — Soy inocente. / Glau. — Me

voy. (p. 59).
Circe se lamenta.
3.2.2. Circe, Andrémaca, Gligoro y Pirro

En la escena cuarta de este segundo acto, Andromaca se presenta a la maga como
hermana de Pirro. Circe pregunta donde quieren dirigirse, a lo que Andrémaca,
atemorizada por las acciones que pueda llevar a cabo la diosa, responde que a
territorio griego. Circe, entonces, le pide a cambio el amor de Pirro, su supuesto
“hermano”. Andromaca y Pirro aceptan, ya que nada pueden hacer en tierra
extranjera y bajo el cautiverio de la maga, repitiendo que el amor real es el que
ellos dos se tienen. Vemos el énfasis que se da en el libreto a este amor constante
entre Androémaca y Pirro con la repetida pregunta y respuesta entre ambos: “And.
— jAy, Pirro! ;Qué haras? Pi. — Ser¢ constante.” (ejemplos pp. 48 y 49). Un amor
que también Tisandro y Gligoro intentaran recordar para persuadir a Andromaca
para que ceda ante la peticion de Circe y ceje en su lamento.

cipales con que la tragedia seduce al alma son partes de la fabula; me refiero a las peripecias
y a las agniciones”. Cf. Quijada (2021: 81-97).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



334 Andrea Navarro Noguera

Gligoro se dirige a las mujeres para entender la fuerza del amor y la
fidelidad:

Mujeres vosotras, que desposadas / bien sabéis / qué es el amor, qué es la fe, /
decid, decidme, por piedad, / su bien por caridad / a quién de vosotras se lo
concede. / jAh, que no es de astutas / suplicar ayunar para alimentar a los
demas! / Mujeres vosotras, que siempre agasajadas / pero poco agradadas, /
privadas un dia del marido, / decid, decidme a mi / que si su bien se da / perder
quiera el apetito. / jAh, que es una absurda moda / sembrar, cultivar, para que
otro lo goce! (pp. 50-51).

Andrémaca aparece caracterizada, igual que en la épica y en la tragedia,
como una esposa fiel, una buena mujer en el pensamiento griego. De hecho,
Andromaca en el libreto, al saber las intenciones de Circe, expresa que no sera
otra “Juno” (por las venganzas hacia las amantes de Jupiter) a pesar de sus celos
(p. 45).

En un paraje idilico con flores, fuentes y plantas se encuentran Pirro y
Circe, lugar en donde deberia darse rienda suelta al amor, pero que, por el con-
trario, se convierte en un lugar de augurio de muerte contra Ulises, inico
proposito este que la maga tiene para con el griego:

Cir. — ;Entendiste, guerrero? / Quiero de Ulises la muerte, / asi me daras con-
suelo. / Pi. — Entendi. Haré lo que de un caballero / en la prueba se espera, y en
el peligro / por ti daré la vida / si ti me estas agradecida. // Cir. — Nada mas de
ti deseo. Pi. — Confia. (p. 51).

Como garantia de que Pirro cumplird su palabra de matar a Ulises, la
diosa pide como rehén a su “hermana” Andromaca - Isifile. El no acepta: “Antes
que mi hermana se me arrebate / prefiero sufrir mil muertes” (p. 52). Aparece
entonces un segundo coro, esta vez el coro de caballeros prisioneros acompa-
flando a Pirro: “jSuspended, oh tormentos, / las penas del corazén! /
jConcedednos que apagados / nos deje el rigor! / jQue se me vaya el espiritu /
pues mas cruel que el Infierno es este mirto!” (p. 52).

Egle ayuda a Andrémaca a robar la planta magica de Circe que sostiene
Pirro. La pretension de la maga es, segun las palabras de Egle, cambiar su objeto
de amor: “Ella virtud retiene / de hacer que ames a la maga, y otro amor / cambies
en odio mortal” (pp. 53-54). Mientras Pirro duerme, las dos consiguen arreba-
tarle la planta magica. El se despierta y, al ver que marchan “los dos juntos”
(Andrémaca y Egle travestida de jardinero), tacha de infiel a su amada.

Gligoro canta un aria en la escena undécima de este segundo acto. Su
canto versa sobre la dualidad y contraposicion de las mujeres: “jQué Diablo
tienen las mujeres / que la naturaleza la tienen gemela! Mezclan, quiero decir yo,
/ con el dulce lo amargo / con la risa la tristeza, / amenaza con gentileza” (pp.
54-55). Ademas, recoge en su canto los exempla de mujeres “perversas”, como

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pocimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 335

las Sirenas y las Arpias, contrapuestas a las Venus del Tartaro. La presencia de
este canto enfatiza el momento climético de locura dentro de la accidon dramatica
entre tanto enredo. De hecho, aparecen rodeando a Gligoro diferentes bestias
(séquito de Circe de otros mortales metamorfoseados)**; se especifica la
presencia de un 0so, que hace atin mas tenso el climax del canto. Una vez alejado
el peligro tras la ayuda de Egle, Circe aparece en escena resaltando sus intencio-

nes:

Amar a Pirro conviene / para vengarse de todos, / y a Glauco para gozar. Si son
guiados / al dichoso final / designados por el engafio aquellos, / el Amor feliz
hara queridos los desdefios. (p. 58).

3.3 Tercer acto
3.3.1. Circey el resto de los personajes

La accioén del tercer acto se sitlla en un valle con cuevas tenebrosas. Egle retoma
la idea prototipica del peligro que tiene una mujer que ha sido traicionada por su
amante: “Les parece un juego a los amantes / el tontear con mujeres, y los pobres
no saben / que, con las mujeres, los demonios solos estan” (p. 62). Finalmente,
Egle-Floreno se descubre ante Andrémaca en la tercera escena y tiene lugar el
momento de la anagnorisis:

Eg. — Deja, deja a un lado el temor. / En el tiempo en que del Rey troyano / ta
eras nuera, yo desde el Janto / en su ribera te veia / y desde el Ida en el monte /
princesa te acogia. Egle soy yo, / misera peregrina, / que a horribles penas el
Cielo destina. / And. — Absorta estoy del estupor. / Eg. — El sexo mio es mentira,
Amor. / And. — El encuentro mas codiciado, no podria dar sino consuelo el
hado. (p. 64).

Egle da su palabra de ayudar a la troyana en contra de los planes de la
maga. Y asi lo hace, pero Pirro, celoso, que los escucha, piensa que su esposa
desea su muerte para irse con el jardinero:

En busca de mi muerte encuentra el placer / con un vil jardinero. / And. — (Es
ligero el error) / {Va, respira, mi corazén! / Pirro créeme soy yo. / Pi. — Una
esposa infiel, / una mujer cruel. / And. — Ejemplo de constancia. / Pi. — Eres la
mismisima inconstancia. / And. — Lo saben los Numina. Pi. — Tu error. / And.
—Al contrario, mi casto amor. / Marido. Pi. — Olvida ese nombre, / y di, por
contra, mi enemigo; / De ti marcho para siempre. (p. 66).

3 Egle dice que estas fieras que envuelven a Gligoro son personas metamorfoseadas por
la diosa en la escena decimosegunda (pp. 56-57).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



336 Andrea Navarro Noguera

Dolido por lo que cree que es una infidelidad, Pirro acaba por convenir
con Tisandro, tal y como le habia pedido Circe, el dejar como rehén a
Andréomaca:

Que permanezca aqui la infiel. Marcho yo del lado / de una mujer inconstante;
/ el mar espero més confiable®. / El oleaje me ensefia errante / que, si Venus en
el agua tuvo su nacimiento, / mujer del mismo mar es mas desleal (p. 70).

Circe aparece en la escena sexta en didlogo con Egle-Floreno. En esta
escena se presenta la venganza de la maga hacia Escila y su metamorfosis pos-
terior. Retoma aqui el libretista la leyenda contada por Ovidio, en la que se
especifica que el brebaje magico de Circe se verteria en las aguas de la fuente en
las que la ninfa se estaba banando para convertirla asi en monstruo:

Escucha, querido Floreno, / por Glauco despreciada / el destilado liquido usé
indignada / en contra de Escila, mi rival, tifiendo la fuente, / donde desnuda
solia guardar reposo / y no los deseos ardorosos. / Se desnudé al mismo tiempo
que con pena / me retiré para observarla. / Entr6 ahi sin sospecha, y su forma /
cambiando en un instante, / se convirtidé de horror en monstruo su semblante, /
en la claridad del agua / reflejando su imagen / tanta repulsion en ella naci6 /
que, rechazandose a si misma, / en el agua se precipitd (pp. 67-68).

En la escena novena aparece Escila, ya metamorfoseada; tal y como
dicen las acotaciones “Escila, convertida en monstruo mitad mujer, mitad pez”
se presenta ante Glauco, que no la reconoce: “jA Escila 0igo, y no sé dénde!”
(p. 71). Al punto, la reconoce y quiere acercarse. Ella se lo impide, siguiendo
con el proceso de metamorfosis, remarcada también por la acotacion “se agita,
y se ve con mas cabezas de perros” (p. 71). Circe en palacio, mientras tanto,
canta un aria sobre las ruinas que deja un amor no correspondido y termina con
una sentencia justificativa de sus actos: “jQue la ira triunfe donde no se goce el
Amor!” (p. 73).

La escena undécima esta protagonizada por Pirro, desolado por la
“traicion” de Andrémaca, y Creonte que, convertido en fuente, dialoga con el
héroe y le insta a que consiga la libertad rompiendo los encantamientos que Circe
custodia detras de las puertas de su palacio. Motivado en la empresa, Pirro se

35 La imagen del mar como inconstante, aqui comparado al amor, es un fopos literario
ya desde la poesia lirica arcaica griega (Pi. £i: 123 Snell). Sobre las metaforas del amor en la
poesia de la Grecia antigua, cf. Hualde (2016: 17-47). En este caso subyace la idea de que “se
puede fiar uno antes del mar que de una mujer”.

36 Creonte justifica su presencia en calidad de aliado en la accién expresando que fue
compaifiero de Pirro durante la Guerra de Troya (p. 74). Las fuentes griegas no vinculan a
Creonte con esta Guerra, sino que tiene una participacion sefialada en las guerras fratricidas
de la saga tebana. También existe otro Creonte, ¢l rey de Corintio que encontramos en la
tragedia euripidea Medea.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pocimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 337

encuentra por el camino a un espiritu que, haciéndose pasar por Andrémaca’’,
intenta obstaculizar sus intenciones. El equivoco tragicomico se hace atin mas
patente en la siguiente escena, en la que es la auténtica Andromaca la que aparece
y a la que Pirro no cree real®.

El siguiente recitativo lo protagonizan Glauco, Pirro, Andromaca y
Egle, quien finalmente se descubre ante los dos hombres desenmascarando su
identidad como Floreno: “Soy, pues, hija del Sol. Egle soy yo.” (p. 78). Pirro se
disculpa ante su fiel esposa y parten; mientras, Glauco también hace lo propio
con Egle.

Tras toda suerte de enredos y malentendidos se llega, pues, al /ieto fine,
un final que es feliz para todos salvo para Circe. El poder del amor ha sido mas
fuerte que su magia. En el parlamento final se lamenta: “jLas mas pérfidas
estrellas, / el mas injusto Cielo! / Ya la fuerza de Averno / no me da su beneficio”
(p. 80). Desesperada, decide esconderse en los abismos y la pieza concluye con
la acotacion del libretista: “Se esconde la maga, mientras marchan volando los
spiritelli’ (p. 80), geniecillos que forman parte del séquito de personajes com-
plementarios de la obra, driadas, faunos, gracias, cupidos y, por supuesto,
algunos animales de la fauna creada por Circe con su bebida magica.

El libretista acaba aludiendo a la presencia de Jupiter sobre una nube
aplaudiendo el nacimiento de Leopoldo I. A la dpera le seguird un baile de mu-
jeres y hombres, con el que terminara la funcion.

4. CIRCE: DE LAS FUENTES GRECOLATINAS A LA OPERA

Una vez comentada la trama, es menester poner el foco en analizar cdmo se ca-
racteriza a Circe en el libreto y localizar las convergencias y divergencias
encontradas con respecto a su presentacion en las fuentes grecolatinas.

37 El espiritu, en forma de estatua, imposta la voz de Andromaca. Creonte intenta que
Pirro no se fie de sus palabras, mientras el joven no sabe a quién creer. Podemos ver en su
forma de estatua un eco a la metamorfosis que Pico sufriria a cargo de la magia de Circe (Ov.
Met. XIV 313-317). La diosa lo convierte en ave (vv. 320-415), pero en estos versos puede
verse que Macareo, el narrador, sefiala que en su palacio hay una estatua de marmol de un
joven que podria identificarse con Pico. También es posible que el motivo de la transforma-
cion en estatua por parte de Circe se deba a una contaminacion entre la maga y Medusa a
cargo del libretista. Segtin los mitdgrafos, Medusa seria la inica capaz de transformar mortales
en piedras (Ov. Met. IV 767 ss.). Cf. Urbanski (2015: 124-126), para un estudio del libreto de
otra opera en donde Circe también aparece como ejecutora de este tipo de metamorfosis
(Ulisse all’Isola di Circe [Bruselas 1650, libreto de A. Amalteo y musica de G. Zamponi]).

38 La situacion de equivoco nos recuerda al encuentro entre Teucro y Menelao ante
Helena en la obra euripidea homonima (E. Hel. 89-132 y 566 ss.). Y es que el conflicto tragico
de esta tragedia esta en la confusion entre la Helena real y el e{dwAov y a la incapacidad de
los personajes para distinguir entre apariencia y realidad.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



338 Andrea Navarro Noguera
4.1. La ascendencia y descendencia de Circe

Los personajes principales se dirigen a Circe como hija del Sol, enfatizando su
descendencia divina*® como lo hiciera ya Homero, quien presenta el origen de
sus raices de la manera que sigue: “Es hermana de Eetes, el dios de la mente
perversa; una y otro nacieron del Sol que da luz a los hombres y su madre fue
Perseide, engendrada a su vez del Océano” (Od. X 137-139)*. Asi lo confirma
Hesiodo: “Con el incansable Helios, la ilustre Ocednide Perseide tuvo a Circe y
al rey Eetes” (7eo. 957-958). De la misma forma, como hija del Sol, se presenta
a Circe en las Metamorfosis de Ovidio (cf. Met. XIV 375-376) y en las Fabulas
de Higino (Fab. CXXV 8). Sin embargo, no aparece en ningiin momento el
nombre de su madre ni del hermano Eetes ni en las fuentes latinas ni tampoco de
estos se hara eco el libreto.

Nada se dice tampoco de su descendencia con Ulises, lo que no es reco-
gido por Homero en su obra. Hesiodo les atribuye dos hijos, Latino y Telégono
(Teo. 1011-1016). También Higino los hace padres de dos hijos: “Y ella misma
yaci6 con Ulises, de quien tuvo dos hijos, Nausitoo y Telégono” (Fab. CXXV
10). Dionisio de Halicarnaso (Antigiiedades romanas1 72, 5), por su parte, cita
que el historiador Jenagoras la sefialaba como madre de Romo, Antias y Ardeas,
eponimos de las ciudades de Roma, Antio y Ardea, respectivamente.

4.2. El aspecto fisico de la diosa

No aparece en la dpera ninglin rasgo fisico con el que se caracterice a Circe. No
se hace mencion a los cabellos de la diosa, caracteristica frecuentemente usada
en las fuentes grecolatinas, ya presente en la descripcion de Odiseo en la épica
homérica a modo de epiteto (“la de hermosos cabellos”, Kipkn ébmidéxapoc, Od.
X 135) y continuada por la tradicién en las Argonduticas Orficas (1215-1223):
“rapidamente se acerco a la nave y todos se asombraron, como era de esperar, al
contemplarla, pues desde su cabeza sus cabellos flotaban semejantes a rayos de
fuego, brillaba su hermoso rostro y un halito de fuego resplandecia de su
persona” (trad. propia).

3 En el argumento mismo el libretista nos dice quién es su progenitor. Glauco, en el
segundo acto, cuando se da cuenta del engaflo de Circe dice: “No eres hija del Sol; sino que
el Infierno te llevd a hacer el mal comin” (p. 42). Mas adelante, lo volvera a decir (p. 59).
Pirro se dirige a la maga como “digna hija del Sol” (p. 48).

40 Nos hemos servido de la traduccion de J.M. Pabon de la editorial Gredos (1993) para
los textos aqui recogidos de la obra homérica Odisea.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pécimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 339

4.3. Los conocimientos de la maga

En la 6pera se hacen multiples alusiones a la locuacidad de la maga, una capaci-
dad de palabra que sera vista como peligrosa y que caracterizara negativamente
a la protagonista. Ya en la Odisea, el héroe itacense en su primera descripcion
de Circe hace alusion a esa capacidad comunicativa con el epiteto formular
avdfiecoca: “Y llegamos a Eea, la isla habitada por Circe, la de hermosos
cabellos, potente deidad de habla humana (Kipkn &bmidxopoc, dewn 0gdg
avdiecca)” (Od. X 135-136). De la Circe homérica encontramos, junto a este
epiteto, los de “Circe, la rica en venenos” (Od. X 276) y “las maléficas trazas de
Circe” [ta dhopdia dvea Kipknc] (Od. X 289), manteniendo su caracterizacion
original en el libreto. Se la denomina en veinticinco ocasiones con el calificativo
‘maga’, por ejemplo, Creonte en el tercer acto: “Circe, la maga, los encantos
poderosos / forma solo en virtud de las ollas humeantes” (p. 75).

En cuanto al séquito de la diosa, Homero la presenta rodeada de mansos
“leones y lobos monteses hechizados por ella con mal bebedizo” (Od. X 212-
213). Ya aqui Homero vincula la figura de Circe con la hechiceria, la cual habria
sido usada bien para volver a estos animales dociles, o bien estos no fueran otra
cosa sino hombres transformados, pues debido a la ambigiiedad del pasaje puede
presentar diversos sentidos*!. También Ovidio nos habla de la variedad de bestias
que acompafian a la maga (variarum plena ferarum, Ov. Met. XIV 10). En el
libreto aparece la mencion de encantamientos y toda la cohorte de Circe esta
marcada por la transformacion y el mundo de la magia.

Sin duda la caracterizacion especialmente mas resefiada de Circe en el
libreto es su poder de persuasion a la hora de conseguir sus objetivos, marcados
por el amor/desamor que siente por un Ulises que la ha abandonado y después
por Glauco que la rechaza por otro amor. En el libreto, igual que ocurre en la
obra ovidiana, Circe no tiene el poder de seduccion que tiene en la épica homé-
rica, pues es rechazada por sus amados, pero si que genera cierto miedo en los
personajes su figura altamente sexualizada. Esta sexualizacion de la heroina la
vemos ya en Odisea en las palabras de Hermes, quien advierte al protagonista de
las artimaiias de la maga y le presenta la situacion en la que se encontrara cuando
Circe caiga en la trampa de un Odiseo armado: “te invitara a que yazgas a su
lado: no habras de rehusar aquel lecho divino” (Od. X 293-301). Ella misma asi
lo hara unos versos mas tarde: “ahora sin tardanza a mi lecho subamos los dos,

4l En su comentario a Odisea Heubeck (1983: vol. III, n. v. 213) afirma que el verbo
(kota-)0éAyev nunca indica el cambio magico de la apariencia externa, sino una accion que
causa temporalmente un cambio en la actividad racional y la conciencia. Este encantamiento
puede ocurrir a través de palabras, canciones, del engafio, del #pwg, etc. Para el comentarista
los vv. 212-213 hacen referencia a animales, cuyo comportamiento normal Circe ha alterado
con su 0é\yewv; de hecho, los leones y los lobos no se comportan como tales, sino como perros
(v.216).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



340 Andrea Navarro Noguera

porque unidos en descanso y amor confiemos el uno en el otro” (Od. X 333-
335). Sin embargo, en origen la maga de Eea no es la figura enamorada del héroe
en el poema homérico, papel que le corresponde a Calipso*.

4.4. Los lugares de accion de Circe

Otra cuestion que debe ser comentada es la situacion y descripcion del lugar en
el que vive Circe. Homero la ubica en el medio natural en lugar de en el urbani-
zado, representando asi lo salvaje frente a lo civico griego. Esta diosa habita en
el bosque, donde hace uso de las hierbas que este lugar natural le brinda. Eso si,
su vivienda no es una cueva, es un palacio. Ademas, gracias a sus brebajes es
capaz de amansar a las fieras que la rodean y transformar a los hombres en ani-
males. Esto ya supone un poder que amenaza el sistema establecido, en el que
las mujeres estan subordinadas y no poseen ningtin control frente a los hombres.
Ademas, Circe, al ser capaz de seducir mediante su canto, también persuade a
Ulises a yacer con ella. Hace también labores propias de las mujeres: teje, canta,
cocina (sale humo de la casa); pero, a diferencia de la buena mujer, vive sola 'y
aislada (gobierna su territorio, aunque no esté dentro de lo civilizado [Yarnall,
1994: 12)).

Cierta idea de aislamiento la encontramos también en la 6pera. Se nos
dice ya desde el principio que habita en una isla del mar de Sicilia (p. 5) y los
personajes que llegan a ella desean escapar de ese lugar “salvaje” para volver a
sus tierras. De alli s6lo podran escapar por mar, lugar peligroso pues han sido
victimas de ¢l (han naufragado por la peticion vengativa de la diosa), pero se
propone como Unico medio de salvacion. Eso si, en la 6pera aparecen otros es-
cenarios mas urbanizados, aparte de su palacio y los pasillos sofisticados con
portones, encontramos la playa, el puerto y construcciones con arquivoltas,
mientras que la accion dramatica en el bosque es minima (primeras escenas del
primer y tercer acto).

La Circe que describe la obra de Apolonio, Argonduticas, es muy dife-
rente a la homérica. Jason y Medea, tras huir del acecho de Eetes (una vez robado
el vellocino) dejando por el camino a Apsirto despedazado, deciden acudir a la

42 La asociacion de Calipso y Circe es un fendmeno frecuente ya que ambas presentan
concomitancias importantes: las dos son mujeres inmortales, que gobiernan tierras remotas,
que obstaculizan el progreso del héroe, pero que, unidas a él por lazos amorosos, terminan por
convertirse en auxiliadoras cuando este logra superar el peligro presente. A efectos de su
reelaboracion posterior, no es extrafio el trasvase de caracteristicas de una a otra, como tam-
poco lo es el que sean unificadas en una sola mujer que incorpora rasgos de ambas, sin que en
muchos casos pueda establecerse una delimitacion clara en los modelos. Sobre la equiparacion
de Calipso y Circe, véase Galindo Esparza (2015: 50-54) y la reciente tesis de Navarro Diana
(2022: 97-102).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pécimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 341

isla de Circe para obtener su purificacion (IV 584-591). Sin embargo, se encuen-
tran con una Circe aterrada por sus suefios (IV 662-671):

Alli encontraron a Circe que purificaba su cabeza en las aguas del mar; pues de
tal modo estaba asustada por sus suefios nocturnos. Los aposentos y todos los
recintos de su casa le parecian derramar sangre, y una llama consumia enteras
las pocimas con las que antes hechizaba a los forasteros que llegaban. Ella
misma apag6 la ardiente llama con sangre de una victima, que sacaba con sus
manos, y calmo su funesto pavor. Asi que, al llegar el alba, una vez despierta,
purificaba en las aguas del mar sus rizos y vestidos®.

El ritual que realiz6 incluia diseccionar la cabeza de la cria de una cerda,
“cuyas ubres aun estaban hinchadas del parto de su vientre” (IV 705), y lavarse
las manos con su sangre, asi como otras libaciones. Cuando termina, las ndyades
que viven con ella despejan el lugar y la diosa arroja las tortas rituales al fuego
para apaciguar a las Erinias.

“La sangre de su casa” representa la muerte de Apsirto, “la llama”
presagia la ineficacia de sus artes magicas con los argonautas (IV 686-689), y
“la sangre de una victima” alude al sacrificio expiatorio (IV 704 ss.).

No obstante, Circe se niega a dar hospitalidad a Jason, limitdndose a
mantener una larga conversacion con Medea a quien purifica antes de preguntar
sobre lo ocurrido. Se entera entonces de que su sobrina habia asesinado a su
hermano y ayudado a su amado a conseguir el Vellocino. Sabido esto la expulsa
de su palacio con las siguientes palabras:

Marchate del palacio, acompanando al extranjero, quienquiera que sea ese des-
conocido que has conquistado al margen de tu padre. Y no te me arrodilles junto
al hogar. Pues al menos yo no aprobaré tus determinaciones y tu indecorosa
huida. (IV 744-748).

Parece que en el tormento de esta Circe se basa también Ivanovich en
su libreto. Sin embargo, su lamento tormentoso vendria dado por el hecho del
abandono de Ulises y no por la premonicion en forma de suefio del despedaza-
miento de su sobrino.

Otra caracteristica a tener en cuenta es la forma de reaccionar ante la
llegada de extranjeros a su isla, es decir, la hospitalidad de la diosa. En la 6pera,
Circe quiere tener como rehén a Andromaca para que Pirro acabe con Ulises.
Todos los personajes estdn amenazados, pero conforme la accion avanza no se
transforma en anfitriona ejemplar, como si ocurria en Odisea, cuando persuade
a Ulises para que permanezca a su lado y posteriormente lo deja partir. En el

43 La traduccion que hemos utilizado para la obra de Apolonio es la de M. Valverde de
la editorial Gredos (1996).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



342 Andrea Navarro Noguera

libreto, sera Pirro quien, aconsejado por Creonte (convertido en fuente), rompa
las pocimas venenosas, como hiciera Odiseo con la ayuda de Hermes.

4.5. La venganza de la diosa: la metamorfosis

Sin duda, el libreto de Circe esta basado en los episodios mitologicos que encon-
tramos en las fuentes latinas, fundamentalmente en la obra ovidiana
Metamortfosis, donde aparece la historia amorosa entre Glauco y Escila y la pos-
terior metamorfosis de la ninfa.

Circe aparece como hechicera con capacidad de transformacion y sufre
la locura producida por la pasion amorosa, lo que le lleva a la busqueda de ven-
ganza. En el libro XIV, nos narra el amor de Glauco hacia Escila. Esta, sin
embargo, lo desprecia y lo rechaza y, por ese motivo, Glauco le ruega a Circe
que haga una pocidon magica para conseguir su amor (Ov. Met. XIV 11-25):

iDiosa, compadécete de un dios, te 1o suplico! Pues ti sola puedes aliviar este
amor, con tal de que yo te parezca digno; cuan grande es el poder de las hierbas,
Titanide, para nadie es mas conocido que para mi, que fui transformado por
ellas; y, a fin de que no te sea extrafio el motivo de mi locura, en la costa italica,
enfrente de las murallas de Mesina, he visto yo a Escila. Me da vergilienza con-
tarte mis promesas y ruegos, mis lisonjas y las palabras que han sido
despreciadas; jpero tu, si algun poder sin limite hay en tus sortilegios, pronuncia
un sortilegio con tu sagrada bocal; o, jsi una hierba es mas eficaz, utiliza la
fuerza ya probada de esa poderosa hierba! Y no te ruego que me cures y sanes
estas heridas, no es necesario poner término, que ella sufra parte de este ardor**.

Circe le responde solicitandole su amor, pues ella, al verlo, se queda
prendada del dios (Ov. Met. XIV 28-36):

Mejor persigue a quien desee y ansie 1o mismo, y esté cautivada de parejo deseo.
Digno eras, y podrias serlo todavia, de ser rogado, y si esperanza a mi me dieras,
créeme, serias rogado todavia. Y para que no lo dudes y te falte confianza en tu
hermosura, estoy aqui, puesto que diosa soy, hija del nitido Sol, manejo tanto
el encantamiento como la hierba, que por ser tuya hago votos. A la que te des-
precia, despréciala, a la que te sigue siguela de vuelta, que con un solo acto a
dos puedes vengar.

Como respuesta la maga recibe el rechazo de Glauco: “Naceran hojas
en el mar y algas en las cimas de los montes antes de que, estando viva Escila,
se cambie mi amor” (Ov. Met. XIV 38-40).

En la 6pera, la peticion de Glauco a Circe la vemos en el acto primero,
en las escenas quinta y novena:

4 Nos hemos servido de la traduccion de C. Alvarez y R. M. Iglesia de la editorial
Catedra (2001) para los textos aqui recogidos de la obra ovidiana Metamorfosis.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pécimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 343

Glauco. — T4, y solo tu, con tus encantos magicos / haz, ahora, / que me tenga
piedad. (p. 21)

Circe. — {Por qué amar, a quien no te ama? (p. 29)

Circe. — Ama a quien te vaya a amar. / jAy, vuelve a ser libre! [...] Vencer
podras a las estrellas, / si abandonar quisieras a quien te desprecia / amando a
otray... jquién sabe?

Glauco. — En vano son tus consejos / jBrindale socorro a mi lamento! / {Si no
fuera suficiente el suplicar, que sirva la magia! (p. 30).

De vuelta a la obra ovidiana, una vez la maga es rechazada por Glauco,
se relata lo que sigue: “Se indignod la diosa y puesto que no podia dafarlo (y
tampoco querria como enamorada), se enfurece contra la que habia sido prefe-
rida a ella” (Ov. Met. XIV 40-43). Circe acude a la fuente donde solia bafarse
Escila y “esparce jugos obtenidos al presionar una dafiina raiz y murmura vein-
tisiete veces con su boca de maga un sortilegio oscurecido por el enigma de
desconocidas palabras” (Ov. Met. XIV 57-59). De esta manera la transforma en
un monstruo con perros labradores nacidos de sus ingles: “Mira entonces que
sus ingles se afean con perros monstruosos y, no creyendo que sean parte suya,
teme sus hocicos y trata de ahuyentarlos. Pero los monstruos se mueven junto
con ella. Al buscarse los muslos, las piernas y los pies, Escila encuentra fauces
cerbéreas, y se levanta sobre ellas de cintura arriba y detiene sujetos por su
vientre los cuerpos de las fieras” (Ov. Met. XIV 60-67).

La metamorfosis en la Opera la encontramos en el acto tercero, en el
dialogo entre Circe y Floreno. Circe hace la descripcion de como la joven ninfa
se convierte en un monstruo. Resaltamos, de nuevo, el texto:

Escucha, querido Floreno, / por Glauco despreciada / el destilado liquido usé
indignada / en contra de Escila, mi rival, tifiendo la fuente, / donde desnuda
solia guardar reposo / y no los deseos ardorosos. / Se desnudé al mismo tiempo
que con pena / me retiré para observarla. / Entr6 ahi sin sospecha, y su forma /
cambiando en un instante, / se convirtié de horror en monstruo su semblante, /
en la claridad del agua / reflejando su imagen / tanta repulsion en ella naci6 /
que, rechazandose a si misma, / en el agua se precipitd (pp. 67-68).

Como ya hemos hecho mencion anteriormente, no aparece el proceso
de metamorfosis en el libreto, pero si que se trasluce que en su cuerpo aparecen
canidos:

Acotacion: “se agita, y se ve con mas cabezas de perros” (p. 71)

Esc. — Aparta; puesto que por rabia estas olas beberé, y la arena morderé (p.
71).

Finalmente, es importante resaltar que en la obra ovidiana aparece la
transformacion detallada de los hombres en cerdos (Ov. Met. XIV 277-285) vy,

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



344 Andrea Navarro Noguera

posteriormente, vemos como Circe los devuelve a su forma original de humanos
(Ov. Met. X1V 298-309). Este episodio de los compafieros y su retroversion en
la 6pera no aparece, pues la accion dramatica estd inscrita en el episodio poste-
rior al abandono de Ulises. Esta metamorfosis y su cambio de forma a su estado
original (retrometamorfosis) la vemos en algunos elementos/personajes del li-
breto de la dpera, como son la fuente/Creonte, el custodio/Andrémaca y los coros
salvajes de animales/caballeros griegos.

5. CONCLUSIONES

La opera Circe es representativa del estilo de la época: los libretistas tomaban
personajes y episodios de la mitologia, con ese material armaban un argumento
que desembocaba en el /iefo finey la destruccion o castigo del personaje nefasto,
y en el medio intercalaban equivocos que provocaban injustificados celos en los
amantes, idas y venidas de los personajes principales, y danzas y coros de diver-
sos personajes secundarios, como en esta opera, llena de ninfas, faunos, satiros
y spiritelll.

En el contexto de la opera barroca, Circe se convirtid en un personaje
interesante debido a su capacidad para transformar y seducir a los hombres. Los
compositores y libretistas se sintieron atraidos por la idea de representar visual
y musicalmente sus poderes magicos y su influencia sobre los personajes prin-
cipales. La musica en estas 0peras a menudo reflejaba el encanto y la sensualidad
asociados con Circe, asi como el sentido de misterio y peligro que rodeaba su
figura. Pero, ;cudl es el mensaje que nos quiere dar C. Ivanovich con su libreto?

La ocasion de la puesta en escena de este dramma per miisica, el aniver-
sario de Leopoldo I, marca el objetivo fundamental del texto del libretista. No
podemos olvidarnos de que se trata de un texto de exaltacion al Emperador y,
por ende, tendra un papel protagonista en la accion al hacer depender la caracte-
rizacion del resto de personajes de la accion dramatica, particularmente la de
Circe, de su grandeza.

Circe, pese a ser la responsable del titulo de la 6pera y tratarse de la hija
del Sol, no podra sino quedar prendada de las gloriosas acciones del homena-
jeado. No sélo se compara a Leopoldo I con una divinidad, sino que incluso este
consigue eclipsar a la maga con su poder. So6lo quizas, Jupiter, sobre la nube,
parece tener una posicion predominante como “artifice de fiestas”, ya que sera
¢l quien daré paso al baile tras la 6pera. El Emperador, orgulloso de esa posicion
superior que ostenta, aplaudira como Jupiter desde su palco elevado.

La obra de Ovidio se presenta como la fuente principal en la que se basa
el libretista para componer su Circe. Sin embargo, hemos encontrado una serie
de motivos en la caracterizacion de la diosa que aluden a los origenes de su pre-
sentacion en la conservada épica homérica. Cierto es que nada parece ya quedar
del personaje femenino benefactor de Ulises a quien brinda consejo tras permitir

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



Entre pocimas y (en)cantos: la Circe operistica de C. Ivanovich 345

su vuelta a ftaca con la estimada Penélope. Aqui vemos a una diosa desesperada
y vengativa, cuyo objetivo desde el inicio es castigar al héroe griego. Ni el amor
no correspondido de Glauco, pese a intentar modificarlo, sera tan importante al
final del libreto. Como le confesara a Egle: “El amar a Pirro conviene / para
vengarse / y a Glauco para gozar” (p. 58). Sera el hijo de Aquiles, paralelo del
héroe tragico Neoptodlemo en Andromaca, a quien buscara como aliado para su
empresa. No obstante, los ardides persuasivos de la maga no tendran el final
deseado y Circe, aqui caracterizada como una victima de sus propias acciones,
no tendra mas remedio que desaparecer en el abismo. EI Amor es mas poderoso
que la magia. La libertad se les devuelve a todos los personajes quienes volveran
a sus vidas ordenadas. La calma, por tanto, retorna; y, el climax conseguido por
el final de la representacion se convierte en un baile colectivo entorno al
Emperador quien, como Ulises cuando arriba a ftaca y termina con los preten-
dientes de su esposa, gozara de gran reconocimiento.

Declaracion de contribucion de autoria

Andrea Navarro Noguera: conceptualizacion, investigacion, redaccion-borrador
original, redaccion-revision y edicion

BIBLIOGRAFIiA

Alvarez, C. - Iglesias, R. M. (2001) Ovidio. Metamorfosis, Madrid.

Barlow, S. (2008) The Imagery of Euripides. A Study in the Dramatic Use of
Pictorial Language, Londres.

Bernabé Pajares, A. (1999) Fragmentos de épica griega arcaica, Madrid.

Cerri, G. (1984-1985) “Dal canto citarodico al coro tragico. La palinodia di
Stesicoro, I’ ‘Elena’ di Euripide e le sirene”, Dioniso 55, pp. 155-174.

Cotello, B. (2008) “Circe en la historia de la 6pera y en los origenes del ballet”,
Circe clis. mod. [online], pp. 87-102.

Galindo Esparza, A. (2015) El tema de Circe en la tradicion literaria: de la épica
griega a la literatura espafiola, Murcia.

Gomez Jiménez, M. (2018) Proyeccion del mito de Circe en la literatura
hispanica: de la época medieval a la contemporaneidad, T.D. Univ.
Complutense, Madrid.

Heubeck, A. (1983) Omero. Odissea, vol. 111, Milan.

Hualde, P. (2018) “Metaforas del amor en la poesia de la Grecia antigua (II): De
la tragedia atica a la poesia helenistica”, CFC (g): Estudios griegos e
indoeuropeos 28, pp. 41-81.

Ivanovich, C. (1665) La Circe: Drama per musica per celebrar il natale di
Leopoldo Imperatore, Viena.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



346 Andrea Navarro Noguera

Kuhn, B. (2003) Mythos und Metapher: Metamorphosen des Kirke-Mythos in
der Literatur der italienischen Renaissance, Munich.

Lanza, D. (1988) “Les Temps de 1’émotion tragique. Malaise et soulagement”,
Metis 3, pp. 15-39.

Matzner, S. (2016) Rethinking Metonymy: Literary Theory and Poetic Practice
from Pindar to Jakobson, Oxford.

Maurizio Bettini, C. F. (2010) // mito di Circe: Immagini e racconto della Grecia
a oggi, Turin.

Nagy, G. (2015) Masterpieces of Metonymy: From Ancient Greek Times to
Now, Washington.

Navarro Diana, J. (2022) El Episodio Homérico de Calipso y su Tradicion
Literaria, T.D. Univ. Murcia, Murcia.

Pabon, J. M. (1993) Homero. Odisea, Madrid.

Purcell, N. (1990) “Mobility and the polis”, en Murray, O. y Price, S. (eds.), The
Greek City fiom Homer to Alexander, Oxford, pp. 29-58.

Quijada Sagredo, M. (2021) “Interpretaciones de lo trdgico en la Poética
aristotélica”, Theatralia: revista de poética del teatro 23, pp. 37-50.
Salazar, A. (1989) La muisica en la sociedad europea. Il. Hasta fines del siglo

XVIII, Madrid.

Sanders, E. (2013) Erds and the Polis: Love in Context, Londres.

Sartori, C. (1960) [ Libretti italiani a Stampa dalle origini al 1800, Milan.

Tochtermann, S. (1992) Die allegorische gedeutete Kirke Mythos: Studien zur
Entwicklungs und Rezeptionsgeschichte, Frankfurt am Main.

Urbanski, P. (2015) “Ulisse all’lsola di Circe (Brussels 1650): Operatic
Transformation of Classical Tradition and Dissolution of Stoic Problems”,
Werkwinkel 10 (2), pp. 115-130.

Valverde, M. (1996) Apolonio de Rodas. Argonaduticas, Madrid.

Velimirovic, M. (1992) “Il contributo di Cristoforo Ivanovich nell'evoluzione
del melodramma seicentesco”, en S. Graciotti (ed.), // libro nel bacino
adriatico : secc. XV-XVIII, Florencia, pp. 111-124.

Yarnall, J. (1994) Transformations of Circe: The History of Enchantress, Urbana
y Chicago.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia40 (2025), 323-346



