
 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

Myrtia, nº 40 (2025), 323-346 

 

Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

[Where Potions Stir and Chants Enchant: The Operistic Circe of C. Ivanovich] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.654351 

Andrea Navarro Noguera* 

Universidad Nacional de Educación a Distancia 

Andrea.navarro@flog.uned.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-2289-8002 
 

 

1. INTRODUCCIÓN  

El origen de la ópera suele situarse en la composición de Dafne de J. Peri (con 

libreto de O. Rinuccini, c. 1598), un género que surge como resultado de diver-

sos factores, entre los cuales destaca la suntuosidad de las cortes principescas1. 

Ya en 1581, Circe había sido la figura central del espectáculo de música, danza 

y poesía Balet Comique de la Royne, también conocido como Balet de Circé, 

 
* Este artículo ha sido fundamentalmente escrito en la estancia de investigación 

sufragada y realizada en la prestigiosa Fondation Hardt de estudios clásicos (Ginebra, Suiza). 

El presente estudio se inscribe, además, en el marco del proyecto de investigación 

“Justificación de la violencia política en el teatro griego” (CIAICO/2023/026). 
1 Cf. Salazar, 1988: 17. 

Resumen: La presencia de Circe en la historia de la ópera ha sido una constante y los libretos ilustran 

a la perfección la dimensión poliédrica que la hija del Sol ha ido cosechando desde anti-

guo en su caracterización como mujer. Los libretistas del Barroco echan mano de la 

tradición y adaptan su identidad a los acontecimientos de la época. El siguiente trabajo 

tiene como objetivo analizar el libreto de la ópera Circe de C. Ivanovich estableciendo 
paralelismos con las fuentes clásicas a fin de resaltar cómo el libretista retoma los episo-

dios mitológicos en los que la maga actúa como protagonista para enmarcar la creación 

y recreación de este personaje tan singular. 

  

Abstract: The presence of Circe in the history of opera has been a constant, and the librettos per-

fectly illustrate the multifaceted dimension that the daughter of the Sun has acquired since 

ancient times in her characterization as a woman. Baroque librettists draw upon tradition 

and adapt her identity in light of the events of the time. This study aims to analyze the 
libretto of the opera Circe by C. Ivanovich, establishing parallels with classical sources 

in order to highlight how the librettist revisits mythological episodes in which the 

sorceress acts as the protagonist to frame the creation and recreation of this singular 

character. 

   

Palabras clave: Recepción clásica. Ópera barroca. Libreto italiano. C. Ivanovich. Circe. 

  
Keywords: Classical Reception. Baroque opera. Italian libretto. C. Ivanovich. Circe. 

  

Recepción: 14/03/2024 Aceptación: 07/10/2025 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

324 

dirigido por Balthazar de Beaujoyeulx2. No obstante, fue en el Barroco (siglos 

XVII y XVIII) cuando entre los personajes operísticos, en su mayoría seres mi-

tológicos, se incluyó con mayor frecuencia a Circe, inspirando numerosas obras 

con títulos como Circe, Circe abbandonata, Circe delusa y Circe in Italia, entre 

otras3.  

La mayoría de estas obras fueron creadas por compositores poco cono-

cidos para el gran público de los teatros, en una época en la que la música estaba 

subordinada al texto. Sin embargo, destacan figuras como Gluck, quien incor-

poró a Circe junto al hijo de Ulises en Telemaco o sia l'isola di Circe (Viena, 

1765, con libreto de M. Coltellini), y Cimarosa, autor de la música de Circe en 

1782 (Milán, libreto de D. Perelli). Además, el personaje de Circe tuvo presencia 

en numerosos dramme per musica (ópera seria italiana), que abordaban distintos 

mitos en forma de balli. Algunos ejemplos de estos ballets son “L'arrivo d'Ulisse 

nell’isola di Circe” (con coreografía de Salamon) en Adriano in Siria (Roma, 

1758, con libreto de Metastasio y música de Rinaldo di Capua), y “Circe e 

Galatea” (con coreografía de Ribaltò) en Andromaca (Cádiz, 1762, con libreto 

de A. Salvi y música de G. Sciroli). 

El mito de Circe está ligado de manera indisoluble a la Odisea de 

Homero, cuyo canto X alberga fundamentalmente la presencia del héroe princi-

pal como amante de la diosa. No obstante, la hija de Helios aparece en numero-

sos textos grecolatinos, cuyo relato mítico ha sido objeto de estudio por parte de 

los investigadores. Como hermana de Eetes y tía de Medea, por ejemplo, la ve-

mos como actuante (es ella la encargada de purificar a su sobrina tras el 

despedazamiento de su hermano Apsirto) en la obra de Apolonio de Rodas, 

Argonáuticas (principalmente en el libro IV). Otros autores como Eugamón de 

Cirene en su Telegonía4 y Pseudo-Apolodoro (VII 36 ss.) narran que fue una 

madre prolífica y que engendró a un hijo de Odiseo, Telégono, el cual mataría a 

su padre. Asimismo, sabemos que tuvo relaciones con Pico y con Júpiter, de 

quien habría concebido al dios Fauno. Ovidio, por su parte, la señala como res-

ponsable de la transformación de Escila en un monstruo marino y, además, de la 

metamorfosis de Pico en el ave que da lugar a su nombre. Circe también aparece 

en las Argonáuticas Órficas y en las Fábulas de Higino. Todos ellos tienen algo 

 
2 B. Cotello (2008: 87-102) analiza de forma somera en su artículo la presencia de esta 

heroína en la ópera partiendo de sus orígenes. Especial atención le dedica a su presencia en el 

Balet Comique de la Royne. Sobre las múltiples interpretaciones alegóricas de Circe a lo largo 

de la recepción clásica, especialmente en el Renacimiento, cf. Tochtermann (1992), Yarnall 

(1994) y Kuhn (2003). 
3 Contamos con más de 45 representaciones en las que la diosa figura de forma principal 

en este periodo en nuestra base de datos (Ópera y mundo clásico (uned.es). Esta base de datos 

está actualmente en proceso para poner en abierto las pesquisas del grupo de investigación. 
4 Cf. Bernabé, 1999: 218-222. 

http://www.operaymundoclasico.uned.es/


Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

325 

en común: destacan en sus relatos la liminalidad, la amenaza, el peligro y, por 

ende, el poder que esta mujer ostenta en el devenir de los acontecimientos de la 

trama. 

En las literaturas modernas europeas5, la figura mítica de Circe ha sido 

reinterpretada como un símbolo de poder y autonomía femenina, y en muchas 

de estas reescrituras, su fortuna se presenta como una manifestación de su cono-

cimiento y dominio de la magia. Su inmensa riqueza no solo se traduce en bienes 

materiales, sino también en el acceso a saberes ancestrales, hierbas místicas y el 

gobierno sobre su propia isla, Eea, que en diversas obras se describe como un 

reino de abundancia y misterio. Autores de distintos géneros literarios a lo largo 

de la historia, incluidos los libretistas de ópera, han expandido esta visión, retra-

tándola como una hechicera cuya prosperidad no depende de linajes ni 

conquistas, sino de su habilidad para transformar la realidad con su astucia. 

 

2. LA CIRCE DE IVANOVICH 

En este trabajo nos vamos a centrar en una obra en concreto que consideramos 

nos puede dar una visión representativa de qué relatos míticos utiliza la ópera 

del Barroco para enmarcar la presencia y caracterización de este personaje. 

Se trata de Circe: “Drama per musica per celebrar il natale della sacra 

cesarea maestà di Leopoldo augustissimo imperatore”, ópera estrenada en Viena 

en 1665. Leopoldo I era un gran entusiasta de la ópera como todos los 

Habsburgo, melómano y con gran pericia a la hora de tocar instrumentos y com-

poner. Fue durante las bodas de Leopoldo I con Margarita de España cuando se 

estrenó la ópera Il Pomo d'Oro (Viena, 1668, libreto de F. Sbarra y música de P. 

A. Cesti) que quizá pueda considerarse el mayor fasto operístico de la historia. 

La Circe es anterior, una obra menor dado que se trataba de una ocasión menos 

solemne, un cumpleaños. La música fue compuesta por Pietro Andrea Ziani, 

quien era el Kappelmeister de la corte, y el libreto elaborado a cargo de 

Cristoforo Ivanovich6.  La edición del libreto que utilizamos en este trabajo es la 

 
5 Maurizio Bettini (2010: 349-362) aporta en su capítulo Circe nel tempo un elenco de 

referencias bibliográficas y textuales al servicio de aquellos lectores interesados en seguir la 

evolución tardoantigua, medieval y moderna del mito de Circe. Sobre el tratamiento del mito 

de Circe y de su proyección en la literatura clásica e hispana, cf. Galindo Esparza (2015) y 

Gómez Jiménez (2018). 
6 No hay apenas información sobre las fuentes clásicas que Ivanovich utilizó para la 

escritura de sus libretos, por lo que el análisis sobre la innovación que hizo de la tradición 

clásica en esta obra es conjetural, del mismo modo que suponemos, por la breve presentación 

en el libreto, los objetivos que el autor podría tener al modificar la caracterización de la diosa 

conforme la acción dramática se fuera desarrollando. Véase el estudio de M. Velimirovic 

(1992: 111-124), quien profundiza sobre las aportaciones que este libretista hizo al género 

operístico del momento. 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

326 

primera, impresa en Viena en 1665 por Matteo Cosmerovio (Sartori, 1960: 

5638)7. 

El kairós imponía que este dramma se compusiera como elogio al sobe-

rano, tal y como se describe en el subtítulo del libreto. En esta ocasión se dice 

que Circe ha modificado su naturaleza: en lugar de ser ella la que hechiza a los 

otros, está encantada y deslumbrada por las admirables prerrogativas que posee 

el descendiente del invencible Fernando8 y se siente orgullosa de haber sido ele-

gida para celebrar el cumpleaños del Emperador Leopoldo (Ivanovich 1665, p. 

3). Es tal la gloria del alabado que incluso una diosa como Circe queda prendada 

de su buen hacer. El autor advierte en el prólogo que el contenido de la obra le 

ha sido suministrado en parte del mito y en parte de su propia invención (p. 6). 

Ivanovich imagina sucesos que habrían tenido lugar después de la partida de 

Ulises, considerando que la historia previa ya habría sido representada en Gli 
Errori d’Ulisse,9 que se presupone que sería una ópera anterior10. 

La ópera consta de tres actos (compuestos por 12, 14 y 13+1 escenas) y 

se divide en tres acciones principales que van entremezclándose en el relato: 

1. La parte basada en el mito (Le Favole, p. 6) está relacionada con 

Glauco y Escila: Circe está en su isla en el mar de Sicilia, desdeñada 

y abandonada rumiando sus deseos de venganza contra Ulises, 

cuando Glauco recurre a ella para que lo ayude a conseguir el amor 

de Escila. Circe se enamora de él y le promete su ayuda con la in-

tención velada de seducirlo. 

 
7 Otro libreto de Ivanovich con el mismo título fue usado, en 1679, para la representación 

de otro dramma per musica en honor al ilustrísimo y excelentísimo Giovanni Cornaro dalla 

Cà Grande, cuya música fue compuesta por Domenico Freschi. En esencia, la trama es la 

misma, aunque encontramos algunas diferencias en la estructura de las escenas con la apari-

ción de los personajes y sus discursos. 
8 Leopoldo I, hijo de Fernando III y María Ana de España fue el Emperador del Sacro 

Imperio Romano Germánico desde 1658 hasta su muerte en 1705. Su gobierno se caracterizó 

en materia exterior por contrapesar la preponderancia política de la Francia de Luis XIV (su 

primo hermano por vía femenina) en Europa y por rechazar por el Este la amenaza del Imperio 

Otomano. Como Rey de Hungría reunificó las tres partes del reino (que había estado dividido 

cerca de 150 años tras la invasión otomana) después de expulsar a los turcos, asunto que rati-

ficó con la Paz de Karlowitz de 1699. 
9 Esta ópera podría hacer referencia al De Ulixis Erroribus, un breve epítome de la 

Odisea del siglo XIV obra de Manuel Gabalas, más conocido como Mateo de Éfeso. Sobre el 

cual, cf. Navarro Diana (2022: 257-259). 
10 De acuerdo con la costumbre operística del Barroco el libretista podía y debía expresar 

su intención en dos partes del libreto: el argumento, una especie de resumen con alguna 

mención a los rasgos interpretativos de la acción y personajes; y el prólogo, caracterizado por 

la aparición de personajes alegóricos y/o mitológicos importantes en la trama. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

327 

Luego viene la variación y creación del libretista (Si Finge, pp.7-8), en 

la que destacan las dos acciones restantes:  

2. Egle, otra de las hijas del Sol11, es la esposa y ama profundamente 

a Glauco, pero este la ha traicionado con un nuevo amor y suele ir 

a la isla de Circe con frecuencia. Preocupada por la situación y dis-

puesta a averiguar qué le ocurre a su amado, Egle consigue 

infiltrarse entre los servidores de Circe disfrazada de jardinero, bajo 

el nombre de Floreno. Descubre el amor no correspondido de 

Glauco por Escila y el plan de Circe de hacerlo suyo. Su participa-

ción en la trama está marcada por el deseo de venganza hacia el 

traidor, aunque, como veremos, será clave en la ayuda a los restan-

tes personajes, quienes deben escapar de las oscuras intenciones de 

la diosa. 

3. Por otra parte, a causa de la tormenta que Circe provoca al enterarse 

del abandono de Ulises, se produce el naufragio de la nave en la que 

se hallan Pirro, hijo de Aquiles, Andrómaca, su mujer12, y Tisandro, 

jefe de los argivos. Andrómaca, tras el naufragio, consigue llegar a 

tierra en una barca junto con Gligoro, escudero de Tisandro, y con 

el auxilio de Proteo13 vuelve a reunirse con sus compañeros. 

Al aparecer Pirro en la isla, Circe urde un nuevo plan e intenta conven-

cerlo para que mate a Ulises. Andrómaca, por consejo de Tisandro, finge ser la 

hermana de Pirro (bajo el nombre de Isífile) para no incitar los celos de la maga 

(que ve en Pirro la última oportunidad de vengarse de Ulises) y, entre numerosos 

enredos, termina despertando los celos del hijo de Aquiles, pues cree que su 

amada le ha traicionado con el “jardinero”. 

 

 
11 Era una de las hijas de Asclepio y Lampetia, la hija de Helios (el Sol), según Hermipo, 

o con Epione, según la Suda. Plin. HN XXXV 40.31; Hermipp. ap. Schol. in Aristoph. Plut. 

701; Suda s. v. Ἡπιόνη. 
12 Vemos en la figura de Pirro el paralelo del héroe trágico Neoptólemo, que obtendrá 

de Andrómaca, su concubina, un hijo. En la tragedia euripidea Andrómaca, Hermíone, esposa 

legítima del mismo, querrá matar a la troyana y a su hijo en su encarnizada disputa del lecho 

del hijo de Aquiles. 
13 Cf. Od. IV 352-560. Con la ayuda de la hija de Proteo, Idotea, Menelao consiguió 

atrapar al dios marino mientras descansaba para conseguir que le revelase a cuál de los dioses 

había ofendido, y cómo podía apaciguarlo y volver a casa en su viaje desde Troya. Proteo le 

respondió entonces verazmente, informando además a Menelao de que su hermano Agamenón 

había sido asesinado en su viaje de regreso, que Áyax el Menor había naufragado y muerto, y 

que Odiseo estaba varado en la isla de Calipso, Ogigia. También se dice que fue Glauco el 

que ayudó con su profecía a Menelao en el cabo de Malea (E. Or. 352 ss.). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

328 

3. DESARROLLO DE LA TRAMA EN EL LIBRETO 

3.1 Primer acto14 

3.1.1. Circe, Glauco, Escila y Egle 

La ópera objeto de estudio da comienzo con un coro de ninfas15 quienes, rodea-

das del séquito que acompaña a Circe (amores, faunos, dríades y céfiros), invitan 

a disfrutar de la vida y de la juventud porque “el privarse de placer / es ignorar 

la naturaleza” (p. 11)16. Circe, por contra, está sumida en la tristeza por la re-

ciente partida de Ulises y les manda de inmediato guardar silencio17; no hay 

canto que pueda rebajar su dolor: “El corazón se consterna, / la distancia en el 

amor siempre atormenta” (p. 12). No se rinden las ninfas a quienes, en su alegato 

al disfrute, se les unen los amores y las Gracias con su danza. Estas danzas pronto 

serán interrumpidas por la alusión de la diosa al Tiempo: “Tiempo, que es 

secuestrado sobre la marcha por las horas” (p. 12). 

Se produce un cambio de escena (escena segunda); ahora ya en el 

Puerto, el vigilante de las puertas, herido en la huida del héroe, le relata a Circe 

cómo Ulises ha abandonado esas tierras espada en mano (“el primero de los otros 

que ensangrentó su mano”, p. 13) y retoma la expresión clásica metonímica de 

la nave-leño de madera para describir la embarcación usada en su viaje por 

 
14 Para una mejor comprensión de la acción dramática que se desarrolla en la ópera de 

Ivanovich hemos estructurado cada acto en la subtrama relacionada con los dos grandes epi-

sodios (y no por la secuencia de escenas): la historia de Glauco, Escila y Egle, por un lado; y 

por la otra, la de Andrómaca, Gligoro y Pirro. Circe, como protagonista, tendrá un papel prin-

cipal en ambas acciones. 
15 Además de divinidades como ninfas, céfiros, amores, gracias… encontramos tres 

coros que acompañan a los personajes principales. En escena encontramos al coro de doncellas 

con Circe, pero también harán su aparición los jóvenes al servicio de Pirro y los soldados con 

el custodio del Puerto. 
16 Se ofrece en este trabajo una traducción propia del italiano del libreto. Se ha intentado 

respetar al máximo el estilo y el ritmo del texto original. 
17 Se dirige a ellas como “Sirenas”. Esta mención por parte de la diosa se debe al canto 

equívoco y lastimoso, pero altamente persuasivo, de estas criaturas femeninas, pues, lo que 

dicen las ninfas parece no expresar la realidad de su angustiado sentir. En la tragedia euripidea 

Helena, la espartana, asediada en Egipto por Teoclímeno y reconociendo ser considerada cul-

pable en el conflicto bélico de Troya, inicia un lamento lírico en el que llama a las Sirenas 

pidiendo que acompañen su triste canto, que es un peán de muerte (vv. 167-178). No es un 

recurso extraño en tragedia griega, principalmente entre personaje y coro femenino, que el 

grupo de mujeres se una a la lamentación de la heroína (cf. las párodoi de E. Tr. 142-152 e IT 

138-142). Un estudio interesante sobre las Sirenas es el de Cerri (1984-1985: 154-174), pues 

pone en relación la referencia de Helena con el fr. 193 P de Estesícoro. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

329 

mar18: “dentro de su madero / puso rápido pie / poniendo las velas al viento/ se 

voló fugitivo en un momento” (p. 14). 

Circe despacha a su coro y se queda sola en escena, en duelo, junto con 

el vigía, ante el que verbaliza su intención de impedir la buena navegación del 

héroe griego: “¿Acaso los Elementos inexorables / no cambiaron sus tornas, 

Dios? / ¿El mar, el aire, los vientos / fueron conjurados por él para daño mío?” 

(p. 14). La intriga, de la que ha sido testigo el vigilante (quien abandona la 

escena)19, se inicia y Circe, invocando al Cielo, dirige sus imprecaciones contra 

el griego: “Venganza, venganza / ‘mi Amor’ ya no lo es más. / Ulises huyó / 

¡Que se le mate rápido, rápido, / a quien a Circe traiciona!” (p. 15). 

En la tercera escena aparece Glauco, en los portones del Puerto, can-

tando un aria preso del deseo ardiente por su amada. A esta aria le seguirá, en la 

cuarta escena, el recitativo entre este y Escila, quien rechaza su amor20: “Arde 

por otro amor, pues soy constante / en que nunca me hagas amante” (p. 17). 

Glauco, entonces, busca en la quinta escena a Circe para que le ayude a conquis-

tar a Escila con “encantos mágicos” (p. 21). Circe se queda prendada, pero se 

propone fingir ser su amiga y aliada por su propio interés. 

Circe y Escila aparecen juntas en la escena octava, en la que destaca la 

contraposición del duelo por amar y no ser correspondida y la felicidad de la 

joven ninfa al no estar retenida por los designios del amor: “Cir. – Escila pareces 

contenta / Esc. – El sentimiento amoroso no me atormenta” (p. 27). Escila 

 
18  Particularmente, en poesía, se le denomina metonímicamente a la embarcación 

“madero” desde la épica arcaica hasta la tragedia griega. Muchas veces lo encontramos rela-

cionado con el mito troyano, al referirse tanto a la nave en el episodio del rapto de Helena por 

parte de Paris (cf. E. Hel. 229-239), como al embarco de Menelao hacia Troya para recuperar 

a su esposa o, incluso, haciendo alusión a las embarcaciones griegas del final de la Guerra en 

su vuelta a la Hélade con el botín de mujeres troyanas (cf. E. Andr. 861-865). El latín lignum 

designaba, en época clásica, la “madera” especialmente para quemar, pero también encontra-

mos en poesía el mismo significado metonímico que en la lengua griega para designar una 

embarcación. En la ópera, Andrómaca hace referencia también al leño como sinécdoque de la 

nave que ha naufragado en su viaje a Grecia (p. 23). Sobre la metonimia como recurso poético 

desde la antigüedad griega hasta la actualidad, cf. Nagy (2015). Especialmente interesante es 

el estudio dedicado a su significado en la épica arcaica, lírica y tragedia clásica griega de 

Matzner (2016: 55-166). 
19 Sale de escena tras las prototípicas palabras del héroe o heroína trágicos quienes, tras 

confesar o sugerir sus tretas, mandan callar y seguir con sus funciones al coro o a sus sirvientes 

(cf. E. Med. 823; Io. 666-667). En la ópera la diosa se asegura con la orden de silencio que el 

vigía no revele sus intenciones. Encontramos a un aliado, por tanto, de la maga (p. 15). 
20 La ninfa afirma que al amor lo guía un Numen ciego, por lo que no encuentra paz sino 

dolor. No ofrece la libertad ansiada (p. 18). El amor, como elemento divino que crea discordia 

en cuanto inmoderado (cf. E. IA 543-606), es un topos recurrente ya desde la poesía griega 

antigua. Cf. Sanders (2013). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

330 

expresa que es a Diana y no a Venus a quien venera21: “A Diana le he dedicado 

el vivir mío” (p. 28). Glauco y Egle se unen a estas en la novena escena en donde 

Circe no quiere hacer visible su amor por el extranjero: “Amor que me atormen-

tas / te ruego dejes que yo responda, / y mis llamas por fin el bello sol esconda. 

/ ¿Por qué amar a quien no te ama? (p. 29). Empieza, pues, la trama de Circe 

quien, no pudiendo conseguir que Glauco ceje en su intención de enamorar a 

Escila, le expresa su voluntad de ayudarlo en la conquista: “Voy a fingir como 

amiga / tener de él piedad” (p. 30). Egle ha sido testigo de los planes de la diosa 

y anticipa su propia venganza: “Después de estas engañosas acciones / sabré bien 

vengarme” (p. 31). 

 

3.1.2. Circe, Andrómaca, Gligoro y Pirro 

En la sexta escena entran, como prisioneros bajo la custodia del vigilante, 

Andrómaca y Gligoro. La afligida troyana es descrita por Circe como “Reina” 

(p. 22)22 y, tal y como ocurría con las heroínas troyanas y el coro euripideo en 

las tragedias del mito troyano (incluida Andrómaca), se manifiestan dos actitu-

des contrarias ante la situación de cautiverio. Andrómaca afirma que es mejor la 

muerte que vivir sin libertad: “Era mejor el haber muerto, / que bajo pena de 

muerte incesante languidecer” (p. 22)23; mientras la posición contraria en este 

caso la expresaría Gligoro: “El morir no falta nunca, / y la vida es un bello tesoro; 

/ se necesita sólo descanso, / y no molestia” (p. 22). Circe le pregunta a 

Andrómaca el porqué de su duelo, a lo que la que fuera princesa de Troya le 

contesta: “Desde aquel momento fatal, que bajo las llamas / de Ilión yacido, y 

desde el palacio incendiado / fueron realizadas las exequias a Príamo extinto, / 

son ya en detrimento mío, / conjurados con el cielo, los vientos y las olas” (p. 

23). 

En este punto y a diferencia de la tragedia euripidea, Andrómaca teme 

que los compañeros con los que viaja (todos ellos griegos y por tanto enemigos 

de su patria) hayan perecido, por lo que presenta cierta simpatía hacia los que 

ahora la tienen como botín de guerra. También es cierto que se presenta como 

su única esperanza de vida: todos sus filoi habrían muerto en la Guerra de Troya. 

 
21 No debería sorprendernos su preferencia, ya que Escila es una ninfa, y las ninfas 

forman parte de la cohorte de la diosa de la caza, Ártemis. Su conexión con la diosa refuerza 

su vínculo con la naturaleza y su feminidad y sexualidad, dualidad presente en su virginidad 

y poder. Cf. Hipólito en E. Hipp. 1-15. 
22 De la misma forma Proteo se referirá a ella cuando aparezca ex machina (p. 34). 
23 Cf. E. Tr. 636-640: “Andrómaca. − Digo que no existir es igual a morir, y que morir 

es mejor que vivir con pena, pues de nada se sufre cuando uno no se percata de ninguno de 

sus males. Mas aquel que de buena fortuna goza, cuando cae en el infortunio, se queda per-

plejo, como un vagabundo, lejos de su buena fortuna anterior” (trad. propia). 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

331 

Circe, compadeciéndose de la troyana, a quien no duda en llamar 

“amiga” (p. 23)24, les deja marchar al puerto. Sin embargo, Andrómaca sigue 

reclamando su muerte, provocando que la sexta escena finalice con un canto de 

Gligoro como alegato a la vida. 

Egle hace su aparición en la séptima escena. Se presenta en recitativo el 

diálogo de Gligoro y Egle. Gligoro, desesperado, no sabe qué rumbo tomar25. 

Egle le aconseja dirigirse al mar, un mar que el escudero de Tisandro teme26: 

“Por el mar fui casi muerto / temo a Neptuno incluso en pintura27. / No es bueno 

el consejo. / En tierra se halla seguridad, en el mar peligro” (p. 26). Finalmente, 

se deja convencer (previas dudas “Señor no, señor sí”)28 y parte; mientras, Egle 

expresa su propio duelo por el amor no correspondido por Glauco. 

La acción de la escena décima se sitúa en la playa al pie de algunos 

riscos, en donde se encuentra Andrómaca lamentándose. Decide precipitarse al 

mar, pero Gligoro la detiene en la siguiente escena:  

Glig. – ¡Oh, esto no! / Detén Andrómaca tus pasos. / Si el mar te perdonó, / 

¿quieres contra estas rocas / partirte el cuello? ¿Quién lo recogerá?29 / And. − 

 
24 Circe le dirige a la troyana las siguientes palabras compasivas: (p. 24) “por piedad 

exige el llanto / aunque del corazón enemigo”. Este tipo de dirección cariñosa hacia otra mujer, 

aunque extranjera, es muy típica en tragedia griega. Muestra de ello es la dirección de muchas 

heroínas al coro formado por mujeres que no tienen por qué compartir patria para expresar 

sororidad y complicidad femenina (cf. E. Andr. 119-121; Hel. 330-333). La misma compasión 

podemos verla entre Andrómaca y la sirvienta de Hermíone (cf. E. Andr. 60-62). 
25 Los héroes trágicos, especialmente los personajes de Eurípides, llegan a un debate 

interno, que se resume en la siguiente pregunta: ¿Qué debo hacer? Este dilema tiene lugar en 

los momentos cruciales del desarrollo dramático e incluye la alternativa presente entre la 

acción y la inacción, el discurso y el silencio. Sobre el significado de la pregunta trágica “¿qué 

debo hacer?”, cf. Lanza (1988: 17-18). 
26 Debemos recordar que el mar, en la tradición mítica e histórica de los griegos, era un 

elemento cargado de paradojas: al mismo tiempo proveedor de movilidad e intercambios, pero 

lleno de misterio y peligro. Los griegos frecuentemente viajaban por mar con sus naves, pero 

siempre siendo conscientes del riesgo y la alta posibilidad de naufragios. Y es que, aunque el 

peligro del mar constituye un topos de la literatura griega desde Homero y Hesíodo, los 

griegos y particularmente los ateniense son marinos y saben lo que pueden obtener de él (cf. 

Purcell, 1990: 29-58). Es por este motivo por lo que el mar, en tragedias como Helena e 

Ifigenia entre los tauros, pese a los peligros que puede contener, se convierte en el camino 

elegido de salvación de las heroínas (cf. Barlow, 2008: 25-28). En nuestra ópera, también se 

convierte, pese a la amenaza que supone, en el medio de huida de los personajes. 
27 Nuestra conjetura es que el libreto contiene un error tipográfico. Deberíamos corregir 

“dntipio” por dipinto. 
28 Podemos ver en esta respuesta de Gligoro cierto tono irónico. Hay que pensar que 

Egle está travestida como jardinero. El público, asistente a la ópera, vería un disfraz, por lo 

que podría generar comicidad estas palabras del personaje. 
29 No nos sorprende aquí ver los ecos clásicos de la obra ovidiana Heroidas en el relato 

mítico de Safo y Faón (Ov. Her. XV). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

332 

Déjame. Glig. – Poco a poco, Señora. / Un poco de prudencia. / Ten un cuarto, 

al menos, de paciencia. / And. – Penosa es la demora (p. 33). 

Gligoro maldice la estirpe de las mujeres30: “¡Mujeres malditas! / Loco 

aquel, que a haceros un favor se dispone” (p. 33). Vemos en el dramma una 

Andrómaca con intenciones autolíticas, por lo tanto, difiere de la caracterización 

que de ella se hace tanto en la épica como en la tragedia griega31. 

Finalmente, Proteo aparece como deus ex machina conduciendo en un 

carro a Tisandro y a Pirro:  

He aquí, Reina, / estos que apenas miras; / son tus compañeros, / por los que 

sumidos en el mar lloras y suspiras. / Pirro, hijo de Aquiles / y descendencia de 

Tetis y mía, a quien amo / como digno nieto, a este lugar / desde el peligro del 

mar, a salvo, te guío (p. 34). 

Se produce entonces el encuentro de los compañeros. Andrómaca alerta 

de los peligros de la Isla de Circe a los recién llegados: “En la isla de Circe; 

donde anida / la crueldad, la ira. / Del que aquí llega / su lascivia en propósito se 

convierte. / Luego, en recompensa del Amor, / o los mata, o transforma su rigor” 

(p. 36). Tisandro le aconseja a Andrómaca hacerse pasar por su hermana32: 

“Quizás mejor será, que tú te finjas / Isífile, su hermana, / que de Consorte el 

nombre, a ella no le sirva / de incentivo mayor hacia la magia” (p. 36). Optan los 

amantes por llevar a cabo ese plan para no causar los celos de Circe, aunque 

primero se asegura Andrómaca de que el amor de Pirro sea inquebrantable: “Pi. 

– Llama no tengo, ni fuego / que a tu hermosura no dedique su proprio ardor” 

(p. 37). 

 

3.2 Segundo acto 

3.2.1. Circe, Glauco, Escila y Egle. 

Da comienzo, a continuación, el segundo acto, escenificado en un palacio con 

pórticos. Egle (disfrazada) habla con Glauco, quien no llega a entender sus pa-

labras pues no logra hacer la anagnórisis completa33. Egle le dice que pedirá 

 
30 Cf. E. Hipp. 616 ss. 
31  Ni en la obra euripidea Troyanas ni en Andrómaca encontramos en la esposa troyana 

de Héctor, pese a sus desgracias y pérdidas, una pretensión real de querer acabar con su propia 

vida. Sí que es cierto que los lamentos de Andrómaca se suceden y, como hemos visto, en 

ocasiones afirma que preferiría la muerte a su situación presente como mujer cautiva, sin es-

poso, sin hijo y sin patria (E. Tr. 630-631). 
32 Típico mechánema cuyo origen podemos encontrar en la tragedia griega, en la que se 

ocultaba la identidad real de los héroes para poder salvar su situación (ej. E. IT 1069-1078). 
33 En la tragedia griega, como definió Aristóteles en su Poética 1450a, la anagnórisis es 

un momento esencial en la acción dramática para emocionar al espectador: “Los medios prin-



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

333 

venganza por su traición, llegándolo a llamar “monstruo infiel” (p. 41). El joven, 

en su engaño, sigue creyendo que Circe le va a ayudar en su batalla amorosa con 

Escila: “Circe de mí piadosa /me prometió el encanto / para someterla a mi amor” 

(p. 39). Circe y Escila, ante la atenta mirada de Glauco (escondido), mantienen 

un diálogo que hará que se desvanezcan las esperanzas del amante: 

Cir. – Entonces, ¿segura estás / de que no lo amarás? Esc. – Así lo he resuelto / 

Glau. – ¡Oh Cielos, oh Dios! ¿Qué escucho? / Cir. – Si de este modo me pro-

metes tu favor / me pongo a la labor. / Glau. − ¡Oh falsas promesas, oh Maga 

malvada! (p. 41). 

Circe le promete a Escila que hará un encantamiento invertido, contrario 

a lo que pedía Glauco, para acabar así con su amor: “Cir. − Escucha. Haré, / bajo 

pretextos falaces / de un encanto que él quiere, / que no te moleste más. / Eg. − 

(Ella es furia cruel, y tú tirano) / Esc. – Tú para mí querida. / Glau. − ¡Mi 

esperanza perdida!”. 

Este acto segundo concluye con el diálogo de Circe y Glauco, quien, 

tras haber escuchado lo que tramaba la maga, no cumple con sus deseos y se 

marcha: 

Glau. – Lleno de repulsa me haces, maga, cruel. / No eres hija del Sol. / Cir. − 

¡Oh, Cielo! ¿De qué se lamenta? / ¿Por qué me ofendes? / Glau. – En vano de 

mí te prendes / y prometes el encanto en detrimento mío / para que Escila no 

me ame. / Impía eres, / no te amaré nunca. Cir. − Soy inocente. / Glau. – Me 

voy. (p. 59).  

Circe se lamenta. 

3.2.2. Circe, Andrómaca, Gligoro y Pirro 

En la escena cuarta de este segundo acto, Andrómaca se presenta a la maga como 

hermana de Pirro. Circe pregunta dónde quieren dirigirse, a lo que Andrómaca, 

atemorizada por las acciones que pueda llevar a cabo la diosa, responde que a 

territorio griego. Circe, entonces, le pide a cambio el amor de Pirro, su supuesto 

“hermano”. Andrómaca y Pirro aceptan, ya que nada pueden hacer en tierra 

extranjera y bajo el cautiverio de la maga, repitiendo que el amor real es el que 

ellos dos se tienen. Vemos el énfasis que se da en el libreto a este amor constante 

entre Andrómaca y Pirro con la repetida pregunta y respuesta entre ambos: “And. 

– ¡Ay, Pirro! ¿Qué harás? Pi. – Seré constante.” (ejemplos pp. 48 y 49). Un amor 

que también Tisandro y Gligoro intentarán recordar para persuadir a Andrómaca 

para que ceda ante la petición de Circe y ceje en su lamento. 

 
cipales con que la tragedia seduce al alma son partes de la fábula; me refiero a las peripecias 

y a las agniciones”. Cf. Quijada (2021: 81-97). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

334 

Gligoro se dirige a las mujeres para entender la fuerza del amor y la 

fidelidad: 

Mujeres vosotras, que desposadas / bien sabéis / qué es el amor, qué es la fe, / 

decid, decidme, por piedad, / su bien por caridad / a quién de vosotras se lo 

concede. / ¡Ah, que no es de astutas / suplicar ayunar para alimentar a los 

demás! / Mujeres vosotras, que siempre agasajadas / pero poco agradadas, / 

privadas un día del marido, / decid, decidme a mí / que si su bien se da / perder 

quiera el apetito. / ¡Ah, que es una absurda moda / sembrar, cultivar, para que 

otro lo goce! (pp. 50-51). 

Andrómaca aparece caracterizada, igual que en la épica y en la tragedia, 

como una esposa fiel, una buena mujer en el pensamiento griego. De hecho, 

Andrómaca en el libreto, al saber las intenciones de Circe, expresa que no será 

otra “Juno” (por las venganzas hacia las amantes de Júpiter) a pesar de sus celos 

(p. 45). 

En un paraje idílico con flores, fuentes y plantas se encuentran Pirro y 

Circe, lugar en donde debería darse rienda suelta al amor, pero que, por el con-

trario, se convierte en un lugar de augurio de muerte contra Ulises, único 

propósito este que la maga tiene para con el griego: 

 Cir. − ¿Entendiste, guerrero? / Quiero de Ulises la muerte, / así me darás con-

suelo. / Pi. − Entendí. Haré lo que de un caballero / en la prueba se espera, y en 

el peligro / por ti daré la vida / si tú me estás agradecida. // Cir. – Nada más de 

ti deseo. Pi. – Confía. (p. 51). 

Como garantía de que Pirro cumplirá su palabra de matar a Ulises, la 

diosa pide como rehén a su “hermana” Andrómaca - Isífile. Él no acepta: “Antes 

que mi hermana se me arrebate / prefiero sufrir mil muertes” (p. 52). Aparece 

entonces un segundo coro, esta vez el coro de caballeros prisioneros acompa-

ñando a Pirro: “¡Suspended, oh tormentos, / las penas del corazón! / 

¡Concedednos que apagados / nos deje el rigor! / ¡Que se me vaya el espíritu / 

pues más cruel que el Infierno es este mirto!” (p. 52). 

Egle ayuda a Andrómaca a robar la planta mágica de Circe que sostiene 

Pirro. La pretensión de la maga es, según las palabras de Egle, cambiar su objeto 

de amor: “Ella virtud retiene / de hacer que ames a la maga, y otro amor / cambies 

en odio mortal” (pp. 53-54). Mientras Pirro duerme, las dos consiguen arreba-

tarle la planta mágica. Él se despierta y, al ver que marchan “los dos juntos” 

(Andrómaca y Egle travestida de jardinero), tacha de infiel a su amada. 

Gligoro canta un aria en la escena undécima de este segundo acto. Su 
canto versa sobre la dualidad y contraposición de las mujeres: “¡Qué Diablo 

tienen las mujeres / que la naturaleza la tienen gemela! Mezclan, quiero decir yo, 

/ con el dulce lo amargo / con la risa la tristeza, / amenaza con gentileza” (pp. 

54-55).  Además, recoge en su canto los exempla de mujeres “perversas”, como 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

335 

las Sirenas y las Arpías, contrapuestas a las Venus del Tártaro. La presencia de 

este canto enfatiza el momento climático de locura dentro de la acción dramática 

entre tanto enredo. De hecho, aparecen rodeando a Gligoro diferentes bestias 

(séquito de Circe de otros mortales metamorfoseados) 34 ; se especifica la 

presencia de un oso, que hace aún más tenso el clímax del canto. Una vez alejado 

el peligro tras la ayuda de Egle, Circe aparece en escena resaltando sus intencio-

nes: 

Amar a Pirro conviene / para vengarse de todos, / y a Glauco para gozar. Si son 

guiados / al dichoso final / designados por el engaño aquellos, / el Amor feliz 

hará queridos los desdeños. (p. 58). 

 

3.3 Tercer acto 

3.3.1.  Circe y el resto de los personajes 

La acción del tercer acto se sitúa en un valle con cuevas tenebrosas. Egle retoma 

la idea prototípica del peligro que tiene una mujer que ha sido traicionada por su 

amante: “Les parece un juego a los amantes / el tontear con mujeres, y los pobres 

no saben / que, con las mujeres, los demonios solos están” (p. 62). Finalmente, 

Egle-Floreno se descubre ante Andrómaca en la tercera escena y tiene lugar el 

momento de la anagnórisis:  

Eg. – Deja, deja a un lado el temor. / En el tiempo en que del Rey troyano / tú 

eras nuera, yo desde el Janto / en su ribera te veía / y desde el Ida en el monte / 

princesa te acogía. Egle soy yo, / mísera peregrina, / que a horribles penas el 

Cielo destina. / And. – Absorta estoy del estupor. / Eg. −  El sexo mío es mentira, 

Amor. / And. – El encuentro más codiciado, no podría dar sino consuelo el 

hado. (p. 64). 

Egle da su palabra de ayudar a la troyana en contra de los planes de la 

maga. Y así lo hace, pero Pirro, celoso, que los escucha, piensa que su esposa 

desea su muerte para irse con el jardinero: 

En busca de mi muerte encuentra el placer / con un vil jardinero. / And. − (Es 

ligero el error) / ¡Va, respira, mi corazón! / Pirro créeme soy yo. / Pi. − Una 

esposa infiel, / una mujer cruel. / And. – Ejemplo de constancia. / Pi. – Eres la 

mismísima inconstancia. / And. −  Lo saben los Numina. Pi. − Tu error. / And. 

–Al contrario, mi casto amor. / Marido.  Pi. – Olvida ese nombre, / y di, por 

contra, mi enemigo; / De ti marcho para siempre. (p. 66).  

 
34 Egle dice que estas fieras que envuelven a Gligoro son personas metamorfoseadas por 

la diosa en la escena decimosegunda (pp. 56-57). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

336 

Dolido por lo que cree que es una infidelidad, Pirro acaba por convenir 

con Tisandro, tal y como le había pedido Circe, el dejar como rehén a 

Andrómaca: 

Que permanezca aquí la infiel.  Marcho yo del lado / de una mujer inconstante; 

/ el mar espero más confiable35. / El oleaje me enseña errante / que, si Venus en 

el agua tuvo su nacimiento, / mujer del mismo mar es más desleal (p. 70). 

Circe aparece en la escena sexta en diálogo con Egle-Floreno. En esta 

escena se presenta la venganza de la maga hacia Escila y su metamorfosis pos-

terior. Retoma aquí el libretista la leyenda contada por Ovidio, en la que se 

especifica que el brebaje mágico de Circe se vertería en las aguas de la fuente en 

las que la ninfa se estaba bañando para convertirla así en monstruo: 

Escucha, querido Floreno, / por Glauco despreciada / el destilado líquido usé 

indignada / en contra de Escila, mi rival, tiñendo la fuente, / donde desnuda 

solía guardar reposo / y no los deseos ardorosos. / Se desnudó al mismo tiempo 

que con pena / me retiré para observarla. / Entró ahí sin sospecha, y su forma / 

cambiando en un instante, / se convirtió de horror en monstruo su semblante, / 

en la claridad del agua / reflejando su imagen / tanta repulsión en ella nació / 

que, rechazándose a sí misma, / en el agua se precipitó (pp. 67-68). 

En la escena novena aparece Escila, ya metamorfoseada; tal y como 

dicen las acotaciones “Escila, convertida en monstruo mitad mujer, mitad pez” 

se presenta ante Glauco, que no la reconoce: “¡A Escila oigo, y no sé dónde!” 

(p. 71). Al punto, la reconoce y quiere acercarse. Ella se lo impide, siguiendo 

con el proceso de metamorfosis, remarcada también por la acotación “se agita, 

y se ve con más cabezas de perros” (p. 71). Circe en palacio, mientras tanto, 

canta un aria sobre las ruinas que deja un amor no correspondido y termina con 

una sentencia justificativa de sus actos: “¡Que la ira triunfe donde no se goce el 

Amor!” (p. 73). 

La escena undécima está protagonizada por Pirro, desolado por la 

“traición” de Andrómaca, y Creonte que, convertido en fuente36, dialoga con el 

héroe y le insta a que consiga la libertad rompiendo los encantamientos que Circe 

custodia detrás de las puertas de su palacio. Motivado en la empresa, Pirro se 

 
35 La imagen del mar como inconstante, aquí comparado al amor, es un topos literario 

ya desde la poesía lírica arcaica griega (Pi.  fr. 123 Snell). Sobre las metáforas del amor en la 

poesía de la Grecia antigua, cf. Hualde (2016: 17-47). En este caso subyace la idea de que “se 

puede fiar uno antes del mar que de una mujer”. 
36 Creonte justifica su presencia en calidad de aliado en la acción expresando que fue 

compañero de Pirro durante la Guerra de Troya (p. 74). Las fuentes griegas no vinculan a 

Creonte con esta Guerra, sino que tiene una participación señalada en las guerras fratricidas 

de la saga tebana. También existe otro Creonte, el rey de Corintio que encontramos en la 

tragedia euripidea Medea. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

337 

encuentra por el camino a un espíritu que, haciéndose pasar por Andrómaca37, 

intenta obstaculizar sus intenciones. El equívoco tragicómico se hace aún más 

patente en la siguiente escena, en la que es la auténtica Andrómaca la que aparece 

y a la que Pirro no cree real38. 

El siguiente recitativo lo protagonizan Glauco, Pirro, Andrómaca y 

Egle, quien finalmente se descubre ante los dos hombres desenmascarando su 

identidad como Floreno: “Soy, pues, hija del Sol. Egle soy yo.” (p. 78). Pirro se 

disculpa ante su fiel esposa y parten; mientras, Glauco también hace lo propio 

con Egle. 

Tras toda suerte de enredos y malentendidos se llega, pues, al lieto fine, 

un final que es feliz para todos salvo para Circe. El poder del amor ha sido más 

fuerte que su magia. En el parlamento final se lamenta: “¡Las más pérfidas 

estrellas, / el más injusto Cielo! / Ya la fuerza de Averno / no me da su beneficio” 

(p. 80). Desesperada, decide esconderse en los abismos y la pieza concluye con 

la acotación del libretista: “Se esconde la maga, mientras marchan volando los 

spiritelli” (p. 80), geniecillos que forman parte del séquito de personajes com-

plementarios de la obra, dríadas, faunos, gracias, cupidos y, por supuesto, 

algunos animales de la fauna creada por Circe con su bebida mágica. 

El libretista acaba aludiendo a la presencia de Júpiter sobre una nube 

aplaudiendo el nacimiento de Leopoldo I. A la ópera le seguirá un baile de mu-

jeres y hombres, con el que terminará la función. 

 

4. CIRCE: DE LAS FUENTES GRECOLATINAS A LA ÓPERA 

Una vez comentada la trama, es menester poner el foco en analizar cómo se ca-

racteriza a Circe en el libreto y localizar las convergencias y divergencias 

encontradas con respecto a su presentación en las fuentes grecolatinas. 

 

 
37 El espíritu, en forma de estatua, imposta la voz de Andrómaca. Creonte intenta que 

Pirro no se fie de sus palabras, mientras el joven no sabe a quién creer. Podemos ver en su 

forma de estatua un eco a la metamorfosis que Pico sufriría a cargo de la magia de Circe (Ov. 
Met. XIV 313-317). La diosa lo convierte en ave (vv. 320-415), pero en estos versos puede 

verse que Macareo, el narrador, señala que en su palacio hay una estatua de mármol de un 

joven que podría identificarse con Pico. También es posible que el motivo de la transforma-

ción en estatua por parte de Circe se deba a una contaminación entre la maga y Medusa a 

cargo del libretista. Según los mitógrafos, Medusa sería la única capaz de transformar mortales 

en piedras (Ov. Met. IV 767 ss.). Cf. Urbanski (2015: 124-126), para un estudio del libreto de 

otra ópera en donde Circe también aparece como ejecutora de este tipo de metamorfosis 

(Ulisse all’Isola di Circe [Bruselas 1650, libreto de A. Amalteo y música de G. Zamponi]). 
38 La situación de equívoco nos recuerda al encuentro entre Teucro y Menelao ante 

Helena en la obra euripidea homónima (E. Hel. 89-132 y 566 ss.). Y es que el conflicto trágico 

de esta tragedia está en la confusión entre la Helena real y el εἴδωλον y a la incapacidad de 

los personajes para distinguir entre apariencia y realidad. 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

338 

4.1. La ascendencia y descendencia de Circe 

Los personajes principales se dirigen a Circe como hija del Sol, enfatizando su 

descendencia divina39 como lo hiciera ya Homero, quien presenta el origen de 

sus raíces de la manera que sigue: “Es hermana de Eetes, el dios de la mente 

perversa; una y otro nacieron del Sol que da luz a los hombres y su madre fue 

Perseide, engendrada a su vez del Océano” (Od. X 137-139)40. Así lo confirma 

Hesíodo: “Con el incansable Helios, la ilustre Oceánide Perseide tuvo a Circe y 

al rey Eetes” (Teo. 957-958). De la misma forma, como hija del Sol, se presenta 

a Circe en las Metamorfosis de Ovidio (cf. Met. XIV 375-376) y en las Fábulas 

de Higino (Fab. CXXV 8). Sin embargo, no aparece en ningún momento el 

nombre de su madre ni del hermano Eetes ni en las fuentes latinas ni tampoco de 

estos se hará eco el libreto. 

Nada se dice tampoco de su descendencia con Ulises, lo que no es reco-

gido por Homero en su obra. Hesíodo les atribuye dos hijos, Latino y Telégono 

(Teo. 1011-1016). También Higino los hace padres de dos hijos: “Y ella misma 

yació con Ulises, de quien tuvo dos hijos, Nausítoo y Telégono” (Fab. CXXV 

10). Dionisio de Halicarnaso (Antigüedades romanas I 72, 5), por su parte, cita 

que el historiador Jenágoras la señalaba como madre de Romo, Antias y Árdeas, 

epónimos de las ciudades de Roma, Antio y Ardea, respectivamente. 

 

4.2. El aspecto físico de la diosa 

No aparece en la ópera ningún rasgo físico con el que se caracterice a Circe. No 

se hace mención a los cabellos de la diosa, característica frecuentemente usada 

en las fuentes grecolatinas, ya presente en la descripción de Odiseo en la épica 

homérica a modo de epíteto (“la de hermosos cabellos”, Κίρκη ἐϋπλόκαμος, Od. 
X 135) y continuada por la tradición en las Argonáuticas Órficas (1215-1223): 

“rápidamente se acercó a la nave y todos se asombraron, como era de esperar, al 

contemplarla, pues desde su cabeza sus cabellos flotaban semejantes a rayos de 

fuego, brillaba su hermoso rostro y un hálito de fuego resplandecía de su 

persona” (trad. propia). 

 

 
39 En el argumento mismo el libretista nos dice quién es su progenitor. Glauco, en el 

segundo acto, cuando se da cuenta del engaño de Circe dice: “No eres hija del Sol; sino que 

el Infierno te llevó a hacer el mal común” (p. 42). Más adelante, lo volverá a decir (p. 59). 

Pirro se dirige a la maga como “digna hija del Sol” (p. 48). 
40 Nos hemos servido de la traducción de J.M. Pabón de la editorial Gredos (1993) para 

los textos aquí recogidos de la obra homérica Odisea. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

339 

4.3. Los conocimientos de la maga 

En la ópera se hacen múltiples alusiones a la locuacidad de la maga, una capaci-

dad de palabra que será vista como peligrosa y que caracterizará negativamente 

a la protagonista. Ya en la Odisea, el héroe itacense en su primera descripción 

de Circe hace alusión a esa capacidad comunicativa con el epíteto formular 

αὐδήεσσα: “Y llegamos a Eea, la isla habitada por Circe, la de hermosos 

cabellos, potente deidad de habla humana (Κίρκη ἐϋπλόκαμος, δεινὴ θεὸς 

αὐδήεσσα)” (Od. X 135-136). De la Circe homérica encontramos, junto a este 

epíteto, los de “Circe, la rica en venenos” (Od. X 276) y “las maléficas trazas de 

Circe” [τὰ ὀλοφώια δήνεα Κίρκης] (Od. X 289), manteniendo su caracterización 

original en el libreto. Se la denomina en veinticinco ocasiones con el calificativo 

‘maga’, por ejemplo, Creonte en el tercer acto: “Circe, la maga, los encantos 

poderosos / forma solo en virtud de las ollas humeantes” (p. 75). 

En cuanto al séquito de la diosa, Homero la presenta rodeada de mansos 

“leones y lobos monteses hechizados por ella con mal bebedizo” (Od. X 212-

213). Ya aquí Homero vincula la figura de Circe con la hechicería, la cual habría 

sido usada bien para volver a estos animales dóciles, o bien estos no fueran otra 

cosa sino hombres transformados, pues debido a la ambigüedad del pasaje puede 

presentar diversos sentidos41. También Ovidio nos habla de la variedad de bestias 

que acompañan a la maga (variarum plena ferarum, Ov. Met. XIV 10). En el 

libreto aparece la mención de encantamientos y toda la cohorte de Circe está 

marcada por la transformación y el mundo de la magia.  

Sin duda la caracterización especialmente más reseñada de Circe en el 

libreto es su poder de persuasión a la hora de conseguir sus objetivos, marcados 

por el amor/desamor que siente por un Ulises que la ha abandonado y después 

por Glauco que la rechaza por otro amor. En el libreto, igual que ocurre en la 

obra ovidiana, Circe no tiene el poder de seducción que tiene en la épica homé-

rica, pues es rechazada por sus amados, pero sí que genera cierto miedo en los 

personajes su figura altamente sexualizada. Esta sexualización de la heroína la 

vemos ya en Odisea en las palabras de Hermes, quien advierte al protagonista de 

las artimañas de la maga y le presenta la situación en la que se encontrará cuando 

Circe caiga en la trampa de un Odiseo armado: “te invitará a que yazgas a su 

lado: no habrás de rehusar aquel lecho divino” (Od. X 293-301). Ella misma así 

lo hará unos versos más tarde: “ahora sin tardanza a mi lecho subamos los dos, 

 
41 En su comentario a Odisea Heubeck (1983: vol. III, n. v. 213) afirma que el verbo 

(κατα-)θέλγειν nunca indica el cambio mágico de la apariencia externa, sino una acción que 

causa temporalmente un cambio en la actividad racional y la conciencia. Este encantamiento 

puede ocurrir a través de palabras, canciones, del engaño, del ἔρως, etc. Para el comentarista 

los vv. 212-213 hacen referencia a animales, cuyo comportamiento normal Circe ha alterado 

con su θέλγειν; de hecho, los leones y los lobos no se comportan como tales, sino como perros 

(v. 216). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

340 

porque unidos en descanso y amor confiemos el uno en el otro” (Od. X 333-

335). Sin embargo, en origen la maga de Eea no es la figura enamorada del héroe 

en el poema homérico, papel que le corresponde a Calipso42. 

 

4.4. Los lugares de acción de Circe 

Otra cuestión que debe ser comentada es la situación y descripción del lugar en 

el que vive Circe. Homero la ubica en el medio natural en lugar de en el urbani-

zado, representando así lo salvaje frente a lo cívico griego. Esta diosa habita en 

el bosque, donde hace uso de las hierbas que este lugar natural le brinda. Eso sí, 

su vivienda no es una cueva, es un palacio. Además, gracias a sus brebajes es 

capaz de amansar a las fieras que la rodean y transformar a los hombres en ani-

males. Esto ya supone un poder que amenaza el sistema establecido, en el que 

las mujeres están subordinadas y no poseen ningún control frente a los hombres. 

Además, Circe, al ser capaz de seducir mediante su canto, también persuade a 

Ulises a yacer con ella. Hace también labores propias de las mujeres: teje, canta, 

cocina (sale humo de la casa); pero, a diferencia de la buena mujer, vive sola y 

aislada (gobierna su territorio, aunque no esté dentro de lo civilizado [Yarnall, 

1994: 12]). 

Cierta idea de aislamiento la encontramos también en la ópera. Se nos 

dice ya desde el principio que habita en una isla del mar de Sicilia (p. 5) y los 

personajes que llegan a ella desean escapar de ese lugar “salvaje” para volver a 

sus tierras. De allí sólo podrán escapar por mar, lugar peligroso pues han sido 

víctimas de él (han naufragado por la petición vengativa de la diosa), pero se 

propone como único medio de salvación. Eso sí, en la ópera aparecen otros es-

cenarios más urbanizados, aparte de su palacio y los pasillos sofisticados con 

portones, encontramos la playa, el puerto y construcciones con arquivoltas, 

mientras que la acción dramática en el bosque es mínima (primeras escenas del 

primer y tercer acto). 

La Circe que describe la obra de Apolonio, Argonáuticas, es muy dife-

rente a la homérica. Jasón y Medea, tras huir del acecho de Eetes (una vez robado 

el vellocino) dejando por el camino a Apsirto despedazado, deciden acudir a la 

 
42 La asociación de Calipso y Circe es un fenómeno frecuente ya que ambas presentan 

concomitancias importantes: las dos son mujeres inmortales, que gobiernan tierras remotas, 

que obstaculizan el progreso del héroe, pero que, unidas a él por lazos amorosos, terminan por 

convertirse en auxiliadoras cuando este logra superar el peligro presente. A efectos de su 

reelaboración posterior, no es extraño el trasvase de características de una a otra, como tam-

poco lo es el que sean unificadas en una sola mujer que incorpora rasgos de ambas, sin que en 

muchos casos pueda establecerse una delimitación clara en los modelos. Sobre la equiparación 

de Calipso y Circe, véase Galindo Esparza (2015: 50-54) y la reciente tesis de Navarro Diana 

(2022: 97-102). 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

341 

isla de Circe para obtener su purificación (IV 584-591). Sin embargo, se encuen-

tran con una Circe aterrada por sus sueños (IV 662-671): 

Allí encontraron a Circe que purificaba su cabeza en las aguas del mar; pues de 

tal modo estaba asustada por sus sueños nocturnos. Los aposentos y todos los 

recintos de su casa le parecían derramar sangre, y una llama consumía enteras 

las pócimas con las que antes hechizaba a los forasteros que llegaban. Ella 

misma apagó la ardiente llama con sangre de una víctima, que sacaba con sus 

manos, y calmó su funesto pavor. Así que, al llegar el alba, una vez despierta, 

purificaba en las aguas del mar sus rizos y vestidos43. 

El ritual que realizó incluía diseccionar la cabeza de la cría de una cerda, 

“cuyas ubres aún estaban hinchadas del parto de su vientre” (IV 705), y lavarse 

las manos con su sangre, así como otras libaciones. Cuando termina, las náyades 

que viven con ella despejan el lugar y la diosa arroja las tortas rituales al fuego 

para apaciguar a las Erinias. 

“La sangre de su casa” representa la muerte de Apsirto, “la llama” 

presagia la ineficacia de sus artes mágicas con los argonautas (IV 686-689), y 

“la sangre de una víctima” alude al sacrificio expiatorio (IV 704 ss.). 

No obstante, Circe se niega a dar hospitalidad a Jasón, limitándose a 

mantener una larga conversación con Medea a quien purifica antes de preguntar 

sobre lo ocurrido. Se entera entonces de que su sobrina había asesinado a su 

hermano y ayudado a su amado a conseguir el Vellocino. Sabido esto la expulsa 

de su palacio con las siguientes palabras: 

Márchate del palacio, acompañando al extranjero, quienquiera que sea ese des-

conocido que has conquistado al margen de tu padre. Y no te me arrodilles junto 

al hogar. Pues al menos yo no aprobaré tus determinaciones y tu indecorosa 

huida. (IV 744-748). 

Parece que en el tormento de esta Circe se basa también Ivanovich en 

su libreto. Sin embargo, su lamento tormentoso vendría dado por el hecho del 

abandono de Ulises y no por la premonición en forma de sueño del despedaza-

miento de su sobrino. 

Otra característica a tener en cuenta es la forma de reaccionar ante la 

llegada de extranjeros a su isla, es decir, la hospitalidad de la diosa. En la ópera, 

Circe quiere tener como rehén a Andrómaca para que Pirro acabe con Ulises. 

Todos los personajes están amenazados, pero conforme la acción avanza no se 

transforma en anfitriona ejemplar, como sí ocurría en Odisea, cuando persuade 

a Ulises para que permanezca a su lado y posteriormente lo deja partir. En el 

 
43 La traducción que hemos utilizado para la obra de Apolonio es la de M. Valverde de 

la editorial Gredos (1996). 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

342 

libreto, será Pirro quien, aconsejado por Creonte (convertido en fuente), rompa 

las pócimas venenosas, como hiciera Odiseo con la ayuda de Hermes. 

 

4.5. La venganza de la diosa: la metamorfosis 

Sin duda, el libreto de Circe está basado en los episodios mitológicos que encon-

tramos en las fuentes latinas, fundamentalmente en la obra ovidiana 

Metamorfosis, donde aparece la historia amorosa entre Glauco y Escila y la pos-

terior metamorfosis de la ninfa. 

Circe aparece como hechicera con capacidad de transformación y sufre 

la locura producida por la pasión amorosa, lo que le lleva a la búsqueda de ven-

ganza. En el libro XIV, nos narra el amor de Glauco hacia Escila. Esta, sin 

embargo, lo desprecia y lo rechaza y, por ese motivo, Glauco le ruega a Circe 

que haga una poción mágica para conseguir su amor (Ov. Met. XIV 11-25): 

¡Diosa, compadécete de un dios, te lo suplico! Pues tú sola puedes aliviar este 

amor, con tal de que yo te parezca digno; cuán grande es el poder de las hierbas, 

Titánide, para nadie es más conocido que para mí, que fui transformado por 

ellas; y, a fin de que no te sea extraño el motivo de mi locura, en la costa itálica, 

enfrente de las murallas de Mesina, he visto yo a Escila. Me da vergüenza con-

tarte mis promesas y ruegos, mis lisonjas y las palabras que han sido 

despreciadas; ¡pero tú, si algún poder sin límite hay en tus sortilegios, pronuncia 

un sortilegio con tu sagrada boca!; o, ¡si una hierba es más eficaz, utiliza la 

fuerza ya probada de esa poderosa hierba! Y no te ruego que me cures y sanes 

estas heridas, no es necesario poner término, que ella sufra parte de este ardor44. 

Circe le responde solicitándole su amor, pues ella, al verlo, se queda 

prendada del dios (Ov. Met. XIV 28-36): 

Mejor persigue a quien desee y ansíe lo mismo, y esté cautivada de parejo deseo. 

Digno eras, y podrías serlo todavía, de ser rogado, y si esperanza a mí me dieras, 

créeme, serías rogado todavía. Y para que no lo dudes y te falte confianza en tu 

hermosura, estoy aquí, puesto que diosa soy, hija del nítido Sol, manejo tanto 

el encantamiento como la hierba, que por ser tuya hago votos. A la que te des-

precia, despréciala, a la que te sigue síguela de vuelta, que con un solo acto a 

dos puedes vengar. 

Como respuesta la maga recibe el rechazo de Glauco: “Nacerán hojas 

en el mar y algas en las cimas de los montes antes de que, estando viva Escila, 

se cambie mi amor” (Ov. Met. XIV 38-40).  

En la ópera, la petición de Glauco a Circe la vemos en el acto primero, 

en las escenas quinta y novena: 

 
44 Nos hemos servido de la traducción de C. Álvarez y R. M. Iglesia de la editorial 

Cátedra (2001) para los textos aquí recogidos de la obra ovidiana Metamorfosis. 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

343 

Glauco. – Tú, y solo tú, con tus encantos mágicos / haz, ahora, / que me tenga 

piedad. (p. 21) 

Circe. – ¿Por qué amar, a quien no te ama? (p. 29) 

Circe. – Ama a quien te vaya a amar. / ¡Ay, vuelve a ser libre! [...] Vencer 

podrás a las estrellas, / si abandonar quisieras a quien te desprecia / amando a 

otra y… ¿quién sabe? 

Glauco. – En vano son tus consejos / ¡Bríndale socorro a mi lamento! / ¡Si no 

fuera suficiente el suplicar, que sirva la magia! (p. 30). 

De vuelta a la obra ovidiana, una vez la maga es rechazada por Glauco, 

se relata lo que sigue: “Se indignó la diosa y puesto que no podía dañarlo (y 

tampoco querría como enamorada), se enfurece contra la que había sido prefe-

rida a ella” (Ov. Met. XIV 40-43). Circe acude a la fuente donde solía bañarse 

Escila y “esparce jugos obtenidos al presionar una dañina raíz y murmura vein-

tisiete veces con su boca de maga un sortilegio oscurecido por el enigma de 

desconocidas palabras” (Ov. Met. XIV 57-59). De esta manera la transforma en 

un monstruo con perros labradores nacidos de sus ingles: “Mira entonces que 

sus ingles se afean con perros monstruosos y, no creyendo que sean parte suya, 

teme sus hocicos y trata de ahuyentarlos. Pero los monstruos se mueven junto 

con ella. Al buscarse los muslos, las piernas y los pies, Escila encuentra fauces 

cerbéreas, y se levanta sobre ellas de cintura arriba y detiene sujetos por su 

vientre los cuerpos de las fieras” (Ov. Met. XIV 60-67). 

La metamorfosis en la ópera la encontramos en el acto tercero, en el 

diálogo entre Circe y Floreno. Circe hace la descripción de cómo la joven ninfa 

se convierte en un monstruo. Resaltamos, de nuevo, el texto: 

Escucha, querido Floreno, / por Glauco despreciada / el destilado líquido usé 

indignada / en contra de Escila, mi rival, tiñendo la fuente, / donde desnuda 

solía guardar reposo / y no los deseos ardorosos. / Se desnudó al mismo tiempo 

que con pena / me retiré para observarla. / Entró ahí sin sospecha, y su forma / 

cambiando en un instante, / se convirtió de horror en monstruo su semblante, / 

en la claridad del agua / reflejando su imagen / tanta repulsión en ella nació / 

que, rechazándose a sí misma, / en el agua se precipitó (pp. 67-68). 

Como ya hemos hecho mención anteriormente, no aparece el proceso 

de metamorfosis en el libreto, pero sí que se trasluce que en su cuerpo aparecen 

cánidos: 

Acotación: “se agita, y se ve con más cabezas de perros” (p. 71) 

Esc. – Aparta; puesto que por rabia estas olas beberé, y la arena morderé (p. 

71). 

Finalmente, es importante resaltar que en la obra ovidiana aparece la 

transformación detallada de los hombres en cerdos (Ov. Met. XIV 277-285) y, 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

344 

posteriormente, vemos cómo Circe los devuelve a su forma original de humanos 

(Ov. Met. XIV 298-309). Este episodio de los compañeros y su retroversión en 

la ópera no aparece, pues la acción dramática está inscrita en el episodio poste-

rior al abandono de Ulises. Esta metamorfosis y su cambio de forma a su estado 

original (retrometamorfosis) la vemos en algunos elementos/personajes del li-

breto de la ópera, como son la fuente/Creonte, el custodio/Andrómaca y los coros 

salvajes de animales/caballeros griegos. 

 

5. CONCLUSIONES 

La ópera Circe es representativa del estilo de la época: los libretistas tomaban 

personajes y episodios de la mitología, con ese material armaban un argumento 

que desembocaba en el lieto fine y la destrucción o castigo del personaje nefasto, 

y en el medio intercalaban equívocos que provocaban injustificados celos en los 

amantes, idas y venidas de los personajes principales, y danzas y coros de diver-

sos personajes secundarios, como en esta ópera, llena de ninfas, faunos, sátiros 

y spiritelli. 
En el contexto de la ópera barroca, Circe se convirtió en un personaje 

interesante debido a su capacidad para transformar y seducir a los hombres. Los 

compositores y libretistas se sintieron atraídos por la idea de representar visual 

y musicalmente sus poderes mágicos y su influencia sobre los personajes prin-

cipales. La música en estas óperas a menudo reflejaba el encanto y la sensualidad 

asociados con Circe, así como el sentido de misterio y peligro que rodeaba su 

figura. Pero, ¿cuál es el mensaje que nos quiere dar C. Ivanovich con su libreto? 

La ocasión de la puesta en escena de este dramma per música, el aniver-

sario de Leopoldo I, marca el objetivo fundamental del texto del libretista. No 

podemos olvidarnos de que se trata de un texto de exaltación al Emperador y, 

por ende, tendrá un papel protagonista en la acción al hacer depender la caracte-

rización del resto de personajes de la acción dramática, particularmente la de 

Circe, de su grandeza. 

Circe, pese a ser la responsable del título de la ópera y tratarse de la hija 

del Sol, no podrá sino quedar prendada de las gloriosas acciones del homena-

jeado. No sólo se compara a Leopoldo I con una divinidad, sino que incluso este 

consigue eclipsar a la maga con su poder. Sólo quizás, Júpiter, sobre la nube, 

parece tener una posición predominante como “artífice de fiestas”, ya que será 

él quien dará paso al baile tras la ópera. El Emperador, orgulloso de esa posición 

superior que ostenta, aplaudirá como Júpiter desde su palco elevado. 

La obra de Ovidio se presenta como la fuente principal en la que se basa 

el libretista para componer su Circe. Sin embargo, hemos encontrado una serie 

de motivos en la caracterización de la diosa que aluden a los orígenes de su pre-

sentación en la conservada épica homérica. Cierto es que nada parece ya quedar 

del personaje femenino benefactor de Ulises a quien brinda consejo tras permitir 



Entre pócimas y (en)cantos: la Circe operística de C. Ivanovich 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

345 

su vuelta a Ítaca con la estimada Penélope. Aquí vemos a una diosa desesperada 

y vengativa, cuyo objetivo desde el inicio es castigar al héroe griego. Ni el amor 

no correspondido de Glauco, pese a intentar modificarlo, será tan importante al 

final del libreto. Como le confesará a Egle: “El amar a Pirro conviene / para 

vengarse / y a Glauco para gozar” (p. 58). Será el hijo de Aquiles, paralelo del 

héroe trágico Neoptólemo en Andrómaca, a quien buscará como aliado para su 

empresa. No obstante, los ardides persuasivos de la maga no tendrán el final 

deseado y Circe, aquí caracterizada como una víctima de sus propias acciones, 

no tendrá más remedio que desaparecer en el abismo. El Amor es más poderoso 

que la magia. La libertad se les devuelve a todos los personajes quienes volverán 

a sus vidas ordenadas. La calma, por tanto, retorna; y, el clímax conseguido por 

el final de la representación se convierte en un baile colectivo entorno al 

Emperador quien, como Ulises cuando arriba a Ítaca y termina con los preten-

dientes de su esposa, gozará de gran reconocimiento. 

 

Declaración de contribución de autoría  
 

Andrea Navarro Noguera: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Álvarez, C. - Iglesias, R. M. (2001) Ovidio. Metamorfosis, Madrid. 

Barlow, S. (2008) The Imagery of Euripides. A Study in the Dramatic Use of 
Pictorial Language, Londres. 

Bernabé Pajares, A. (1999) Fragmentos de épica griega arcaica, Madrid. 

Cerri, G. (1984-1985) “Dal canto citarodico al coro tragico. La palinodia di 

Stesicoro, l’ ‘Elena’ di Euripide e le sirene”, Dioniso 55, pp. 155-174. 

Cotello, B. (2008) “Circe en la historia de la ópera y en los orígenes del ballet”, 

Circe clás. mod. [online], pp. 87-102. 

Galindo Esparza, A. (2015) El tema de Circe en la tradición literaria: de la épica 
griega a la literatura española, Murcia. 

Gómez Jiménez, M. (2018) Proyección del mito de Circe en la literatura 
hispánica: de la época medieval a la contemporaneidad, T.D. Univ. 

Complutense, Madrid. 

Heubeck, A. (1983) Omero. Odissea, vol. III, Milán. 

Hualde, P. (2018) “Metáforas del amor en la poesía de la Grecia antigua (II): De 

la tragedia ática a la poesía helenística”, CFC (g): Estudios griegos e 
indoeuropeos 28, pp. 41-81. 

Ivanovich, C. (1665) La Circe: Drama per musica per celebrar il natale di 
Leopoldo Imperatore, Viena. 



Andrea Navarro Noguera 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                            Myrtia 40 (2025), 323-346 

346 

Kuhn, B. (2003) Mythos und Metapher: Metamorphosen des Kirke-Mythos in 
der Literatur der italienischen Renaissance, Múnich. 

Lanza, D. (1988) “Les Temps de l’émotion tragique. Malaise et soulagement”, 

Μètis 3, pp. 15-39. 

Matzner, S. (2016) Rethinking Metonymy: Literary Theory and Poetic Practice 
from Pindar to Jakobson, Oxford. 

Maurizio Bettini, C. F.  (2010) Il mito di Circe: Immagini e racconto della Grecia 
a oggi, Turín. 

Nagy, G. (2015) Masterpieces of Metonymy: From Ancient Greek Times to 
Now, Washington. 

Navarro Diana, J. (2022) El Episodio Homérico de Calipso y su Tradición 
Literaria, T.D. Univ. Murcia, Murcia. 

Pabón, J. M. (1993) Homero. Odisea, Madrid. 

Purcell, N. (1990) “Mobility and the polis”, en Murray, O. y Price, S. (eds.), The 
Greek City from Homer to Alexander, Oxford, pp. 29-58. 

Quijada Sagredo, M. (2021) “Interpretaciones de lo trágico en la Poética 

aristotélica”, Theatralia: revista de poética del teatro 23, pp. 37-50. 

Salazar, A. (1989) La música en la sociedad europea. II. Hasta fines del siglo 
XVIII, Madrid. 

Sanders, E. (2013) Erôs and the Polis: Love in Context, Londres. 

Sartori, C. (1960) I Libretti italiani a Stampa dalle origini al 1800, Milán. 

Tochtermann, S. (1992) Die allegorische gedeutete Kirke Mythos: Studien zur 
Entwicklungs und Rezeptionsgeschichte, Frankfurt am Main. 

Urbanski, P. (2015) “Ulisse all’Isola di Circe (Brussels 1650): Operatic 

Transformation of Classical Tradition and Dissolution of Stoic Problems”, 

Werkwinkel 10 (2), pp. 115-130. 

Valverde, M. (1996) Apolonio de Rodas. Argonáuticas, Madrid. 

Velimirovic, M. (1992) “Il contributo di Cristoforo Ivanovich nell'evoluzione 

del melodramma seicentesco”, en S. Graciotti (ed.), Il libro nel bacino 
adriatico : secc. XV-XVIII, Florencia, pp. 111-124. 

Yarnall, J. (1994) Transformations of Circe: The History of Enchantress, Urbana 

y Chicago. 


