
 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

Myrtia, nº 40 (2025), 67-96 

 

Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad  

en la Historia de Heródoto 

[Terminological Reflection on the Concepts of Piety and Impiety  

in Herodotus’ Histories] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.650301 

Esteban Calderón Dorda* 

Universidad de Murcia 

esteban@um.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-2486-4527 
 

 

 

Cuando se escribe sobre religión generalmente el centro de interés reside en el 

ámbito de las ideas o de los símbolos1 o incluso del ritual. Es sabido que en la 

religión griega no existe un único término para designar la piedad, sino varios, 

tanto en un sentido positivo como negativo, el producto del “conglomerado 

 
* Este trabajo ha sido realizado bajo los auspicios de Proyecto de Investigación PDI2021-

123138NB-100 de la Universidad de Cádiz. 
1 Burkert, 2009, pp. 21-22. 

Resumen: Puede observarse que desde su óptica helena Heródoto tipifica unas impiedades 

genuinamente griegas e inequívocamente religiosas. En el universo religioso que plantea 

este historiador, los hechos y los comportamientos, aunque de pueblos diversos, son 

pasados por el tamiz del pensamiento religioso tradicional de los helenos. Parece que del 

análisis de la terminología religiosa en Heródoto puede colegirse que le interesan sobre 

todo los aspectos legales de la religión más que los conceptuales y no tanto el concepto 

de religión como tal. El vocabulario estudiado se muestra claramente escorado hacia el 
terreno de la irreligiosidad, pero dentro de una idea tradicional de la piedad y de que no 

puede haber impiedad sin castigo. 

  

Abstract: It can be observed that from his Hellenic perspective, Herodotus typifies impieties that 

are genuinely Greek and unequivocally religious. In the religious universe presented by 

this historian, actions and behaviors, though belonging to different peoples, are filtered 

through the traditional religious thought of the Hellenes. It seems that from an analysis 

of Herodotus’ religious terminology, one may infer that he is primarily interested in the 
legal aspects of religion rather than the conceptual ones, and not so much in the notion of 

religion as such. The vocabulary studied is clearly inclined toward the field of irre-

ligiosity, yet within a traditional idea of piety and of the belief that there can be no impiety 

without punishment. 

   

Palabras clave: Heródoto, Religión, Lexicografía, Historia 

  
Keywords: Herodotus, Religion, Lexicography, History 

  

Recepción: 17/02/2025 Aceptación: 28/10/2025 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

68 

heredado”, en palabras de Gilbert Murray2. Por otra parte, Burkert3, maestro de 

estudiosos de la religión helena, ha escrito que “es difícil ‘captar’ lo que significa 

el comportamiento religioso”, lo cual no obsta para que a través del estudio de 

su vocabulario pueda rastrearse el auténtico sentido sacro de los griegos, así 

como su concreción en el mundo cívico4. Existían unas normas generales de la 

humanidad, que se creía que estaban protegidas por los dioses: se les llamaba 

ἄγραφα νόμιμα o, como dice Sófocles, ἄγραπτα κἀσφαλῆ θεῶν νόμιμα5; en otras 

palabras, no existe en el mundo heleno un “libro sagrado” al que remitirse, sino 

sólo los textos que han llegado hasta nuestros días, que conformaban un corpus 

legislativo de origen inmemorial y de tradición oral6, y que afectaban al respeto 

por la tradición ancestral. Pero no sólo son unas leyes ἄγραπτα, sino también 

ἀσφαλῆ, es decir, ‘sólidas’, término que no debe pasar desapercibido por cuanto 

que su implantación genera estabilidad social7. No es posible, por tanto, separar 

la religión griega de la sociedad, como no es posible conocer los conceptos sin 

un estudio de la distribución de los usos del vocabulario y sus acepciones con-

textuales8. En esta propuesta de análisis, con especial énfasis para la antinomia 

piedad/impiedad9, para desentrañar estas normas religiosas y enmarcarlas en el 

panorama de la religión griega se insertan estas páginas sobre el historiador 

Heródoto de Halicarnaso, consciente de que “the Histories being on any view a 

major source for the study of Greek religion”10. Como es natural, la obra de 

Heródoto, en su aspecto religioso, ha sido estudiada en las últimas décadas por 

 
2 Murray, 1947, p. 66. 
3 Burkert, 2009, p. 23. 
4 Cf. Calderón Dorda, 2020a, p. 32. 
5 S., Ant. 454. 
6 Cf. Rudhardt, 2008, pp. 49-68; Calderón Dorda, 2020a, pp. 35-36. Sófocles, por boca 

de Antígona (Ant. 456-457), afirma que no se trata de leyes aleatorias, sino de normas 

imperecederas cuyo origen es desconocido; son, en definitiva, νόμοι ὑψίποδες (OT 865-866), 

leyes muy elevadas. Había una serie de νόμιμα que eran de común reconocimiento, como, por 

ejemplo, garantizar la vida de los heraldos; por esta razón, cuando los lacedemonios dieron 

muerte a los heraldos persas, Jerjes afirmó que él no iba a hacer lo que reprochaba a aquéllos, 

que habían violado τὰ πάντων ἀνθρώπων νόμιμα (Hdt. 7.136.2), afirmación que supone una 

interpretatio Graeca, algo habitual en la obra del historiador de Halicarnaso. Heródoto (2.79.1) 

también pondera que los egipcios se rijan por las normas de sus antepasados: πατρίοισι δὲ 

χρεώμενοι νόμοισι ἄλλον οὐδένα ἐπικτῶνται.  
7 El adjetivo ἀσφαλῆ pertenece a la raíz del verbo σφάλλειν (< *sphl-), con ἀ- privativa, 

emparentado, por tanto, con ἄσφαλτος (‘asfalto’), que alude a la dureza, la solidez, la perdu-

rabilidad. 
8 Un marco teórico sobre este tipo de análisis se puede ver en Peels, 2016, pp. 14-23. 
9 Un breve resumen sobre la antinomia piedad/impiedad se puede ver en Mikalson, 1983, 

pp. 91-105. El antiguo trabajo de Bolkestein (1936, pp. 57-62) dedica unas páginas a una parte 

de la terminología religiosa empleada por Heródoto, pero desde una perspectiva ya obsoleta.  
10 Scullion, 2007, p. 205. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

69 

autores como Gould (1994), Harrison (2000), Mikalson (2002 y 2003) o Krewet 

(2017), pero en este trabajo pretendemos ofrecer una perspectiva diferente, ba-

sada en un estudio estrictamente terminológico. 

 

El término εὐσέβεια (‘piedad’) –derivado de σέβας11 y el prefijo εὐ-, 

que denota una cualidad positiva–, es el rango fundamental de la religiosidad 

helena12 y no está atestiguado en Heródoto, pero sí el adjetivo εὐσεβής en dos 

ocasiones. En la primera de ellas el faraón Micerino, hijo de Quéops, muestra su 

enfado con un oráculo (τὸ μαντήιον) llegado de la ciudad de Buto, según el cual 

sólo iba a vivir seis años y en el séptimo moriría13. Indignado, Micerino envió 

emisarios a dicho oráculo con una recriminación a la divinidad 14  (τῷ θεῷ 

ὀνείδισμα), ya que su padre y su abuelo, que habían clausurado los santuarios y 

no habían guardado memoria de los dioses, amén de destruir a los hombres, ha-

bían vivido mucho tiempo, mientras que él iba a morir pronto, a pesar de que era 

εὐσεβής, lo que consideraba una flagrante injusticia (2.133.2)15:  

τὸν δὲ δεινὸν ποιησάμενον πέμψαι ἐς τὸ μαντήιον τῷ θεῷ ὀνείδισμα 

ἀντιμεμφόμενον ὅτι ὁ μὲν αὐτοῦ πατὴρ καὶ <ὁ> πάτρως, ἀποκληίσαντες τὰ ἱρὰ 

καὶ θεῶν οὐ μεμνημένοι ἀλλὰ καὶ τοὺς ἀνθρώπους φθείροντες, ἐβίωσαν χρόνον 

ἐπὶ πολλόν, αὐτὸς δ' εὐσεβὴς ἐὼν μέλλοι ταχέως οὕτω τελευτήσειν. 

La segunda respuesta del oráculo resultó concluyente: precisamente por 

su piedad su vida sería breve (2.133.3), puesto que Egipto debía estar sumido en 

la desgracia durante ciento cincuenta años16. 

 
11 Sobre este término, cf. Rudhardt, 2008, pp. 69-77; Calderón Dorda, 2020a, pp. 32-35. 

Sobre la relación entre σέβας y εὐσέβεια se puede ver, de una manera muy general, Burkert, 

2007, pp. 362-365. Esquilo (Ch. 645) lo resume muy bien en pocas palabras: τὸ πᾶν Διὸς 

σέβας παρεκβάντας οὐ θεμιστῶς. 
12 Calderón Dorda, 2015, p. 47. 
13 La profecía de la muerte es un tema recurrente derivado del folclore. La cronología es 

errónea, ya que Micerino probablemente reinó durante veintiocho años. La explicación puede 

estar en que también se trata de un elemento procedente del folclore, donde el siete y sus 

múltiplos son números formulares, cf. Lloyd, 1989, p. 350; 2007, p. 336. Según narra el propio 

Heródoto (2.130.2), su fuente son los sacerdotes de la ciudad de Sais. 
14 Se trata de Leto, patrona de la sede de Buto, en Egipto. Sobre este oráculo, cf. Sánchez 

Mañas, 2017, pp. 215-217 y 241-242. 
15 Cabe señalar que hay un problema textual en el término que analizamos, ya que los 

códices del grupo a y el códice P transmiten εὐσεβὴς ἐών (así Godley, Legrand, Lloyd y 

Wilson), mientras que el resto de la tradición manuscrita da εὐσεβέων (así la edición 

oxoniense de Hude y la teubneriana de Rosén, cf. Krewet, 2017, p. 295), que sería la única 

vez en que apareciera este verbo en Heródoto. 
16 Si bien es cierto que Micerino reabre los santuarios cerrados por sus predecesores, 

Heródoto (2.129) vincula las desgracias de este faraón con la muerte de su hija, pues esta se 

ahorca tras ser violada por su padre (2.131). Por otra parte, la reacción de Micerino al oráculo 

de Buto también podría interpretarse como desobediencia, puesto que decide hacer vida 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

70 

El segundo pasaje corresponde al rey y sacerdote de Hefesto llamado 

Setón (2.141), que al no obtener la ayuda de la casta guerrera egipcia, a causa de 

anteriores desaires, no tuvo más remedio que hacer frente al ataque de un gran 

ejército del rey asirio Senaquerib confiado en una visión (ὄψις) durante el sueño 

(ὕπνος) en el santuario (μέγαρον) del dios, que le invitaba a confiar en él. A la 

llamada de Setón tan sólo acudieron los mercaderes, los artesanos y la gente del 

pueblo, pero se produjo un τέρας: una plaga de ratones de campo royó las aljabas, 

los arcos y los brazales de los escudos, dejando así inermes a los asirios, que 

huyeron despavoridos. Cuenta Heródoto (2.141.6) que en su época había una 

estatua de Setón en el santuario de Hefesto sosteniendo un ratón en la mano y 

con una inscripción debajo que rezaba así: «ἐς ἐμέ τις ὁρέων εὐσεβὴς ἔστω». Se 

puede inferir de este curioso portento que la confianza de Setón en el dios fue un 

acto de εὐσέβεια y que por esta razón desde la inscripción que había debajo de 

su estatua invitaba a los visitantes a hacerse acreedores de la misma piedad, ya 

que la μετάνοια que se operó en Setón consistió en refugiarse en la εὐσέβεια y 

ser un εὐσεβής, confiado (πίσυνος) más en el poder de la divinidad que en la 

fuerza de su precario ejército. Subyace en el pasaje la idea de que τὸ σέβας re-

presenta el temor religioso, propio de lo sagrado17, y la veneración debidos que 

inspiran los dioses, pero la importancia de este texto radica en que es la primera 

vez que nos hallamos frente al concepto de “fiarse de la divinidad”. Todo ello 

denota una disposición interior18. 

Un término equivalente a εὐσεβής es θεοσεβής19, por primera vez en 

Heródoto con dos testimonios y que designa al hombre respetuoso con la divini-

dad o, como vulgarmente se dice, temeroso de dios, como lo fue Creso, que era 

θεοσεβής (1.86.2) y además θεοφιλής, ‘favorito del dios’, un ἀγαθὸς ἀνήρ, un 

‘hombre de bien’ en definitiva (1.87.2), en una de las escenas más célebres de 

Heródoto. Buena prueba de ello es que al ser puesto en la pira por Ciro II el 

 
nocturna con la idea de vivir el doble y desautorizar el oráculo (2.133.4: ταῦτα δὲ ἐμηχανᾶτο 

θέλων τὸ μαντήιον ψευδόμενον ἀποδέξαι). 
17 Cf. Thgn. 1179: θεοὺς αἰδοῦ καὶ δείδιθι. 
18 Cf. Rudhardt, 1958, p. 15. Con todo, Lloyd (1989, p. 359; 2007, p. 344) afirma que 

ninguna inscripción egipcia pudo expresarse en estos términos y que la traducción griega hay 

que entenderla como una reelaboración del relato egipcio. Cf. How y Wells, 1928, I, p. 236. 

En Esquilo (Sep. 212) aparece en boca del coro la expresión θεοῖς πίσυνος, pero se trata de un 

texto trágico y no parece relevante a nivel conceptual. Por otra parte, Plutarco define la 

εὐσέβεια como una θεραπείας θεῶν ἐπιστήμην. 
19 La θεοσέβεια es el respeto a los dioses. No obstante, en Platón (Phlb. 39E), en cierta 

ocasión pregunta Sócrates sobre la diferencia existente entre εὐσεβής y θεοσεβής: δίκαιος 

ἀνὴρ καὶ εὐσεβὴς καὶ ἀγαθὸς πάντως ἆρ' οὐ θεοφιλής ἐστιν;. Cf. Bolkestein, 1936, p. 146; 

Lloyd, 1976, p. 164. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

71 

Grande para ser quemado, invocó a gritos a Apolo y al instante se desató una 

tormenta que apagó por completo la hoguera20. 

En todos los términos anteriores está presente τὸ σέβας, pero Heródoto 

no lo utiliza ninguna vez; por el contrario, el verbo σέβεσθαι21 sí que lo está en 

diecisiete ocasiones y ofrece una visión bastante exacta de lo que representaba 

para el pensamiento religioso. Como es natural, el objeto principal de este verbo 

son los dioses22, pero también las estatuas de los dioses23, así como el τέμενος, 

el recinto sacro24. La observancia de estos preceptos es indispensable para ser 

εὐσεβής y estar en sintonía con la divinidad, algo que garantiza la armonía y la 

cohesión dentro de la polis25. 

 

Pero aún resulta más interesante el estudio del concepto contrario, ya 

que la religión griega es una religión sin dogmas, por lo que la noción de piedad 

puede resultar algo difusa y difícil de captar qué significaba para los griegos un 

 
20 Cf. How y Wells, 1928, I, pp. 97-99; Krewet, 2017, pp. 281-282. Otra muestra del 

favor de Apolo hacia Creso en Hdt. 1.91. Como escribe el propio Heródoto (9.100.2), δῆλα 

δὴ πολλοῖσι τεκμηρίοισί ἐστι τὰ θεῖα τῶν πρηγμάτων. En Luciano (Cal. 14) el εὐσεβής es 

fundamentalmente φιλόθεος. 
21 Cf. Motte, 1989, p. 20; Beekes, 2010, pp. 1315-1316, s.u. σέβομαι; Calderón Dorda, 

2020a, pp. 33-34. 
22 Hdt. 1.216.4, 2.29.7, 2.42.2, 5.7. 
23 Hdt. 2.172.3-4. 
24 Hdt. 7.197.4, tal vez por escrúpulo religioso. La impiedad de Cleómenes, producida 

por su locura, le condujo a saquear (ἱεροσυλεῖν) en Eleusis el τέμενος de las diosas (Deméter 

y Perséfone) y a prenderle fuego al ἄλσος del santuario de Argos (Hdt. 6.75.3). Sobre la locura 

e impiedad de Cleómenes, cf. Hdt. 5.42.1, 6.75, 6.84; Immerwahr, 1966, pp. 192-193; 

Hornblower y Pelling, 2017, pp. 16-24. Heródoto sugiere que las múltiples impiedades de 

Cleómenes (5.74-75, 6.75. 6.79-82, 6.84) y Cambises II (3.16, 3.25.3, 3.27-30, 3.37-38.1) sólo 

pueden hallar explicación en la locura. Cf. Mikalson, 2002, p. 193; 2003, p. 143. De hecho, la 

locura de Cleómenes se fue agravando –la expresión ἐόντα καὶ πρότερον ὑπομαργότερον de 

Hdt. 6.75.1 así parece sugerirlo– hasta terminar suicidándose (6.75.3). La impiedad de 

Cambises se convierte en un rasgo distintivo del monarca persa en manos de Heródoto, quien 

le llega a achacar el padecimiento del “morbo sacro”, esto es, la epilepsia (3.33), cf. Sopeña 

Genzor, 2018, pp. 267-269. La justificación basada en la locura la expresa así Heródoto 

(3.30.1) en el caso de Cambises: Καμβύσης δέ, ὡς λέγουσι Αἰγύπτιοι, αὐτίκα διὰ τοῦτο τὸ 

ἀδίκημα ἐμάνη, ἐὼν οὐδὲ πρότερον φρενήρης. Cf. Schrader, 1979, p. 74, n. 165. En este pasaje 

aparece por vez primera τὸ ἀδίκημα, en este caso para designar un acto sacrílego como fue 

apuñalar en Menfis a Apis, azotar a los sacerdotes y matar a cuantos egipcios fueran 

sorprendidos celebrando la fiesta (3.29.2-3). Sobre la historicidad o no de este último episodio, 

cf. Schrader, 1979, pp. 73-74, n. 155. Este recurso a la locura lo encontramos también 

Eurípides, en las Bacantes, donde el impío por antonomasia, Penteo, es acusado por Tiresias 

de estar completamente loco, sin que exista ningún fármaco para su enfermedad (Ba. 326-327, 

358-359), causada por una οὐχ ὁσία ὕβρις (Ba. 374-375), cf. Calderón Dorda, 2020b, pp. 28-

29. 
25 Cf. Burkert, 2007, pp. 362-365; Peels, 2016, pp. 70-71. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

72 

individuo εὐσεβής y una comunidad respetuosa con los dioses; sin embargo, la 

noción de impiedad es más concreta. Esta última es expresada por Heródoto en 

tres ocasiones mediante el verbo ἀσεβεῖν –no utiliza nunca el sustantivo 

abstracto ἀσέβεια26–, de manera muy especial en su primera aparición (1.159.3-

4), en la que se aborda lo relativo al contenido de un χρησμός sobre la inmunidad 

de un suplicante (ἱκέτης) lidio llamado Pactias y la posibilidad de ser extraditado 

a los persas. El oráculo de Apolo en Dídima se mostró favorable a la entrega de 

Pactias, pero Aristódico, con perspicacia (ἐκ προνοίης)27, se puso a dar vueltas 

alrededor del templo espantando a los gorriones y a cuantos pájaros anidaban en 

el mismo. En aquel momento se produjo un τέρας y una voz –de Apolo Dídimo 

sin duda– salió desde el ἄδυτον del templo espetándole a Aristódico: 

«ἀνοσιώτατε ἀνθρώπων, τί τάδε τολμᾷς ποιέειν; τοὺς ἱκέτας μου ἐκ τοῦ νηοῦ 

κεραΐζεις;», a lo que Aristódico respondió que si tanto defendía a sus suplicantes, 

cómo es que ordenaba a los cimeos entregar el suyo a los persas, es decir, camu-

flando astutamente la propia irreverencia 28 . La respuesta del oráculo fue 

terminante: 

«ναὶ κελεύω, ἵνα γε ἀσεβήσαντες θᾶσσον ἀπόλησθε, ὡς μὴ τὸ λοιπὸν περὶ 

ἱκετέων ἐκδόσιος ἔλθητε ἐπὶ τὸ χρηστήριον». 

Esta airada respuesta puede sorprender, pero resulta coherente con el 

pensamiento religioso griego: los cimeos se habían atrevido a preguntar al 

oráculo sobre una cuestión incontrovertible, como era la protección de los supli-

cantes, ya que era considerada una grave impiedad entregar un suplicante 

(ἱκέτης) a su enemigo, pues no hay que olvidar que los ἱκέται se encontraban 

bajo el amparo de Zeus Ἱκέσιος; atentar contra el derecho de ἀσυλία era consi-

derado un acto impío, que entra en colisión con la religión29. Se trata, pues, de 

 
26 Para la definición de ἀσέβεια, cf. Arist., VV 1251a31-33: ἀσέβεια μὲν ἡ περὶ θεοὺς 

πλημμέλεια καὶ περὶ δαίμονας ἢ καὶ περὶ τοὺς κατοιχομένους, καὶ περὶ γονεῖς καὶ περὶ 

πατρίδα. Cf. Bruit Zaidman y Schmitt Pantel, 2002, pp. 11-14. 
27 Krewet (2017, p. 357) considera el desafío de Aristódico como un acto de prudencia 

o sabia previsión (ἐκ προνοίης) al obligar a la divinidad a un nuevo pronunciamiento sobre 

una ley divina no escrita. En realidad, Aristódico es tan irreverente como Micerino en Hdt. 

2.133, ya que se atreve a desautorizar el oráculo; sin embargo, tiene más éxito que el faraón, 

porque consigue que los cimeos eviten la muerte pronosticada, mientras que el faraón no logra 

prolongar su vida. 
28 Cf. Asheri, 1988, p. 356; 2007, p. 183. Los pájaros que habían anidado en el santuario 

de Dídima gozaba de inmunidad sagrada, puesto que estaban amparados por el dios. 
29 Cf. Benveniste, 1983, pp. 388-390; Mikalson, 2003, pp. 73-74; 2005, pp. 7-8; Burkert, 

2009, p. 149; Peels, 2016, pp. 113-115; Calderón Dorda, 2020a, pp. 34-35. En la literatura 

contemporánea Sófocles (Ph. 484) dice πρὸς αὐτοῦ Ζηνὸς ἱκεσίου. Como sinónimo de Zeus 

Ἱκέσιος existe Zeus ἀραῖος, que es Zeus que escucha a los suplicantes, cf. S. Ph. 1181-1182: 

μή, πρὸς ἀραίου Διός, ἔλθῃς, ἱκετεύω. A mayor abundamiento, cf. Paus. 7.25.1: μήδ' ἱκέτας 

ἀδικεῖν· ἱκέται δ' ἱεροί τε καὶ ἁγνοί. Por esta razón, cuenta Heródoto que los Alcmeónidas 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

73 

un acto de ἀσέβεια30 y la petición de los cimeos era irreverente y sacrílega31. Por 

esta razón, el oráculo emplea dos términos muy relevantes en el pasaje: por una 

parte, el conativo ἀνοσιώτατε para referirse a Aristódico, un superlativo de 

ἀνόσιος sobre el que después volveremos, y, por otra, el participio ἀσεβήσαντες 

para referirse a la impiedad de los cimeos, que no merecen sino la muerte por su 

vacilación en asunto tan capital en la religión helena32. 

La segunda aparición también tiene lugar en un contexto oracular 

(2.139.1-2), en una visión tenida durante un sueño por el etíope Sabaco, quien 

había reinado en Egipto durante cincuenta años; en dicha visión un hombre le 

aconsejaba reunir a todos los sacerdotes de Egipto y partirlos en dos de un tajo. 

Sabaco consideró la visión como un aviso divino de que su estancia en Egipto 

debía concluir y no incurrir en ningún tipo de impiedad: ἵνα ἀσεβήσας περὶ τὰ 

ἱρὰ κακόν τι πρὸς θεῶν ἢ πρὸς ἀνθρώπων λάβοι. En este caso, la ἀσέβεια hubiese 

consistido en dar muerte –una muerte impía– a los sacerdotes egipcios, es decir, 

una impiedad contra lo sagrado, contra la religión, περὶ τὰ ἱρά33. 

El tercer pasaje (8.129.2-3) narra la causa de la gran mortandad que se 

produjo entre los persas, guiados por Artabazo, uno de los generales de Jerjes, al 

cruzar una marisma en dirección a Potidea, en la península de Palene; cuando 

habían superado más de la mitad del trayecto una enorme pleamar inundó el 

lugar, provocando la muerte de los que no sabían nadar, y los que sí sabían a 

manos de los potideatas desde embarcaciones34. La lectura que los potideatas 

realizaron de aquel acontecimiento fue que la causa –dos veces repite Heródoto 

 
estaban malditos (1.61.1: καὶ λεγομένων ἐναγέων εἶναι τῶν Ἀλκμεωνιδέων), ya que otro 

Alcmeónida, Megacles, cometió sacrilegio al asesinar a los suplicantes que se habían acogido 

a sagrado en el templo de Atenea, a resultas de lo cual quedaron señalados como un linaje 

impuro (ἐναγής, término de raigambre religiosa que aparece por vez primera en el historiador 

de Halicarnaso). La explicación de οἱ δ' Ἐναγέες Ἀθηναίων se halla en Hdt. 5.71; Tucídides 

(1.126) ofrece una versión más pormenorizada de los hechos. La ἀσυλία se trata, como en el 

presente caso, de lugares sagrados, delimitados por ὅροι y bajo la protección divina, de los 

cuales no se podía desalojar a nadie por la violencia, cf. Wenger, 1931. Cf. Hdt. 7.141.1-2. 
30 Sobre el delito de ἀσέβεια, cf. Rudhardt, 1960. La ἀσέβεια era un crimen legalmente 

tipificado, cf. Whitmarsh, 2015, p. 117. 
31 Cf. Hdt. 6.86γ2. 
32 Comentan ampliamente este pasaje herodoteo: Krewet, 2017, pp. 348-361; Sánchez 

Mañas, 2017, pp. 64-70; Sopeña Genzor, 2018, pp. 244-249. 
33 Cf. I. Powell, 1938, p. 173, s.u. ἱρός; Bruit Zaidman y Schmitt Pantel, 2002, p. 9. Para 

este episodio y la piedad de Sabaco, cf. Sánchez Mañas, 2017, pp. 139-141. 
34 Hdt. 8.129.2-3: αἴτιον δὲ λέγουσι οἱ Ποτειδαιῆται τῆς τε ῥηχίης [καὶ τῆς πλημμυρίδος] 

καὶ τοῦ Περσικοῦ πάθεος γενέσθαι τόδε, ὅτι τοῦ Ποσειδέωνος ἐς τὸν νηὸν καὶ τὸ ἄγαλμα τὸ 

ἐν τῷ προαστείῳ ἠσέβησαν οὗτοι τῶν Περσέων οἵ περ καὶ διεφθάρησαν ὑπὸ τῆς θαλάσσης· 

αἴτιον δὲ τοῦτο λέγοντες εὖ λέγειν ἔμοιγε δοκέουσι. Cf. Masaracchia, 1977, p. 221; Sopeña 

Genzor, 2018, pp. 250-253. Esta meritoria victoria de los potideatas tuvo lugar en el año 479 

a.C. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

74 

el término αἴτιον en el pasaje– no fue otra que esos mismos persas habían come-

tido impiedad al profanar el templo y la estatua de Posidón, ὅτι τοῦ Ποσειδέωνος 

ἐς τὸν νηὸν καὶ τὸ ἄγαλμα τὸ ἐν τῷ προαστείῳ ἠσέβησαν οὗτοι τῶν Περσέων35. 

Hay que recordar que Posidón era protector y epónimo de Potidea36, además de 

aparecer su efigie en sus monedas37, y la violación del templo y de la estatua 

constituía un grave acto de ἀσέβεια por parte de los persas, de manera que la 

pleamar pudo ser enviada como castigo por el propio Posidón como divinidad 

marina. Por esta razón, Heródoto se muestra de acuerdo con la interpretación 

dada por los potideatas cuando afirma: αἴτιον δὲ τοῦτο λέγοντες εὖ λέγειν ἔμοιγε 

δοκέουσι. 

Estos tres pasajes herodoteos sitúan el significado de ἀσεβεῖν en su 

punto exacto, que no se trata de ‘ser impío’, sino de ‘cometer impiedad’38, es 

decir, producir efectos negativos en quienes son objeto del verbo, ya sean perso-

nas u objetos y lugares sagrados, todos ellos merecedores del mismo respeto 

religioso39. De los dos tipos de ἀσέβεια que propone Teognis (1180), μήθ' ἕρδειν 

μήτε λέγειν ἀσεβῆ, esto es, de obra o de palabra, Heródoto tiene particular inte-

rés, como historiador, por destacar la impiedad de obra. 

 

La ὁσίη es otra manera de definir la piedad entre los griegos, en este 

caso como ley divina, y designa tanto los deberes piadosos como los ritos sagra-

dos40. Este término ya está atestiguado en Homero, pero entre los trágicos sólo 

Eurípides lo utiliza, mientras que entre los historiadores ni Tucídides ni 

Jenofonte lo emplean41. Heródoto (2.45.2) hace una pregunta retórica para ma-

nifestar su estupor acerca de la disparatada tradición que circulaba entre los 

griegos42 en el sentido de que los egipcios tuvieron la intención de inmolar a 

Heracles, cuando este llegó a Egipto, y la expone así:  

 
35 Sobre la impiedad que supone violar (ἀσεβεῖν) un santuario, uid. Aeschin. 3.106-107. 
36 Cf. How y Wells, 1928, II, pp. 277-278; Bowie, 2007, p. 218. 
37 Cf. Alexander, 1963, pp. 50-63. 
38 Cf. A., Eu. 269-272, 354-359, 538-549. 
39  Cf. Calderón Dorda, 2013, p. 305; Hornblower y Pelling, 2017, p. 19. Polibio 

(36.9.15) define muy bien el delito de impiedad (ἀσέβημα) como la ofensa a los dioses, a los 

padres y a los difuntos. 
40 Cf. Benveniste, 1983, pp. 356-359; Chadwick, 1996, pp. 221-226, s.u. ὅσιος; Beekes, 

2010, pp. 1117-1118, s.u. ὅσιος; Calderón Dorda, 2020a, p. 39. Dodds (1977, pp. 119-120) 

define este concepto como un sentido de escrúpulo que permite al hombre permanecer en el 

límite de lo que es moralmente conveniente. Con carácter general, puede verse Jeanmaire, 

1945. 
41 Cf. Bolkestein, 1936, pp. 179-180. 
42 Hdt. 2.45.1: λέγουσι δὲ πολλὰ καὶ ἄλλα ἀνεπισκέπτως οἱ Ἕλληνες. Cf. How y Wells, 

1928, I, p. 189; Lloyd, 1989, p. 269; 2007, p. 270. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

75 

τοῖσι γὰρ οὐδὲ κτήνεα ὁσίη θύειν ἐστὶ χωρὶς ὑῶν καὶ ἐρσένων βοῶν καὶ 

μόσχων, ὅσοι ἂν καθαροὶ ἔωσι, καὶ χηνῶν, κῶς ἂν οὗτοι ἀνθρώπους θύοιεν; 

El término ὁσίη –como es habitual, bajo la expresión ὁσίη ἐστι– 

representa la vertiente más legal de la piedad, es decir, es el cumplimiento a 

rajatabla de las leyes divinas, por cuanto que son, a la vez, justas. Los sacrificios 

humanos, pues, en el contexto socio-religioso de la polis no eran tolerados por 

ser considerados como algo contranatural43 . Este carácter de ley divina se 

observa también en otro pasaje del mismo libro (2.171.2), a propósito de las ce-

remonias rituales de Deméter, esto es, las Tesmoforias:  

καὶ τῆς Δήμητρος τελετῆς πέρι, τὴν οἱ Ἕλληνες Θεσμοφόρια καλέουσι, καὶ 

ταύτης μοι πέρι εὔστομα κείσθω, πλὴν ὅσον αὐτῆς ὁσίη ἐστὶ λέγειν. 

Efectivamente, Heródoto prefiere guardar silencio acerca de estos mis-

terios para ser respetuoso con lo que prescribe la ὁσίη sobre los ritos de Deméter, 

a los que, como es sabido, sólo pueden acudir los iniciados44. Como en otros 

lugares, Heródoto opta por no revelar los ἱροὶ λόγοι. 

 

En este contexto se comprende bien la oposición ὅσιος/ἀνόσιος45, que 

en teoría estaría bien atestiguada en Heródoto, pero ahora veremos que no es 

exactamente así. El adjetivo ὅσιος46 lo podemos encontrar en diecisiete ocasio-

nes, en once de ellas bajo la lítote οὐκ ὅσιος47 y en el resto con negación en la 

frase. En otras palabras, a diferencia de εὐσεβής, este adjetivo no es presentado 

en forma positiva, sino con un contenido restrictivo. En Hdt. 3.19.2, ὁρκίοισί τε 

γὰρ μεγάλοισι ἐνδεέσθαι καὶ οὐκ ἂν ποιέειν ὅσια ἐπὶ τοὺς παῖδας τοὺς ἑωυτῶν 

στρατευόμενοι, los fenicios aducen el respeto a los juramentos como argumento 

ὅσιος, ya que este compromiso constituía un acto solemne y su ruptura dañaba 

no sólo las relaciones entre comunidades, sino también entre una comunidad y 

sus dioses, que eran testigos del vínculo creado48. No en vano existía la advoca-

 
43 Cf. Mikalson, 2003, p. 50. 
44 Cf. Bolkestein, 1936, p. 57. Se trata de la asociación errónea de Deméter con el culto 

de Osiris, que derivó en la identificación de Deméter con Isis, hermana y esposa de Osiris, cf. 
How y Wells, 1928, I, pp. 251-252; Lloyd, 1989, p. 389; 2007, pp. 368-369. 

45 Para esta antítesis, cf. Pl., Lg. 717A: μάτην οὖν περὶ θεοὺς ὁ πολύς ἐστι πόνος τοῖς 

ἀνοσίοις, τοῖσιν δὲ ὁσίοις ἐγκαιρότατος ἅπασιν. 
46 Sobre ὅσιος, cf. Rudhardt, 1958: 30-36; Mikalson, 2010, pp. 140-207; pero, sobre 

todo, las monografías de Peels, 2016, y de Vicente Sánchez, 2021. 
47 En general la lítote οὐκ ὅσιος tiene menos fuerza que el adjetivo ἀνόσιος, que veremos 

más adelante (§7). 
48 Se puede ver en este sentido Lycurg. 1.79: τοὺς δὲ θεοὺς οὔτ' ἂν ἐπιορκήσας τις λάθοι, 

οὔτ' ἂν ἐκφύγοι τὴν ἀπ' αὐτῶν τιμωρίαν, ἀλλ' εἰ μὴ αὐτός, οἱ παῖδές γε καὶ τὸ γένος ἅπαν τὸ 

τοῦ ἐπιορκήσαντος μεγάλοις ἀτυχήμασι περιπίπτει. Vid. Benveniste, 1983, pp. 336-339. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

76 

ción de Zeus Ὅρκιος, preservador de los juramentos49. En consecuencia, la 

expresión ποιέειν ὅσια es actuar de acuerdo con las leyes religiosas –en este caso 

en sentido negativo–, como puede observarse en una similar idea expuesta en 

Hdt. 6.86.α1:  

ὦ Ἀθηναῖοι, ποιέετε μὲν ὁκότερα βούλεσθε αὐτοί· καὶ γὰρ ἀποδιδόντες ποιέετε 

ὅσια καὶ μὴ ἀποδιδόντες τὰ ἐναντία τούτων·  

Estas palabras de Leotíquidas II, rey de Esparta, hacen referencia a la 

palabra dada sobre la entrega de rehenes, que es una forma de juramento50 y que, 

como es frecuente, contiene una especie de maldición para el supuesto de que se 

incumpla51. Como argumento Leotíquidas cita un oráculo de la Pitia que con-

cluye con estas palabras: ἀνδρὸς δ' εὐόρκου γενεὴ μετόπισθεν ἀμείνων 

(6.86.γ2), que es un verso de Hesíodo (Op. 285), un recurso a la autoridad moral 

del iniciador de la poesía didáctica, ya que el castigo del perjuro es la aniquila-

ción de su descendencia, la máxima pena que puede sufrir una persona según el 

pensamiento moral y religioso griego52. Tucídides (3.66.2), por su parte, corro-

bora que es propio de hombres ὅσιοι tratar con indulgencia a los enemigos que 

se han rendido. Se puede inferir de estos textos que el par εὔορκοι καὶ ὅσιοι es 

completamente legítimo, tal y como se desprende de Jenofonte (HG 2.4.42). 

En 9.79.2 se habla de la piedad de obra y de palabra: ἀποχρᾷ τέ μοι 

Σπαρτιήτῃσι ἀρεσκόμενον ὅσια μὲν ποιέειν, ὅσια δὲ καὶ λέγειν, afirmación re-

forzada por una fuerte correlación. Son las palabras de respuesta de Pausanias al 

egineta Lampón53, que le había propuesto empalar la cabeza de Mardonio para 

satisfacer a los espartanos, habida cuenta de que era responsable con Jerjes de 

haber cortado y empalado la cabeza de Leónidas en las Termópilas –un plan que 

Heródoto (9.78.1) califica de “extremadamente sacrílego” (ἀνοσιώτατον … 

λόγον)–, pero para Pausanias τὰ πρέπει μᾶλλον βαρβάροισι ποιέειν ἤ περ 

Ἕλλησι, καὶ ἐκείνοισι δὲ ἐπιφθονέομεν, puesto que se trataba de ultrajar un ca-

dáver, νεκρῷ λυμαίνεσθαι, y, en general, puede afirmarse que no cabe entre las 

 
49 Cf. Burkert, 2007, p. 177; 2009, pp. 297-298. Cf. S., Ph. 1324, Ζῆνα δ' ὅρκιον καλῶ, 

A.R. 4.95, Ζεὺς αὐτὸς Ὀλύμπιος ὅρκιος, y Paus. 5.24.9, ἐπίκλησις μὲν Ὅρκιός ἐστιν αὐτῷ. 
50 Parece que la entrega de rehenes solicitada por un solo monarca sería anticonstitucio-

nal según las leyes espartanas (cf. Hdt. 6.50.2), cf. Schrader, 1981, p. 277, n. 240, y 328, n. 

414; Scott, 2005, pp. 315 y 319; Hornblower y Pelling, 2017, p. 151. 
51 Cf. How y Wells, 1928, II, p. 99. Vid. Hes., Th. 231-232, que resulta ilustrativo. Para 

indicar el perjurio y sus consecuencias Heródoto utiliza el verbo ἐπιορκεῖν cinco veces, todas 

ellas en 4.68 y referidas a los escitas. 
52 Cf. Schrader, 1981, p. 332, nn. 425-426. Para todo este pasaje, uid. Hornblower y 

Pelling, 2017, pp. 202-204; Sánchez Mañas, 2017, pp. 228-230. Con todo, algunos estudiosos 

(Immerwahr, 1966, p. 213; Hollmann, 2011, p. 140) consideran a Leotíquidas un perjuro y de 

hecho su linaje es erradicado (6.72), aunque Heródoto no lo dice expresamente. 
53 Cf. How y Wells, 1928, II, p. 321. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

77 

acciones ὅσια este tipo de ultraje 54 . En esta última expresión el verbo 

λυμαίνεσθαι tiene claras implicaciones religiosas, toda vez que está emparentado 

con el sustantivo λῦμα (‘contaminación’)55. Hay que subrayar que la calificación 

de Heródoto del plan de Lampón, ἀνοσιώτατον56, contrasta con las palabras po-

sitivas de Pausanias, ὅσια μὲν ποιέειν, ὅσια δὲ καὶ λέγειν. Realizar actos οὐκ 

ὅσια es consecuencia directa de la ὕβρις, como en Hdt. 4.146.1: οἱ Μινύαι 

ἐξύβρισαν, τῆς τε βασιληίης μεταιτέοντες καὶ ἄλλα ποιεῦντες οὐκ ὅσια. Puede 

concluirse que todo lo que está motivado por la ὕβρις resulta ἀνόσιος57, idea 

sobre la que volveremos infra (§7). 

El respeto por las normas (τὰ νομιζόμενα)58 de, por ejemplo, persas y 

egipcios también debe ser tenido en cuenta, de ahí que Heródoto repudie los 

ultrajes (λυμαίνεσθαι) de Cambises II, tal vez por su locura, a la momia de 

Amasis y ordenar luego su incineración, por considerarlo como un acto sacrí-

lego, οὐκ ὅσια (3.16.2), ἐκέλευσέ μιν ὁ Καμβύσης κατακαῦσαι, ἐντελλόμενος 

οὐκ ὅσια, y una abominación post mortem59 para ambos pueblos. Esta última 

expresión, ἐντελλόμενος οὐκ ὅσια, es muy precisa y refleja un delito, un que-

branto de la norma cívico-religiosa. 

Anteriormente, a propósito de ὁσίη, hemos puesto de relieve la repulsa 

de Heródoto y la religión de la polis hacia los sacrificios humanos (§4). Pues 

bien, con la construcción οὐκ ὅσιον el historiador sale al paso de una supuesta 

tradición egipcia, según la cual Menelao resultó ser un ἀνὴρ ἄδικος ἐς 

 
54 Vid. Hom., Od. 22.412: οὐχ ὁσίη κταμένοισιν ἐπ' ἀνδράσιν εὐχετάασθαι. Sobre el 

ultraje a los cadáveres, cf. Mikalson, 2003, pp. 97-98. Heródoto, en 7.238.2, utiliza la siguiente 

expresión sobre el ultraje al cuerpo de Leónidas por parte de Jerjes: οὐ γὰρ ἄν κοτε ἐς τὸν 

νεκρὸν ταῦτα παρενόμησε. El verbo παρανομεῖν, que aparece por vez primera en Heródoto, 

significa literalmente ‘transgredir la ley’, en este caso de orden religioso. Pueden leerse otros 

casos de ensañamiento con los cadáveres por parte de los persas en Jenofonte (An. 1.10.1, 

3.1.17) y Plutarco (Crass. 32). 
55 Cf. Bolkestein, 1936, p. 59; Beekes, 2010, p. 878, s.u. λῦμα; Vergara Recreo, 2021, 

p. 68. Sobre λυμαίνεσθαι pueden verse las páginas dedicadas por Gernet, 2001, pp. 244-256. 
56  Como ἀνοσιώτατον es calificada también la mutilación de un cadáver en Hdt. 

2.121.ε2. Para esta misma impiedad hallamos en Eurípides (Hec. 792) la expresión, también 

consolidada en Heródoto, ἔργον ἀνοσιώτατον. 
57 Cf. Bolkestein, 1936, pp. 60 y 183; E., Ba. 374-375: ἀίεις οὐχ ὁσίαν / ὕβριν ἐς τὸν 

Βρόμιον… 
58 Bolkestein (1936, pp. 34 y 192) considera que τὰ ὅσια es sinónimo de τὰ νομιζομένα, 

pero este término hace referencia más bien a un conjunto de normas tradicionales o 

costumbres que no necesariamente tienen que ser de naturaleza religiosa. En este sentido, 

puede leerse en Aristófanes (Th. 675) δικαίως τ' ἐφέπειν ὅσια καὶ νόμιμα, y Plutarco (Mor. 
1124E), más adelante, afirma que es necesario que haya νόμους καὶ νόμιμα, sin las cuales la 

vida humana no se distinguiría de la de las bestias salvajes. Cf. §1. 
59 Cf. Sopeña Genzor, 2018, pp. 266-270; sobre los excesos de los persas, a los que 

Heródoto consideraba ὑβρισταί por naturaleza (1.89.2), especialmente la p. 268, n. 768. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

78 

Αἰγυπτίους60, a pesar de que había recuperado a Helena y había recibido grandes 

muestras de hospitalidad (ξεινίων ἤντησε μεγάλων, 2.119.1) en aquella tierra. 

Según este relato, Menelao traicionó la hospitalidad recibida en Egipto apode-

rándose de dos niños del lugar y sacrificándolos como víctimas propiciatorias 

para aplacar los vientos adversos que impedían su navegación, algo que, como 

Heródoto certifica, constituyó un πρῆγμα οὐκ ὅσιον (2.119.2)61, sacrílego acto 

que lo convirtió en un ser μισηθείς τε καὶ διωκόμενος (2.119.3). La presencia en 

este pasaje de las expresiones ἀνὴρ ἄδικος y πρῆγμα οὐκ ὅσιον es muy relevante, 

porque los dioses discriminan entre hombres ὅσιοι y ἄδικοι62, es decir, entre los 

que cumplen con sus deberes cívicos y religiosos, y los que no. Ser ὅσιοι καὶ 

δίκαιοι 63  –fórmula estereotipada frecuente tanto en su uso positivo como 

negativo– debe ser la aspiración común de las personas piadosas, de manera que 

la expresión platónica64 τὰ ὅσια καὶ τὰ δίκαια implica la totalidad de obligacio-

nes de orden religioso y cívico, es todo aquello que está establecido como regla 

en la conducta humana para con los dioses y para con los hombres, por una ley 

divina (τὰ ὅσια) y por una ley humana (τὰ δίκαια). 

Ciertamente, servirse de los deberes de hospitalidad para cometer un 

crimen también entra en esta categoría de ἔργον οὐκ ὅσιον (4.154.3)65, como el 

que maquinó el rey cretense Etearco para someter a su huésped Temisón a un 

 
60 Como ha señalado Vergara Recreo (2022, pp. 13-14), el hecho de referirse a Menelao 

como un ἀνὴρ ἄδικος, en un contexto marcado por la irreligiosidad, denota que la conducta 

del rey de Esparta va más allá de la esfera cívica. 
61 Cf. Mikalson, 2003, p. 78. Idéntica expresión en Hdt. 3.120.1: οὗτος ἐπεθύμησε 

πρήγματος οὐκ ὁσίου, en referencia al injustificado deseo del persa Oretes de matar a 

Polícrates, a quien ni siquiera conocía. Puede observarse que Heródoto no valora el apoyo 

político de Polícrates a Cambises, sino que la impiedad de Oretes consiste en la maquinación 

de la muerte de Polícrates sin que mediase una cuestión personal. Cf. Asheri, 1990, p. 33; 

2007, p. 507; Krewet, 2017, p. 430. Sin embargo, Diodoro de Sicilia (10.16) afirma que 

Polícrates había urdido el asesinato de algunos comerciantes lidios con la finalidad de apro-

piarse de sus bienes. 
62 A., Supp. 402-404; E., HF 771-773; Pl., Grg. 507B; X., Ap. 5. 
63 Cf. Dem. 43, 65. Sobre la asociación entre ὅσιος y δίακιος, cf. Benveniste, 1983, pp. 

356-357; Motte, 1989, pp. 18-19; Bruit Zaidman y Schmitt Pantel, 2002: 9; Frazier, 2018, pp. 

298-299; Calderón Dorda, 2020a, pp. 41-42. 
64 Pl., R. 301D; Lg. 663D. Vid. Rudhardt, 1976. Chantraine (1968, p. 831, s.u. ὅσιος) 

afirma: “ὅσια καὶ δίκαια signifie ce qui est fixé comme règle dans la conduite humaine par les 

dieux et par les hommes, il s’agit dans ὅσιος d’une situation religieuse, d’où les traductions 

‘pieux, conforme aux prescriptions des dieux’ ”. El mismo Platón (Alc. 2. 149E) afirma que 

los dioses no aceptan sacrificios más que de aquellos que son ὅσιοι καὶ δίκαιοι, expresión en 

la que puede observarse nítidamente el valor piadoso y, a la vez, moral de dicha combinación. 

Por otra parte, aconseja a los filósofos que se alejen de las ἄδικα καὶ ἀνόσια ἔργα (R. 496D). 
65 Fórmula narrativa análoga para anunciar propósitos homicidas en Hdt. 2.119.2 y 

3.120.1, cf. Corcella, 1993, p. 346. Sobre la hospitalidad, uid. Cinalli, 2015; Herman, 2002. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

79 

juramento66, mediante el cual debía dar muerte a la hija de aquél arrojándola al 

mar. No obstante, Temisón, consciente del engaño y rompiendo la hospitalidad 

(διαλυσάμενος τὴν ξεινίην), tomó a la niña y se hizo a la mar; a continuación 

– para mantener nominalmente su juramento a Etearco– la arrojó al ponto, no sin 

antes atarle unas cuerdas para poder rescatarla después, es decir, cumplió for-

malmente el juramento y se liberó de él (ἀποσιούμενος τὴν ἐξόρκωσιν67 τοῦ 

Ἐτεάρχου), resultando engañado el engañador (4.154.4). Obsérvese que 

Heródoto utiliza en el participio un compuesto del verbo ὁσιοῦσθαι, 

ἀποσιοῦσθαι, esto es, liberarse de la norma sagrada que vinculaba con el jura-

mento mediante su cumplimiento68. En este caso la acción de Temisón tenía una 

finalidad benéfica como era contrarrestar el ἔργον οὐκ ὅσιον de Etearco. 

Retornando a la historia de Helena en tierras egipcias y al tema de la 

hospitalidad, cuando Paris-Alejandro arribó con la esposa de Menelao a la costa 

norteafricana, se produjo un suceso que resulta aleccionador (Hdt. 2.114.2-3). 

Algunos de los servidores del príncipe troyano se refugiaron en el templo de 

Heracles y enviaron a través de Tonis un mensaje al rey Proteo que rezaba así:  

«ἥκει ξεῖνος, γένος μὲν Τευκρός, ἔργον δὲ ἀνόσιον ἐν τῇ Ἑλλάδι ἐξεργασμένος· 

ξείνου γὰρ τοῦ ἑωυτοῦ ἐξαπατήσας τὴν γυναῖκα αὐτήν τε ταύτην ἄγων ἥκει καὶ 

πολλὰ κάρτα χρήματα, ὑπὸ ἀνέμων ἐς γῆν τὴν σὴν ἀπενειχθείς. κότερα δῆτα 

τοῦτον ἐῶμεν ἀσινέα ἐκπλέειν ἢ ἀπελώμεθα τὰ ἔχων ἦλθε;» ἀντιπέμπει πρὸς 

ταῦτα ὁ Πρωτεὺς λέγοντα τάδε· «ἄνδρα τοῦτον, ὅστις κοτέ ἐστι, ἀνόσια 

ἐργασμένον ξεῖνον τὸν ἑωυτοῦ συλλαβόντες ἀπάγετε παρ' ἐμέ, ἵνα εἰδέω ὅ τι 

κοτὲ καὶ λέξει».  

Se trata del popular tema del “motivo de Putifar” aplicado al caso de 

Paris, que pese a gozar de la hospitalidad de Menelao en calidad de ξένος, no 

respetó el vínculo religioso que comportaba la ξενία y que constituía uno de los 

pilares de la piedad helena, garantizado por Zeus Ξένιος69. La historia es bien 

 
66 Hdt. 4.154.3: τοῦτον ὁ Ἐτέαρχος παραλαβὼν ἐπὶ ξείνια ἐξορκοῖ ἦ μέν οἱ διηκονήσειν 

ὅ τι ἂν δεηθῇ. Incluso se hacía juramento en torno a la hospitalidad (Hdt. 1.69.3): καὶ 

ἐποιήσαντο ὅρκια ξεινίης πέρι. 
67 Hapax herodoteo. 
68 Con el mismo sentido de cumplimiento religioso en Hdt. 1.199.4: ἀποσιωσαμένη τῇ 

θεῷ ἀπαλλάσσεται ἐς τὰ οἰκία. Cf. Hdt. 4.203.1. Vid. How y Wells, 1928, I, p. 352: “freeing 

himself from the burden of his oath”. 
69 Un buen resumen sobre Zeus Ξένιος en Vürtheim, 1967: 6-8. Cf. Nilsson, 1955: 419-

421; Benveniste, 1983: 62-63; Calderón Dorda, 2020a: 34-35. A mayor abundamiento, el 

ὅσιος debe ser φιλόξενος (E., Cyc. 125). Un caso típico de ruptura de los lazos impuestos por 

la ξενία es el de Adrasto, que mató al hijo de Creso, que lo había acogido en su casa tras 

haberlo purificado de un crimen –pues era οὐ καθαρὸς χείρας, Hdt. 1.35.1–, confiándole la 

protección de su hijo (Hdt. 1.44). La κάθαρσις (Hdt. 1.35.2) era un aspecto capital del pensa-

miento religioso griego, ya que el μίασμα producido por un delito de sangre se transmitía a 

todos los allegados y solamente este ritual permitía a los contaminados regresar al ámbito 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

80 

conocida y la conducta de Paris es calificada como ἔργον ἀνόσιον, un acto sa-

crílego70, una ofensa contra Zeus Ξένιος, puesto que había transgredido las 

obligaciones de la ξενία. Tonis preguntó a Proteo si debía dejar marchar a Paris 

impunemente (ἀσινέα), aun teniendo conocimiento de lo sucedido en la corte de 

Menelao. La respuesta de Proteo fue terminante: le debía ser remitido ἀνόσια 

ἐργασμένον ξεῖνον τὸν ἑωυτοῦ, y esta norma era de aplicación para cualquiera 

que transgrediera tal ley religiosa, ὅστις κοτέ ἐστι. Más adelante (2.115.4) el 

propio Proteo, al comunicar a Paris su decisión de expulsarlo del país, no sin 

antes privarlo de cuanto había quitado a Menelao, le dijo: ὦ κάκιστε ἀνδρῶν, 

ξεινίων τυχὼν ἔργον ἀνοσιώτατον ἐργάσαο, intensificando el grado del adjetivo 

empleado por Tonis para calificar el rastrero comportamiento del troyano. Este 

superlativo, junto a la presencia de la iunctura con vocativo superlativo, ὦ 

κάκιστε ἀνδρῶν, muy representativo del carácter malvado de sus acciones, dan 

la medida exacta del repudio que se apodera de Proteo, cuya fama de piadoso le 

precedía71 y que queda patente en el respeto hacia las obligaciones de la ξενία, 

en contraste con el desprecio hacia las mismas demostrado por Paris. Además, 

Proteo, haciendo gala de su acendrada piedad, renunció a la posibilidad de dar 

muerte a Paris (2.115.6): περὶ πολλοῦ ἥγημαι μὴ ξεινοκτονέειν, utilizando un 

raro verbo del que Heródoto es el primer testimonio72, habida cuenta de que la 

ξενοκτονία era una impiedad de especial gravedad, castigada por la divinidad73. 

Por otra parte, el propio Heródoto (2.120.4-5) opina que la ruina de Troya fue 

consecuencia del castigo divino por los grandes agravios de Paris:  

καὶ ταῦτα μεγάλων κακῶν δι' αὐτὸν συμβαινόντων ἰδίῃ τε αὐτῷ καὶ τοῖσι 

ἄλλοισι πᾶσι Τρωσί. (…) ὡς μὲν ἐγὼ γνώμην ἀποφαίνομαι, τοῦ δαιμονίου 

παρασκευάζοντος ὅκως πανωλεθρίῃ ἀπολόμενοι καταφανὲς τοῦτο τοῖσι 

 
público o sagrado. Sobre la contaminación de quienes habían cometido un crimen, uid. Pl., 

Lg. 871A: ὃς ἂν ἐκ προνοίας τε καὶ ἀδίκως ὁντιναοῦν τῶν ἐμφυλίων αὐτόχειρ κτείνῃ, πρῶτον 

μὲν τῶν νομίμων εἰργέσθω, μήτε ἱερὰ μήτε ἀγορὰν μήτε λιμένας μήτε ἄλλον κοινὸν σύλλογον 

μηδένα μιαίνων. La historia de Creso y Adrasto, así como el desenlace, tienen parangón en 

los elementos típicos del género trágico.  
70 Este pasaje de Heródoto, del que hace una lectura arbitraria Plutarco en su tratado 

moral De Herodoti malignitate, ha sido detenidamente analizado por Vergara Recreo, 2022: 

12-13. Vid. Ramón Palerm, 2013a y 2013b, y de nuevo en Ramón Palerm y Vergara Recreo, 

2023. 
71 Así en la Helena de Eurípides. Para Heródoto, los egipcios eran un pueblo que mani-

festaba un gran respeto por la divinidad, cf. Hdt. 2.37.1: θεοσεβέες … περισσῶς ἐόντες. Sobre 

θεοσεβέες, uid. §2. 
72 Poco antes Heródoto (2.115.4) había recurrido a un giro diferente para expresar la 

misma idea y dependiente del mismo verbo: ἐγὼ εἰ μὴ περὶ πολλοῦ ἡγεόμην μηδένα ξείνων 

κτείνειν. 
73 Calderón Dorda, 2020b: 22-24. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

81 

ἀνθρώποισι ποιήσωσι, ὡς τῶν μεγάλων ἀδικημάτων μεγάλαι εἰσὶ καὶ αἱ 

τιμωρίαι παρὰ τῶν θεῶν. καὶ ταῦτα μὲν τῇ ἐμοὶ δοκέει εἴρηται74. 

La respuesta divina al rapto de Helena y a la violación de las normas de 

la hospitalidad es concebida por Heródoto como proporcional: las grandes injus-

ticias reciben grandes castigos75, μεγάλαι … αἱ τιμωρίαι. 

 

Otro motivo que resulta οὐκ ὅσιον es realizar sacrificios en lugares 

como el templo de Hera, santuario nacional de los argivos, en lugar de dejar este 

menester al sacerdote76, como hizo Cleómenes, por más que el sacerdote se lo 

prohibió (6.81) φὰς οὐκ ὅσιον εἶναι ξείνῳ αὐτόθι θύειν, una construcción similar 

a la que con anterioridad Heródoto (5.72.3-4) pone en boca de la sacerdotisa de 

Atenea, οὐ γὰρ θεμιτὸν Δωριεῦσι παριέναι ἐνθαῦτα, cuando el mismo 

Cleómenes había entrado en el santuario de Atenea Políade con la intención de 

penetrar en el ἄδυτον, a pesar de la oposición de la sacerdotisa77. En ambos casos 

puede observarse el carácter impío de Cleómenes. 

La prohibición de realizar determinados actos con esta lítote es fre-

cuente y la hallamos también en 8.37.1, donde se cuenta que las armas, con las 

que Apolo había vencido a la serpiente Pitón al instalarse en Delfos, sorprenden-

temente78 estaban fuera del μέγαρον, pero a ningún mortal le era lícito tocarlas 

por ser algo sacrílego:  

ὁρᾷ πρὸ τοῦ νηοῦ ὅπλα προκείμενα ἔσωθεν ἐκ τοῦ μεγάρου ἐξενηνειγμένα ἱρά, 

τῶν οὐκ ὅσιον ἦν ἅπτεσθαι ἀνθρώπων οὐδενί. 

Otra prescripción de tipo religioso era la referente al impedimento de 

enterrar a nadie en Egipto con vestiduras de lana, algo en lo que Heródoto 

 
74 Cf. Mikalson, 2003: 154-155. Acerca del comportamiento impío contra la hospitali-

dad ya Homero (Od. 14.283-284) señala oportunamente: ἀλλ' ἀπὸ κεῖνος ἔρυκε, Διὸς δ' 

ὠπίζετο μῆνιν ξεινίου, / ὅς τε μάλιστα νεμεσσᾶται κακὰ ἔργα. La guerra de Troya fue, pues, 

motivada por τῶν Μενέλεῳ τιμωρημάτων (Hdt. 7.169.2). 
75 Cf. Harrison, 2000: 110. 
76 Habida cuenta de que la máxima autoridad religiosa del Hereo era una sacerdotisa, se 

trataría de un miembro del clero al servicio del templo, probablemente un ὑποζάκορος 

(Hdt.6.134.1, 6.135.2, hapax). Cf. Scott, 2005: 303. Sobre este Hereo, cf. Th. 4.133. 
77 Cleómenes cometió este sacrilegio en Atenas después de intentar desterrar a los 

Alcmeónidas (Κλεομένης δὲ ὡς πέμπων ἐξέβαλλε Κλεισθένεα καὶ τοὺς ἐναγέας, Hdt. 5.72.1). 

El culto de Atenea Políade estaba encargado a mujeres de una familia sacerdotal ateniense: 

los Eteobutadas. 
78 Así lo afirma Heródoto (8.37.2), θῶμα μὲν γὰρ καὶ τοῦτο κάρτα ἐστί, ὅπλα ἀρήια 

αὐτόματα φανῆναι ἔξω προκείμενα τοῦ νηοῦ. Sobre estas armas pueden verse, entre otras 

fuentes, Ou., Met. 1.445-447; Plu., Mor. 293C y 417F; Paus. 2.30.3. Cf. Bowie, 2007: 128-

129. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

82 

coincide con los ritos órficos y báquicos y con los pitagóricos79, aunque la 

motivación de este tabú probablemente sería distinta (2.81.1-2):  

οὐ μέντοι ἔς γε τὰ ἱρὰ ἐσφέρεται εἰρίνεα οὐδὲ συγκαταθάπτεταί σφι· οὐ γὰρ 

ὅσιον. ὁμολογέουσι δὲ ταῦτα τοῖσι Ὀρφικοῖσι καλεομένοισι καὶ Βακχικοῖσι, 

ἐοῦσι δὲ αἰγυπτίοισι, καὶ <τοῖσι> Πυθαγορείοισι· οὐδὲ γὰρ τούτων τῶν ὀργίων 

μετέχοντα ὅσιόν ἐστι ἐν εἰρινέοισι εἵμασι θαφθῆναι. 

Cuestión aparte es la alusión a Osiris que Heródoto hace en tres pasajes 

del libro II, en los que considera sacrílego o irreverente mencionar su nombre80, 

a saber, 2.86.2: τοῦ οὐκ ὅσιον ποιεῦμαι τὸ οὔνομα ἐπὶ τοιούτῳ πρήγματι 

ὀνομάζειν, y 2.170.1: τοῦ οὐκ ὅσιον ποιεῦμαι ἐπὶ τοιούτῳ πρήγματι ἐξαγορεύειν 

τοὔνομα, frases casi idénticas y con ligerísimas variantes, utilizadas para refe-

rirse a la técnica del embalsamamiento81 en Egipto y al sepulcro de Osiris. Otro 

lugar (2.61.1) alude a las fiestas celebradas en Busiris, en honor de Isis, en las 

cuales se conmemoraba la muerte y resurrección de Osiris, pero cuyo nombre, 

que los habitantes del lugar repetían dándose golpes en el pecho en señal de 

duelo, no se atreve a pronunciar: τὸν δὲ τύπτονται, οὔ μοι ὅσιόν ἐστι λέγειν82. 

En definitiva, el adjetivo ὅσιος mantiene una neta diferencia respecto a 

εὐσεβής83. Este último se mueve en la esfera más íntima del individuo, una dis-

posición interior, de forma que está llamado a actuar con un temor reverencial 

hacia los dioses o hacia la familia, mientras que el primero hace referencia a 

conductas que afectan a la esfera cívico-religiosa84. Por ὅσιος se entiende, pues, 

todo aquel que es piadoso en el sentido de que se conduce dentro de los límites 

marcados por la θέμις, así como aquello que es sancionado o permitido por la 

ley divina85. 

 

 
79 Cf. How y Wells, 1928, I: 207; Lloyd, 1976: 342-343; 1989: 302-303; 2007: 295-296. 
80 Cf. How y Wells, 1928, I: 209 y 251. 
81 Cf. Schrader, 1977: 372-373, n. 318: Osiris se convierte en el prototipo divino de la 

momia. Cf. Lloyd, 1976: 354-356. 
82 Cf. Lloyd, 1976: 277-279; 1989: 280; 2007: 278. Bolkestein (1936: 62) llega a la con-

clusión de que οὐκ ὅσιον y οὐ θέμις son sinónimos. Cf. Peels-Matthey, 2020. Por otra parte, 

la construcción οὐ θέμις εστί, similar a οὐκ ὅσιον, la hallamos en Hdt. 1.1199.4. Cf. Peels, 

2016: 173-179; Vicente Sánchez, 2021: 55-56. Puede verse también Vicente Sánchez, 2015. 
83 Cf. Maffi, 1982: 51. Por su parte, posturas ya superadas, como las de Bolkestein 

(1936: 168) o Dover (1974: 248), consideran que ambos adjetivos son sinónimos. 
84 Cf. Rudhardt, 1958: 13-15; Mikalson, 2010: 140-143; Calderón Dorda, 2015: 63; 

Peels, 2016: 70-71; Hornblower y Pelling, 2017: 19-20; Blok, 2017: 63-69; Frazier, 2018: 

303-304; Vicente Sánchez, 2021: 1-6. 
85 Cf. Peels, 2016: 9. Resultan de interés las páginas dedicadas a θέμις (y su vinculación 

con τίθημι) por Benveniste (1983: 299-300). Cf. Ruipérez, 1960. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

83 

El tema de la ὕβρις como generadora de la impiedad lo hallamos de 

nuevo a propósito del adjetivo ἀνόσιος (en doce ocasiones) y de la figura de 

Jerjes86. Resulta interesante, en este sentido, leer Hdt. 8.109.3:  

τάδε γὰρ οὐκ ἡμεῖς κατεργασάμεθα, ἀλλὰ θεοί τε καὶ ἥρωες, οἳ ἐφθόνησαν 

ἄνδρα ἕνα τῆς τε Ἀσίης καὶ τῆς Εὐρώπης βασιλεῦσαι, ἐόντα ἀνόσιόν τε καὶ 

ἀτάσθαλον· ὃς τά τε ἱρὰ καὶ τὰ ἴδια ἐν ὁμοίῳ ἐποιέετο, ἐμπιπράς τε καὶ 

καταβάλλων τῶν θεῶν τὰ ἀγάλματα. 

En este pasaje ἀνόσιος está acompañado de otro adjetivo sobre el que 

volveremos más adelante, ἀτάσθαλος, que es otra forma de impiedad; ἀνόσιος 

pertenece al ámbito popular, cultual y prosaico de la religión griega, mientras 

que ἀτάσθαλος tiene un carácter poético87, arcaico y profano: el primero señala 

la violación de la ley y de las tradiciones religiosas, el segundo la pérdida del 

equilibrio racional, que conduce a un comportamiento insensato88. Del texto 

herodoteo pueden extraerse algunos datos concluyentes: en primer lugar, que el 

historiador remite el castigo de la ὕβρις89 de Jerjes a un origen divino90, pues el 

hombre no puede ir más allá de ciertos límites sin ponerse en peligro; en se-

gundo, que la conducta sacrílega y contraria a las leyes religiosas se concreta en 

el maltrato a los santuarios y la destrucción de las estatuas de los dioses91, algo 

absolutamente contrario a la ὁσίη griega. Todo aquel que se deja guiar por la 

ὕβρις es ἀνόσιος. Es preciso señalar que la excusa que esgrimieron los persas 

para quemar los santuarios de las ciudades griegas se remonta al año 499 a.C., 

 
86 La lista de impiedades de Jerjes, producto de su ὕβρις, es extensa, cf. Desmond, 2004: 

29, n. 20. Si al caso de Jerjes se añaden las muchas impiedades de otros soberanos narradas 

por Heródoto, se puede dar la razón a Agamenón, cuando en el Ayante de Sófocles (1350) 

afirma que τόν τοι τύραννον εὐσεβεῖν οὐ ῥᾴδιον. Vid. Calderón Dorda, 2020b. 
87 Cf. Bowie, 2007: 199. 
88 Cf. §8 y Mikalson, 2003: 81. 
89 Las consecuencias de la ὕβρις también son puestas de relieve en el discurso de Otanes 

(Hdt. 3.80.3-4): δύο δ' ἔχων ταῦτα ἔχει πᾶσαν κακότητα· τὰ μὲν γὰρ ὕβρι κεκορημένος ἔρδει 

πολλὰ καὶ ἀτάσθαλα, τὰ δὲ φθόνῳ. Cf. Mikalson, 2003: 153-154. Vid. también la historia de 

Intafrenes, víctima de su ὕβρις (3.118). Es un topos del pensamiento arcaico y trágico remitir 

a la ὕβρις toda clase de males y, en concreto, la tiranía, formando parte de sus ideas religiosas. 

Se puede afirmar con Dodds (1994: 42) que la ὕβρις se ha convertido en el “mal primario” 

(Thgn. 151). Recordemos, a propósito, que Heródoto (7.24) atribuye a la μεγαλοφροσύνη 

(‘arrogancia’) de Jerjes la excavación del canal de Atos. Cf. Gould, 1994: 99-106. En 

Anacreonte (PMG 445), ὑβρισταὶ καὶ ἀτάσθαλοι καὶ οὐκ εἰδότες. 
90 A Creso, por ejemplo, le alcanza la νέμεσις (hapax en Heródoto), la venganza divina, 

por haberse creído el más feliz de los mortales (Hdt. 1.34.1), cf. Romilly, 1971: 315; Dodds, 

1994: 40-42; Harrison, 2000: 36-38; Krewet, 2017: 220-222. Es algo que todos los hombres 

sabios de la Historia de Heródoto saben: Solón (1.32), Amasis (3.40) o Artábano (7.102). Cf. 
Hdt. 3.40.3, 4.205, 7.46.2-4, etc. 

91 Una idea afín puede leerse, también en referencia a Jerjes, en Hdt. 8.144.3: πρῶτα μὲν 

καὶ μέγιστα τῶν θεῶν τὰ ἀγάλματα καὶ τὰ οἰκήματα ἐμπεπρησμένα τε καὶ συγκεχωσμένα. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

84 

cuando un pequeño contingente heleno atacó Sardes y quemó accidentalmente 

el santuario de la diosa Cibebe92. 

Este adjetivo referido a personas sólo lo encontramos en superlativo en 

otro lugar de Heródoto (1.159.3), que ya hemos visto supra (§3) a propósito de 

Aristódico, al que el oráculo califica de ἀνοσιώτατος, y la impiedad de los 

cimeos por no querer respetar la inmunidad de los suplicantes. El mismo super-

lativo es utilizado (§5) para calificar el plan de Lampón ante Pausanias (9.78.1) 

como “extremadamente sacrílego” (ἀνοσιώτατον … λόγον). Pero también lo ha-

llamos para calificar el execrable proceder de Panionio de Quíos, quien se 

ganaba la vida ἀπ' ἔργων ἀνοσιωτάτων93, que no era otra cosa que castrar a mu-

chachos bien parecidos, para después llevárselos a Sardes y a Éfeso con el fin de 

venderlos a un elevado precio94 (Hdt. 8.105.1). La misma expresión –ἀπ' ἔργων 

ἀνοσιωτάτων–, una vez más con esa fascinación de Heródoto por los 

superlativos, la pone en boca de Hermotimo en el capítulo siguiente (Hdt. 8. 

106.3) para dirigirse a Panionio, pues había sido víctima de su impío oficio. El 

primero le recuerda al segundo que ninguna obra impía (ἀνόσια) pasa 

desapercibida a los dioses y que ahora, en reciprocidad –más bien exceso–, 

alcanzará venganza mutilándolo a él y a sus hijos haciendo uso de una ley justa 

(νόμῳ δικαίῳ χρεώμενοι)95:  

 
92 Hdt. 5.101-102, cf. Nenci, 1994: 310-311; cf. D.S. 10.25.1. Cibebe era el nombre de 

Cíbele, la diosa-madre, a la que se rendía culto en Asia Menor. Una relación de santuarios 

quemados por los persas nos la proporciona el propio Heródoto: 6.19.3, 6.25, 6.32, 6.96, 

6.101.3, 7.8β, 7.104.3, 8.32.2-33. 8.35-39, 8.53.2, 8.55, 9.13.2. En esta crasa impiedad en-

cuentra Heródoto una de las principales causas de la derrota de los persas. En una ocasión el 

historiador (8.54) concede a Jerjes un cierto escrúpulo (ἐνθύμιον) por haber quemado un san-

tuario; cf. el uso de ἐνθυμιστόν en 2.175.5, ambos términos impregnados de valor religioso, 

es decir, escrúpulo religioso (cf. Dodds, 1994: 64, n. 46; Karila-Cohen, 2010: 110; Calderón 

Dorda, 2020b: 18); ἐνθυμία es, pues, la ‘inquietud’ (Th. 5.16). El orador Isócrates (4.156) 

cuenta que los jonios se oponían a la reconstrucción de los santuarios, para que permaneciesen 

como un memorial de la impiedad de los bárbaros. Cf. Mikalson, 2003: 24-25 y 134-135. 
93 Para la mentalidad griega la emasculación constituía una abominable práctica, puesto 

que acarreaba la imposibilidad de generar descendencia. Un caso parecido para calificar a 

ἔργον, pero con el superlativo de ἀσεβές en D. 20.126: ἀσεβέστατον ἔργον καὶ δεινότατον. 
94 Sardes contaba con un santuario dedicado a Cíbele y Éfeso a Ártemis, y ambos eran 

atendidos por sacerdotes eunucos, cf. Iuu. 8.176; Str. 14.1.23. Cf. Romilly, 1971: 320-321; 

Bowie, 2007: 195. En Hdt. 6.9.4 se puede leer que los persas, tras la conquista de las ciudades 

jonias, escogían a los jóvenes más hermosos y los castraban. Según Heródoto (3.92), esta 

costumbre procedía de Babilonia. 
95 Cf. Harrison, 2000: 110-111; Desmond, 2004: 21-22; Sopeña Genzor, 2018: 254-258. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

85 

«ἐδόκεές τε θεοὺς λήσειν οἷα ἐμηχανῶ τότε; οἵ σε ποιήσαντα ἀνόσια, νόμῳ 

δικαίῳ χρεώμενοι, ὑπήγαγον ἐς χεῖρας τὰς ἐμάς, ὥστε σε μὴ μέμψεσθαι τὴν ἀπ' 

ἐμέο τοι ἐσομένην δίκην»96. 

Para referirse a hechos, ἀνόσιος es más frecuente y puede calificar la muerte 

de Esmerdis por orden de su hermano Cambises (3.65.5), acto que es un ἀνόσιος 

μόρος y que convierte al segundo en un ἀδελφεοκτόνος, un fratricida, término que 

está atestiguado por primera vez en Heródoto. De manera general, es considerado 

ἀνόσιον todo aquello que afecta a crímenes dentro del ámbito familiar, entre padres 

e hijos o entre hermanos97. En definitiva, ἀνόσιος es el individuo cuyas acciones 

transgreden las normas cívico-religiosas de la comunidad. 

 

Con Heródoto penetra en la prosa el término poético98 ἀτασθαλίη para 

indicar un tipo diferente de impiedad que participa de la insensatez y de la so-

berbia. Powell traduce ἀτασθαλίη y ἀτάσθαλος como ‘impiety’ e ‘impious’ 

respectivamente, mientras que el DGE reconoce en el primer término el ‘orgullo 

insolente’, la ‘arrogancia’, la ‘insensatez culpable’, interpretaciones que en 

nuestra opinión se ajustan más que el genérico ‘impiety’ de Powell. En conse-

cuencia, ἀτάσθαλος es el ‘insolente’ con tendencia a la violencia. Por su parte, 

Gernet ofrece la siguiente explicación: “hubris est couramment en relation avec 

atasthalos, qui désigne le criminel frappé de démence par les Dieux, et avec atè 

qui évoque, en même temps que la notion du mal réalisé, substantialisé, la même 

idée d’aveuglement” 99. Fisher100, en fin, ha puntualizado que este término, fre-

 
96 Cf. Bolkestein, 1936: 60. 
97 Cf. Bolkestein, 1936: 183-184. Para Esquilo (Sep. 831), más inclinado hacia los as-

pectos teológicos de la religión griega, el fratricidio es la consecuencia de una idea impía, una 

ἀσεβὴς διάνοια. El mismo Esquilo ofrece el consejo de no mezclarse como los ἀνόσιοι ἄνδρες 

(Sep. 611), ya que las conductas impías tienen un final fatal (Sep. 550-551). 
98 Cf. Hom., Il. 4.409; Od. 1.34, 12.300, 21.146, 23.67; Hes., Th. 209. En las dos últimas 

citas Heródoto sitúa a Jerjes en el mismo nivel que los pretendientes de la Odisea y que los 

Titanes de Hesíodo. En Homero siempre en plural y a veces con la misma relación de concep-

tos, por ejemplo, Od. Od. 16.86: λίην γὰρ ἀτάσθαλον ὕβριν ἔχουσι, 24.282, ὑβρισταὶ δ' αὐτὴν 

καὶ ἀτάσθαλοι ἄνδρες ἔχουσι, y Od. 24.352, εἰ ἐτεὸν μνηστῆρες ἀτάσθαλον ὕβριν ἔτεισαν, en 

ambos casos en referencia a los pretendientes. Cf. Hooker, 1989. Resulta interesante leer en 

Teognis (749-751): ἀνὴρ ἄδικος καὶ ἀτάσθαλος …/ ὑβρίζῃ… 
99 Powell, 1938: 50, s.u. ἀτασθαλίη y ἀτάσθαλος; DGE, s.u. ἀτασθαλία y ἀτάσθαλος; 

Gernet, 2001: 26. En un sentido similar se pronuncia Mikalson, 2002: 194. Cf. Fisher, 2002: 

224. El origen de estos términos es desconocido. Hesiquio glosa ἀτασθαλίαι· ἁμαρτίαι, ἀπὸ 

τοῦ ταῖς ἄταις θάλλειν. Sobre el papel de ἄτη en la religión griega, cf. Dodds, 1994: 48-51. 

De las diversas explicaciones que se han ofrecido, la más convincente es la de Schwyzer 

(1959: 452, n. 4), a partir del participio θάλλων y el acusativo ἄτας, pero cuenta con la obje-

ción de que la α- de ἄτη es ᾱ, no así en ἀτασθαλίη y ἀτάσθαλος (cf. Beekes, 2010, p. 161, s.u. 
ἀτάσθαλος). Para un intento de solución, cf. Chantraine, 1968: 132, s.u. ἀτάσθαλος. 

100 Fisher, 1992: 155. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

86 

cuente en autores que escriben en jonio o con tendencia jonizante, denota actos 

imprudentes e indignantes que conducen al desastre; igualmente, sugiere que el 

vínculo con ἄτη, aunque etimológicamente es dudoso, parece que era asumido 

por los autores griegos. Está atestiguado una vez en el historiador (2.111.2) al 

escribir sobre el reinado de Ferón101, hijo de Sesostris, que se quedó ciego du-

rante diez años por su impiedad al arrojar una lanza contra los remolinos del 

Nilo, que además de río era una divinidad102. La ceguera de Ferón fue el cas-

tigo103 del Nilo a su ἀτασθαλίη:  

τὸν δὲ βασιλέα λέγουσι τοῦτον ἀτασθαλίῃ χρησάμενον λαβόντα αἰχμὴν βαλεῖν 

ἐς μέσας τὰς δίνας τοῦ ποταμοῦ, μετὰ δὲ αὐτίκα καμόντα αὐτὸν τοὺς 

ὀφθαλμοὺς τυφλωθῆναι.  

Se trata de uno de los varios casos narrados por Heródoto en los que el 

impío va más allá del νόμος ancestral en su intento de castigar incluso a la natu-

raleza, un exceso antinatural que tiene graves consecuencias. El primer caso lo 

narra el de Halicarnaso (1.189-190) cuando recuerda cómo Ciro, poseído por la 

ὕβρις, castigó al río Gindes por ahogar a uno de los sagrados caballos blancos104, 

dividiéndolo en trescientos sesenta canales. 

Una situación un tanto similar a la de Ferón se produjo cuando Jerjes 

decidió castigar al Helesponto con trescientos latigazos y arrojar al mar un par 

de grilletes (7.35.1-2)105, reacción –cierta o no, no incumbe hacerlo aquí– que 

revela el carácter despótico y oriental del rey persa, y que en la tradición griega 

permaneció como ejemplo de la impiedad persa; además, los encargados de azo-

tarlo debían proferir palabras βάρβαρά τε καὶ ἀτάσθαλα como:  

«ὦ πικρὸν ὕδωρ, δεσπότης τοι δίκην ἐπιτιθεῖ τήνδε, ὅτι μιν ἠδίκησας οὐδὲν 

πρὸς ἐκείνου ἄδικον παθόν. καὶ βασιλεὺς μὲν Ξέρξης διαβήσεταί σε, ἤν τε σύ 

γε βούλῃ ἤν τε μή. σοὶ δὲ κατὰ δίκην ἄρα οὐδεὶς ἀνθρώπων θύει, ὡς ἐόντι καὶ 

θολερῷ καὶ ἁλμυρῷ ποταμῷ».  

Por su parte, en Heródoto el adjetivo ἀτάσθαλος está más atestiguado 

que el sustantivo, seis veces, y constituye una característica recurrente de la im-

 
101 Ferón (Φερῶς) no es otra cosa que el título de “faraón” cambiado en nombre propio, 

cf. How y Wells, 1928, I: 222. 
102 Como dios tenía sus propios sacerdotes, cf. Hdt. 2.90.2. Cf. Scullion (2007: 193) y 

Vannicelli (2017: 344-345), a propósito de la sacrílega transgresión de unir el Helesponto. 
103 La ceguera era considerada como un castigo divino; ἀτασθαλίῃ χρησάμενον es para 

Lloyd (1989: 332; 2007: 312) un evidente caso de interpretatio Graeca. No obstante, no se 

trató de una ceguera definitiva, ya que el mismo Heródoto (2.111.2-4) informa de que duró 

diez años. 
104 Consagrados a Ahura Mazda, cf. Hdt. 3.90.3, 7.40.4. Cf. Sopeña Genzor, 2018: 241-

243. 
105 Cf. How y Wells, 1928, II: 141; Schrader, 1985: 78-79, nn. 211-215. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

87 

piedad persa106. Ha quedado visto (§7) su empleo acerca de la ὕβρις de Jerjes y 

acompañado de ἀνόσιος (8.109.3)107. Referido a personas aparece en otro pasaje 

(9.116.1) al mencionar al persa Artaíctes, gobernador de Jerjes, hombre δεινὸς 

δὲ καὶ ἀτάσθαλος108. Del capítulo herodoteo se deducen algunos comportamien-

tos que definen la ἀτασθαλίη de este personaje, a saber, saquear las riquezas y 

ofrendas que se hallaban en el τέμενος de la tumba de Protesilao109 (9.116.2), 

además de ordenar sembrar y cultivar el recinto sagrado, y tener relaciones se-

xuales con mujeres en el ἄδυτον (9.116.3)110. En otro lugar Heródoto también 

resume los actos impíos de Artaíctes (7.33), ὃς καὶ ἐς τοῦ Πρωτεσίλεω τὸ ἱρὸν 

ἐς Ἐλαιοῦντα ἀγινεόμενος γυναῖκας ἀθέμιστα ἔργα ἔρδεσκε. La iunctura 

ἀθέμιστα ἔργα aúna actos contrarios a la ley y a la religión111. 

El punto de insensatez y de insolencia, no exenta de violencia y de 

obcecación, que contiene el adjetivo ἀτάσθαλος queda en evidencia casi al final 

 
106 Mikalson, 2003: 46-47. Para este estudioso el uso de ἀτάσθαλα para describir las 

palabras que Jerjes ordena a los flageladores para dirigirse al Helesponto da a entender la 

naturaleza “literaria” de este episodio, que entronca con Homero y Hesíodo. Sobre el episodio 

de Jerjes y el puente, cf. Krewet, 2017: 495-508. 
107 Cf. Mikalson, 2002: 188-189; 2003: 80-81. Este autor traduce ἀτάσθαλος como 

‘rash’, mientras que Scullion (2007: 194) lo interpreta como ‘reckless’. Es interesante la glosa 

de Hesiquio (s.u. ἀτάσθαλος): φρενοβλαβής (‘que tiene la razón perjudicada’). Por su parte, 

Powell (1938: 6, s.u. ἀθέμιστος) traduce ἀθέμιστος como ‘impious’. En el DGE, s.u. 
ἀθέμιστος, este adjetivo es traducido como la persona ‘que no reconoce leyes divinas o 

humanas’, de donde ‘impío’. Vid. Beekes, 2010, p. 539, s.u. θέμις. 
108  En Platón (Hip. Ma. 293B) hallamos δεινόν τε καὶ ἀνόσιον καὶ αἰσχρόν, y en 

Demóstenes (23.76) ἀνόσιον καὶ δεινόν. 
109 Sobre Protesilao, cf. How y Wells, 1928, II: 335. 
110 En Hdt. 9.120 Artaíctes, ya prisionero de los griegos y a consecuencia de presenciar 

un τέρας, reconoció lo ofensivo de sus actos y propuso la manera de expiarlos, pero todo lo 

que obtuvo fue ser clavado en unos maderos en el mismo promontorio donde Jerjes había 

tendido el puente –según otros en la colina donde se alza la ciudad de Madito– y que su hijo 

fuese lapidado ante sus propios ojos. Cf. Harrison, 2000: 68-69; Desmond, 2004: 32-35; 

Sculllion, 2007: 204. Vid. Boedeker, 1988. En 9.120.2 Artaíctes se reconoce ὁ ἀδικέων (cf. 
1.155.3, 2.137.3), que se aplica a menudo al impío y que está en el centro de toda reflexión 

moral. Cf. Peels, 2016: 124-127; Calderón Dorda, 2020a: 39. Gernet (2001: 70), por su parte, 

afirma que “le terme adikein est souvent associé à celui d’asebein (‘être impie’) ou, en général, 

à l’idée d’impiété, mais de telle sorte que, visiblement, les deux notions sont l’envers l’une de 

l’autre”. Cf. And., Myst.132: νῦν δὲ ἀσεβῶ καὶ ἀδικῶ εἰσιὼν εἰς τὰ ἱερά;. La dicotomía está 

claramente recogida por el mismo Andócides (Myst. 31): ἵνα τιμωρήσητε μὲν τοὺς 

ἀσεβοῦντας, σῴζητε δὲ τοὺς μηδὲν ἀδικοῦντας. Como ha señalado Mikalson (2003: 142), 

“impiety, however, was one form of injustice”, si bien el argumento podría formularse 

también en el sentido contrario: la injusticia es una forma de impiedad. Vid. lo dicho en §5 en 

relación a Hdt. 2.119 y el episodio de Menelao. 
111 Cf. Hdt. 8.143.3: μηδὲ δοκέων χρηστὰ ὑπουργέειν ἀθέμιστα ἔρδειν παραίνεε. Estas 

fueron las palabras de los atenienses para no pactar con Jerjes, por haber quemado este τούς 

τε οἴκους καὶ τὰ ἀγάλματα de los dioses y de los héroes (8.143.2). 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

88 

de la Historia, en unos acontecimientos que ya hemos conocido supra (§5): el 

deseo de Lampón de que Pausanias cortara y empalara la cabeza de Mardonio112 

(9.78.3), un acto de venganza por haber hecho él lo mismo con Leónidas, pero 

también como escarmiento y advertencia a cualquier otro bárbaro que en el fu-

turo sintiese la tentación de actuar de manera tan insolente contra los griegos 

(9.78.2):  

καί τις ὕστερον φυλάσσηται τῶν βαρβάρων μὴ ὑπάρχειν ἔργα ἀτάσθαλα ποιέων 

ἐς τοὺς Ἕλληνας. 

De igual modo, Heródoto (3.49.2) describe el asesinato del hijo de 

Periandro por parte de los corcireos como un πρῆγμα ἀτάσθαλον. 

 

No es posible concluir la cuestión que nos ocupa sin añadir que en 

Heródoto hallamos el primer testimonio del término θρησκείη para definir la 

observancia religiosa113 en su aspecto ritual y cultual. En el logos egipcio, a la 

hora de resumir la multitud de preceptos que guardaba este pueblo, lo resume 

con estas palabras (2.37.3): ἄλλας τε θρησκείας ἐπιτελέουσι μυρίας. Y 

precisamente por este motivo los habitantes de las zonas de Egipto limítrofes 

con Libia se sentían molestos con el cumplimiento de algunos preceptos religio-

sos (ἀχθόμενοι τῇ περὶ τὰ ἱρὰ θρησκείῃ), como no poder comer carne de vaca, y 

que ellos se sentían más libios que egipcios (2.18.2)114. Una expresión similar a 

esta última pero con el verbo θρησκεύω 115  la encontramos en Hdt. 

2.65.1: Αἰγύπτιοι δὲ θρῃσκεύουσι περισσῶς τά τε ἄλλα περὶ τὰ ἱρά. En estos 

 
112 Cf. Sopeña Genzor, 2018: 259-262. Sin embargo, Heródoto cuenta en otro lugar 

(7.238.1) que la orden de profanar el cadáver de Leónidas fue responsabilidad de Jerjes. 
113  Cf. Powell, 1938: 168 s.u. θρησκείη; Chantraine, 1968: 440, s.u. θρησκεύω; 

Benveniste, 1983: 398; Beekes, 2010, pp. 554-555, s.u. θρησκεύω. De manera más tardía 

θρησκεία designa la religión y en este sentido está muy bien testimoniada, por ejemplo, en 

Flavio Josefo. Hesiquio (s.u.) considera que el adjetivo θρῆσκος es un sinónimo de εὐσεβής 

y la Vulgata traduce θρησκεία como religio. Cf. Calderón Dorda, 2018: 729-730. En el N.T. 
aparece por vez primera el término ἐθελοθρησκεία (Ep.Col. 2.23) (‘will-worship’, ‘self-

chosen service’, LSJ, s.u.), que luego será frecuente en toda la literatura crsitiana, adquiriendo 

también el sentido de ‘superstición’. Hesiquio (s.u. ἐθελοθρησκείαν) lo considera sinónimo 

del hapax ἐθελοσέβειαν. 
114 En la Antigüedad la parte occidental del Delta mostraba un marcado carácter libio e 

incluso en un papiro griego del s. IV d.C. se distingue claramente entre Μαρεωταί y Αἰγύπτιοι; 

por otra parte, las vacas estaban consagradas a Isis. Cf. How y Wells, 1928, I: 168; Lloyd, 

1976: 87-89; 1989: 248. 
115 Cf. Hdt. 2.64.1: καὶ τὸ μὴ μίσγεσθαι γυναιξὶ ἐν ἱροῖσι μηδὲ ἀλούτους ἀπὸ γυναικῶν 

ἐς ἱρὰ ἐσιέναι οὗτοί εἰσι οἱ πρῶτοι θρῃσκεύσαντες. Como muchos otros pueblos, los egipcios 

asociaban la actividad sexual a la impureza, por lo que era esencial impedir que dicha impu-

reza contaminase a los dioses. Aquí se refiere probablemente a la prostitución sagrada, cf. 
Lloyd, 1989: 283; 2007: 280-281. Cf. Hdt. 1.182; Str. 17.1.46; Clem. Al., Strom. 1.16.2. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

89 

últimos pasajes también hallamos τὰ ἱρά como un término genérico que recoge 

una pluralidad de preceptos religiosos y que se puede considerar como equiva-

lente a ‘religión’116, como ha quedado reflejado supra (§3) en Hdt. 2.139.2, ἵνα 

ἀσεβήσας περὶ τὰ ἱρὰ κακόν τι πρὸς θεῶν ἢ πρὸς ἀνθρώπων λάβοι, o como se 

puede observar en Hdt. 3.38.1, πανταχῇ ὦν μοι δῆλά ἐστι ὅτι ἐμάνη μεγάλως ὁ 

Καμβύσης· οὐ γὰρ ἂν ἱροῖσί τε καὶ νομαίοισι ἐπεχείρησε καταγελᾶν, para añadir 

que sólo un μαινόμενος ἀνήρ se atrevería a burlarse de estas cosas (3.38.2), 

donde el historiador plasma la actitud general de los griegos ante la religión. 

Resulta de interés la conjunción con los νόμαια, que para Heródoto abarcan a las 

divinidades, los ritos y las costumbres ancestrales en un sentido amplio117. 

 

De la lectura de la Historia de Heródoto se colige el importante papel 

que tiene lo sobrenatural; no la intervención de los dioses ni la θείη τύχη118, pero 

sí el castigo divino de la ὕβρις y de la violencia de determinados personajes, 

especialmente los persas. Se trata de un tema que puede denotar un influjo de la 

tragedia contemporánea por parte del de Halicarnaso119, pero Heródoto es un 

historiador y, por tanto, es preciso introducirse en algunas cuestiones diferentes 

de las que pueden hallarse en el género trágico. No obstante, hay rasgos comu-

nes, como la creencia de que el escarmiento divino sigue un patrón de venganza 

humana, presente en Heródoto y que forma parte del ἦθος de la venganza como 

un deber religioso con arraigo en la tragedia helena120. La Historia de Heródoto 

está plagada de castigos de mayor o menor crueldad, a menudo θωμαστά 

(‘asombrosos’), pero siempre presentes en los temas relacionados con el crimen, 

la justicia y, por ende, la impiedad, entendiendo por impiedad, desde el punto de 

vista heleno, la transgresión de las leyes divinas (νόμιμα θεῶν) y las tradiciones 

de los ancestros (ἄγραφα νόμιμα)121. 

Respeto a la hospitalidad, respeto a los dioses y respeto a los padres122 

son los tres fundamentos de la piedad griega. En Heródoto la hospitalidad, los 

 
116 Cf. Powell, 1938: 173, s.u. ἱρός 5, que traduce como ‘religion’.  
117 Cf. Asheri, 1990: 255; 2007: 435-436; Fisher, 2002: 211; Scullion, 2007: 201. Es 

ilustrativo leer Hdt. 3.38. 
118 Hdt. 1.126.6, 3.139.3, 4.8.3, 5.92γ3. 
119 Cf. García López, 1975: 208; Saïd, 2002; Griffin, 2007; Rodríguez Horrillo, 2020: 

176. 
120 Cf. Romilly, 1971: 317 y 332-333; Harrison, 2000: 111-112; Rodríguez Horrillo, 

2020: 179-181. Se puede ver la frecuencia con que Heródoto utiliza el verbo τιμωρεῖν y sus 

cognados en Powell, 1938: 356. 
121 Cf. X., HG 5.4.1: πολλὰ μὲν οὖν ἄν τις ἔχοι καὶ ἄλλα λέγειν καὶ Ἑλληνικὰ καὶ 

βαρβαρικά, ὡς θεοὶ οὔτε τῶν ἀσεβούντων οὔτε τῶν ἀνόσια ποιούντων ἀμελοῦσι· 
122 Por este motivo Licofrón (1270) afirma que Eneas era conocido como εὐσεβέστατος 

incluso entre sus enemigos. Aunque no se utilice el vocabulario propio de la impiedad, en el 

pasaje en el que Darío preguntó a los griegos por cuánto dinero estarían dispuestos a comerse 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

90 

suplicantes y los juramentos son respetados como expresión de la piedad griega, 

que incluso estaban protegidos por las diferentes advocaciones de Zeus: Ξένιος, 

Ἱκέσιος y Ὅρκιος respectivamente. Por otra parte, el catálogo de impiedades 

que Heródoto narra es extenso: ofensa a los dioses123, violación de santuarios124, 

maltrato a los sacerdotes125, violación del derecho de asilo126 y de los suplican-

tes127, violación de la hospitalidad128, perjurio129, asesinato de parientes130, 

sacrificios humanos131, ultraje a los muertos132, sacrilegio o irreverencia133… 

Puede observarse que desde su óptica helena el historiador tipifica unas 

impiedades genuinamente griegas e inequívocamente religiosas. Cabe reseñar el 

interés de Heródoto por poner el acento en la impiedad de los bárbaros persas, 

en contraposición con los civilizados griegos134. En el universo religioso que 

plantea Heródoto, los hechos y los comportamientos, aunque de pueblos 

diversos, son pasados por el tamiz del pensamiento religioso tradicional de los 

helenos. 

 Parece que del análisis de la terminología religiosa en Heródoto puede 

colegirse que al historiador le interesan sobre todo los aspectos legales de la 

religión más que los conceptuales y no tanto el concepto de religión como tal, 

sobre el que se muestra acrítico135. Por tanto, en Heródoto no están presentes 

expresiones muy genéricas del tipo τὰ θεῶν, τὰ θεῖα o τὰ πρός θεούς, que aluden 

a una realidad intangible136, si bien a través del estudio terminológico del texto 

herodoteo emergen la conciencia y la experiencia religiosas del mundo heleno. 

A Heródoto no le interesa hacer una teología sistemática, como a Esquilo, sino 

exponer las motivaciones humanas de la impiedad y sus consecuencias. El his-

toriador de Halicarnaso, como notario de los acontecimientos, demuestra más 

interés en narrar las impiedades por las consecuencias que estas tienen en el 

 
los cadáveres de sus padres, los helenos reaccionaron con horror (Hdt. 3.38.3). No hay empleo 

de ningún término relativo a la impiedad, pero el concepto subyace de manera evidente. 
123 Hdt. 2.111.2, 7.35.1-2, 9.116.1. 
124 Hdt. 8.129, 8.109.3, 9.116-121. 
125 Hdt. 3.29.2, 6.81. 
126 Hdt. 3.147.2, 6.91, 6.75.3, 6.79-80. 
127 Hdt. 1.159.3-4. 
128 Hdt. 2.114, 2.120, 4.154.3, 5.63.2, 5.90.1, 5. 91.2-3. 
129 Hdt. 6.86. 
130 Hdt. 3.65.5. 
131 Hdt. 2.45.2, 2.119.2. 
132 Hdt. 3.16.2, 3.37.1, 9.78.1-3. 
133 Hdt. 2.61.1, 2.81.1-2, 6.81, 8.37.1. 
134 En la Helena de Eurípides, e. g., pueden observarse en la impía figura de Teoclímeno 

los rasgos de una persona bárbara y dominada por la ὕβρις, en lo que parece ser, efectivamente, 

el eje sobre el que gira este pensamiento contrapuesto de los griegos. 
135 Cf. Scullion, 2007: 192. 
136 Cf. Calderón Dorda, 2015: 46-47 y 2016: 29. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

91 

desarrollo de la historia. Las Guerras Médicas, ciertamente, contribuyeron al 

nacimiento de la historia como género literario y el estudio de la terminología de 

la piedad y de la impiedad ahonda en una tipología de la causalidad aún 

balbuceante y todavía alejada de la que reflejará Tucídides. En consecuencia, el 

vocabulario estudiado se muestra claramente escorado hacia el terreno de la 

irreligiosidad, pero dentro una idea  tradicional de la piedad y de que no puede 

haber –insistimos– impiedad sin castigo, que se sustancia en la desgracia e 

incluso la muerte. La irrupción en la prosa de ἀτασθαλίη y del adjetivo 

ἀτάσθαλος para designar un nuevo tipo de impiedad, que supone una ofensa 

directa a los dioses137, es muy relevante. Tanto ὕβρις como ἀτασθαλίη conducen 

al acto impío y la combinación de ambas a impiedades aún mayores, inclinando 

la balanza de la impiedad de los persas de manera ostensible138. Sin embargo, 

hay que dejar constancia de que Heródoto corre un tupido velo sobre los actos 

impíos que iban dirigidos contra una autoridad tiránica 139 , tal vez por su 

declarado interés por la libertad y su simpatía por aquellos que luchan por ella. 

La casuística de lo que puede ser o no ὅσιος, como ha podido 

observarse, puede ser extensa y Heródoto ofrece datos que pueden coincidir con 

otros autores de la literatura griega o complementarlos, de suerte que es posible 

extraer interesantes conclusiones de esta normativa religiosa no escrita; en 

concreto, ὅσιος y sus cognados tienen su mayor incidencia en el drama griego140. 

El hombre ὅσιος se distingue por cumplir todas sus obligaciones a ojos de los 

dioses y, por lo tanto, estos no tienen nada que demandarle. En definitiva, el 

εὐσεβής designa propiamente al individuo piadoso, es decir, se caracteriza por 

una disposición interior, mientras que el término ὅσιος se aplica a quien es co-

rrecto religiosamente, una apreciación más objetiva que la anterior, el respeto 

hacia las normas cívico-religiosas de la comunidad, y tanto ἀνόσιος como οὐκ 

ὅσιος denotan comportamientos incorrectos respecto a dichas normas, siendo la 

lítote la forma preferida por el historiador para expresar los casos de sacrilegios 

e irreverencias141, que parecen exigir una formulación más jurídica. El uso que 

hace Heródoto del superlativo ἀνοσιώτατος presenta una mayor carga emotiva. 

Heródoto, en su interés por los actos de impiedad, plasma un escaso 

vocabulario sobre la piedad. No obstante, por extrapolación, pueden extraerse 

abundantes datos a partir de los términos y expresiones relativos a la impiedad. 

 
137 Hdt. 2.111.2, 7.35.1-2, 8.109.3, 9.116.1. 
138 Por el contrario, Heródoto (7.133) no puede decir qué castigo fue infligido a los ate-

nienses por el sacrilegio de asesinar a los heraldos de Darío; el país y la ciudad fueron 

devastados, pero el historiador, en este caso, no encuentra conexión evidente entre sacrilegio 

y castigo. Cf. Schrader, 1985: 176-177, nn. 630-633. 
139 Hdt. 5.18-21, 5.36.3-4, 5.46.2, 5.63, cf. Mikalson, 2003: 143. 
140 Cf. Peels, 2016: 28. 
141 Hdt. 2.6.1, 2.81.1-2, 4.154.3, 6.81, 8.37.1. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

92 

El grupo de εὐσεβής y sus cognados son indicio de una relación directa con los 

dioses y su ámbito, y podemos encontrar en Heródoto por primera vez la idea de 

fiarse de los dioses; se trata de un concepto nuevo en la literatura helena. Por el 

contrario, el verbo ἀσεβεῖν señala el límite de la ἀσέβεια, la total ausencia de 

piedad, con connotaciones en el ámbito de la moralidad. No debe pasar desaper-

cibido en este punto que en la segunda mitad del s. V a.C., en Atenas, la ἀσέβεια 

se convirtió en un delito que incluso concluía en una acción pública (γραφή)142, 

pero esa es ya otra historia.  

 

Declaración de contribución de autoría  
 

Esteban Calderón Dorda: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Alexander, J. A. (1963) Potidaea: Its History and Remains, Athens (Georgia). 

Asheri, D. (1988) Erodoto. Le Storie, Libro I, Milano. 

Asheri, D. (1990) Erodoto. Le Storie, Libro III, Milano. 

Asheri, D., Lloyd, A. B. & Corcella, A. (2007) A Commentary on Herodotus 
Books I-IV, Oxford. 

Beekes, R. (2010) Etymological Dictionary of Greek, 2 vols., Leiden - Boston. 

Benveniste, É. (1983) Vocabulario de las instituciones indoeuropeas, Madrid (1ª 

ed. Paris 1969). 

Blok, W. (2010) Citizenship in Classical Athens, Cambridge. 

Boedeker, D. (1988) «Protesilaos and the End of Herodotus’Histories», ClAnt 
20, pp. 30-48. 

Bolkestein, J. Ch. (1936) Ὅσιος en Εὐσεβής, Amsterdam. 

Bowie, A. M. (2007) Herodotus. Histories Book VIII, Cambridge. 

Bruit Zaidman, L. & Schmitt Pantel, P. (2002) La religión griega en la polis de 
la época clásica, Madrid (1ª ed. Paris 1991). 

Burkert, W. (2007) Religión griega arcaica y clásica, Madrid (1ª ed. Stuttgart 

1977). 

Burkert, W. (2009) La creación de lo sagrado. La huella de la biología en las 
religiones antiguas, Barcelona (1ª ed. Harvad 1996). 

Calderón Dorda, E. (2013) «El concepto de religión en Esquilo: reflexión 

terminológica», Emerita 81, pp. 295-313. 

Calderón Dorda, E. (2015) «El homo religiosus euripídeo», Prometheus 41, pp. 

41-66. 

 
142 Cf. Frazier, 2018: 300. El proceso por ἀσέβεια más conocido es el de Sócrates. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

93 

Calderón Dorda, E. (2016) «La religión en Sófocles. Análisis conceptual y 

léxico», en Calderón Dorda, E. & Perea Yébenes, S. (eds.), Estudios sobre 
el vocabulario religioso griego, Madrid - Salamanca, pp. 27-44. 

Calderón Dorda, E. (2018) «Los términos de la ‘religión’ en el Nuevo 
Testamento: estudio léxico», en De Paz Amérigo, P. & Sanz Extremeño, 

I, (eds.), Eulogía. Estudios sobre cristianismo primitivo. Homenaje a M. 
López Salvá, Madrid, pp. 719-732. 

Calderón Dorda, E. (2020a) «El vocabulario que define el concepto de religión 

en la tragedia griega. Balance y conclusiones», Maia 72, 31-45. 

Calderón Dorda, E. (2020b) «Soberanos e impíos: el poder y la impiedad en las 

tragedias de Eurípides», en Ramón Palerm, V. M. & Vicente Sánchez, A. 

C. (eds.), Asébeia. Estudios sobre irreligiosidad en Grecia, Madrid - 

Salamanca, pp. 15-35. 

Chadwick, J. (1996) Lexicographica Graeca, Oxford. 

Chantraine, P. (1968) Dictionnaire Étymologique de la Langue Grecque, Paris. 

Cinalli, A. (2015) Τὰ ξένια. La ceremonia di ospitalità cittadina, Roma. 

Corcella, A. (1993) Erodoto. Le Storie, Libro IV, Milano. 

Desmond, W. (2004) «Punishments and the Conclusion of Herodo-

tus’Histories», GRBS 44, pp. 19-40. 

Dodds, E. R. (1977) Euripides. Bacchae, Oxford (1ª ed. 1944). 

Dodds, E. R. (1994) Los griegos y lo irracional, Madrid (1ª ed. Univ. California 

1951). 

Dover, K. J. (1974) Greek Popular Morality in the Time of Plato and Aristotle, 

Oxford. 

Fisher, N. (1992) Hybris: A Study in the Values of Honour and Shame in Ancient 
Greece, Warminster. 

Fisher, N. (2002) «Popular Morality in Herodotus», en Bakker, E. J., De Jong, I. 

J. F. & Van Weas, H. (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden - 

Boston - Köln, pp. 199-224. 

Frazier, F. (2018) «Regards Grecs sur l’Athènes du Ve siècle et ‘l’irreligion’ de 

Platon à Plutarque», en en Ramón Palerm, V. M. & Vicente Sánchez, C. 

A. (eds.), Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica, Coimbra, pp. 

295-357. 

García López, J. (1975) La Religión Griega, Madrid. 

Gernet, L. (2001) Recherches sur lee développment de la pensée juridique et 
morale en Grèce, Paris (1ª ed. 1917). 

Gould, J. (1994) «Herodotus and Religion», en Hornblower, S. (ed.), Greek 
Historiography, Oxford - New York, pp. 91-106. 

Griffin, J. (2007) «Herodotus and Tragedy», en Dewald, C. & Marincola, J. 

(eds.), Companion to Herodotus, Cambridge, pp. 46-59. 

Harrison, T. (2000) Divinity and History: The Religion of Herodotus, Oxford. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

94 

Herman, G. (2002) Ritualised Friendship & the Greek City, Cambridge (1ª ed. 

1987). 

Hollmann, A. (2011) The Master of Signs. Signs and the Interpretation in 
Herodotus’ Histories, Cambridge. 

Hooker, J. T. (1989) «Odyssey and Iliad: Folly and Delusion», ZAnt 39, pp. 5-

9. 

Hornblower, S. & Pelling, C. (2017) Herodotus. Histories. Book VI, Cambridge. 

How, W. W. & Wells, J. (1928) A Commentary on Herodotus, I-II, Oxford. 

Immerwahr, H. R. (1954) «Historical Action in Herodotus», TAPhA 85, pp. 16-

45. 

Immerwahr, H. R. (1966) Form and Thought in Herodotus, Cleveland. 

Jeanmaire, H. (1945) «Le substantif ὁσία et sa signification comme terme 

technique dans le vocabulaire religieux», REG 58, pp. 66-89. 

Karila-Cohen, K. (2010) «L’étude du sentiment religieux à partir du lexique: 

l’exemple de ἐνθύμιος et ἐνθυμιστός», en Carlier, P. & Lerouge-Cohen, 

Ch. (eds.), Paysage et religion en Grèce Antique, Paris, pp. 109-121. 

Krewet, M. (2017) Vernunft und Religion bei Herodot, Heidelberg. 

Lloyd, A. B. (1976) Herodotus. Book II. Commentary 1-98, Leiden. 

Lloyd, A. B. (1989) Erodoto. Le Storie, Libro II, Milano. 

Lloyd, A. B. (2007), en Asheri, Lloyd & Corcella, 2007. 

Maffi, A. (1982) «τὰ ἱερὰ καὶ τὰ ὅσια. Contributo allo studio della terminologia 

giuridico-sacrale greca», en Modrzejewski, J. & Liebs, D. (eds.), 

Symposion 1977. Vorträge zur griechischen und hellenistischen 
Rechtsgeschichte (Chantilly, 1-4. Juni 1977), Köln - Wien, pp. 33-53. 

Masaracchia, A. (1977) Erodoto. Le Storie, Libro VIII, Milano. 

Mikalson, J. D. (1983) Athenian Popular Religion, Chapel Hill - London. 

Mikalson, J. D. (2002) «Religion in Herodotus», en Bakker, E. J., De Jong, I. J. 

F. & Van Weas, H. (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden - 

Boston - Köln, pp. 187-198. 

Mikalson, J. D. (2003) Herodotus and Religion in the Persian Wars, Chapel Hill 

- London. 

Mikalson, J. D. (2005) Ancient Greek Religion, Malden MA - Oxford. 

Mikalson, J. D. (2010) Greel Popular Religion in Greek Philosophy, Oxford. 

Motte, A. (1989) «L’expression du sacré chez Platon», REG 102, pp. 10-27. 

Murray, G. (1947) Greek Studies, Oxford. 

Nenci, G. (1994) Erodoto. Le Storie, Libro V, Milano. 

Nilsson, M. P. (1955) Geschichte der griechischen Religion, vol. I, München (2ª 

ed.). 

Peels, S. (2016) Hosios. A Semantic Study of Greek Piety, Leiden - Boston. 



Reflexión terminológica sobre los conceptos de piedad e impiedad en la Historia de Heródoto 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

95 

Peels-Matthey, S. (2020) «(Οὐχ) ὅσιος vs. (οὐ) θέμις: A Comparative Analysis», 

en Ramón Palerm, V. M. & Vicente Sánchez, A. C. (eds.), Asébeia. 
Estudios sobre irreligiosidad en Grecia, Madrid - Salamanca, pp. 111-125. 

Powell, I. E., 1938: Lexicon to Herodotus, Cambridge. 

Ramón Palerm, V. M. (2013a) «La irreligiosidad como técnica probatoria: 

dictamen de Plutarco sobre Heródoto», en Santana Henríquez, G. (ed.), 

Plutarco y las artes. XI Simposio Internacional de la Sociedad Española 
de Plutarquistas, Madrid, pp. 229-235. 

Ramón Palerm, V. M. (2013b) «Afrodita Extranjera: Helena en la versión crítica 

de Heródoto», en Beltrán, J. A. et alii (eds.), Otium cum dignitate. 
Estudios en Homenaje al profesor J.J. Iso Echegoyen, Zaragoza, pp. 797-

404. 

Ramón Palerm, V. M. & Vergara Recreo, S. (2023) «Plutarco y la irreligiosidad 

de Heródoto: ¿Juicio severo o ficción retórica?», en Oliveira Silva, M. A. 

& Sousa de Silva, M. F. (eds.), Heródoto e a invençâo do outro: 
Confrontos e conflictos culturais, pp. 203-214. 

Rodríguez Horrillo, M. Á. (2020) «Historiografía y religión: transgresión, 

subgéneros, innovación y tradición», en Ramón Palerm, V. M. & Vicente 

Sánchez, A. C. (eds.), Asébeia. Estudios sobre irreligiosidad en Grecia, 

Madrid - Salamanca, pp. 169-191. 

Romilly, J. de (1971) «La vengeance comme explication historique dans 

l’oeuvre d’Hérodote», REG 84, pp. 314-337. 

Rudhardt, J. (1958) Notions fondamentales de la pensée religieuse et actes 
constitutifs du culte dans la Grèce classique, Genève. 

Rudhardt, J. (1960) La définition de délit d’impiété d’après la législation 

attique”, MH 17, pp. 87-105. 

Rudhardt, J. (1976) «Religion sociale et religion personnelle dans la Grèce 

antique», Dialectica 30, pp. 267-276. 

Rudhardt, J. (2008) Opera inedita. Essai sur la religion grecque et recherches sur 
les Hymnes orphiques, édités par Ph. Borgeaud et V. Pirenne-Delforge, 

Liège. 

Ruipérez, M. S. (1960) «Historia de θέμις en Homero», Emerita 28, pp. 99-123. 

Saïd, S. (2002) «Herodotus and Tragedy», en Bakker, E. J., De Jong, I. J. F. & 

Van Weas, H. (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden - Boston - 

Köln, pp. 117-147. 

Sánchez Mañas, C. (2017) Los oráculos en Heródoto. Tipología, estructura y 
función narrativa, Zaragoza. 

Schrader, C. (1977) Heródoto. Historia. Libros I-II, Madrid. 

Schrader, C. (1979) Heródoto. Historia. Libro III, Madrid. 

Schrader, C. (1981) Heródoto. Historia. Libros VI, Madrid. 

Schrader, C. (1985) Heródoto. Historia. Libros VII, Madrid. 



Esteban Calderón Dorda 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                               Myrtia 40 (2025), 67-96 

96 

Schwyzer, E. (1959) Griechische Grammatik, vol. I, München. 

Scott, L. (2005) Historical Commentary on Herodotus Book 6, Leiden - Boston. 

Scullion, S. (2007) «Herodotus and Greek religion», en Dewald, C. & 

Marincola, J. (eds.), Companion to Herodotus, Cambridge, pp. 192-208. 

Sopeña Genzor, G. (2018) «Historiografía», en Ramón Palerm, V. M. & Vicente 

Sánchez, C. A. (eds.), Irreligiosidad y Literatura en la Atenas Clásica, 

Coimbra, pp. 241-292. 

Vannicelli, P. (2017) Erodoto. Le Storie, Libro VII, Milano. 

Vergara Recreo, S. (2021) Ateísmo, retórica y política. El léxico irreligioso en 
“Contra Andócides por impiedad” de Lisias, Madrid. 

Vergara Recreo, S. (2022) «La configuración (ir)religiosa del mito de Helena en 

Egipto: tres casos paradigmáticos», Humanitas 80, pp. 9-23. 

Vicente Sánchez, A. C. (2015) «La conducta ἀσεβής y sus vínculos (θέμις, 

Ἐρινύς y otros) en la obra de Esquilo», CFC(g) 25, pp. 125-155. 

Vicente Sánchez, A. C. (2021) Sagrado y sacrílego (ὅσιος y ἀνόσιος) en la 
tragedia griega, Madrid. 

Vürtheim, J. (1967) Aischylos’ Schutzflehende, Groningen. 

Wenger, L. (1931) «Ὅροι Ἀσυλίας», Philologus 86, pp. 427-454. 

Whitmarsh, T. (2015) Battling the Gods. Atheism in the Ancient World, New 

York. 

 

 

 

 

 

 


