
 
ISSN: 1989-4619                             Sello de Calidad FECYT                    Myrtia 40 (2025), 175-198 

Myrtia, nº 40 (2025), 175-198 

 

Una musa ‘esiodea’ (Ar. Pax 775-780)  

[A ‘Hesiodic’ Muse (Ar. Pax 775-780)] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.644581 

Antonio Mura 

Università degli Studi di Sassari  

amura3@uniss.it  

ORCID iD: https://orcid.org/0009-0005-6451-4769 
 

 

1. LE MUSE DI ARISTOFANE NELL’ANALISI DELLA CRITICA 

 

L’indagine sulla presenza delle Muse nei testi di Aristofane vanta una lunga e 

prestigiosa tradizione di studi. Già Harriott dedicava alcune pagine 

all’argomento e concludeva che le rappresentazioni delle Muse create da 

Aristofane erano tanto varie che non si poteva fare altro se non descriverle nella 

loro molteplicità1. Diversi anni dopo, Chirico notò che nella descrizione delle 

Muse da parte di Aristofane era possibile scorgere il segno della ‘laicizzazione’ 

dell’atto compositivo che andava affermandosi nel tardo V secolo a. C.2. In 

alcune osservazioni a margine della relazione di Bremer negli Entretiens Hardt, 

 
1 Harriott (1969: 72-77). Parte del lavoro è dedicata alle Tesmoforiazuse seconde. 
2 Chirico (1990). Il discorso sviluppato dalla studiosa prende anche in esame Ar. Fr. 348 

K.-A., per il quale si vedano le considerazioni svolte infra. 

Resumen: L’articolo individua un debito lessicale e concettuale verso Esiodo per l’invocazione alla 

Musa di Ar. Pax 775-780. Aristofane intende rappresentarsi come ‘poeta della pace’ e a 

tale scopo si rifà alla tradizione che ha origine con Esiodo e passa per Stesicoro. Dopo 

un’analisi delle invocazioni alle Muse in Aristofane e dei rapporti di questo passo con 

l’opera di Stesicoro ed Esiodo, è offerto un commento ai versi. L’invocazione può essere 
considerata un ulteriore passo verso la definizione del genere al quale sarà 

successivamente accostata la Musa Talia. 

  

Abstract: This paper detects both a lexical and conceptual debt toward Hesiod for Aristophanes’ 

invocation of the Muse in Pax 775-780. Aristophanes aims to represent himself as ‘the 

poet of the peace’ and, for that purpose, he recalls the tradition that stems from Hesiod 

and involves Stesichorus. After analyzing the invocations of the Muses in Aristophanes 

and the relation of this passage with both Stesichorus and Hesiod’s texts, it is proposed a 
commentary for these lines. The invocation can be conceived as a further step toward the 

definition of the genre with which the Muse Thalia will be paired lately. 

   

Palabras clave: Aristofane; Esiodo; Genealogie Poetiche; Musa; Pace; Stesicoro 

  

Keywords: Aristophanes; Hesiod; Muse; Peace; Poetic Genealogies; Stesichorus 

  
Recepción: 07/01/2025 Aceptación: 15/07/2025 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

176 

Zimmermann si interrogava sulla funzione drammaturgica della varietà 

rappresentativa delle Muse e ne scorgeva la ragione nella coerenza dell’identità 

della Musa rispetto all’intreccio di ciascuna opera3. Negli anni successivi, la 

critica è tornata su alcuni di questi aspetti: da lungo tempo, infatti, è stata ribadita 

la peculiare caratterizzazione della Musa comica in funzione del contenuto del 

testo mentre altri, nell’affermare il progressivo abbassamento dello status della 

Musa, hanno indagato ulteriormente il già evidenziato processo di 

‘laicizzazione’ della poesia4. Parallelamente, si è sviluppato un fruttuoso filone 

di studi che ha voluto indagare l’aspetto ‘erotico’ del rapporto tra Musa e poeta, 

dall’unione dei quali nasce la produzione letteraria5. In altri casi ancora, infine, 

si è voluto mettere in risalto il valore socio-culturale delle molteplici forme delle 

Muse aristofanee, con una particolare attenzione a saldare queste stesse forme 

alle dinamiche politiche e comunitarie alle quali i poeti comici erano assai 

attenti6. Rispetto a questa complessa e sfaccettata varietà interpretativa, le pur 

brevi considerazioni di Zimmermann indicano la via a chi voglia indagare più a 

fondo la dimensione poetica e teatrale di tali invocazioni, poiché ricollegano la 

diversificazione delle rappresentazioni al motivo più ovvio, ossia l’aspetto 

performativo del testo comico, che determina il contesto-cornice 

dell’invocazione.  

Ulteriori riflessioni dal carattere puntuale sono state offerte in alcuni 

studi che però non avevano come focus il tema sopraindicato7. Una parziale 

eccezione è rappresentata dallo studio di Ribeiro Barbosa che si concentra su 

diversi testi (Acarnesi, Pace, Uccelli) per sostenere l’interpretazione della figura 

della Musa come rappresentazione dell’aspetto vocale della comicità 

aristofanea 8 . Conseguentemente, ampia parte del lavoro si concentra sugli 

Uccelli, commedia nella quale, più che nelle altre, l’aspetto fonico è messo in 

relazione con la Musa attraverso l’imitazione del canto dei volatili. Uno degli 

assunti dai quali Ribeiro Barbosa partiva era l’identificazione, evidente fin dal 

titolo, della Musa comica con Talia9. Tale ricostruzione, benché affascinante, 

 
3  Zimmermann apud Bremer (1993: 170). Le considerazioni fanno parte della 

discussione. 
4 Si vedano Murray (2005: 157-159) e Murray (2008: 216-217). 
5 Si vedano Hall (2000), Sommerstein (2005), Imperio (2012) e Zimmermann (2012).  
6 Per Halliwell (2012: 26-35), Aristofane vorrebbe rifarsi, pur variando la connotazione 

delle Muse, al vasto patrimonio popolare gradito ai suoi destinatari, ossia il pubblico ‘di 

massa’ degli agoni teatrali. 
7 Imperio (2004) svolge considerazioni ad locc. a commento delle parabasi di Acarnesi, 

Cavalieri, Vespe e Uccelli. Tutta la bibliografia citata finora presenta esempi relativi allo 

specifico tema trattato.  
8 Ribeiro Barbosa (2019). Considerazioni sull’impostazione del lavoro saranno svolte 

infra. 
9 Ribeiro Barbosa (2019: 99-101). La Musa sarebbe un «Passarinho cantador». 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

177 

non posa su basi solide, poiché purtroppo, come è già stato precisato, le testimo-

nianze sulla corrispondenza tra i generi letterari e le singole Muse collocano tale 

fenomeno durante l’età alessandrina10. È invece legittimo domandarsi a quale 

livello di definizione fosse giunta la specializzazione delle Muse al tempo di 

Aristofane, in particolare per quanto riguarda il loro ruolo nel genere comico e 

il loro rapporto con la tradizione poetica precedente. Più che offrire un’analisi 

complessiva, ancora lontana, si intende qui proporre un contributo preliminare, 

relativo al solo rapporto dell’arte di Aristofane con queste figure della tradizione 

poetica. A tale scopo, si procederà all’individuazione di un luogo che emerga 

sugli altri per il suo valore meta-letterario. 

 

2. QUALE MUSA? 

 

Per le finalità prefissate, occorre anzitutto indagare quali invocazioni alla Musa 

possediamo. In via preliminare, va notato che non tutti i drammi contengono 

un’invocazione alla Musa: non sempre, infatti, il luogo privilegiato per tale 

apostrofe, la parabasi, si sofferma su questo aspetto. È così nei Cavalieri, nelle 

Nuvole e nella Lisistrata, commedie nelle quali l’invocazione alla Musa è 

tralasciata nella parabasi. Nelle Vespe, benché Aristofane menzioni le Muse 

nella parabasi, manca un’invocazione vera e propria11. Nella parabasi delle 

Tesmoforiazuse conservate, infine, Aristofane sostituisce l’invocazione alla 

Musa con un canto indirizzato alle divinità dell’Olimpo (960-981). Se si tiene 

conto, inoltre, che l’evoluzione drammaturgica dell’archaia ha causato un 

progressivo indebolimento dell’importanza della parabasi, non stupirà il fatto 

che le invocazioni alle Muse si trovino ancor meno in drammi tardi come le 

Ecclesiazuse e il Pluto. La prima è una commedia nella quale la finzione scenica 

è interrotta solo sul finire del dramma (1151-1166) per richiedere la vittoria in 

una sezione simil-parabatica (almeno dal punto di vista contenutistico), ma che 

comunque non coinvolge le Muse. Il secondo dramma, invece, è completamente 

privo di parabasi. 

Rimangono, dunque, pochi casi di apostrofe. Sembrerebbe che ciascuna 

delle Muse invocate da Aristofane abbia anzitutto una connotazione funzionale 

all’economia del dramma: la Musa degli Acarnesi è φλεγυρά (665/666) come i 

tizzoni ben noti al coro di carbonai; la Musa della Pace è sollecitata a unirsi alla 

 
10 Si vedano Murray (2005: 153) e Murray (2008: 200). 
11  Nelle Vespe, Aristofane rivendica l’autenticità della sua ispirazione attraverso 

l’immagine delle Muse imbrigliate (1022: οὐκ ἀλλοτρίων ἀλλ’ οἰκείων Μουσῶν στόμαθ’ 

ἡνιοχήσας, «Poiché ha posto le briglie non alla bocca delle Muse altrui, ma delle proprie»); 

poco dopo, egli le difende per stornare da loro l'accusa che siano mezzane (1028: ἵνα τὰς 

Μούσας αἷσιν χρῆται μὴ προαγωγοὺς ἀποφήνῃ, «Affinché non faccia risultare mezzane le 

Muse di cui si serve»). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

178 

danza del poeta dopo aver fatto cessare ogni guerra, πολέμους ἀπωσαμένη (775) 

perché questo è l’intento dell’eroe comico, Trigeo. La Musa degli Uccelli è 

λοχμαία (737) perché quella è la sede anche del coro che la invoca. Oscillante 

tra il caso delle Vespe e quelli di Acarnesi, Pace e Uccelli è la costruzione della 

‘parodo parabatica’ delle Rane, nella quale Aristofane menziona le Muse e 

sembrerebbe, in ossequio all’imitazione del rito degli iniziati che costituiscono 

il coro, farsene il portavoce (354-356) senza però procedere a una specifica 

invocazione: così, nel dichiarare la propria obbedienza alle Muse, Aristofane 

avvia il canto del coro secondo le forme che l’illusione scenica e l’identità del 

coro stesso impongono. Una curiosa invocazione sarebbe poi presente in Ar. Fr. 

348 K.-A., proveniente dalle Tesmoforiazuse seconde. In tale dramma la dottrina 

della μίμησις sembra dare luogo a una ‘anti-invocazione’: qui le Muse sarebbero 

rappresentate da ciò che è oggetto dell’imitazione del dramma e non è dunque 

necessario invocarle perché già presenti, ma la natura frammentaria del testo 

consiglia di non addentrarsi, almeno in questa sede, in interpretazioni che 

richiederebbero ben altro spazio12.  

Se si escludono i casi più dubbi, come quello delle Rane e Ar. Fr. 348 

K.-A., le invocazioni alle Muse utili ai fini del nostro discorso risultano 

essenzialmente tre, ossia quelle degli Acarnesi, della Pace e degli Uccelli. Gli 

Acarnesi (665/666-675) offrono un’invocazione strettamente legata alla finzione 

scenica e difficilmente da questi versi si potrebbe ricavare l’impressione di un 

gioco meta-letterario tra il tema del dramma e la riflessione di Aristofane sulla 

propria poesia. In particolare, la richiesta di supporto per un μέλος ἀγροικότονον 

(676) deve essere circoscritta alle necessità mimetiche del canto di coreuti che 

rappresentano i demoti più poveri dell’Attica e non può estendersi alle 

dichiarazioni di poetica di Aristofane, il quale storna a più riprese da sé, in 

quanto poeta, l’accusa di ἀγροικία13. Negli Uccelli (737-751), parimenti, la 

finzione scenica è mantenuta per tutta l’invocazione. L’imitazione della realtà 

che si vuole rappresentare è tanto forte che il coro intervalla il suo canto con gli 

onomatopeici τιοτιοτιοτιοτίγξ (738, 741, 743, 751) e τοτοτοτοτοτοτοτοτοτίγξ 

(747), come se esso non riuscisse ad abbandonare la propria identità drammatica 

per permettere al poeta di prendere la parola. Ben diverso il caso di Pax 775-780: 

 

 
12 Si veda ora il commento di Imperio (2023: 208-212). 
13 Cf. Ar. Pax 748-750: τοιαῦτ’ ἀφελὼν κακὰ καὶ φόρτον καὶ βωμολοχεύματ’ ἀγεννῆ / 

ἐποίησε τέχνην μεγάλην ὑμῖν κἀπύργωσ’ οἰκοδομήσας / ἔπεσιν μεγάλοις καὶ διανοίαις καὶ 

σκώμμασιν οὐκ ἀγοραίοις, «Dopo aver tirato via simili mali e la roba da scaricatori di porto 

e le buffonate ignobili, ha prodotto per voi una grande arte e ha eretto torri costruendole con 

parole grandi e pensieri e scherzi non volgari», Fr. 706 K.-A.: διάλεκτον ἔχοντα μέσην πόλεως 

/ οὔτ’ ἀστείαν ὑποθηλυτέραν / οὔτ’ ἀνελεύθερον ὑπαγροικοτέραν, «Poiché ha la parlata media 

della città, / né da quartieri alti, troppo femminea, / né da schiavi, troppo villana». 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

179 

Μοῦσα, σὺ μὲν πολέμους ἀπωσαμένη μετ’ ἐμοῦ τοῦ φίλου χόρευσον, 

κλείουσα θεῶν τε γάμους 

ἀνδρῶν τε δαῖτας καὶ θαλίας μακάρων· 

σόι γὰρ τάδ’ ἐξ ἀρχῆς μέλει.  

 

Musa, tu che hai scacciato le guerre, danza con me che ti sono amico, 

mentre decanti le nozze degli dèi, 

e i banchetti degli uomini, e le feste dei beati:  

da sempre tutto ciò ti è a cuore14.  

 

Questi versi assumono un senso meta-letterario per numerose ragioni, sia 

per il loro valore strettamente scenico, sia per quanto riguarda il programma 

autoriale che rivelano. Da un punto di vista drammaturgico, nella parabasi della 

Pace il coro di contadini ha proclamato, diversamente da quanto accade nelle 

altre commedie, l’abbandono della propria funzione drammatica fin dal 

kommation (729-733), con la consegna degli σκεύη di scena agli inservienti 

(729) e ha asserito di voler parlare direttamente ai θεαταί (732)15. Conseguente-

mente, la persona del poeta qui emerge senza alcuna difficoltà nell’invocare la 

Musa: egli si rivolge a lei in prima persona, μετ’ ἐμοῦ (775), e rivendica un 

rapporto privilegiato con essa, τοῦ φίλου (775). Inoltre, come detto, l’epiclesi 

della Musa è funzionale al dramma portato in scena ma in questo caso essa è 

estendibile all’intera attività drammaturgica di Aristofane, la carriera del quale è 

in larga misura sovrapponibile alla Guerra del Peloponneso: a causa di questo 

fatto storico, l’intero progetto poetico di Aristofane e, conseguentemente, la sua 

produzione, ruotano attorno al pacifismo. 

A partire dalla rilevanza della pace nella poetica di Aristofane possono 

scorgersi ragioni più profonde per le quali il nostro passo assume un valore 

centrale nella tradizione poetica sulle Muse e sull’evoluzione del loro ruolo. 

L’autorappresentazione come ‘poeta pacifista’, infatti, è possibile per Aristofane 

perché il genere che egli pratica, da lui stesso definito τρυγῳδία, trova le sue 

radici letterarie, come è stato sostenuto, nella condizione della pace16. Alla pace 

 
14 Il testo è quello di Wilson (2007). La traduzione è di Mastromarco (1983: 621), 

modificata. 
15 Molto si è detto sui coreuti intenti a cambiare costume, nel kommation della Pace. Per 

Sifakis (1971: 103-106) essi si sarebbero spogliati degli abiti di scena ma per Olson (1998: 

216) ciò è inverosimile. Si propende qui per una soluzione mediana: è possibile che con σκεύη 

(729) il coro volesse indicare non tutti gli abiti caratteristici dei contadini ma 

l’equipaggiamento impiegato nella prima parte del dramma per liberare la Pace, prigioniera 

in una grotta. Del resto, il coro della Pace è descritto in diversi modi: si veda McGlew (2001). 
16 Per τρυγῳδία, si vedano almeno Silk (2000: 41, 78, 432-434) e Zanetto (2006). Per 

l’associazione tra τρυγῳδία e pace, si veda Mura (2019). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

180 

in quanto massima espressione della vitalità gioiosa aspirano sia il poeta17, che 

manifesta il suo intendimento con la realizzazione costante della τρυγῳδία sia, 

in un saldo legame etimologico, il protagonista del nostro dramma, il vignaiolo 

Trigeo, il quale vorrebbe godere della pace per poter vendemmiare, ‘τρυγᾶν’ 

appunto18. Nella Pace, dunque, non trovano spazio solamente gli intenti ‘scenici’ 

di un personaggio inventato, ma anche la plastica rappresentazione dei più alti e 

irrinunciabili propositi di Aristofane per il suo pubblico. 

 

3. UNA SOLA TRADIZIONE POETICA: ARISTOFANE TRA STESICORO ED ESIODO 

 

L’autorappresentazione di Aristofane come poeta della pace non è priva di 

risvolti sul piano della ‘genealogia’ letteraria che risulta conseguentemente 

tracciata. Su tale questione si soffermò già la critica antica, come testimonia 

Schol. vet. Ar. Pac. 775f Holwerda: αὕτη πλοκή ἐστι καὶ †ἔλαθεν†. σφόδρα δὲ 

γλαφυρὸν εἴρηται· καὶ ἔστι στησιχόρειος19. Difficilmente si potrà contraddire 

questa testimonianza scoliastica, fondata su una padronanza dei testi ben 

maggiore della nostra. Così, la critica è partita da qui per cercare di ricostruire 

un testo di Stesicoro che starebbe alla base di questa invocazione (Stesich. Fr. 

172 Davies-Finglass = PMG 210):  

 
Μοῖσα σὺ μὲν πολέμους ἀπωσαμένα πεδ’ ἐμοῦ 

 κλείοισα θεῶν τε γάμους ἀνδρῶν τε δαῖτας 

 καὶ θαλίας μακάρων. 

 

 Musa, tu che hai scacciato le guerre, con me, 

 mentre glorifichi le nozze degli dèi e i banchetti degli uomini 

 e le feste dei beati … 

 

Nei secoli scorsi, si è fatta strada l’idea che il frammento di Stesicoro 

ricostruito provenga dall’Orestea, forse dal libro I per la sua natura ‘proemiale’, 

ma è assai difficile restituirne il valore all’interno del testo originario, anche 

perché permangono non pochi dubbi sull’intera operazione20. Ogni ricostruzione 

moderna infatti, pur traendo origine dall’autorevole testimonianza dello scolio, 

non tiene in conto che lo scolio ravvisa nel testo di Aristofane una πλοκή, una 

tessitura del testo, ma non afferma che siano citati gli ipsissima verba di 

 
17 Per Perrotta (1952: 23-24), la vitalità gioiosa è elemento-cardine della comicità di 

Aristofane. 
18 L’idea era già di Hunter (2014: 153). 
19 Sulle correzioni al testo, oggi superate dall’edizione di Holwerda, specie per il termine 

πλοκή, si veda Pucci (2017: 245). 
20 Si veda ora Pucci (2017: 245 e n. 7), che offre anche uno status quaestionis. 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

181 

Stesicoro21. Inoltre, l’accertata presenza di materiale ascrivibile ad Aristofane 

all’interno della pericope rende palese il grado della rielaborazione alla quale il 

testo lirico sarà stato sottoposto 22 . Non sarà dunque errato maneggiare le 

ricostruzioni del frammento stesicoreo con la dovuta cautela.  

La cautela evocata sopra è ancor più necessaria se si guarda 

puntualmente al contenuto del testo. In particolare, l’expositio thematis si 

configurerebbe come un programmatico rifiuto della materia guerresca in favore 

di altri argomenti. Ciò accadrebbe all’interno dell’Orestea ma i temi lì trattati, 

più tetri della guerra (si pensi all’assassinio di Agamennone), non rispondono al 

contenuto gioioso indicato dai versi23. La soluzione più ragionevole, che non si 

oppone alla testimonianza dello scolio, sarebbe quella di considerare il testo di 

Aristofane una rivisitazione non troppo manieristica del testo di Stesicoro, 

indipendentemente dall’opera di provenienza, così da non rendere dubbia, 

peraltro, l’ipotesi di una citazione quasi verbatim del testo dell’Imerese. Si può 

supporre, così, che Stesicoro rifiutasse programmaticamente la tematica 

guerresca. Ciò spiegherebbe almeno l’insolita quanto occasionale ripresa di un 

poeta lirico meno tenuto in considerazione da Aristofane rispetto, ad esempio, a 

Pindaro24. Quest’ultimo mal si adattava a un dramma pacifista: egli assurge 

talvolta, per Aristofane, a «paradigma di un’arte vieta e noiosa»25. Inoltre, egli 

riservava largo spazio al tema guerresco26. Questa attenzione al tema bellico 

rendeva Pindaro, in piena continuità con il capostipite di tale tradizione, Omero, 

un poeta della guerra: la connotazione dei due poeti, saldati in un binomio 

inscindibile, è attestata anche nel tardo V secolo a. C.27. 

Come detto sopra, comunque, non sappiamo fino a che grado Aristofane 

intendesse coinvolgere e/o citare un poeta lirico come Stesicoro. Su tale 

questione, a suo modo centrale per altri aspetti relativi al nostro tema, si tornerà 

 
21 Si vedano Zogg (2014: 200) e Pucci (2017: 257). 
22 Per Uchida (1992: 232) e Davies e Finglass (2014: 493), la lezione τοῦ φίλου sarebbe 

inserzione di Aristofane. 
23 Si vedano le proposte di Davies e Finglass (2014: 494-495) sugli argomenti trattati 

nell’Orestea. Carvalho (2022: 174-175) include l’assassinio di Agamennone. 
24 L’intero studio di Taillardat (19652) mostra la presenza di Pindaro in Aristofane. Si 

vedano inoltre Harriott (1969: pp. 74-75) sugli Uccelli e Pindaro e, più in generale, 

Sommerstein (2005: 169-171). 
25 Catenacci (2019: 39-47, specialmente 46) a commento di Av. 904-959a. 
26 Si vedano in proposito Catenacci (2019: 35-38) ed Encuentra (2021: 16-17).  
27 Assai ampia la bibliografia sul rapporto tra Pindaro e Omero. Ci si limita qui ai 

contributi di Nagy (1994: 199-214), Martin (2009: 90-91) e Spelman (2018: 183-184), che 

dimostrano le riprese dirette dell’argomento guerresco secondo la trattazione omerica in 

Pindaro. Perysianakis (1990) studia la rappresentazione dell’atleta in Pindaro come richiamo 

al modello omerico di guerriero. Brown (2016) identifica una ripresa indiretta della poesia di 

Omero in Pindaro tramite i poeti elegiaci (Tirteo, Callino). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

182 

più avanti. In ogni caso, il dualismo delle tradizioni poetiche che privilegiavano 

da una parte la guerra e, dall’altra, la pace, nella nostra commedia non doveva 

limitarsi agli autori della lirica ma sembra proiettarsi, piuttosto, sui due grandi 

poeti dell’epica arcaica: Omero ed Esiodo. Non è il caso di ripercorrere, in questa 

sede, la storia dei rapporti instaurati dal genere comico con l’epos, instaurati non 

sempre nel segno della derisione, ma talvolta di una programmatica ripresa di 

stilemi28. Basterà qui segnalare che, nelle scene conclusive della Pace, a Omero 

è riservata una doppia citazione (1089-1093; 1097-1098) in un adattamento 

centonario di frasi apparentemente pacifiste ma estrapolate da contesti 

prevalentemente militari29 . Esiodo, invece, ispira le descrizioni di ambiente 

rurale offerte dai contadini del coro, che pregustano i bei momenti di vita 

quotidiana generati dalla pace (1127-1171)30. Così, dunque, nel finale della Pace 

Aristofane menziona Omero in modo funzionale e non può fare a meno di 

ritagliare ad hoc i testi per farli apparire pacifisti. Esiodo, invece, è il modello 

della vita agricola, pacificata, secondo una tradizione poi codificata dal 

Certamen Homeri et Hesiodi, nel quale l’Ascreo vince su Omero grazie alla 

tematica irenica dei propri versi31.  

Anche per Aristofane, del resto, i due poeti erano rispettivamente i 

capiscuola della poesia guerresca e della poesia ‘pacifista’, come è evidente da 

Ra. 1030-1036a, una breve cronistoria delle poetiche antiche offerta da Dioniso. 

Diversamente da quanto accadrà nel Certamen, l’illustrazione nelle Rane 
procede senza volontà di contrapporre in maniera netta i due poeti, poiché vi 

figurano anche Orfeo (1032) e Museo (1033) e tutti gli autori sono citati con lo 

scopo di definire un canone di poeti ὠφέλιμοι (1031). Ad ogni modo, mentre 

 
28 Un’agile sintesi in merito è offerta da Langella (2023: 250, n. 115), studio che ha per 

oggetto l’importanza della produzione epica nelle Nuvole. 
29 Sul carattere centonario di questi versi di Aristofane, si vedano almeno Mastromarco 

(1983: 642, n. 112) e Olson (1998: 278). Alcuni passi qui rielaborati sono soggetti a una 

risemantizzazione da parte di Aristofane, come Il. 16.251: si veda anche infra, a proposito del 

verbo ἀπωθέω. 
30 Sul rapporto di questi versi con la produzione di Esiodo, si veda Hunter (2014: 151-

154). 
31 Sul finale della Pace e la contrapposizione tra Omero ed Esiodo, si vedano Compton-

Engle (1999: 328) e Telò (2013: 134-136). Sul Certamen v. in generale Bassino (2019: 6-7). 

Cf. inoltre la narrazione della vittoria di Esiodo in Cert. Hom. Hes. 13.207-210: (…) ὁ δὲ 

βασιλεὺς τὸν Ἡσίοδον / ἐστεφάνωσεν εἰπὼν δίκαιον εἶναι τὸν ἐπὶ γεωργίαν καὶ / εἰρήνην 

προκαλούμενον νικᾶν, οὐ τὸν πολέμους καὶ σφαγὰς / διεξιόντα. (…), «(…) Allora il re coronò 

Esiodo, dopo aver detto che era giusto che vincesse chi esortava all’agricoltura / e alla pace, 

non chi narra guerre e stragi. (…)». L’attribuzione a Esiodo della vittoria da parte del re 

Panede contraddice il consenso che i saggi assegnarono a Omero: su questo aspetto si veda 

Bassino (2019: 167-169). Per il rapporto con la tradizione letteraria di questa sezione della 

Pace con il materiale confluito poi nel Certamen Homeri et Hesiodi, si veda Stamatopoulou 

(2017: 181, 187).  



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

183 

Aristofane riconosce a Esiodo di aver trattato la lavorazione della terra, i tempi 

di raccolta dei frutti e le semine (γῆς ἐργασίας, καρπῶν ὥρας, ἀρότους, 1034), 

Omero è il poeta dei ranghi, delle virtù e degli armamenti (τάξεις, ἀρετάς, 

ὁπλίσεις ἀνδρῶν, 1035). 

Questa concezione sembra operare in una dinamica persino più 

polarizzante nella Pace. Ad esempio, per il sintagma πολέμους ἀπωσαμένη, forse 

già presente in Stesicoro, Aristofane non avrà ignorato l’ascendenza omerica di 

questa iunctura: un’espressione affine si trova nei sopracitati versi 1089-1093 

attribuiti a Omero in un adattamento non privo, nell’economia drammatica, di 

qualche elemento tipico delle riscritture in chiave critica (v. supra)32. Omero 

nelle sue opere, rimestate nella Pace fino a ottenerne un breve centone, fa del 

verbo ἀπωθέω un uso ben preciso, tecnico, che indica il ‘respingere’, il 

‘ricacciare indietro’ in relazione alla contesa (cf. Il. 12.275), alla battaglia e alla 

guerra (Il. 16.251). In tali circostanze, però, il respingimento di questi pericoli 

non equivale ad averli stornati definitivamente da sé, bensì indica solo la capacità 

di averli momentaneamente bloccati. Al contrario, Aristofane avrà 

necessariamente impiegato il verbo per connotare la Musa della pace come colei 

che è riuscita a porre una conclusione alle guerre, poiché questo è l’auspicio 

della commedia medesima. Dunque, nel v. 775, Aristofane dà una nuova 

funzione a un sintagma già presente in Omero e gli attribuisce un valore non più 

strategico-militare ma, al contrario, pacifista. Il commediografo offre così il 

segno chiaro di una presa di distanza dalla poesia della guerra modificando il 

senso delle parole dello stesso Omero. Rispetto a tale scelta, come si vedrà, il 

rapporto con la lezione di Esiodo sembra ben più lineare e dipenderà forse 

dall’influenza dell’Ascreo sulla poesia di tema irenico. 

Nell’ambito di questa contrapposizione ‘epica’ tra i temi della guerra e 

della pace, la citazione di Stesicoro costituisce una scelta assai enigmatica, alla 

quale la critica ha tentato di dare una soluzione inquadrando i versi nella 

categoria della parodia, ma tale proposta richiederebbe di pensare a un 

abbassamento del tono nella ripresa di Stesicoro, ciò che non risulta funzionale 

rispetto all’esigenza di Aristofane e al carattere assai pomposo dell’intera 

parabasi33. Peraltro, lo sviluppo di una parodia richiede una ripresa puntuale del 

contenuto ma il nostro passo è inteso dal testimone (lo scolio) come un richiamo 

 
32 Cf. in particolare il v. 1089: ὅνπερ κάλλιστον δήπου πεποίηκεν Ὅμηρος «Secondo 

quel [responso] bellissimo che ha composto Omero». La pericope era già stata richiamata da 

Olson (1998: 225) a confronto con il sintagma di Pax 775. 
33 Uno status quaestionis, con spiegazioni relative alla difficoltà di intendere i versi come 

parodia, è offerto da Pucci (2017: p. 246, n. 10). Oltre ai testi ivi citati, si aggiunga Horn 

(1970: 17-18, 53), che ritiene il nostro testo una Gebetsparodie. Così anche Zogg (2014: 206). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

184 

non stretto rispetto al modello, ma configurato appunto come una πλοκή34. Il 

richiamo (eventuale) a Stesicoro in termini di tessitura può forse trovare la sua 

spiegazione nelle due caratteristiche fondamentali di questa pericope: il testo 

avrà funzione diversa rispetto al modello e inoltre quest’ultimo non è men-

zionato esplicitamente35. La scelta di decontestualizzare la citazione e passare 

sotto silenzio il nome dell’autore dipenderanno dalla volontà di ‘depotenziare’ il 

ruolo di Stesicoro in questo passaggio: anzitutto, la conoscenza di Stesicoro ad 

Atene, nonostante il riuso che della sua opera fu fatto a partire dal teatro tragico, 

non aveva raggiunto ancora livelli ‘di massa’36. Tale ‘depotenziamento’ era 

inoltre necessario per rendere l’impiego del testo riecheggiato più coerente alla 

tematica della Pace: una maggiore insistenza sul modello stesicoreo (l’Orestea?) 

avrebbe certo creato un effetto straniante per quanto riguarda l’affinità 

contenutistica tra questo e la nostra commedia 37 . Un semplice richiamo 

all’‘ordito’ del canto stesicoreo –privo di elementi ‘devianti’– poteva trovare 

maggior spazio nella Pace e Aristofane sembra aver perseguito questo scopo 

anche attraverso una citazione ‘disseminata’ nelle parti liriche della parabasi 

come testimoniano, oltre al già citato scolio relativo al v. 775, anche Schol. (vet., 
Tr.) Ar. Pac. 797c Holwerda e Schol. vet. Ar. Pac. 800 Holwerda38.  

Una strategia simile, priva di una particolare esaltazione del modello, 

non entrava in conflitto con il palese intento di Aristofane di porre la propria 

invocazione alla Musa sotto il segno di quello che all’epoca era riconosciuto 

come il ‘capostipite’ dei poeti della pace: Esiodo. Tale meccanismo sembra 

operare già negli anapesti della parabasi (Pax 736-738):  

 
εἰ δ’ οὖν εἰκός τινα τιμῆσαι, θύγατερ Διός, ὅστις ἄριστος  

κωμῳδοδιδάσκαλος ἀνθρώπων καὶ κλεινότατος γεγένηται  

ἄξιος εἶναί φησ’ εὐλογίας μεγάλης ὁ διδάσκαλος ἡμῶν. 

 

Ma se è dunque giusto, o Figlia di Zeus, onorare qualcuno, che sia stato  

il miglior poeta comico fra gli uomini, e il più glorioso, 

il nostro autore dice d’essere degno di grande lode. 

 

 
34 Una posizione filologicamente accurata sul valore della πλοκή stesicorea è in Pucci 

(2017: 247-249). 
35 Sul contesto della citazione, si veda Carey (2013: 165-166). Le citazioni anonime dei 

testi dei lirici sono studiate da Calame (2020). 
36  All’epoca di Aristofane, le opere di Stesicoro circolavano poco ad Atene, in 

particolare la sua Orestea: così Bowie (2015: 114-115). Per il riuso del materiale proveniente 

da quest’opera nel teatro tragico, si veda invece Swift (2015: 127-132). 
37 Sulle criticità dell’expositio dell’Orestea si veda, da ultimo, Carvalho (2022: 170-

171). 
38 Sulle testimonianze degli scoli, si veda Zogg (2014: 198-199). 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

185 

Secondo Schol. vet. Ar. Pac. 736 Holwerda, nel rivendicare la propria 

ἀριστεία attraverso un’apostrofe alla Musa, Aristofane avrebbe qui citato un 

passo di Simonide (Fr. 86 W.2) 39 . In questa ripresa contenutistica, spicca 

l’espressione θύγατερ Διός, certo introdotta con valore formulare da Omero nella 

dizione epica (cf. ad es. Od. 1.10) ma soprattutto vivificata da Esiodo, il quale 

sviluppa, codifica e varia la caratterizzazione delle Muse nel segno del rapporto 

filiale con Zeus, peraltro nella sezione programmatica di Th. 1-10340. Del resto, 

la caratterizzazione tradizionale della Musa adottata da Aristofane è segno 

concreto del coinvolgimento del destinatario, ossia il pubblico degli agoni 

ateniesi, un pubblico al quale l’opera di Esiodo era tradizionalmente nota. In 

maniera del tutto analoga, quindi, l’invocazione ‘stesicorea’ alla Musa nasconde 

una volontà di richiamarsi a Esiodo, forse rendendo più chiaro il legame con la 

componente irenica del tema, che Stesicoro in certa misura avrà trascurato, in 

base al contenuto della sua (presunta) opera di riferimento. Nulla vieta, poi, che 

Aristofane potesse inserire elementi di stampo esiodeo nell’ambito della πλοκή 

stesicorea (v. infra, § 4): la scelta di rifarsi a un autore come Stesicoro nei termini 

appena descritti non arrecava distorsioni al progetto poetico ma contribuiva a 

realizzarlo.  

In questo primo livello della selezione tematica da parte di Aristofane, 

il reimpiego assai rimaneggiato di Stesicoro risulta funzionale per la 

‘equidistanza’ dell’Imerese da Omero e da Esiodo. Da una parte, infatti, l’opera 

di Stesicoro mostra un’innegabile ripresa stilistica della dizione omerica e di tale 

‘omericità’ rimane traccia in larga parte delle testimonianze antiche41. Allo 

stesso tempo, recenti studi sulla consapevolezza letteraria di Stesicoro hanno 

dimostrato che, nell’elaborazione del proprio profilo di poeta, l’autore lirico 

mostra di padroneggiare la lezione di Esiodo per quanto riguarda il rapporto del 

poeta con le Muse42. È dunque possibile affermare il valore di Stesicoro nel 

processo di rinnovamento della consapevolezza poetica, poiché egli non ignora 

la codifica data da Omero alla materia letteraria ma accetta, 

contemporaneamente, il nuovo ruolo dato da Esiodo alla figura del poeta. I 

risultati di questa innovazione, a cui Stesicoro si era mostrato in certa misura 

sensibile con il rifiuto dell’argomento guerresco (forse nella sua Orestea), sono 

portati a un più alto grado da Aristofane, che costruisce su questo aspetto il suo 

discorso poetico nella parabasi della Pace.  

 
39 I versi sono oggetto di un commento da parte di Zogg (2014: 179-194). 
40 Nella Teogonia, le Muse sono κοῦραι (25, 52), θυγατέρες (76) e τέκνα (104) di Zeus. 

Si veda inoltre Olson (1998: 217-218). 
41 Cf. Stes. Testt. Tb1, Tb3(a), Tb37, TTb39-45 Ercoles con le osservazioni di Ercoles 

(2013: 18-23) e Noussia (2015: 430-437). 
42 Si veda Carruesco (2017: 181-183). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

186 

Non si può infine escludere che, così facendo, Aristofane abbia in 

qualche modo contribuito ad accostare Stesicoro alla genealogia dei poeti 

pacifisti: una tradizione documentata all’epoca di Platone vorrebbe Stesicoro 

rappresentante di una poesia che mira a differenziarsi da quella di Omero43. In 

base a ciò che possiamo ricostruire anche grazie ad Aristofane, è possibile 

affermare che il rifiuto della tematica della guerra da parte di Stesicoro si presta 

a tale interpretazione. Con questa ripresa mediata, la scelta di una poetica 

pacifista da parte di Aristofane risulta rafforzata: citare Stesicoro non è un 

ostacolo ma, anzi, esalta la matrice ‘esiodea’ dell’intero dramma. Questa 

matrice, a sua volta, contribuisce a determinare la presenza di Stesicoro 

all’interno della genealogia poetica così creata.  
 

4. UNA PRASSI ‘ESIODEA’  
 

In base all’interpretazione proposta, non è errato scorgere nei versi della Pace 

una forte ripresa della tradizione poetica sulle Muse avviata da Esiodo. Questo 

tipo di interpretazione è possibile indipendentemente dalla maggiore o minore 

rilevanza che si voglia concedere al ruolo di Stesicoro. Ad ogni modo, i dati 

filologico-letterari rintracciabili nel testo e negli scoli permettono di instaurare 

un rapporto diretto tra il testo nella forma datagli da Aristofane e l’opera di 

Esiodo: la versione stesicorea del testo è una ricostruzione operata dagli studiosi 

e comunque il fenomeno delle inserzioni da parte di Aristofane (v. infra) 

dimostra che il commediografo operava su più livelli, con una salda padronanza 

della tradizione letteraria, per collocarsi tra i poeti che rifiutano la guerra (con 

Stesicoro) e rendere poi esplicito il rapporto con questa tradizione 

richiamandone il ‘fondatore’ (Esiodo). 

L’adesione ai canoni esiodei anche in merito allo specifico tema 

dell’invocazione alla Musa non stupisce se si guarda, anzitutto, alla presenza di 

Esiodo sulla scena comica di Atene: il teatro comico riservò al poeta di Ascra 

una notevole attenzione. Riferimenti a questo autore compaiono già negli 

Ἀρχίλοχοι di Cratino, commedia nella quale Esiodo potrebbe anche essere 

comparso come personaggio, secondo le ricostruzioni della critica44. La deno-

minazione di Ἡσίοδοι per un dramma di Teleclide conferma d’altro canto che 

l’interesse per il poeta epico doveva essere tutt’altro che isolato45. Diversi studi 

sono stati dedicati, inoltre, a dimostrare l’ampia presenza in tutto il genere 

 
43 Cf. Pl. Phdr. 243a-c con Capra (2020: 245). 
44 Si vedano Bianchi (2015: 15-18) e Stamatopoulou (2017: 180-181) per Esiodo negli 

Ἀρχίλοχοι di Cratino. 
45 Si veda Bagordo (2013: 118-119). 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

187 

comico –e in Aristofane in particolare– di richiami a Esiodo46. Il rapporto che 

Aristofane instaura con l’opera di Esiodo, del resto, è per noi più facilmente 

indagabile grazie al corpus delle undici commedie conservate. Tale rapporto è 

confermato da studi su specifiche sezioni dei drammi, quali la stessa Pace o gli 

Uccelli, che dimostrano un costante dialogo con i testi del poeta epico47. La 

densità di questi richiami, secondo i rilievi di Hunter, è maggiore all’interno 

della Pace, commedia nella quale l’intenzione dell’eroe comico Trigeo è quella 

di ricreare condizioni idilliache per il prosperare della società grazie alla 

cessazione della guerra48. Di questa tendenza della Pace è palese esempio l’intera 

parabasi seconda, oltre al già citato finale del dramma49. 

In tale quadro, non è difficile scorgere la matrice concretamente esiodea 

dei nostri versi della Pace. L’invocatio è pienamente concordata con l’illusione 

scenica che dà forma al dramma: anzitutto, l’epiclesi scelta per la Musa da un 

lato colloca il testo, come detto, nell’alveo di una tradizione poetica ben precisa 

e ne rigetta un’altra (v. supra, § 3). Dall’altro, essa rimarca il supporto 

dell’ispirazione della Musa nella realizzazione dell’ἐπίνοια che dà origine al 

dramma. Segue l’invito a danzare, μετ’ ἐμοῦ / τοῦ φίλου χόρευσον, invito 

all’interno del quale Aristofane opera materialmente nell’ottica di ri-

funzionalizzare il testo di Stesicoro e personalizzarlo. Nella ricostruzione del 

testo di Stesicoro, in base al lavoro dei filologi, il sintagma μετ’ ἐμοῦ era 

presente, pur nella forma eolica adottata dall’Imerese. Nella parabasi della Pace, 

però, tale invito risponde alla necessità, da parte di Aristofane, di creare un più 

stretto vincolo con il pubblico attraverso una sottile identificazione tra l’uditorio 

stesso e la Musa. L’ispirazione garantita dal vincolo personale tra poeta e Musa, 

infatti, riecheggia il sostegno chiesto agli spettatori nello pnigos (765-774), 

caratterizzato dall’iterato uso della prima persona (cf. μετ’ ἐμοῦ, 765; νικῶντος 

ἐμοῦ, 769)50. Già in questo primo aspetto è evidente l’influsso di Esiodo, autore 

che dell’individualità poetica ha fatto la marca più evidente della sua 

produzione51. 

 
46 Si vedano almeno Buzio (1938: 119-128), Hunter (2014), Stamatopoulou (2017) e 

Henderson (2018).  
47 Si vedano Compton-Engle (1999) per la Pace e Holzhausen (2002) per gli Uccelli. 
48 V. supra, n. 18. 
49 Sul finale della Pace in rapporto a Esiodo, v. supra, n. 31. Si veda inoltre Compton-

Engle (1999: 328). Quanto alla parabasi seconda della Pace e il suo stile ‘esiodeo’, si veda 

Hunter (2014: 151-156). 
50 Un meccanismo simile è impiegato nella parabasi delle Nuvole, allorché il poeta usa 

il medesimo verbo, ἐκτρέφω, per descrivere in un primo momento il suo rapporto con il dio 

del teatro, Dioniso ((…) νὴ τὸν Διόνυσον τὸν ἐκθρέψαντά με, «Per Dioniso, che mi ha 

allevato», 519) e, successivamente, con gli spettatori (ὑμεῖς δ’ ἐξεθρέψατε γενναίως 

κἀπαιδεύσατε, «e voi mi avete allevato nobilmente ed educato», 532). 
51 Su questo argomento, si veda ora Andolfi (2022: 117-123). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

188 

Come già ricordato (supra, § 3, n. 22), l’apposizione τοῦ φίλου dovrebbe 

essere invece inserzione di Aristofane. L’introduzione della φιλία nel discorso 

poetico può essere considerata un elemento dipendente dal rapporto 

frequentemente instaurato dai commediografi con la propria Musa in senso 

‘carnale’, generativo52 . Ad ogni modo, il gioco allusivo in questi versi, se 

presente, rimane del tutto coperto e lascia spazio a un invito strettamente legato 

all’atto scenico: l’imperativo aoristo χόρευσον, infatti, richiama la più nobile 

tradizione poetica, poiché sembra rifarsi all’introduzione dell’elemento della 

danza che si ritrova per la prima volta in Esiodo. Secondo il poeta di Ascra, 

infatti, le Muse accompagnano il loro canto con l’ὀρχεῖσθαι (Th. 4) e i loro 

spostamenti tra le sedi a loro care sono descritti come danze (cf. Th. 7-8: 

ἀκροτάτῳ Ἑλικῶνι χοροὺς ἐνεποιήσαντο / καλοὺς ἱμερόεντας, ἐπερρώσαντο δὲ 

ποσσίν, «Sulla sommità d’Elicona realizzavano danze / belle, amabili, e 

ritmavano con i piedi»), cosicché la danza assurge, infine, a una delle τιμαί delle 

Muse presso l’Olimpo, loro dimora (cf. Th. 63: ἔνθα σφιν λιπαροί τε χοροὶ καὶ 

δώματα καλά, «Lì tengono splendide danze e [hanno] belle dimore»). Così, 

dunque, Aristofane richiede alla Musa di sfoggiare all’interno del teatro –e 

durante l’esibizione del proprio coro– le doti che le sono tradizionalmente 

riconosciute, creando un’equazione tra la scena del dramma, la performance del 

coro e l’attività della Musa sull’Olimpo.  

Anche l’expositio mostra l’impiego di un registro tradizionale: il 

participio κλείουσα, forse adottato già da Stesicoro, è infatti tipico della dizione 

epica. In Omero il verbo fa parte delle prerogative dell’aedo (cf. Od. 1.338: ἔργ’ 

ἀνδρῶν τε θεῶν τε, τά τε κλείουσιν ἀοιδοί, «Le imprese degli uomini e degli dèi, 

che gli aedi cantano») ma il verbo trova più ampio spazio nella poesia di Esiodo, 

in particolare nella sezione programmatica costituita dal proemio della 

Teogonia, nel quale esso si riferisce, come in Aristofane, alle sole Muse53. Il 

participio regge poi tre accusativi: oggetto del canto della Musa saranno i γάμοι 

θεῶν, i riti nuziali degli dèi, le δαῖται ἀνδρῶν, ossia i canti delle feste degli 

uomini, e le θαλίαι μακάρων, espressione di non immediata interpretazione che 

si riferisce alle feste pubbliche in onore degli dèi o a feste pubbliche alle quali 

essi prendono parte54. Come detto, in Stesicoro questi tre argomenti non trovano 

immediata spiegazione se si pensa all’Orestea ma si vuole ora approfondire il 

valore che questo elenco aveva per Aristofane.  

 
52 Si veda Imperio (2012) in generale; Sommerstein (2005: 166-167) si occupa di questo 

luogo. 
53 Cf. Th. 44, 67, 105. Si veda inoltre Op. 1, con il participio nella posizione enfatica 

della fine del verso. 
54 Olson (1998: 226) presenta entrambe le alternative e propende per la prima. Si veda 

inoltre Vox (1999: 129) e infra. 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

189 

Occorre notare preliminarmente che la scansione degli argomenti non è 

determinata soltanto dall’uso degli accusativi, ma anche dal modo in cui essi 

sono specificati. La successione prevede la menzione degli dèi (θεῶν) seguita da 

quella degli uomini (ἀνδρῶν) per poi concludersi con un riferimento ai beati 

(μακάρων). La critica ha già posto in evidenza il valore programmatico di questo 

elenco per Stesicoro, che avrebbe stabilito quali tematiche possono essere 

trattate nel genere epico-lirico55 . Nella tripartizione che, secondo la critica, 

doveva essere stabilita da Stesicoro sulla base di forti richiami all’epica, i beati 

andrebbero identificati non tanto con le figure divine, già menzionate all’inizio, 

ma con le semi-divinità, sulla base di Od. 11.603, verso nel quale si afferma che 

Eracle accede alla θαλία sull’Olimpo, allorché gli è concessa in sposa Ebe dopo 

l’apoteosi56. Questa esegesi, pure accettabile per l’eventuale testo di Stesicoro, 

non può essere acriticamente riproposta per Aristofane. Anzitutto, come gli 

stessi critici ammettono, quanto si legge nel verso dell’Odissea rappresenta una 

concessione eccezionale a Eracle, ormai divinizzato, che ottiene prerogative 

tipiche del dio57. Ad ogni modo, se anche era questo il senso del possibile 

frammento di Stesicoro, difficilmente si diceva altrettanto nella Pace di 

Aristofane, che si è vantato negli anapesti di aver superato l’ormai abusata forma 

comica delle semi-divinità intente a rimpinzarsi di cibo, una forma della quale è 

Eracle stesso il paradigma più riconoscibile (Pax 741-743).  

Inoltre, sembra difficile rigettare a priori, come fatto dalla critica, la 

possibilità di identificare i beati nuovamente con gli dèi per il solo fatto che il 

testo vi avrebbe già alluso58. Infatti, se la matrice del testo va ricercata, come è 

concordemente riconosciuto, nel genere epico, non si può trascurare che i testi 

di Omero ed Esiodo offrono un margine per percorrere questa via interpretativa. 

Anzitutto, nel sopracitato passo dell’Odissea (1.338) è stabilito che l’argomento 

del canto è solo duplice e interessa dèi e uomini. La medesima convinzione si 

trova in Esiodo, allorché egli afferma che l’inizio del canto deve essere dedicato 

agli dèi e solo in seguito può trovare spazio la stirpe degli uomini (cf. Th. 44: 

θεῶν γένος αἰδοῖον πρῶτον κλείουσιν ἀοιδῇ «Anzitutto la venerabile stirpe degli 

dèi glorificano con il canto» e 50: αὖτις δ’ἀνθρώπων τε γένος κτλ. «Mentre in 

seguito la stirpe degli uomini»). Del resto, la beatitudine appare una prerogativa 

tradizionale delle divinità (cf. ad es. Th. 101: ὐμνήσει μάκαράς τε θεοὺς οἳ 

Ὄλυμπον ἔχουσι, «Ed eleva un inno agli dèi beati, che abitano l’Olimpo») e se 

si considera questo elemento in relazione ai passi nei quali Esiodo prescrive di 

 
55  Vox (1999) si occupa solo del presunto testo di Stesicoro. Sulle ragioni della 

tripartizione che egli individua dietro i tre oggetti del canto, si veda infra. 
56  Vox (1999: 131-132), che pure riconosce il carattere eccezionale di questa 

rappresentazione. 
57 Vox (1999: 132). 
58 Vox (1999: 129). 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

190 

cominciare e finire il proprio canto in nome di figure divine (cf. ad es. Th. 34: 

σφᾶς δ’αὐτὰς [scil. le Muse] πρῶτόν τε καὶ ὕστατον αἰὲν αἐίδειν «Ma cantare 

sempre loro, all’inizio e alla fine») non sarà impossibile pensare a una semplice 

bipartizione con un richiamo circolare alle divinità59. Una conferma sul fatto che 

Aristofane abbia ben presente questa prescrizione, del resto, ci viene dal modo 

nel quale egli struttura il proprio discorso parabatico: all’inizio degli anapesti 

(vv. 736-738) troviamo infatti l’invocazione alla Musa discussa supra, § 3; il 

fulcro del discorso è dedicato, dopo l’autorappresentazione eroica negli 

anapesti60, alla richiesta di vittoria con lo pnigos e, infine, la sizigia epirrematica 

che conclude la parabasi rafforza la chiusura nel nome della Musa con una 

doppia invocazione (775, 816/817): dopo le divinità, trovano spazio gli uomini 

e, infine, ancora le divinità, secondo le prescrizioni di Esiodo.  

Non si tratta, però, dell’unico elemento ascrivibile a Esiodo che dà 

forma a questi versi. Un’indiscussa tradizione di commento al proemio della 

Teogonia (vv. 1-103) vuole che Esiodo anticipi il nome delle Muse attraverso la 

descrizione delle prerogative assunte da costoro a seguito della loro generazione 

(vv. 60-74)61. In tale sezione, si afferma che le Muse condividono la loro dimora 

con le Càriti e con il Desiderio in una condizione di festività, ἐν θαλίῃς (Th. 65) 

e ciò prefigurerebbe la denominazione di Talia, che si trova nel successivo v. 77. 

La condizione festosa è tipica, come è stato argomentato, della natura delle Muse 

in Esiodo62: dal loro vivere in un perenne stato di gioia e festosità dipende il loro 

inneggiare al bene che proviene da Zeus. Esiodo, inoltre, offre una riflessione 

simile per quanto riguarda gli esseri umani, per i quali la θαλία è uno dei frutti 

del comportamento secondo giustizia, dunque ancora una volta emanazione di 

Zeus (cf. Op. 225-231). Conseguentemente, la dimensione umana della θαλία 

non può che configurarsi come una celebrazione che onora gli dèi, poiché da essi 

proviene anche il benessere che la permette. 

L’invocazione conservata nella Pace, dunque, riprende questa idea 

presente nella Teogonia e cerca di introdurre le θαλίαι μακάρων anche nella 

quotidianità degli Ateniesi, desiderosi di ascoltare e realizzare, dopo circa un 

decennio di guerra, il perseguimento della pace. Si sarebbe persino tentati di 

 
59 Cf. inoltre Th. 47-48: δεύτερον αὖτε Ζῆνα, θεῶν πατέρ’ ἠδὲ καὶ ἀνδρῶν / ἀρχόμεναί 

θ’ ὑμνεῦσαι θεαὶ λήγουσαί τ’ ἀοιδῆς, «In seguito [celebrano] Zeus, padre degli dèi e degli 

uomini, / quando iniziano a cantare e alla fine», benché il v. 48 sia stato oggetto di espunzione, 

per la quale si veda West (1966: 172-173). 
60 Si noti, peraltro, che è qui, nella dimensione eroico-umana, e non semi-divina, che è 

recuperata la figura di Eracle. Sulla caratterizzazione di Aristofane come Eracle, peraltro in 

stretto rapporto con l’epica, è fondamentale l’articolo di Mastromarco (1989). Si vedano 

inoltre Milanezi (1997) e Lauriola (2004). 
61 Il primo a notare questa peculiarità fu Thalmann (1984). Si veda inoltre Murray (2008: 

201-202). 
62 Si vedano Strauss-Clay (1988: 331) e Mojsik (2011: 55). 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

191 

suggerire, in base alla prassi etimologica riscontrabile in Esiodo, che Aristofane 

intendeva qui evocare il nome della Musa divenuta poi rappresentante del genere 

comico, ma una simile suggestione è in disaccordo con i dati in nostro possesso, 

che orientano verso una ‘settorializzazione’ dell’attività delle Muse solo in età 

alessandrina (v. supra, § 1) e, del resto, prima di tale epoca il nome di Talia era 

impiegato anche per altri tipi di divinità o figure minori, quando non addirittura 

per donne mortali63. Ad ogni modo, non è impossibile pensare che lo stato di 

benessere rappresentato dalla θαλία, già associato da Esiodo al canto gioioso 

delle Muse, fosse richiamato da Aristofane per rafforzare il carattere vitale e 

gioioso della sua ispirazione (v. supra, § 2) e che successivamente, in fasi più 

recenti, da ciò sia nata l’identificazione della poesia comica con Talia.  

In ogni caso, dinanzi a una così forte dipendenza di questi versi dalla 

riflessione di Esiodo, non è possibile escludere che il proemio della Teogonia, il 

cui valore meta-poetico è stato già ampiamente indagato dalla critica, abbia 

ispirato anche la riflessione di Aristofane64. Nell’invocazione del commedio-

grafo i tre argomenti isolano temi specifici, cruciali nella produzione del dramma 

comico. Anzitutto, le celebrazioni nuziali occupano spesso la parte conclusiva 

delle commedie, come dimostrano sia la Pace, nella quale Trigeo sposa infine la 

dea-personificazione del raccolto (1318-1367) 65 , sia gli Uccelli, con le 

celebrazioni per l’unione tra Pisetero e Βασιλεία (1706-1765). I canti delle feste, 

invece, costituiscono l’origine del genere comico stesso, se lo si intende 

etimologicamente come ‘canto del κῶμος’66. Infine, il sintagma δαῖτας ἀνδρῶν 

sembra assumere un valore ulteriore nel reimpiego di Aristofane, ancora una 

volta nell’ambito della personalizzazione di questi versi: alle δαῖται degli uomini 

era infatti dedicato il dramma di esordio di Aristofane, i Δαιταλῆς, appunto67. 

Infine, le feste pubbliche in onore degli dèi sono facilmente identificabili, 

nell’ambito della riflessione comica, con gli agoni dedicati a Dioniso, come si 

può arguire dalle altre attestazioni del termine, tutte parabatiche o comunque 

meta-letterarie 68 . Se tale è la natura delle θαλίαι, l’intero sintagma sembra 

 
63 Si veda Mojsik (2011: 59-62). 
64 Si vedano in proposito la ricognizione bibliografica offerta da Strauss-Clay (1988: 

323, n. 2) e i rilievi di Maslov, (2016: 418-425). 
65 Un possibile gioco intertestuale tra il tema matrimoniale e le Dionisie è rintracciato 

anche da Zogg (2014: 209). Cf. inoltre Pax 1206. 
66 Si veda almeno Segal (1973). 
67 Cf. Testt. II-III K.-A. 
68 Cf. Ar. Nu. 308-309, dalla parodo. Il coro loda Atene per la presenza di θαλίαι che 

Schol. vet. in Ar. Nub. 809 Holwerda chiosa come πανηγύρεις: le feste pubbliche peculiari di 

Atene erano, appunto, gli agoni dionisiaci. Nella parabasi degli Uccelli (723-736) il coro 

afferma che, in caso di benevolenza da parte del pubblico (723: ἢν οὖν ἡμᾶς νομίσητε θεούς, 

«Qualora ci considererete come dèi»), accorderà a esso un gran numero di beni, tra i quali 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

192 

riecheggiare anche in Aristofane il valore che esse avevano per Esiodo: da 

condizione divina, le θαλίαι divengono gioia per gli esseri umani in quanto 

celebrate in onore degli dèi, che dunque vi hanno parte, ciò che rende minima la 

differenza esegetica richiamata supra, n. 54.  

In una prospettiva di forte rapporto con la lezione di Esiodo, anche la 

conclusione del periodo assume un più ampio significato. Essa dimostra 

inequivocabilmente, infatti, che Aristofane intende alludere alla tradizione 

poetica precedente. La chiosa finale, σοὶ γὰρ τάδ’ ἐξ ἀρχῆς μέλει è per i filologi 

un’inserzione puramente aristofanea. Questo commento finale proietta la 

designazione dei temi esposti ben oltre le dichiarazioni programmatiche di 

Stesicoro: come si è già dimostrato, i temi elencati, soprattutto nella loro 

relazione con il mondo degli dèi/beati, sono di matrice strettamente esiodea. 

Altrettanto ascrivibile a Esiodo è, poi, l’uso della locuzione qui impiegata da 

Aristofane. Esiodo, infatti, si preoccupa di individuare un’ἀρχή del canto e forse 

anche per questo fa un più abbondante uso della locuzione rispetto a Omero, 

impiegandola in diversi modi, anche in contesti poetologici69.  

Non solo: Aristofane afferma nella Pace che i temi elencati hanno 

costituito da sempre una prerogativa della Musa pacifista. In una simile 

dichiarazione, il rapporto con Esiodo è forte anzitutto da un punto di vista 

formale, poiché il poeta di Ascra fu il primo a impiegare la locuzione per indicare 

ciò che costituisce l’àmbito consueto di azione delle figure divine (cf. Th. 203, 

452). Inoltre, in base alla tradizione poetica che si è delineata sopra, Esiodo 

costituisce letteralmente l’ἀρχή della poesia pacifista cui l’expositio di 

Aristofane allude rubricando in maniera così netta gli argomenti cantati dalla 

Musa. Se ciò non fosse sufficiente, l’allusione si fa ancor più stretta grazie al 

verbo μέλει, che Esiodo impiegava per affermare che l’ἀοιδὴ era motivo di 

interesse per le Muse fin dalla nascita, cf. Th. 60-61: ἡ δ’ ἔτεκ’ ἐννέα κούρας, 

ὁμόφρονας, ᾗσιν ἀοιδὴ / μέμβλεται ἐν στήθεσσιν, ἀκηδέα θυμὸν ἐχούσαις 

(«Quella [scil. Mnemosyne] generò nove fanciulle, concordi, / alle quali nel 

petto il canto interessa, poiché hanno animo privo di affanni»). Anche questo 

verbo richiama ancora una volta l’autore che più di tutti era percepito come 

rappresentativo per la tradizione poetica della pace. L’allusione al capostipite 

della poesia pacifista, che già si scorgeva nella parte ‘stesicorea’ dei versi, 

emerge potente nel momento in cui il testo è certamente frutto dell’inventiva di 

Aristofane. 

 
figurano γέλως e χοροί, ossia i due elementi costitutivi degli agoni comici e, appunto, le 

θαλίαι, (733), che da essi traggono origine e sostanza. 
69 Per la riflessione di Esiodo sull’ἀρχή del canto, cf. Th. 1, 36 e, soprattutto, 45, 115, 

con la locuzione avverbiale ἐξ ἀρχῆς. Niente di analogo può rintracciarsi in Omero. Sulla 

molteplicità di impieghi dell’espressione in Esiodo, anche in riferimento a Omero, si veda 

Edwards (1970: 185-186). 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

193 

5. CONCLUSIONI 
 

Lungi dall’essere una mera riproposizione di testi precedenti, l’invocazione alla 

Musa che troviamo nella strofe della parabasi prima della Pace costituisce un 

testo irrinunciabile per chi voglia indagare la riflessione di Aristofane sulla 

propria poesia. In questa invocazione, infatti, oltre a una precisa richiesta di 

supporto per il dramma che veniva portato in scena, il poeta si mostra 

consapevole della propria ‘genealogia poetica’ perfettamente delineata. 

Approfondendo il valore della poesia di Esiodo, Aristofane giunge a dare nuova 

linfa a un’idea della poesia come λησμοσύνη κακῶν e ἄμπαυμα μερμηράων (Th. 
55), affanni che, all’epoca del commediografo, erano costituiti dalle ormai 

decennali operazioni belliche.  

Le implicazioni della ricerca di un paradigma poetico come quello 

rappresentato da Esiodo vanno, tuttavia, ben oltre le semplici finalità 

promozionali che accompagnano la realizzazione e la messa in scena del testo 

comico: l’invocatio della Pace, nel palese rapporto con l’enigmatico proemio 

della Teogonia, si rifà alla prassi, messa a punto da Esiodo, di evocare il nome 

della Musa attraverso i suoi interessi e, in questo senso, Aristofane sembra 

compiere un passo verso quella ‘settorializzazione’ delle τιμαί che, in epoca più 

tarda, l’erudizione opererà per ciascuna delle Muse fino a farle diventare 

rappresentanti di ciascun genere. All’epoca in cui Aristofane scrive, tale 

distinzione è ancora lontana dal realizzarsi, ciò che interessa all’autore è 

rievocare la peculiare condizione nella quale il canto delle Muse si realizza, la 

θαλία, che coincide con l’aspirazione massima del genere comico.  

In questa ricostruzione, rimane quanto mai fumosa l’incidenza di 

Stesicoro: i dati in nostro possesso non sono sufficientemente chiari per poter 

stabilire quale ruolo egli abbia avuto. Ad ogni modo, se i versi di Aristofane 

celano un effettivo apprezzamento verso l’opera del poeta lirico, è certamente 

possibile riconoscere al commediografo un certo ruolo nel codificare 

l’inclusione di Stesicoro tra i ‘poeti della pace’, in un filone della tradizione che 

sfocerà successivamente nella contrapposizione tra l’Imerese e Omero. Nella 

densa e, per noi, ancora assai oscura trama di richiami poetici rintracciabile nella 

Pace, rimane salda l’irrinunciabile costante della tradizione poetica così 

delineata: l’anelito alla pace come unica via per il benessere del genere umano. 

Un anelito che, con grazia e fine capacità allusiva, Aristofane propone a 

un’Atene prostrata dal conflitto peloponnesiaco, in desiderosa attesa di 

sperimentare gli effetti della pur transitoria Pace di Nicia siglata poco tempo 

prima.  
 

 

 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

194 

Abbreviazioni 
 

K.-A. = Kassel, R. e Austin, C. (1983-2001) Poetae Comici Graeci, voll. I-VIII, 

Berlin-New York: De Gruyter. 

PMG = Page, D. (1963) Poetae Melici Graeci, Oxford: Oxford University Press. 

W.2 = West, M.L. (19982) Iambi et elegi Graeci ante Alexandrum cantati, vol. 

II, Oxford: Oxford University Press. 

 

BIBLIOGRAFIA 

 
Andolfi, I. (2022) «A Grammar of Self-referential Statements: Claims for 

Authority from Hesiod to the Presocratics», in Iribarren, L. e Koning, H. 

(eds.), Hesiod and the Beginnings of Greek Philosophy, Leiden-Boston: 

Brill, pp. 117-136. 

Bagordo, A. (2013) Telekleides, Heidelberg: Verlag Antike. 

Bassino, P. (2019) The Certamen Homeri et Hesiodi, Berlin-Boston: De Gruyter. 

Bianchi, F. P. (2015) Archilochoi-Empipramenoi (frr. 1-68). Introduzione, 
Traduzione, Commento, Heidelberg: Verlag Antike. 

Bowie, E. (2015) «Stesichorus at Athens», in Finglass, P. J. e Kelly, A. (eds.), 

Stesichorus in Context, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 111-

124.  

Bremer, J. M. (1993) «Aristophanes on his own Poetry» in Reverdin, O. e 

Grange, B. (eds.), Aristophane, Vandoeuvres-Genève: Fondation Hardt, 
pp. 125-172. 

Brown, C. G. (2016) «Warding off a Hailstorm of Blood: Pindar on Martial 

Elegy», in Swift, L. e Carey, C. (eds.), Iambus and Elegy: New 
Approaches, Oxford: Oxford University Press, pp. 271-290. 

Buzio, C. (1938) Esiodo nel mondo greco sino alla fine dell’età classica, Milano: 

Vita & Pensiero.  

Calame, C. (2020) «Melic Poets and Melic Forms in the Comedies of 

Aristophanes» in Currie, B. e Rutherford, I. (eds.), The Reception of 
Greek Lyric in the Ancient World: Transmission, Canonization and 
Paratext, Leiden-Boston: Brill, pp. 112-128. 

Capra, A. (2020) «“Total Reception”: Stesichorus as Revenant in Plato’s 

Phaedrus», in Currie, B. e Rutherford, I. (eds.), The Reception of Greek 
Lyric in the Ancient World: Transmission, Canonization and Paratext, 
Leiden-Boston: Brill, pp. 240-256. 

Carey, C. (2013) «Comedy and the Civic Chorus» in Bakola, E., Prauscello, L. 

e Telò (eds.), Greek Comedy and the Discourse of Genres, Cambridge: 

Cambridge University Press, pp. 153-174. 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

195 

Carruesco, J. (2017) «The Invention of Stesichorus: Hesiod, Helen, and the 

Muses», in Bakker, E. J. (ed.), Authorship and Greek Song: Authority, 
Authenticity, and Performance, Leiden-Boston: Brill, pp. 178-196. 

Carvalho, S. (2022) Mythical Narratives in Stesichorus: Greek Heroes on the 
Make, Berlin-Boston: De Gruyter. 

Catenacci, C. (2019) «Pindaro e Atene: committente, memoria cittadina e 

pindaristophanizein», SemRom n.s. 8, pp. 23-56. 

Chirico, M. L. (1990) «Per una poetica di Aristofane», PP 45, pp. 95-115. 

Compton-Engle, G. (1999) «Aristophanes Peace 1265-1304: Food, Poetry, and 

the Comic Genre», CP 94/3, pp. 324-329. 

Davies, M. e Finglass, P. J. (2014) Stesichorus: The Poems, Cambridge: 

Cambridge University Press. 

Encuentra, A. (2021) «Craftsmanship and Meta-poetical Reflection (I): the 

Engraver’s Lathe and Choral Imagery from Pindar to the New 

Dithyramb», DeM 12, pp.1-31. 

Ercoles, M. (2013) Stesicoro: le testimonianze antiche, Bologna: Pàtron.  

Hall, E. M. (2000) «Female Figures and Metapoetry in Old Comedy», in Harvey, 

D. e Wilkins, J. (eds.), The Rivals of Aristophanes: Studies in Athenian 
Old Comedy, Swansea: The Classical Press of Wales, pp. 407-418 [= Hall, 

E. M. (2006) The Theatrical Cast of Athens: Interactions between Ancient 
Greek Drama and Society, Oxford: Oxford University Press, pp. 170-

183]. 
Halliwell, S. (2012) «Amousia: Living without the Muses», in Sluiter, I. e Rosen, 

R. M. (eds.), Aesthetic Value in Classical Antiquity, Leiden: Brill, pp. 15-

45.  

Harriott, R. (1969) Poetry and Criticism Before Plato, London: Methuen. 

Henderson, J. (2018) «Hesiod and Comedy», in Loney, A. C. e Scully, S. (eds.), 

The Oxford Handbook of Hesiod, Oxford-New York: Oxford University 

Press, pp. 295-309. 

Holzhausen, J. (2002) «Pandora und Basileia: Hesiod-Rezeption in 

Aristophanes’Vögeln», Philologus 146/1, pp. 34-45. 

Horn, W. (1970) Gebet und Gebetsparodie in den Komödien des Aristophanes, 

Nürnberg: Hans Carl. 
Hunter, R. (2014) Hesiodic Voices: Studies in the Ancient Reception of Hesiod’s 

Works and Days, Cambridge: Cambridge University Press.  

Imperio, O. (2004) Parabasi di Aristofane: Acarnesi, Cavalieri, Vespe, Uccelli, 

Bari:  Adriatica. 

Imperio, O. (2012) «Personificazioni dell’arte poetica e metafore parentali: la 

maternità letteraria tra commedia e filosofia», in Moretti, G. e Bonandini, 

A. (eds.), Persona Ficta. La personificazione allegorica nella cultura 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

196 

antica fra letteratura, retorica e iconografia, Trento: Università degli Studi 

di Trento, pp.  29-52. 

Imperio, O. (2023) Aristophanes: fr. 305-391 (Eirene b’-Lemniai), Heidelberg: 

Verlag Antike. 

Holwerda, D. (1982) Scholia in Aristophanem, pars II: scholia in Vespas; 
Pacem; Aves et Lysistratam, fasc. II continens scholia vetera et recentiora 
in Aristophanis Pacem, Groningen: Bouma. 

Lauriola, R. (2004) «Aristofane, Eracle e Cleone: sulla duplicità di un’immagine 

aristofanea», Eikasmós 15, pp. 85-99. 

Martin, R. (2009) «Read on Arrival», in Hunter, R. e Rutherford, I. (eds.), 

Wandering Poets in Ancient Greek Culture: Travel, Locality and 
Panhellenism, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 80-104. 

Maslov, B. (2016) «The Genealogy of the Muses: an Internal Reconstruction of 

Archaic Greek Metapoetics», AJP 137/3, pp. 411-446. 

Mastromarco, G. (1983) Commedie di Aristofane, vol. I, Torino: UTET. 

Mastromarco, G. (1989) «L’eroe e il mostro (Aristofane, Vespe 1029-1044)», 

RFIC 117/4, pp. 410-423. 

McGlew, J. F. (2001) «Identity and Ideology: The Farmer Chorus of 

Aristophanes’ Peace», SyllClass 12, pp. 74-97. 

Milanezi, S. (1997) «Essere poeta comico ad Atene: un lavoro per Eracle», in 

Guglielmo, M. e Gianotti, G. F. (eds.), Filosofia, Storia, Immaginario 
mitologico, Alessandria: Dell’Orso, pp. 123-132. 

Mojsik, T. (2011) Between Tradition and Innovation: Genealogy, Names and 
the Number of the Muses, (trad. inglese a c. di M. Fijak), Warszawa: 

Instytut Historyczny, Uniwersytet Warszawski. 

Mura, A. (2019) «An Epic Source for Aristophanes’ τρυγῳδία (Ach. 497-500 

and Σ, 565-572)», JGRS 58/3, pp. 1-16. 

Murray, P. (2005) «The Muses: Creativity Personified», in Stafford, E. e Herrin, 

J. (eds), Personification in the Greek World: from Antiquity to Byzantium, 

London: Ashgate, pp. 147-159. 

Murray, P. (2008) «Qu’est-ce qu’une Muse?», Mètis 6, pp. 199-219. 

Nagy, G. (1994) Pindar’s Homer: The Lyric Possession of an Epic Past, 
Baltimore- London: Johns Hopkins University Press. 

Noussia, M. (2015) «The Epic Cycle, Stesichorus, and Ibycus» in Fantuzzi, M. 

e Tsagalis, C. (eds.), The Greek Epic Cycle and its Reception: A 
Companion, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 430-449. 

Olson, S. D. (1998) Aristophanes: Peace, Oxford: Oxford University Press. 

Perrotta, G. (1952) «Aristofane», Maia 5, pp. 1-31. 

Perysianakis, I. N. (1990) «The Athlete as Warrior: Pindar’s P. 9.97-103 and P. 
10. 55-59», BICS 37, pp. 43-49. 



Una musa ‘esiodea’ 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 175-198 

197 

Pucci, L. (2017) «Note a Stesichorus frr.172–174 Davies / Finglass», RhM 160, 

pp. 241-261. 

Ribeiro Barbosa, T. V. (2019) «A Musa de Aristόfanes: passarinho cantador», 

Nuntius Antiquus 15/1, pp. 99-120. 

Segal, E. (1973) «The Etymologies of Comedy», GRBS 14/1, pp. 75-81. 

Silk, M. (2000) Aristophanes and the Definition of Comedy, Oxford: Oxford 

University Press.  

Sifakis, G. M. (1971) Parabasis and Animal Choruses: A Contribution to the 
History of Attic Comedy, London: Athlone Press. 

Sommerstein, A. H. (2005) «A Lover of His Art: the Art-form as Wife and 

Mistress in Greek Poetic Imagery», in Stafford, E. e Herrin, J. (eds.), 

Personification in the Greek World: from Antiquity to Byzantium, 

London: Ashgate, pp. 161-171. 

Spelman, H. (2018) «Pindar and the Epic Cycle», JHS 138, pp. 182-201. 

Stamatopoulou, Z. (2017) Hesiod and Classical Greek Poetry: Reception and 
Transformation in the Fifth Century BCE, Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Strauss-Clay, J. (1988) «What Muses Sang: Theogony 1-115», GRBS 29, pp. 

323-333. 

Swift, L. (2015) «Stesichorus on Stage», in Finglass, P. J. e Kelly, A. (eds.), 

Stesichorus in Context, Cambridge: Cambridge University Press pp. 125-

144. 

Taillardat, J. (19652) Les images d’Aristophane. Études de langue et de style, 

Paris: Les Belles Lettres. 

Telò, M. (2013) «Epic, Nostos and Generic Genealogy in Aristophanes’ Peace», 

in Bakola, E., Prauscello, L. e Telò (eds.), Greek Comedy and the 
Discourse of Genres, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 129-

152. 

Thalmann, W. G. (1984) Conventions of Form and Thought in Early Greek Epic 
Poetry, Baltimore-London: Johns Hopkins University Press. 

Uchida, T. (1992) «Aristophanes als Freund der Muse: zur Parabase des 

‚Friedens’», RhM 135/3-4, pp. 225-234. 

Vox, O. (1999) «Stesich. Fr. 210 Davies e i soggetti poetici», Rudiae 11, 129-

133. 

West, M. L. (1966) Hesiod: Theogony. Edited with Prolegomena and 
Commentary, Oxford: Oxford University Press. 

Wilson, N. G. (2007) Aristophanis fabulae, vol. I, Oxford: Oxford University 

Press. 

Zanetto, G. (2006) «Tragodìa versus trugodìa: la rivalità letteraria nella 

commedia attica», in Medda, E., Mirto, M. S. e Pattoni, M. P. (eds.) 



Antonio Mura 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 175-198 

198 

ΚΩΜΩΙΔΟΤΡΑΓΩΙΔΙΑ: Intersezioni del tragico e del comico nel teatro 
del V secolo a. C., Pisa: Edizioni della Normale, pp. 306-325. 

Zimmermann, B. (2012) «Le personificazioni nella commedia greca del V 

secolo a.C.», in Moretti, G. e Bonandini, A. (eds.), Persona Ficta. La 
personificazione allegorica nella cultura antica fra letteratura, retorica e 
iconografia, Trento: Università degli Studi di Trento, pp. 15-28. 

Zogg, F. (2014) Lust am Lesen: Literarische Anspielungen im Frieden des 
Aristophanes, München: Beck. 

 

 
 


