Mpyrtia, n° 40 (2025), 175-198

Una musa ‘esiodea’ (Ar. Pax 775-780)
[A ‘Hesiodic’ Muse (Ar. Pax 775-780)]

https://doi.org/10.6018/myrtia.644581

Antonio Mura
Universita degli Studi di Sassari
amura3@uniss.it
ORCID iD: https://orcid.org/0009-0005-6451-4769

Resumen: L’articolo individua un debito lessicale e concettuale verso Esiodo per I’invocazione alla
Musa di Ar. Pax 775-780. Aristofane intende rappresentarsi come ‘poeta della pace’ e a
tale scopo si rifa alla tradizione che ha origine con Esiodo e passa per Stesicoro. Dopo
un’analisi delle invocazioni alle Muse in Aristofane e dei rapporti di questo passo con
I’opera di Stesicoro ed Esiodo, ¢ offerto un commento ai versi. L’invocazione puo essere
considerata un ulteriore passo verso la definizione del genere al quale sara
successivamente accostata la Musa Talia.

Abstract: This paper detects both a lexical and conceptual debt toward Hesiod for Aristophanes’
invocation of the Muse in Pax 775-780. Aristophanes aims to represent himself as ‘the
poet of the peace’ and, for that purpose, he recalls the tradition that stems from Hesiod
and involves Stesichorus. After analyzing the invocations of the Muses in Aristophanes
and the relation of this passage with both Stesichorus and Hesiod’s texts, it is proposed a
commentary for these lines. The invocation can be conceived as a further step toward the
definition of the genre with which the Muse Thalia will be paired lately.

Palabras clave:  Aristofane; Esiodo; Genealogie Poetiche; Musa; Pace; Stesicoro
Keywords: Aristophanes; Hesiod; Muse; Peace; Poetic Genealogies; Stesichorus

Recepcion: 07/01/2025 Aceptacion:  15/07/2025
1. LE MUSE DI ARISTOFANE NELL’ANALISI DELLA CRITICA

L’indagine sulla presenza delle Muse nei testi di Aristofane vanta una lunga e
prestigiosa tradizione di studi. Gia Harriott dedicava alcune pagine
all’argomento e concludeva che le rappresentazioni delle Muse create da
Aristofane erano tanto varie che non si poteva fare altro se non descriverle nella
loro molteplicita'. Diversi anni dopo, Chirico notd che nella descrizione delle
Muse da parte di Aristofane era possibile scorgere il segno della ‘laicizzazione’
dell’atto compositivo che andava affermandosi nel tardo V secolo a. C.2. In
alcune osservazioni a margine della relazione di Bremer negli Entretiens Hardt,

! Harriott (1969: 72-77). Parte del lavoro ¢ dedicata alle 7esmoforiazuse seconde.
2 Chirico (1990). 11 discorso sviluppato dalla studiosa prende anche in esame Ar. Fr. 348
K.-A., per il quale si vedano le considerazioni svolte /nfia.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



176 Antonio Mura

Zimmermann si interrogava sulla funzione drammaturgica della varieta
rappresentativa delle Muse e ne scorgeva la ragione nella coerenza dell’identita
della Musa rispetto all’intreccio di ciascuna opera®. Negli anni successivi, la
critica € tornata su alcuni di questi aspetti: da lungo tempo, infatti, ¢ stata ribadita
la peculiare caratterizzazione della Musa comica in funzione del contenuto del
testo mentre altri, nell’affermare il progressivo abbassamento dello stafus della
Musa, hanno indagato ulteriormente il gia evidenziato processo di
‘laicizzazione’ della poesia*. Parallelamente, si & sviluppato un fruttuoso filone
di studi che ha voluto indagare I’aspetto ‘erotico’ del rapporto tra Musa e poeta,
dall’unione dei quali nasce la produzione letteraria’. In altri casi ancora, infine,
si ¢ voluto mettere in risalto il valore socio-culturale delle molteplici forme delle
Muse aristofanee, con una particolare attenzione a saldare queste stesse forme
alle dinamiche politiche e comunitarie alle quali i poeti comici erano assai
attenti®. Rispetto a questa complessa e sfaccettata varietd interpretativa, le pur
brevi considerazioni di Zimmermann indicano la via a chi voglia indagare piu a
fondo la dimensione poetica e teatrale di tali invocazioni, poiché ricollegano la
diversificazione delle rappresentazioni al motivo piu ovvio, ossia 1’aspetto
performativo del testo comico, che determina il contesto-cornice
dell’invocazione.

Ulteriori riflessioni dal carattere puntuale sono state offerte in alcuni
studi che perd non avevano come focus il tema sopraindicato’. Una parziale
eccezione ¢ rappresentata dallo studio di Ribeiro Barbosa che si concentra su
diversi testi (Acarnesi, Pace, Uccelll) per sostenere I’interpretazione della figura
della Musa come rappresentazione dell’aspetto vocale della comicita
aristofanea®. Conseguentemente, ampia parte del lavoro si concentra sugli
Uccelli, commedia nella quale, piu che nelle altre, 1’aspetto fonico ¢ messo in
relazione con la Musa attraverso 1’imitazione del canto dei volatili. Uno degli
assunti dai quali Ribeiro Barbosa partiva era I’identificazione, evidente fin dal
titolo, della Musa comica con Talia’. Tale ricostruzione, benché affascinante,

3 Zimmermann apud Bremer (1993: 170). Le considerazioni fanno parte della
discussione.

4 Si vedano Murray (2005: 157-159) e Murray (2008: 216-217).

3 Si vedano Hall (2000), Sommerstein (2005), Imperio (2012) e Zimmermann (2012).

6 Per Halliwell (2012: 26-35), Aristofane vorrebbe rifarsi, pur variando la connotazione
delle Muse, al vasto patrimonio popolare gradito ai suoi destinatari, ossia il pubblico ‘di
massa’ degli agoni teatrali.

7 Imperio (2004) svolge considerazioni ad locc. a commento delle parabasi di Acarnesi,
Cavalieri, Vespe e Uccelli. Tutta la bibliografia citata finora presenta esempi relativi allo
specifico tema trattato.

8 Ribeiro Barbosa (2019). Considerazioni sull’impostazione del lavoro saranno svolte
nffa.

9 Ribeiro Barbosa (2019: 99-101). La Musa sarebbe un «Passarinho cantador».

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 177

non posa su basi solide, poiché purtroppo, come ¢ gia stato precisato, le testimo-
nianze sulla corrispondenza tra i generi letterari e le singole Muse collocano tale
fenomeno durante ’eta alessandrina'®. E invece legittimo domandarsi a quale
livello di definizione fosse giunta la specializzazione delle Muse al tempo di
Aristofane, in particolare per quanto riguarda il loro ruolo nel genere comico e
il loro rapporto con la tradizione poetica precedente. Piu che offrire un’analisi
complessiva, ancora lontana, si intende qui proporre un contributo preliminare,
relativo al solo rapporto dell’arte di Aristofane con queste figure della tradizione
poetica. A tale scopo, si procedera all’individuazione di un luogo che emerga
sugli altri per il suo valore meta-letterario.

2. QUALE MUSA?

Per le finalita prefissate, occorre anzitutto indagare quali invocazioni alla Musa
possediamo. In via preliminare, va notato che non tutti i drammi contengono
un’invocazione alla Musa: non sempre, infatti, il luogo privilegiato per tale
apostrofe, la parabasi, si sofferma su questo aspetto. E cosi nei Cavalieri, nelle
Nuvole e nella Lisistrata, commedie nelle quali I’invocazione alla Musa ¢
tralasciata nella parabasi. Nelle Vespe, benché Aristofane menzioni le Muse
nella parabasi, manca un’invocazione vera e propria''. Nella parabasi delle
Tesmoforiazuse conservate, infine, Aristofane sostituisce I’invocazione alla
Musa con un canto indirizzato alle divinita dell’Olimpo (960-981). Se si tiene
conto, inoltre, che I’evoluzione drammaturgica dell’archaia ha causato un
progressivo indebolimento dell’importanza della parabasi, non stupira il fatto
che le invocazioni alle Muse si trovino ancor meno in drammi tardi come le
Ecclesiazuse e il Pluto. La prima ¢ una commedia nella quale la finzione scenica
¢ interrotta solo sul finire del dramma (1151-1166) per richiedere la vittoria in
una sezione simil-parabatica (almeno dal punto di vista contenutistico), ma che
comungue non coinvolge le Muse. Il secondo dramma, invece, ¢ completamente
privo di parabasi.

Rimangono, dunque, pochi casi di apostrofe. Sembrerebbe che ciascuna
delle Muse invocate da Aristofane abbia anzitutto una connotazione funzionale
all’economia del dramma: la Musa degli Acarnesi ¢ pheyvpd, (665/666) come i
tizzoni ben noti al coro di carbonai; la Musa della Pace € sollecitata a unirsi alla

10°Si vedano Murray (2005: 153) e Murray (2008: 200).

1 Nelle Vespe, Aristofane rivendica Dautenticitd della sua ispirazione attraverso
I’immagine delle Muse imbrigliate (1022: ovk dArotpiov GAA’ oikeimv Move®dv otépuad’
nvioxnoog, «Poiché ha posto le briglie non alla bocca delle Muse altrui, ma delle proprie»);
poco dopo, egli le difende per stornare da loro l'accusa che siano mezzane (1028: Tva tag
Moboag aiow xpiitar pmi mpoaywyods dmogrivn, «Affinché non faccia risultare mezzane le
Muse di cui si serve»).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



178 Antonio Mura

danza del poeta dopo aver fatto cessare ogni guerra, moAépovg drnocapévn (775)
perché questo ¢ I’intento dell’eroe comico, Trigeo. La Musa degli Uccelli ¢
hoyuaia (737) perché quella ¢ la sede anche del coro che la invoca. Oscillante
tra il caso delle Vespe e quelli di Acarnesi, Pace e Uccelli ¢ 1a costruzione della
‘parodo parabatica’ delle Rane, nella quale Aristofane menziona le Muse e
sembrerebbe, in ossequio all’imitazione del rito degli iniziati che costituiscono
il coro, farsene il portavoce (354-356) senza perod procedere a una specifica
invocazione: cosi, nel dichiarare la propria obbedienza alle Muse, Aristofane
avvia il canto del coro secondo le forme che I’illusione scenica e 1’identita del
coro stesso impongono. Una curiosa invocazione sarebbe poi presente in Ar. Fr.
348 K.-A., proveniente dalle 7esmoforiazuse seconde. In tale dramma la dottrina
della pipnoig sembra dare luogo a una ‘anti-invocazione’: qui le Muse sarebbero
rappresentate da cio che ¢ oggetto dell’imitazione del dramma e non ¢ dunque
necessario invocarle perché gia presenti, ma la natura frammentaria del testo
consiglia di non addentrarsi, almeno in questa sede, in interpretazioni che
richiederebbero ben altro spazio'?.

Se si escludono i casi piu dubbi, come quello delle Rane e Ar. Fr. 348
K.-A., le invocazioni alle Muse utili ai fini del nostro discorso risultano
essenzialmente tre, ossia quelle degli Acamesr, della Pace e degli Uccelli. Gli
Acarnesi(665/666-675) offrono un’invocazione strettamente legata alla finzione
scenica e difficilmente da questi versi si potrebbe ricavare 1I’impressione di un
gioco meta-letterario tra il tema del dramma e la riflessione di Aristofane sulla
propria poesia. In particolare, la richiesta di supporto per un péihog dypotkdtovov
(676) deve essere circoscritta alle necessita mimetiche del canto di coreuti che
rappresentano i demoti piu poveri dell’Attica e non pud estendersi alle
dichiarazioni di poetica di Aristofane, il quale storna a piu riprese da sé, in
quanto poeta, I’accusa di dypowio'>. Negli Uccelli (737-751), parimenti, la
finzione scenica ¢ mantenuta per tutta I’invocazione. L’imitazione della realta
che si vuole rappresentare ¢ tanto forte che il coro intervalla il suo canto con gli
onomatopeici twototototiyE (738, 741, 743, 751) e T0T0TOTOTOTOTOTOTOTIYE
(747), come se esso non riuscisse ad abbandonare la propria identita drammatica
per permettere al poeta di prendere la parola. Ben diverso il caso di Pax 775-780:

12'Si veda ora il commento di Imperio (2023: 208-212).

13 Cf. Ar. Pax 748-750: 101001’ d@ehav xoxo kol pdptov kai Boporoyeduot’ dyevvi /
gnoinoe tévmv peydiny duiv kdrdpywo® olkodopricos / Eneotv peydiolg kail dovoiog Kol
OKMOUUOOY 00K dyopaiots, «Dopo aver tirato via simili mali e la roba da scaricatori di porto
e le buffonate ignobili, ha prodotto per voi una grande arte e ha eretto torri costruendole con
parole grandi e pensieri e scherzi non volgari», Fr. 706 K.-A.: Sidkektov &xovia péonv mdreng
/ 0%t doteiav DrodnAvTépay / oUT’ dveretBepov Draypotkotépav, «Poiché ha la parlata media
della citta, / né da quartieri alti, troppo femminea, / né da schiavi, troppo villana».

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 179

Modoa, ob puev moréuovg dnwoopévn pet’ £pod tod eilov xdpevcov,
Khefovoo Oedv T ydpovg

avdpdv T daitag kai Oariag poxdpov:

o1 yop td48° &€ dpyfig pédet.

Musa, tu che hai scacciato le guerre, danza con me che ti sono amico,
mentre decanti le nozze degli dei,

e 1 banchetti degli uomini, e le feste dei beati:

da sempre tutto cio ti & a cuore'®,

Questi versi assumono un senso meta-letterario per numerose ragioni, sia
per il loro valore strettamente scenico, sia per quanto riguarda il programma
autoriale che rivelano. Da un punto di vista drammaturgico, nella parabasi della
Pace il coro di contadini ha proclamato, diversamente da quanto accade nelle
altre commedie, I’abbandono della propria funzione drammatica fin dal
kommation (729-733), con la consegna degli okedn di scena agli inservienti
(729) e ha asserito di voler parlare direttamente ai Oatai (732)!°. Conseguente-
mente, la persona del poeta qui emerge senza alcuna difficolta nell’invocare la
Musa: egli si rivolge a lei in prima persona, pet’ &uod (775), e rivendica un
rapporto privilegiato con essa, t00 @ilov (775). Inoltre, come detto, ’epiclesi
della Musa ¢ funzionale al dramma portato in scena ma in questo caso essa €
estendibile all’intera attivita drammaturgica di Aristofane, la carriera del quale &
in larga misura sovrapponibile alla Guerra del Peloponneso: a causa di questo
fatto storico, I’intero progetto poetico di Aristofane e, conseguentemente, la sua
produzione, ruotano attorno al pacifismo.

A partire dalla rilevanza della pace nella poetica di Aristofane possono
scorgersi ragioni piu profonde per le quali il nostro passo assume un valore
centrale nella tradizione poetica sulle Muse e sull’evoluzione del loro ruolo.
L’autorappresentazione come ‘poeta pacifista’, infatti, & possibile per Aristofane
perché il genere che egli pratica, da lui stesso definito tpvy®dia, trova le sue
radici letterarie, come ¢ stato sostenuto, nella condizione della pace'®. Alla pace

1411 testo & quello di Wilson (2007). La traduzione ¢ di Mastromarco (1983: 621),
modificata.

15 Molto si & detto sui coreuti intenti a cambiare costume, nel kommation della Pace. Per
Sifakis (1971: 103-106) essi si sarebbero spogliati degli abiti di scena ma per Olson (1998:
216) cio & inverosimile. Si propende qui per una soluzione mediana: & possibile che con okein
(729) il coro volesse indicare non tutti gli abiti caratteristici dei contadini ma
I’equipaggiamento impiegato nella prima parte del dramma per liberare la Pace, prigioniera
in una grotta. Del resto, il coro della Pace ¢ descritto in diversi modi: si veda McGlew (2001).

16 Per tpuywdia, si vedano almeno Silk (2000: 41, 78, 432-434) e Zanetto (2006). Per
associazione tra Tpuywdia e pace, si veda Mura (2019).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



180 Antonio Mura

in quanto massima espressione della vitalita gioiosa aspirano sia il poeta!’, che
manifesta il suo intendimento con la realizzazione costante della tpvywmdia sia,
in un saldo legame etimologico, il protagonista del nostro dramma, il vignaiolo
Trigeo, il quale vorrebbe godere della pace per poter vendemmiare, ‘“tpvyav’
appunto'®. Nella Pace, dunque, non trovano spazio solamente gli intenti ‘scenici’
di un personaggio inventato, ma anche la plastica rappresentazione dei piu alti e
irrinunciabili propositi di Aristofane per il suo pubblico.

3. UNA SOLA TRADIZIONE POETICA: ARISTOFANE TRA STESICORO ED ESIODO

L’autorappresentazione di Aristofane come poeta della pace non ¢ priva di
risvolti sul piano della ‘genealogia’ letteraria che risulta conseguentemente
tracciata. Su tale questione si soffermo gia la critica antica, come testimonia
Schol. vet. Ar. Pac. 775f Holwerda: atitn mhokn o1t kol T8 Aabevt. opddpa 88
yhopopdv elpntar kai Zott omotydpetog!’. Difficilmente si potra contraddire
questa testimonianza scoliastica, fondata su una padronanza dei testi ben
maggiore della nostra. Cosi, la critica € partita da qui per cercare di ricostruire
un testo di Stesicoro che starebbe alla base di questa invocazione (Stesich. Fr.
172 Davies-Finglass = PMG 210):

Motoa ol pév torépoug drmcouévo ned’ duod
KAetoioa Oedv T€ ydpovg Gvopdv Te doitog
Kol Oalog pakdpwy.

Musa, tu che hai scacciato le guerre, con me,
mentre glorifichi le nozze degli déi e i banchetti degli uomini
e le feste dei beati ...

Nei secoli scorsi, si € fatta strada 1’idea che il frammento di Stesicoro
ricostruito provenga dall’ Orestea, forse dal libro I per la sua natura ‘proemiale’,
ma ¢ assai difficile restituirne il valore all’interno del testo originario, anche
perché permangono non pochi dubbi sull’intera operazione?’. Ogni ricostruzione
moderna infatti, pur traendo origine dall’autorevole testimonianza dello scolio,
non tiene in conto che lo scolio ravvisa nel testo di Aristofane una mhokn, una
tessitura del testo, ma non afferma che siano citati gli ipsissima verba di

17 Per Perrotta (1952: 23-24), la vitalita gioiosa & elemento-cardine della comicita di
Aristofane.

18 L’idea era gia di Hunter (2014: 153).

19 Sulle correzioni al testo, oggi superate dall’edizione di Holwerda, specie per il termine
nhox, si veda Pucci (2017: 245).

20'Si veda ora Pucci (2017: 245 e n. 7), che offre anche uno status quaestionis.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 181

Stesicoro®!. Inoltre, I’accertata presenza di materiale ascrivibile ad Aristofane
all’interno della pericope rende palese il grado della rielaborazione alla quale il
testo lirico sard stato sottoposto??. Non sara dunque errato maneggiare le
ricostruzioni del frammento stesicoreo con la dovuta cautela.

La cautela evocata sopra € ancor piu necessaria se si guarda
puntualmente al contenuto del testo. In particolare, 1’expositio thematis si
configurerebbe come un programmatico rifiuto della materia guerresca in favore
di altri argomenti. Cio accadrebbe all’interno dell’ Orestea ma i temi li trattati,
piu tetri della guerra (si pensi all’assassinio di Agamennone), non rispondono al
contenuto gioioso indicato dai versi*®. La soluzione pitl ragionevole, che non si
oppone alla testimonianza dello scolio, sarebbe quella di considerare il testo di
Aristofane una rivisitazione non troppo manieristica del testo di Stesicoro,
indipendentemente dall’opera di provenienza, cosi da non rendere dubbia,
peraltro, I’ipotesi di una citazione quasi verbatim del testo dell’Imerese. Si pud
supporre, cosi, che Stesicoro rifiutasse programmaticamente la tematica
guerresca. Cid spiegherebbe almeno 1’insolita quanto occasionale ripresa di un
poeta lirico meno tenuto in considerazione da Aristofane rispetto, ad esempio, a
Pindaro**. Quest’ultimo mal si adattava a un dramma pacifista: egli assurge
talvolta, per Aristofane, a «paradigma di un’arte vieta e noiosa»?. Inoltre, egli
riservava largo spazio al tema guerresco®. Questa attenzione al tema bellico
rendeva Pindaro, in piena continuita con il capostipite di tale tradizione, Omero,
un poeta della guerra: la connotazione dei due poeti, saldati in un binomio
inscindibile, ¢ attestata anche nel tardo V secolo a. C.%.

Come detto sopra, comunque, non sappiamo fino a che grado Aristofane
intendesse coinvolgere e/o citare un poeta lirico come Stesicoro. Su tale
questione, a suo modo centrale per altri aspetti relativi al nostro tema, si tornera

21'Si vedano Zogg (2014: 200) e Pucci (2017: 257).

22 Per Uchida (1992: 232) € Davies € Finglass (2014: 493), la lezione tod ¢{lov sarebbe
inserzione di Aristofane.

23 Si vedano le proposte di Davies e Finglass (2014: 494-495) sugli argomenti trattati
nell’ Orestea. Carvalho (2022: 174-175) include 1’assassinio di Agamennone.

24 L’intero studio di Taillardat (1965%) mostra la presenza di Pindaro in Aristofane. Si
vedano inoltre Harriott (1969: pp. 74-75) sugli Uccelli e Pindaro e, piu in generale,
Sommerstein (2005: 169-171).

25 Catenacci (2019: 39-47, specialmente 46) a commento di Av. 904-959a.

26 Si vedano in proposito Catenacci (2019: 35-38) ed Encuentra (2021: 16-17).

27 Assai ampia la bibliografia sul rapporto tra Pindaro ¢ Omero. Ci si limita qui ai
contributi di Nagy (1994: 199-214), Martin (2009: 90-91) e Spelman (2018: 183-184), che
dimostrano le riprese dirette dell’argomento guerresco secondo la trattazione omerica in
Pindaro. Perysianakis (1990) studia la rappresentazione dell’atleta in Pindaro come richiamo
al modello omerico di guerriero. Brown (2016) identifica una ripresa indiretta della poesia di
Omero in Pindaro tramite i poeti elegiaci (Tirteo, Callino).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



182 Antonio Mura

piu avanti. In ogni caso, il dualismo delle tradizioni poetiche che privilegiavano
da una parte la guerra e, dall’altra, la pace, nella nostra commedia non doveva
limitarsi agli autori della lirica ma sembra proiettarsi, piuttosto, sui due grandi
poeti dell’epica arcaica: Omero ed Esiodo. Non ¢ il caso di ripercorrere, in questa
sede, la storia dei rapporti instaurati dal genere comico con I’ epos, instaurati non
sempre nel segno della derisione, ma talvolta di una programmatica ripresa di
stilemi?®. Bastera qui segnalare che, nelle scene conclusive della Pace, a Omero
¢ riservata una doppia citazione (1089-1093; 1097-1098) in un adattamento
centonario di frasi apparentemente pacifiste ma estrapolate da contesti
prevalentemente militari®. Esiodo, invece, ispira le descrizioni di ambiente
rurale offerte dai contadini del coro, che pregustano i bei momenti di vita
quotidiana generati dalla pace (1127-1171)*. Cosi, dunque, nel finale della Pace
Aristofane menziona Omero in modo funzionale e non pu¢ fare a meno di
ritagliare ad hoc 1 testi per farli apparire pacifisti. Esiodo, invece, ¢ il modello
della vita agricola, pacificata, secondo una tradizione poi codificata dal
Certamen Homeri et Hesiodl, nel quale I’Ascreo vince su Omero grazie alla
tematica irenica dei propri versi’!.

Anche per Aristofane, del resto, 1 due poeti erano rispettivamente i
capiscuola della poesia guerresca e della poesia ‘pacifista’, come ¢ evidente da
Ra. 1030-1036a, una breve cronistoria delle poetiche antiche offerta da Dioniso.
Diversamente da quanto accadra nel Cerfamen, I'illustrazione nelle Rane
procede senza volonta di contrapporre in maniera netta i due poeti, poiché vi
figurano anche Orfeo (1032) e Museo (1033) e tutti gli autori sono citati con lo
scopo di definire un canone di poeti ®@éAipot (1031). Ad ogni modo, mentre

28 Un’agile sintesi in merito & offerta da Langella (2023: 250, n. 115), studio che ha per
oggetto I’importanza della produzione epica nelle Nuvole.

29 Sul carattere centonario di questi versi di Aristofane, si vedano almeno Mastromarco
(1983: 642, n. 112) e Olson (1998: 278). Alcuni passi qui rielaborati sono soggetti a una
risemantizzazione da parte di Aristofane, come /7. 16.251: si veda anche infra, a proposito del
verbo dnwbiw.

30 Sul rapporto di questi versi con la produzione di Esiodo, si veda Hunter (2014: 151-
154).

31 Sul finale della Pace e la contrapposizione tra Omero ed Esiodo, si vedano Compton-
Engle (1999: 328) e Telo (2013: 134-136). Sul Certamen v. in generale Bassino (2019: 6-7).
Cf. inoltre la narrazione della vittoria di Esiodo in Cert. Hom. Hes. 13.207-210: (...) 0 &¢
Bactkedg oV “Hotodov / dotepdvaoey eindv Slkonov ivon tov éml yeopylayv kai / eiprivnv
TPOKOAOVUEVOV VIKGY, 00 TOV ToAEpOVG Kol 6aydg / de&idvta. (...), «(...) Allora il re corond
Esiodo, dopo aver detto che era giusto che vincesse chi esortava all’agricoltura / e alla pace,
non chi narra guerre e stragi. (...)». L’attribuzione a Esiodo della vittoria da parte del re
Panede contraddice il consenso che i saggi assegnarono a Omero: su questo aspetto si veda
Bassino (2019: 167-169). Per il rapporto con la tradizione letteraria di questa sezione della
Pace con il materiale confluito poi nel Certamen Homeri et Hesiod], si veda Stamatopoulou
(2017: 181, 187).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 183

Aristofane riconosce a Esiodo di aver trattato la lavorazione della terra, i tempi
di raccolta dei frutti e le semine (yfig épyaciog, xapndv dpac, dpdtove, 1034),
Omero ¢ il poeta dei ranghi, delle virtd e degli armamenti (td&eic, dpetdg,
omMoeig avopdv, 1035).

Questa concezione sembra operare in una dinamica persino piu
polarizzante nella Pace. Ad esempio, per il sintagma moAépovg drocapévn, forse
gia presente in Stesicoro, Aristofane non avra ignorato I’ascendenza omerica di
questa sunctura: un’espressione affine si trova nei sopracitati versi 1089-1093
attribuiti a Omero in un adattamento non privo, nell’economia drammatica, di
qualche elemento tipico delle riscritture in chiave critica (v. supra)*’. Omero
nelle sue opere, rimestate nella Pace fino a ottenerne un breve centone, fa del
verbo dnwBéw un uso ben preciso, tecnico, che indica il ‘respingere’, il
‘ricacciare indietro’ in relazione alla contesa (cf. /1 12.275), alla battaglia e alla
guerra (/1 16.251). In tali circostanze, pero, il respingimento di questi pericoli
non equivale ad averli stornati definitivamente da sé, bensi indica solo la capacita
di averli momentaneamente bloccati. Al contrario, Aristofane avra
necessariamente impiegato il verbo per connotare la Musa della pace come colei
che ¢ riuscita a porre una conclusione alle guerre, poiché questo ¢ 1’auspicio
della commedia medesima. Dunque, nel v. 775, Aristofane da una nuova
funzione a un sintagma gia presente in Omero e gli attribuisce un valore non piu
strategico-militare ma, al contrario, pacifista. Il commediografo offre cosi il
segno chiaro di una presa di distanza dalla poesia della guerra modificando il
senso delle parole dello stesso Omero. Rispetto a tale scelta, come si vedra, il
rapporto con la lezione di Esiodo sembra ben piu lineare e dipendera forse
dall’influenza dell’ Ascreo sulla poesia di tema irenico.

Nell’ambito di questa contrapposizione ‘epica’ tra i temi della guerra e
della pace, la citazione di Stesicoro costituisce una scelta assai enigmatica, alla
quale la critica ha tentato di dare una soluzione inquadrando i versi nella
categoria della parodia, ma tale proposta richiederebbe di pensare a un
abbassamento del tono nella ripresa di Stesicoro, cid che non risulta funzionale
rispetto all’esigenza di Aristofane e al carattere assai pomposo dell’intera
parabasi®. Peraltro, lo sviluppo di una parodia richiede una ripresa puntuale del
contenuto ma il nostro passo ¢ inteso dal testimone (lo scolio) come un richiamo

32 Cf. in particolare il v. 1089: 8vrep kdAAotov dmov memoinkev “Opnpog «Secondo
quel [responso] bellissimo che ha composto Omero». La pericope era gia stata richiamata da
Olson (1998: 225) a confronto con il sintagma di Pax 775.

33 Uno status quaestionis, con spiegazioni relative alla difficolta di intendere i versi come
parodia, ¢ offerto da Pucci (2017: p. 246, n. 10). Oltre ai testi ivi citati, si aggiunga Horn
(1970: 17-18, 53), che ritiene il nostro testo una Gebetsparodie. Cosi anche Zogg (2014: 206).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



184 Antonio Mura

non stretto rispetto al modello, ma configurato appunto come una mhoxn*4. Il
richiamo (eventuale) a Stesicoro in termini di tessitura puo forse trovare la sua
spiegazione nelle due caratteristiche fondamentali di questa pericope: il testo
avra funzione diversa rispetto al modello e inoltre quest’ultimo non ¢ men-
zionato esplicitamente®®. La scelta di decontestualizzare la citazione e passare
sotto silenzio il nome dell’autore dipenderanno dalla volonta di ‘depotenziare’ il
ruolo di Stesicoro in questo passaggio: anzitutto, la conoscenza di Stesicoro ad
Atene, nonostante il riuso che della sua opera fu fatto a partire dal teatro tragico,
non aveva raggiunto ancora livelli ‘di massa’*®. Tale ‘depotenziamento’ era
inoltre necessario per rendere I’impiego del testo riecheggiato piu coerente alla
tematica della Pace: una maggiore insistenza sul modello stesicoreo (I’ Orestea?)
avrebbe certo creato un effetto straniante per quanto riguarda 1’affinita
contenutistica tra questo e la nostra commedia®’. Un semplice richiamo
all’*ordito’ del canto stesicoreo —privo di elementi ‘devianti’— poteva trovare
maggior spazio nella Pace e Aristofane sembra aver perseguito questo scopo
anche attraverso una citazione ‘disseminata’ nelle parti liriche della parabasi
come testimoniano, oltre al gia citato scolio relativo al v. 775, anche Schol. (vet.,
Tr.) Ar. Pac. 797c Holwerda e Schol. vet. Ar. Pac. 800 Holwerda®®.

Una strategia simile, priva di una particolare esaltazione del modello,
non entrava in conflitto con il palese intento di Aristofane di porre la propria
invocazione alla Musa sotto il segno di quello che all’epoca era riconosciuto
come 1l ‘capostipite’ dei poeti della pace: Esiodo. Tale meccanismo sembra
operare gia negli anapesti della parabasi (Pax 736-738):

€l 8 odv elicdg Tvo TRoar, Bbyatep Atde, Sotic dplotog
Koumdodiddokarog GvOpmdrmvy Kal Khewdtatog yeyévnrot
d&o¢ gival ono’ edroyiac peyding O 18dokolog NUOV.

Ma se ¢ dunque giusto, o Figlia di Zeus, onorare qualcuno, che sia stato
il miglior poeta comico fra gli uomini, e il piu glorioso,
il nostro autore dice d’essere degno di grande lode.

34 Una posizione filologicamente accurata sul valore della thoxn stesicorea ¢ in Pucci
(2017: 247-249).

35 Sul contesto della citazione, si veda Carey (2013: 165-166). Le citazioni anonime dei
testi dei lirici sono studiate da Calame (2020).

36 All’epoca di Aristofane, le opere di Stesicoro circolavano poco ad Atene, in
particolare la sua Orestea: cosi Bowie (2015: 114-115). Per il riuso del materiale proveniente
da quest’opera nel teatro tragico, si veda invece Swift (2015: 127-132).

37 Sulle criticita dell’ expositio dell’ Orestea si veda, da ultimo, Carvalho (2022: 170-
171).

38 Sulle testimonianze degli scoli, si veda Zogg (2014: 198-199).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 185

Secondo Schol. vet. Ar. Pac. 736 Holwerda, nel rivendicare la propria
apioteto attraverso un’apostrofe alla Musa, Aristofane avrebbe qui citato un
passo di Simonide (Fr. 86 W.%)3°. In questa ripresa contenutistica, spicca
I’espressione 8dyotep Aidg, certo introdotta con valore formulare da Omero nella
dizione epica (cf. ad es. Od. 1.10) ma soprattutto vivificata da Esiodo, il quale
sviluppa, codifica e varia la caratterizzazione delle Muse nel segno del rapporto
filiale con Zeus, peraltro nella sezione programmatica di 7/. 1-103*°. Del resto,
la caratterizzazione tradizionale della Musa adottata da Aristofane & segno
concreto del coinvolgimento del destinatario, ossia il pubblico degli agoni
ateniesi, un pubblico al quale I’opera di Esiodo era tradizionalmente nota. In
maniera del tutto analoga, quindi, I’invocazione ‘stesicorea’ alla Musa nasconde
una volonta di richiamarsi a Esiodo, forse rendendo piu chiaro il legame con la
componente irenica del tema, che Stesicoro in certa misura avra trascurato, in
base al contenuto della sua (presunta) opera di riferimento. Nulla vieta, poi, che
Aristofane potesse inserire elementi di stampo esiodeo nell’ambito della mhokn
stesicorea (v. infra, § 4): la scelta di rifarsi a un autore come Stesicoro nei termini
appena descritti non arrecava distorsioni al progetto poetico ma contribuiva a
realizzarlo.

In questo primo livello della selezione tematica da parte di Aristofane,
il reimpiego assai rimaneggiato di Stesicoro risulta funzionale per la
‘equidistanza’ dell’Imerese da Omero e da Esiodo. Da una parte, infatti, I’opera
di Stesicoro mostra un’innegabile ripresa stilistica della dizione omerica e di tale
‘omericitd’ rimane traccia in larga parte delle testimonianze antiche*'. Allo
stesso tempo, recenti studi sulla consapevolezza letteraria di Stesicoro hanno
dimostrato che, nell’elaborazione del proprio profilo di poeta, I’autore lirico
mostra di padroneggiare la lezione di Esiodo per quanto riguarda il rapporto del
poeta con le Muse®. E dunque possibile affermare il valore di Stesicoro nel
processo di rinnovamento della consapevolezza poetica, poiché egli non ignora
la codifica data da Omero alla materia letteraria ma accetta,
contemporaneamente, il nuovo ruolo dato da Esiodo alla figura del poeta. 1
risultati di questa innovazione, a cui Stesicoro si era mostrato in certa misura
sensibile con il rifiuto dell’argomento guerresco (forse nella sua Orestea), sono
portati a un piu alto grado da Aristofane, che costruisce su questo aspetto il suo
discorso poetico nella parabasi della Pace.

3T versi sono oggetto di un commento da parte di Zogg (2014: 179-194).

40 Nella Teogonia, le Muse sono kodpat (25, 52), Ovyatépeg (76) e téxva (104) di Zeus.
Si veda inoltre Olson (1998: 217-218).

41 Cf. Stes. Testt. Tb1, Tb3(a), Tb37, TTb39-45 Ercoles con le osservazioni di Ercoles
(2013: 18-23) e Noussia (2015: 430-437).

42 Si veda Carruesco (2017: 181-183).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



186 Antonio Mura

Non si puo infine escludere che, cosi facendo, Aristofane abbia in
qualche modo contribuito ad accostare Stesicoro alla genealogia dei poeti
pacifisti: una tradizione documentata all’epoca di Platone vorrebbe Stesicoro
rappresentante di una poesia che mira a differenziarsi da quella di Omero®. In
base a cid che possiamo ricostruire anche grazie ad Aristofane, ¢ possibile
affermare che il rifiuto della tematica della guerra da parte di Stesicoro si presta
a tale interpretazione. Con questa ripresa mediata, la scelta di una poetica
pacifista da parte di Aristofane risulta rafforzata: citare Stesicoro non ¢ un
ostacolo ma, anzi, esalta la matrice ‘esiodea’ dell’intero dramma. Questa
matrice, a sua volta, contribuisce a determinare la presenza di Stesicoro
all’interno della genealogia poetica cosi creata.

4. UNA PRASSI ‘ESIODEA’

In base all’interpretazione proposta, non ¢ errato scorgere nei versi della Pace
una forte ripresa della tradizione poetica sulle Muse avviata da Esiodo. Questo
tipo di interpretazione ¢ possibile indipendentemente dalla maggiore o minore
rilevanza che si voglia concedere al ruolo di Stesicoro. Ad ogni modo, i dati
filologico-letterari rintracciabili nel testo e negli scoli permettono di instaurare
un rapporto diretto tra il testo nella forma datagli da Aristofane e 1’opera di
Esiodo: la versione stesicorea del testo ¢ una ricostruzione operata dagli studiosi
e comunque il fenomeno delle inserzioni da parte di Aristofane (v. infia)
dimostra che il commediografo operava su piu livelli, con una salda padronanza
della tradizione letteraria, per collocarsi tra i poeti che rifiutano la guerra (con
Stesicoro) e rendere poi esplicito il rapporto con questa tradizione
richiamandone il ‘fondatore’ (Esiodo).

L’adesione ai canoni esiodei anche in merito allo specifico tema
dell’invocazione alla Musa non stupisce se si guarda, anzitutto, alla presenza di
Esiodo sulla scena comica di Atene: il teatro comico riservo al poeta di Ascra
una notevole attenzione. Riferimenti a questo autore compaiono gia negli
Apyiroyor di Cratino, commedia nella quale Esiodo potrebbe anche essere
comparso come personaggio, secondo le ricostruzioni della critica**. La deno-
minazione di ‘Hofodot per un dramma di Teleclide conferma d’altro canto che
I’interesse per il poeta epico doveva essere tutt’altro che isolato®. Diversi studi
sono stati dedicati, inoltre, a dimostrare ’ampia presenza in tutto il genere

43 Cf. P1. Phdr. 243a-c con Capra (2020: 245).

4 Si vedano Bianchi (2015: 15-18) e Stamatopoulou (2017: 180-181) per Esiodo negli
Apyihoxot di Cratino.

4 Si veda Bagordo (2013: 118-119).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 187

comico —¢ in Aristofane in particolare— di richiami a Esiodo*. Il rapporto che
Aristofane instaura con ’opera di Esiodo, del resto, ¢ per noi piu facilmente
indagabile grazie al corpus delle undici commedie conservate. Tale rapporto €
confermato da studi su specifiche sezioni dei drammi, quali la stessa Pace o gli
Uccelli, che dimostrano un costante dialogo con i testi del poeta epico?’. La
densita di questi richiami, secondo 1i rilievi di Hunter, ¢ maggiore all’interno
della Pace, commedia nella quale I’intenzione dell’eroe comico Trigeo ¢ quella
di ricreare condizioni idilliache per il prosperare della societa grazie alla
cessazione della guerra®®. Di questa tendenza della Pace ¢ palese esempio I’intera
parabasi seconda, oltre al gia citato finale del dramma®.

In tale quadro, non ¢ difficile scorgere la matrice concretamente esiodea
dei nostri versi della Pace. L’ invocatio ¢ pienamente concordata con 1’illusione
scenica che da forma al dramma: anzitutto, I’epiclesi scelta per la Musa da un
lato colloca il testo, come detto, nell’alveo di una tradizione poetica ben precisa
e ne rigetta un’altra (v. supra, § 3). Dall’altro, essa rimarca il supporto
dell’ispirazione della Musa nella realizzazione dell’ntvoio che da origine al
dramma. Segue I’invito a danzare, puet’ gpod / 100 @ikov ydpevoov, invito
all’interno del quale Aristofane opera materialmente nell’ottica di ri-
funzionalizzare il testo di Stesicoro e personalizzarlo. Nella ricostruzione del
testo di Stesicoro, in base al lavoro dei filologi, il sintagma pet’ €pod era
presente, pur nella forma eolica adottata dall’Imerese. Nella parabasi della Pace,
pero, tale invito risponde alla necessita, da parte di Aristofane, di creare un piu
stretto vincolo con il pubblico attraverso una sottile identificazione tra I’uditorio
stesso e la Musa. L’ispirazione garantita dal vincolo personale tra poeta e Musa,
infatti, riecheggia il sostegno chiesto agli spettatori nello pnigos (765-774),
caratterizzato dall’iterato uso della prima persona (cf. pet’ £uod, 765; vik@dvtog
8uod, 769)*. Gia in questo primo aspetto & evidente 1’influsso di Esiodo, autore
che dell’individualita poetica ha fatto la marca piu evidente della sua
produzione’'.

46 Si vedano almeno Buzio (1938: 119-128), Hunter (2014), Stamatopoulou (2017) e
Henderson (2018).

47 Si vedano Compton-Engle (1999) per la Pace e Holzhausen (2002) per gli Uccellr.

V. supra,n. 18.

4 Sul finale della Pace in rapporto a Esiodo, v. supra, n. 31. Si veda inoltre Compton-
Engle (1999: 328). Quanto alla parabasi seconda della Pace e il suo stile ‘esiodeo’, si veda
Hunter (2014: 151-156).

30 Un meccanismo simile ¢ impiegato nella parabasi delle Nuvole, allorché il poeta usa
il medesimo verbo, éktpém, per descrivere in un primo momento il suo rapporto con il dio
del teatro, Dioniso ((...) vi TOv Aidvvoov tOv ékOpéyovtd pe, «Per Dioniso, che mi ha
allevato», 519) e, successivamente, con gli spettatori (Opeilg & £&Egbpéyorte yevvaimg
Kamondevcate, «e voi mi avete allevato nobilmente ed educatox», 532).

31 Su questo argomento, si veda ora Andolfi (2022: 117-123).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



188 Antonio Mura

Come gia ricordato (supra, § 3, n. 22), I’apposizione 100 ¢ihov dovrebbe
essere invece inserzione di Aristofane. L introduzione della gidio nel discorso
poetico pud essere considerata un elemento dipendente dal rapporto
frequentemente instaurato dai commediografi con la propria Musa in senso
‘carnale’, generativo>2. Ad ogni modo, il gioco allusivo in questi versi, se
presente, rimane del tutto coperto e lascia spazio a un invito strettamente legato
all’atto scenico: I’imperativo aoristo y0pevoov, infatti, richiama la piu nobile
tradizione poetica, poiché sembra rifarsi all’introduzione dell’elemento della
danza che si ritrova per la prima volta in Esiodo. Secondo il poeta di Ascra,
infatti, le Muse accompagnano il loro canto con I’dpygicOar (74. 4) e i loro
spostamenti tra le sedi a loro care sono descritti come danze (cf. 7h. 7-8:
dxpotdto ‘Elkdvi xopovg évemoricavto / kalolg ipepdevtog, neppdoovto 3¢
nmoootv, «Sulla sommita d’Elicona realizzavano danze / belle, amabili, e
ritmavano con i piedi»), cosicché la danza assurge, infine, a una delle Tipai delle
Muse presso 1’Olimpo, loro dimora (cf. 7h. 63: &v0a cewv Mmapot 1€ xopoi Kol
ddpoata kord, «Li tengono splendide danze e [hanno] belle dimore»). Cosi,
dunque, Aristofane richiede alla Musa di sfoggiare all’interno del teatro —e
durante I’esibizione del proprio coro— le doti che le sono tradizionalmente
riconosciute, creando un’equazione tra la scena del dramma, la performance del
coro e I’attivita della Musa sull’Olimpo.

Anche I’expositio mostra 1’impiego di un registro tradizionale: il
participio kAelovoa, forse adottato gia da Stesicoro, ¢ infatti tipico della dizione
epica. In Omero il verbo fa parte delle prerogative dell’aedo (cf. Od. 1.338: Zpy’
avdp@v 1€ OedV €, Td T€ Khelovoty dodol, «Le imprese degli uomini e degli déi,
che gli aedi cantano») ma il verbo trova pit ampio spazio nella poesia di Esiodo,
in particolare nella sezione programmatica costituita dal proemio della
Teogonia, nel quale esso si riferisce, come in Aristofane, alle sole Muse®. Tl
participio regge poi tre accusativi: oggetto del canto della Musa saranno i yduot
Oedv, i riti nuziali degli déi, le daitonr avdpdv, ossia i canti delle feste degli
uomini, e le Barion pakdpwv, espressione di non immediata interpretazione che
si riferisce alle feste pubbliche in onore degli déi o a feste pubbliche alle quali
essi prendono parte’. Come detto, in Stesicoro questi tre argomenti non trovano
immediata spiegazione se si pensa all’ Oresfea ma si vuole ora approfondire il
valore che questo elenco aveva per Aristofane.

32 Si veda Imperio (2012) in generale; Sommerstein (2005: 166-167) si occupa di questo
luogo.

3 Cf. Th. 44, 67, 105. Si veda inoltre Op. 1, con il participio nella posizione enfatica
della fine del verso.

3 QOlson (1998: 226) presenta entrambe le alternative e propende per la prima. Si veda
inoltre Vox (1999: 129) e infra.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 189

Occorre notare preliminarmente che la scansione degli argomenti non &
determinata soltanto dall’uso degli accusativi, ma anche dal modo in cui essi
sono specificati. La successione prevede la menzione degli déi (Bedv) seguita da
quella degli uomini (Gvdp®v) per poi concludersi con un riferimento ai beati
(naxdpwv). La critica ha gia posto in evidenza il valore programmatico di questo
elenco per Stesicoro, che avrebbe stabilito quali tematiche possono essere
trattate nel genere epico-lirico®. Nella tripartizione che, secondo la critica,
doveva essere stabilita da Stesicoro sulla base di forti richiami all’epica, i beati
andrebbero identificati non tanto con le figure divine, gia menzionate all’inizio,
ma con le semi-divinita, sulla base di Od. 11.603, verso nel quale si afferma che
Eracle accede alla Oalia sull’Olimpo, allorché gli € concessa in sposa Ebe dopo
P’apoteosi’®. Questa esegesi, pure accettabile per I’eventuale testo di Stesicoro,
non pud essere acriticamente riproposta per Aristofane. Anzitutto, come gli
stessi critici ammettono, quanto si legge nel verso dell’ Odissea rappresenta una
concessione eccezionale a Eracle, ormai divinizzato, che ottiene prerogative
tipiche del dio®’. Ad ogni modo, se anche era questo il senso del possibile
frammento di Stesicoro, difficilmente si diceva altrettanto nella Pace di
Aristofane, che si ¢ vantato negli anapesti di aver superato 1’ormai abusata forma
comica delle semi-divinita intente a rimpinzarsi di cibo, una forma della quale ¢
Eracle stesso il paradigma piu riconoscibile (Pax 741-743).

Inoltre, sembra difficile rigettare a priori, come fatto dalla critica, la
possibilita di identificare 1 beati nuovamente con gli déi per il solo fatto che il
testo vi avrebbe gia alluso®®. Infatti, se la matrice del testo va ricercata, come &
concordemente riconosciuto, nel genere epico, non si pud trascurare che i testi
di Omero ed Esiodo offrono un margine per percorrere questa via interpretativa.
Anzitutto, nel sopracitato passo dell’ Odissea (1.338) ¢ stabilito che 1I’argomento
del canto ¢ solo duplice e interessa déi e uomini. La medesima convinzione si
trova in Esiodo, allorché egli afferma che I’inizio del canto deve essere dedicato
agli déi e solo in seguito puo trovare spazio la stirpe degli uomini (cf. 74. 44:
0@V yévog aidolov mpdtov kKhelovoty Goidfi «Anzitutto la venerabile stirpe degli
déi glorificano con il cantoy e 50: adTic 8’ dvOpdreV Te Yévog KTA. «Mentre in
seguito la stirpe degli uomini»). Del resto, la beatitudine appare una prerogativa
tradizionale delle divinita (cf. ad es. 7h. 101: duvicel pdxapdg te Beovg ol
"Olvunov &yovot, «Ed eleva un inno agli déi beati, che abitano I’Olimpo») e se
si considera questo elemento in relazione ai passi nei quali Esiodo prescrive di

3 Vox (1999) si occupa solo del presunto testo di Stesicoro. Sulle ragioni della
tripartizione che egli individua dietro i tre oggetti del canto, si veda infia.

%6 Vox (1999: 131-132), che pure riconosce il carattere eccezionale di questa
rappresentazione.

ST Vox (1999: 132).

3 Vox (1999: 129).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



190 Antonio Mura

cominciare e finire il proprio canto in nome di figure divine (cf. ad es. 74. 34:
c@dg &’ adtag [scil le Muse] mpdtdv ¢ kol Yotatov aidv aéidev «Ma cantare
sempre loro, all’inizio e alla fine») non sara impossibile pensare a una semplice
bipartizione con un richiamo circolare alle divinita®. Una conferma sul fatto che
Aristofane abbia ben presente questa prescrizione, del resto, ci viene dal modo
nel quale egli struttura il proprio discorso parabatico: all’inizio degli anapesti
(vv. 736-738) troviamo infatti I’invocazione alla Musa discussa supra, § 3; il
fulcro del discorso ¢ dedicato, dopo I’autorappresentazione eroica negli
anapesti®, alla richiesta di vittoria con lo pnigose, infine, la sizigia epirrematica
che conclude la parabasi rafforza la chiusura nel nome della Musa con una
doppia invocazione (775, 816/817): dopo le divinita, trovano spazio gli uomini
e, infine, ancora le divinita, secondo le prescrizioni di Esiodo.

Non si tratta, pero, dell’unico elemento ascrivibile a Esiodo che da
forma a questi versi. Un’indiscussa tradizione di commento al proemio della
Teogonia (vv. 1-103) vuole che Esiodo anticipi il nome delle Muse attraverso la
descrizione delle prerogative assunte da costoro a seguito della loro generazione
(vv. 60-74)°!. In tale sezione, si afferma che le Muse condividono la loro dimora
con le Cariti e con il Desiderio in una condizione di festivita, &v OoAing (74. 65)
e cio prefigurerebbe la denominazione di Talia, che si trova nel successivo v. 77.
La condizione festosa ¢ tipica, come ¢ stato argomentato, della natura delle Muse
in Esiodo®: dal loro vivere in un perenne stato di gioia e festosita dipende il loro
inneggiare al bene che proviene da Zeus. Esiodo, inoltre, offre una riflessione
simile per quanto riguarda gli esseri umani, per i quali la Bodio ¢ uno dei frutti
del comportamento secondo giustizia, dunque ancora una volta emanazione di
Zeus (cf. Op. 225-231). Conseguentemente, la dimensione umana della Oaria
non pud che configurarsi come una celebrazione che onora gli déi, poiché da essi
proviene anche il benessere che la permette.

L’invocazione conservata nella Pace, dunque, riprende questa idea
presente nella 7Teogonia e cerca di introdurre le Oaiion poxdpov anche nella
quotidianita degli Ateniesi, desiderosi di ascoltare e realizzare, dopo circa un
decennio di guerra, il perseguimento della pace. Si sarebbe persino tentati di

9 Cf. inoltre Th. 47-48: Settepov avte Zfva, Oedv matép’ 1dE kol dvdpdv / dpyduevol
0> duveboar Beai Ayovoal T Gowdfig, «In seguito [celebrano] Zeus, padre degli déi e degli
uomini, / quando iniziano a cantare e alla fine», benché il v. 48 sia stato oggetto di espunzione,
per la quale si veda West (1966: 172-173).

%0 Si noti, peraltro, che ¢ qui, nella dimensione eroico-umana, e non semi-divina, che ¢
recuperata la figura di Eracle. Sulla caratterizzazione di Aristofane come Eracle, peraltro in
stretto rapporto con 1’epica, ¢ fondamentale 1’articolo di Mastromarco (1989). Si vedano
inoltre Milanezi (1997) e Lauriola (2004).

61 Tl primo a notare questa peculiarita fu Thalmann (1984). Si veda inoltre Murray (2008:
201-202).

62 Si vedano Strauss-Clay (1988: 331) e Mojsik (2011: 55).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 191

suggerire, in base alla prassi etimologica riscontrabile in Esiodo, che Aristofane
intendeva qui evocare il nome della Musa divenuta poi rappresentante del genere
comico, ma una simile suggestione ¢ in disaccordo con i dati in nostro possesso,
che orientano verso una ‘settorializzazione’ dell’attivita delle Muse solo in eta
alessandrina (v. supra, § 1) e, del resto, prima di tale epoca il nome di Talia era
impiegato anche per altri tipi di divinita o figure minori, quando non addirittura
per donne mortali®®. Ad ogni modo, non & impossibile pensare che lo stato di
benessere rappresentato dalla OaAio, gia associato da Esiodo al canto gioioso
delle Muse, fosse richiamato da Aristofane per rafforzare il carattere vitale e
gioioso della sua ispirazione (v. supra, § 2) e che successivamente, in fasi piu
recenti, da ci0 sia nata 1’identificazione della poesia comica con Talia.

In ogni caso, dinanzi a una cosi forte dipendenza di questi versi dalla
riflessione di Esiodo, non ¢ possibile escludere che il proemio della 7eogonia, il
cui valore meta-poetico ¢ stato gia ampiamente indagato dalla critica, abbia
ispirato anche la riflessione di Aristofane®. Nell’invocazione del commedio-
grafo i tre argomenti isolano temi specifici, cruciali nella produzione del dramma
comico. Anzitutto, le celebrazioni nuziali occupano spesso la parte conclusiva
delle commedie, come dimostrano sia la Pace, nella quale Trigeo sposa infine la
dea-personificazione del raccolto (1318-1367)% | sia gli Uccelli, con le
celebrazioni per I’unione tra Pisetero e Bacileio (1706-1765). I canti delle feste,
invece, costituiscono 1’origine del genere comico stesso, se lo si intende
etimologicamente come ‘canto del k®pog’%. Infine, il sintagma doitog GvopdV
sembra assumere un valore ulteriore nel reimpiego di Aristofane, ancora una
volta nell’ambito della personalizzazione di questi versi: alle dotton degli uomini
era infatti dedicato il dramma di esordio di Aristofane, i AartaAfc, appunto®’.
Infine, le feste pubbliche in onore degli déi sono facilmente identificabili,
nell’ambito della riflessione comica, con gli agoni dedicati a Dioniso, come si
puo arguire dalle altre attestazioni del termine, tutte parabatiche o comunque
meta-letterarie®®. Se tale ¢ la natura delle oAiat, I’intero sintagma sembra

93 Si veda Mojsik (2011: 59-62).

% Si vedano in proposito la ricognizione bibliografica offerta da Strauss-Clay (1988:
323, n. 2) e irilievi di Maslov, (2016: 418-425).

%5 Un possibile gioco intertestuale tra il tema matrimoniale e le Dionisie € rintracciato
anche da Zogg (2014: 209). Cf. inoltre Pax 1206.

% Si veda almeno Segal (1973).

7 Cf. Testt. II-1II K.-A.

%8 Cf. Ar. Nu. 308-309, dalla parodo. Il coro loda Atene per la presenza di OaAion che
Schol. vet. in Ar. Nub. 809 Holwerda chiosa come navnybpeic: le feste pubbliche peculiari di
Atene erano, appunto, gli agoni dionisiaci. Nella parabasi degli Uccelli (723-736) il coro
afferma che, in caso di benevolenza da parte del pubblico (723: #iv odv fipdg vopionte Ogodc,
«Qualora ci considererete come déi»), accordera a esso un gran numero di beni, tra i quali

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



192 Antonio Mura

riecheggiare anche in Aristofane il valore che esse avevano per Esiodo: da
condizione divina, le OaAion divengono gioia per gli esseri umani in quanto
celebrate in onore degli déi, che dunque vi hanno parte, cio che rende minima la
differenza esegetica richiamata supra, n. 54.

In una prospettiva di forte rapporto con la lezione di Esiodo, anche la
conclusione del periodo assume un piu ampio significato. Essa dimostra
inequivocabilmente, infatti, che Aristofane intende alludere alla tradizione
poetica precedente. La chiosa finale, ool yap 1dd’ &€ dpyfic uéhel € per i filologi
un’inserzione puramente aristofanea. Questo commento finale proietta la
designazione dei temi esposti ben oltre le dichiarazioni programmatiche di
Stesicoro: come si ¢ gid dimostrato, i temi elencati, soprattutto nella loro
relazione con il mondo degli déi/beati, sono di matrice strettamente esiodea.
Altrettanto ascrivibile a Esiodo ¢, poi, 1’'uso della locuzione qui impiegata da
Aristofane. Esiodo, infatti, si preoccupa di individuare un’épyn del canto e forse
anche per questo fa un piu abbondante uso della locuzione rispetto a Omero,
impiegandola in diversi modi, anche in contesti poetologici®.

Non solo: Aristofane afferma nella Pace che i temi elencati hanno
costituito da sempre una prerogativa della Musa pacifista. In una simile
dichiarazione, il rapporto con Esiodo ¢ forte anzitutto da un punto di vista
formale, poiché il poeta di Ascra fu il primo a impiegare la locuzione per indicare
cio che costituisce I’ambito consueto di azione delle figure divine (cf. 74. 203,
452). Inoltre, in base alla tradizione poetica che si ¢ delineata sopra, Esiodo
costituisce letteralmente 1’dpyn della poesia pacifista cui I’expositio di
Aristofane allude rubricando in maniera cosi netta gli argomenti cantati dalla
Musa. Se cio non fosse sufficiente, 1’allusione si fa ancor piu stretta grazie al
verbo pélel, che Esiodo impiegava per affermare che ’doidn era motivo di
interesse per le Muse fin dalla nascita, cf. Th. 60-61: 1| 8" &tex’ vvéa kovpog,
opdepovag, Now Gowdn / pépPretar &v othifeooty, dkndéa Bupdv Exodoong
(«Quella [scil. Mnemosyne] genero nove fanciulle, concordi, / alle quali nel
petto il canto interessa, poiché hanno animo privo di affanni»). Anche questo
verbo richiama ancora una volta I’autore che piu di tutti era percepito come
rappresentativo per la tradizione poetica della pace. L’allusione al capostipite
della poesia pacifista, che gia si scorgeva nella parte ‘stesicorea’ dei versi,
emerge potente nel momento in cui il testo ¢ certamente frutto dell’inventiva di
Aristofane.

figurano yéAwg e yopoi, ossia i due elementi costitutivi degli agoni comici e, appunto, le
Bakiot, (733), che da essi traggono origine e sostanza.

9 Per la riflessione di Esiodo sull’épyti del canto, cf. 7h. 1, 36 e, soprattutto, 45, 115,
con la locuzione avverbiale & dpyfic. Niente di analogo pud rintracciarsi in Omero. Sulla
molteplicita di impieghi dell’espressione in Esiodo, anche in riferimento a Omero, si veda
Edwards (1970: 185-186).

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 193

5. CONCLUSIONI

Lungi dall’essere una mera riproposizione di testi precedenti, I’invocazione alla
Musa che troviamo nella strofe della parabasi prima della Pace costituisce un
testo irrinunciabile per chi voglia indagare la riflessione di Aristofane sulla
propria poesia. In questa invocazione, infatti, oltre a una precisa richiesta di
supporto per il dramma che veniva portato in scena, il poeta si mostra
consapevole della propria ‘genealogia poetica’ perfettamente delineata.
Approfondendo il valore della poesia di Esiodo, Aristofane giunge a dare nuova
linfa a un’idea della poesia come Anopocivn kakdv e dumovpo peppnpdwv ( 74.
55), affanni che, all’epoca del commediografo, erano costituiti dalle ormai
decennali operazioni belliche.

Le implicazioni della ricerca di un paradigma poetico come quello
rappresentato da Esiodo vanno, tuttavia, ben oltre le semplici finalita
promozionali che accompagnano la realizzazione e la messa in scena del testo
comico: I’invocatio della Pace, nel palese rapporto con 1I’enigmatico proemio
della Teogonia, si rifa alla prassi, messa a punto da Esiodo, di evocare il nome
della Musa attraverso i suoi interessi e, in questo senso, Aristofane sembra
compiere un passo verso quella ‘settorializzazione’ delle tipai che, in epoca piu
tarda, 1’erudizione operera per ciascuna delle Muse fino a farle diventare
rappresentanti di ciascun genere. All’epoca in cui Aristofane scrive, tale
distinzione € ancora lontana dal realizzarsi, cid0 che interessa all’autore ¢&
rievocare la peculiare condizione nella quale il canto delle Muse si realizza, la
Oaidia, che coincide con I’aspirazione massima del genere comico.

In questa ricostruzione, rimane quanto mai fumosa I’incidenza di
Stesicoro: i dati in nostro possesso non sono sufficientemente chiari per poter
stabilire quale ruolo egli abbia avuto. Ad ogni modo, se i versi di Aristofane
celano un effettivo apprezzamento verso 1’opera del poeta lirico, & certamente
possibile riconoscere al commediografo un certo ruolo nel codificare
I’inclusione di Stesicoro tra i “poeti della pace’, in un filone della tradizione che
sfocera successivamente nella contrapposizione tra I’Imerese ¢ Omero. Nella
densa e, per noi, ancora assai oscura trama di richiami poetici rintracciabile nella
Pace, rimane salda Dirrinunciabile costante della tradizione poetica cosi
delineata: 1’anelito alla pace come unica via per il benessere del genere umano.
Un anelito che, con grazia e fine capacita allusiva, Aristofane propone a
un’Atene prostrata dal conflitto peloponnesiaco, in desiderosa attesa di
sperimentare gli effetti della pur transitoria Pace di Nicia siglata poco tempo
prima.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



194 Antonio Mura

Abbreviazion

K.-A. =Kassel, R. e Austin, C. (1983-2001) Poetae Comici Graeci, voll. I-VIII,
Berlin-New York: De Gruyter.

PMG=Page, D. (1963) Poetae Melici Graeci, Oxford: Oxford University Press.

W.2 = West, M.L. (1998?) lambi et elegi Graeci ante Alexandrum cantati, vol.
I, Oxford: Oxford University Press.

BIBLIOGRAFIA

Andolfi, I. (2022) «A Grammar of Self-referential Statements: Claims for
Authority from Hesiod to the Presocratics», in Iribarren, L. e Koning, H.
(eds.), Hesiod and the Beginnings of Greek Philosophy, Leiden-Boston:
Brill, pp. 117-136.

Bagordo, A. (2013) 7elekleides, Heidelberg: Verlag Antike.

Bassino, P. (2019) The Certamen Homeri et Hesiodi, Berlin-Boston: De Gruyter.

Bianchi, F. P. (2015) Archilochoi-Empipramenoi (#ir. 1-68). Introduzione,
Traduzione, Commento, Heidelberg: Verlag Antike.

Bowie, E. (2015) «Stesichorus at Athensy, in Finglass, P. J. e Kelly, A. (eds.),
Stesichorus in Context, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 111-
124.

Bremer, J. M. (1993) «Aristophanes on his own Poetry» in Reverdin, O. e
Grange, B. (eds.), Aristophane, Vandoeuvres-Geneve: Fondation Hardt,
pp. 125-172.

Brown, C. G. (2016) «Warding off a Hailstorm of Blood: Pindar on Martial
Elegy», in Swift, L. e Carey, C. (eds.), lambus and Elegy: New
Approaches, Oxford: Oxford University Press, pp. 271-290.

Buzio, C. (1938) Esiodo nel mondo greco sino alla tfine dell’eta classica, Milano:
Vita & Pensiero.

Calame, C. (2020) «Melic Poets and Melic Forms in the Comedies of
Aristophanes» in Currie, B. e Rutherford, 1. (eds.), 7he Reception of
Greek Lyric in the Ancient World: Transmission, Canonization and
Paratext, Leiden-Boston: Brill, pp. 112-128.

Capra, A. (2020) «“Total Reception™: Stesichorus as Revenant in Plato’s
Phaedrusy», in Currie, B. e Rutherford, 1. (eds.), The Reception of Greek
Lyric in the Ancient World: Transmission, Canonization and Paratext,
Leiden-Boston: Brill, pp. 240-256.

Carey, C. (2013) «Comedy and the Civic Chorusy» in Bakola, E., Prauscello, L.
e Telo (eds.), Greek Comedy and the Discourse of Genres, Cambridge:
Cambridge University Press, pp. 153-174.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 195

Carruesco, J. (2017) «The Invention of Stesichorus: Hesiod, Helen, and the
Musesy, in Bakker, E. J. (ed.), Authorship and Greek Song: Authority,
Authenticity, and Performance, Leiden-Boston: Brill, pp. 178-196.

Carvalho, S. (2022) Mythical Narratives in Stesichorus: Greek Heroes on the
Make, Berlin-Boston: De Gruyter.

Catenacci, C. (2019) «Pindaro e Atene: committente, memoria cittadina e
pindaristophanizein», SemRomn.s. 8, pp. 23-56.

Chirico, M. L. (1990) «Per una poetica di Aristofane», PP45, pp. 95-115.

Compton-Engle, G. (1999) «Aristophanes Peace 1265-1304: Food, Poetry, and
the Comic Genre», CP 94/3, pp. 324-329.

Davies, M. e Finglass, P. J. (2014) Stesichorus: The Poems, Cambridge:
Cambridge University Press.

Encuentra, A. (2021) «Craftsmanship and Meta-poetical Reflection (I): the
Engraver’s Lathe and Choral Imagery from Pindar to the New
Dithyramby, DeM 12, pp.1-31.

Ercoles, M. (2013) Stesicoro: le testimonianze antiche, Bologna: Patron.

Hall, E. M. (2000) «Female Figures and Metapoetry in Old Comedy», in Harvey,
D. e Wilkins, J. (eds.), The Rivals of Aristophanes: Studies in Athenian
Old Comedy, Swansea: The Classical Press of Wales, pp. 407-418 [= Hall,
E. M. (2006) The Theatrical Cast of Athens: Interactions between Ancient
Greek Drama and Society, Oxford: Oxford University Press, pp. 170-
183].

Halliwell, S. (2012) «Amousia: Living without the Musesy, in Sluiter, I. e Rosen,
R. M. (eds.), Aesthetic Value in Classical Antiquity, Leiden: Brill, pp. 15-
45.

Harriott, R. (1969) Poetry and Criticism Before Plato, London: Methuen.

Henderson, J. (2018) «Hesiod and Comedy», in Loney, A. C. e Scully, S. (eds.),
The Oxford Handbook of Hesiod, Oxford-New York: Oxford University
Press, pp. 295-309.

Holzhausen, J. (2002) «Pandora und Basileia: Hesiod-Rezeption in
Aristophanes’ Végeln», Philologus 146/1, pp. 34-45.

Horn, W. (1970) Gebet und Gebetsparodie in den Komddien des Aristophanes,
Niirnberg: Hans Carl.

Hunter, R. (2014) Hesiodic Voices: Studies in the Ancient Reception of Hesiod’s
Works and Days, Cambridge: Cambridge University Press.

Imperio, O. (2004) Parabasi di Aristofane: Acarnesi, Cavalieri, Vespe, Uccelli,
Bari: Adriatica.

Imperio, O. (2012) «Personificazioni dell’arte poetica e metafore parentali: la
maternita letteraria tra commedia e filosofia», in Moretti, G. ¢ Bonandini,
A. (eds.), Persona Ficta. La personificazione allegorica nella cultura

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



196 Antonio Mura

antica fta letteratura, retorica e iconografia, Trento: Universita degli Studi
di Trento, pp. 29-52.

Imperio, O. (2023) Aristophanes: fi. 305-391 (Eirene b’-Lemniai), Heidelberg:
Verlag Antike.

Holwerda, D. (1982) Scholia in Aristophanem, pars II: scholia in Vespas,
Pacem; Aves ef Lysistratam, fasc. Il continens scholia vetera et recentiora
1n Aristophanis Pacem, Groningen: Bouma.

Lauriola, R. (2004) «Aristofane, Eracle e Cleone: sulla duplicita di un’immagine
aristofaneay, Eikasmos 15, pp. 85-99.

Martin, R. (2009) «Read on Arrival», in Hunter, R. e Rutherford, 1. (eds.),
Wandering Poets in Ancient Greek Culture: Travel, Locality and
Panhellenism, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 80-104.

Maslov, B. (2016) «The Genealogy of the Muses: an Internal Reconstruction of
Archaic Greek Metapoetics», AJP 137/3, pp. 411-446.

Mastromarco, G. (1983) Commedie di Aristofane, vol. 1, Torino: UTET.

Mastromarco, G. (1989) «L’eroe e il mostro (Aristofane, Vespe 1029-1044)»,
RFIC117/4, pp. 410-423.

McGlew, J. F. (2001) «Identity and Ideology: The Farmer Chorus of
Aristophanes’ Peace», SyllClass 12, pp. 74-97.

Milanezi, S. (1997) «Essere poeta comico ad Atene: un lavoro per Eracley, in
Guglielmo, M. e Gianotti, G. F. (eds.), Filosofia, Storia, Immaginario
mitologico, Alessandria: Dell’Orso, pp. 123-132.

Mojsik, T. (2011) Between Tradition and Innovation: Genealogy, Names and
the Number of the Muses, (trad. inglese a c. di M. Fijak), Warszawa:
Instytut Historyczny, Uniwersytet Warszawski.

Mura, A. (2019) «An Epic Source for Aristophanes’ tpuoymdia (Ach. 497-500
and Z, 565-572)», JGRS 58/3, pp. 1-16.

Murray, P. (2005) «The Muses: Creativity Personified», in Stafford, E. e Herrin,
J. (eds), Personification in the Greek World: from Antiquity to Byzantium,
London: Ashgate, pp. 147-159.

Murray, P. (2008) «Qu’est-ce qu’une Muse?», Metis 6, pp. 199-219.

Nagy, G. (1994) Pindar’s Homer: The Lyric Possession of an Epic Past,
Baltimore- London: Johns Hopkins University Press.

Noussia, M. (2015) «The Epic Cycle, Stesichorus, and Ibycusy» in Fantuzzi, M.
e Tsagalis, C. (eds.), The Greek Epic Cycle and its Reception: A
Companion, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 430-449.

Olson, S. D. (1998) Aristophanes: Peace, Oxford: Oxford University Press.

Perrotta, G. (1952) «Aristofane», Maia 5, pp. 1-31.

Perysianakis, I. N. (1990) «The Athlete as Warrior: Pindar’s P. 9.97-103 and P.
10. 55-59%», BICS 377, pp. 43-49.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



Una musa ‘esiodea’ 197

Pucci, L. (2017) «Note a Stesichorus frr.172—174 Davies / Finglass», RAM 160,
pp. 241-261.

Ribeiro Barbosa, T. V. (2019) «A Musa de Aristfanes: passarinho cantador»,
Nuntius Antiquus 15/1, pp. 99-120.

Segal, E. (1973) «The Etymologies of Comedy», GRBS 14/1, pp. 75-81.

Silk, M. (2000) Aristophanes and the Definition of Comedy, Oxford: Oxford
University Press.

Sifakis, G. M. (1971) Parabasis and Animal Choruses: A Contribution to the
History of Attic Comedy, London: Athlone Press.

Sommerstein, A. H. (2005) «A Lover of His Art: the Art-form as Wife and
Mistress in Greek Poetic Imagery», in Stafford, E. e Herrin, J. (eds.),
Personification in the Greek World: from Antiquity to Byzantium,
London: Ashgate, pp. 161-171.

Spelman, H. (2018) «Pindar and the Epic Cycle», JHS 138, pp. 182-201.

Stamatopoulou, Z. (2017) Hesiod and Classical Greek Poetry: Reception and
Transformation in the Fifth Century BCE, Cambridge: Cambridge
University Press.

Strauss-Clay, J. (1988) «What Muses Sang: Theogony 1-115», GRBS 29, pp.
323-333.

Swift, L. (2015) «Stesichorus on Stage», in Finglass, P. J. e Kelly, A. (eds.),
Stesichorus in Context, Cambridge: Cambridge University Press pp. 125-
144.

Taillardat, J. (1965%) Les images d’Aristophane. Etudes de langue et de style,
Paris: Les Belles Lettres.

Telo, M. (2013) «Epic, Nostos and Generic Genealogy in Aristophanes’ Peace»,
in Bakola, E., Prauscello, L. e Telo (eds.), Greek Comedy and the
Discourse of Genres, Cambridge: Cambridge University Press, pp. 129-
152.

Thalmann, W. G. (1984) Conventions of Form and Thought in Early Greek Epic
Poetry, Baltimore-London: Johns Hopkins University Press.

Uchida, T. (1992) «Aristophanes als Freund der Muse: zur Parabase des
,Friedens’», RhM 135/3-4, pp. 225-234.

Vox, 0. (1999) «Stesich. Fr. 210 Davies e i soggetti poetici», Rudiae 11, 129-
133.

West, M. L. (1966) Hesiod: Theogony. Edited with Prolegomena and
Commentary, Oxford: Oxford University Press.

Wilson, N. G. (2007) Aristophanis fabulae, vol. I, Oxford: Oxford University
Press.

Zanetto, G. (2006) «Tragodia versus trugodia. la rivalita letteraria nella
commedia attica», in Medda, E., Mirto, M. S. e Pattoni, M. P. (eds.)

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



198 Antonio Mura

KOQMQIAOTPAT QIAIA : Intersezioni del tragico e del comico nel teatro
del V secolo a. C., Pisa: Edizioni della Normale, pp. 306-325.

Zimmermann, B. (2012) «Le personificazioni nella commedia greca del V
secolo a.C.», in Moretti, G. ¢ Bonandini, A. (eds.), Persona Ficta. La
personificazione allegorica nella cultura antica fia letteratura, retorica e
Iconografia, Trento: Universita degli Studi di Trento, pp. 15-28.

Zogg, F. (2014) Lust am Lesen: Literarische Anspielungen im Frieden des
Aristophanes, Miinchen: Beck.

ISSN: 1989-4619 Sello de Calidad FECYT Myrtia 40 (2025), 175-198



