
 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

Myrtia, nº 40 (2025), 97-114. 

 

La pervivencia de Heródoto en Bizancio:  

los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

[The Survival of Herodotus in Byzantium:  

the Historical Demonstrations of Laonicus Chalcocondyles] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.610561 

José M. Floristán 

Universidad Complutense de Madrid 

floris@ucm.es 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-2642-375X 
 

 

 

Heródoto y Tucídides fueron, sin duda, los historiadores de la Antigüedad griega 

que ejercieron una influencia más profunda y duradera en la historiografía de 

Bizancio. Otros, como Jenofonte, Polibio, Diodoro o Arriano, también dejaron 

su impronta en la historia escrita en griego durante el Medievo, pero en menor 

medida. Autores como Procopio, Ana Comnena o Critobulo de Imbros escribie-

ron obras que por su concepción y lengua recuerdan a Tucídides. Nicéforo 

Grégoras y Laónico Calconcóndilas, por su parte, muestran en conjunto una cer-

canía mayor a Heródoto, que se manifiesta en su gusto por las digresiones. En 

otros autores la imitación herodotea se limita a pasajes concretos. Así, Prisco 

(siglo V) relata un episodio semejante al del envío por el faraón Amasis al rey 

persa Cambises de una hija de su precedesor Apries como esposa haciéndola 

pasar por hija suya1. Zósimo (siglo V) relata el engaño de los soldados de 

Zenobia de Palmira, que fingieron la captura del emperador Aureliano como 

Pisístrato fingió que era conducido al poder por la diosa Atenea, encarnada en 

 
1 Hdt. 3.1; Prisc. fr. 33. 

Resumen: Estudio de las analogías y divergencias entre Laónico Calcocóndilas y Heródoto en la 

concepción, estructura, objetivos, fuentes, metodología e ideología de sus respectivas 

obras. 

  

Abstract: Study of the analogies and divergences between Laonicus Chalcocondyles and Herodotus 

in the conception, structure, objectives, sources, methodology and ideology of their 

respective works. 
   

Palabras clave: Heródoto, Historia, Calcocóndilas, Relatos históricos. 

  

Keywords: Herodotus, Histories, Chalcocondyles, Historical Demonstrations. 

  

Recepción: 02/04/2024 Aceptación: 01/10/2025 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

98 

una mujer de gran tamaño2. Este mismo historiador narra una historia semejante 

a la recuperación del cadáver del hermano en la novela del ladrón astuto, cuando 

el superviviente emborracha a los vigilantes para apoderarse de él3. Procopio, 

por su parte, narra un episodio idéntico al de los focenses que cavaron una zanja 

y la disimularon con maleza y tierra para hacer caer a la caballería tesalia4. En 

los proemios de sus tres obras, además, confiesa que su intención al escribir es, 

como la de los historiadores antiguos, que los hechos históricos no caigan en el 

olvido5. Además, al hablar de la prehistoria de persas, vándalos y godos, sigue 

una ordenación cronológica por soberanos, rasgo habitual de la tradición 

historiográfica y, dentro de ella, también de Heródoto. 

Si nos centramos en los cuatro últimos grandes historiadores de 

Bizancio, Critobulo de Imbros eligió a Tucídides como modelo y Calcocóndilas 

escribió una obra herodotea por su concepción y construcción, si bien no faltan 

en ella rasgos que lo acercan a Tucídides, como la objetividad en el tratamiento 

de los hechos históricos, el análisis de las causas y la austeridad y dificultad de 

su prosa. Frente a ellos, las obras de Ducas y Esfrantzes se caracterizan ante todo 

por su postura a favor o en contra, respectivamente, de la Unión de las Iglesias 

y por el empleo de una lengua más cercana a la vernácula. 

Poco sabemos de la vida de Laónico Calcocóndilas6. Nació ca. 1430 en 

Atenas y fue bautizado con el nombre de Nicolás (Νικόλαος), que cambió por el 

de Laónico (Λαόνικος), quizás siguiendo la estela de otros humanistas de su 

tiempo como su maestro Jorge Gemisto, que cambió su apellido por el de Pletón 

(Γεμιστός > Πλήθων). Se ha explicado esta inversión de los términos de su 

nombre como indicio de su actitud arcaizante, helénica (en el sentido de 

“pagana”), no “romano-bizantina” ni occidental, que habría adoptado al escribir 

sus Relatos históricos (Ἀποδείξεις Ἱστοριῶν)7. Su apellido se documenta bajo 

una pluralidad de formas: Χαλκοκανδύλης (de κάνδηλα, ‘lámpara’), 

 
2 Hdt. 1.60; Zos. 1.51. 
3 Hdt. 2.121; Zos. 2.27. 
4 Hdt. 8.28; Procop. Pers. 1.4.7-13. 
5  E.g. Pers. I.1 Προκόπιος Καισαρεὺς τοὺς πολέμους ξυνέγραψεν [...] ὡς μὴ ἔργα 

ὑπερμεγέθη ὁ μέγας αἰὼν λόγου ἔρημα χειρωσάμενος τῇ τε λήθῃ αὐτὰ καταπρόηται καὶ 

παντάπασιν ἐξίτηλα θῆται, ὧνπερ τὴν μνήμην αὐτὸς ᾤετο μέγα τι ἔσεσθαι καὶ ξυνοῖσον ἐς τὰ 

μάλιστα τοῖς τε νῦν οὖσι καὶ τοῖς ἐς τὸ ἔπειτα γενησομένοις, εἴ ποτε καὶ αὖθις ὁ χρόνος ἐς 

ὁμοίαν τινὰ τοὺς ἀνθρώπους ἀνάγκην διάθοιτο. 
6 Cf. J. Preiser-Kapeller, 2013, para una breve biografía y bibliografía de su obra. Cf. 

también W. Miller, 1922 y E. Darkó, 1927.  
7 Los datos de frecuencia de ambos nombres en la literatura griega son los siguientes 

(TLG): hasta los siglos V-VI no se documenta Νικόλαος, pero desde el siglo VIII los ejemplos 

aumentan exponencialmente. El nombre de Laónico (Λαόνικος) solo aparece en el siglo XV, 

en nuestro autor y en Miguel Apostolio, en unos pocos ejemplos. Así, pues, los datos des-

mienten esa afirmación.  



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

99 

Χαλκόνδυλος, Χαλκονδύλης, Χαλκόνδυλας, etc. Según consenso generalizado, 

parece que la forma original era Χαλκοκονδύλης (‘nudillo de bronce’, de χαλκός 

y κόνδυλος). Su padre sirvió en Atenas al duque Antonio I Acciaiuoli (1395-

1435) y en la Morea al déspota Constantino Paleólogo, el que luego sería el 

último emperador de Bizancio (1449-1453). Ciriaco de Ancona menciona su 

presencia en Mistras en 14478. Probablemente comenzó a escribir su obra en la 

segunda mitad de la década de 1450 si tenemos en cuenta que sus informaciones 

sobre pueblos extranjeros no van más allá de esa fecha. La narración se 

interrumpe bruscamente con la actuación veneciana en Lemnos y el Peloponeso 

a comienzos de 1464, por lo que su terminación no debió de ser muy posterior9. 

La obra quedó inconclusa: numerosas lagunas del texto, errores gramaticales y 

el desorden sintáctico de algunos pasajes son pruebas fehacientes de que el 

original quedó a falta de una última revisión. 

 

1. CONCEPCIÓN Y ESTRUCTURA DE LOS RELATOS HISTÓRICOS 

Calcocóndilas concibió y organizó sus Relatos históricos al modo herodoteo. Si 

Heródoto narra la expansión de un Imperio asiático, el persa, hasta su derrota en 

Europa por los griegos, Calcocóndilas relata el auge de otro, el otomano, con la 

diferencia de que el final se invierte y son los turcos quienes resultan vencedores. 

La inversión no es nueva: ya en el siglo V Zósimo había historiado el declive del 

Imperio Romano en sentido contrario a Polibio, que seis siglos antes había 

narrado su auge. Los cambios, con todo, no suponen ninguna originalidad 

literaria, pues venían dados por los hechos históricos. 

Vista en conjunto la obra de Calcocóndilas no es una crónica lineal, sino 

que contiene gran cantidad de informaciones heterogéneas con una relación muy 

laxa entre sí, agrupadas en torno a la idea central del crecimiento del Imperio 

Otomano y retroceso paralelo de Bizancio. Frente a los historiadores que le 

precedieron, como Paquímeres o Grégoras, que hicieron de la historia de 

Bizancio el núcleo de su obra e incluyeron a los turcos de forma secundaria, 

Calcocóndilas se centra en la historia del Imperio Otomano y solo hace 

referencias marginales a los asuntos bizantinos. Incluye, además, numerosas 

digresiones que convierten su obra en una especie de historia global de su 

tiempo. Nada más comenzarla, deja claro que su objetivo es narrar el final de 

Bizancio y el ascenso del Imperio Otomano, pero que no por ello evitará las 

alusiones a otros pueblos: 

 
8 Cyriac of Ancona, 2003, pp. 298, 300. 
9 H. Wurm-E. Gamillscheg, 1992, llevaron la fecha de su composición hasta 1469-70, 

pero A. Kaldellis, 2012a, la adelantó a 1464, en todo caso, no después de 1468. Hoy día se ha 

abandonado la fecha tardía de ca. 1490 que dio E. Darkó, 1923-24. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

100 

Chalc.  1, p. 1-2 τῆς τε Ἑλλήνων φημὶ τελευτῆς τὰ ἐς τὴν ἀρχὴν αὐτῶν 

ἐπισυμβεβηκότα, καὶ Τούρκων ἐπὶ μέγα δυνάμεως καὶ ἐπὶ μέγιστον τῶν πώποτε 

ἤδη ἀφικομένων [...] ξυγγραφὴν δὲ τήνδε ἀποδεικνύμενοι ἐπιμνησόμεθα καὶ 

περὶ ἄλλων τῶν κατὰ τὴν οἰκουμένην γενομένων...  

En esto Calcocóndilas es plenamente herodoteo. La Historia de 

Heródoto se divide en dos partes claramente diferenciadas, una Historia de 
Persia (Περσικά) en los cuatro primeros libros y el relato de las Guerras Médicas 

desde el cap. 94 del libro VI hasta el final, con una parte intermedia de transición 

más variada en la que se narra el levantamiento jonio de Asia Menor. Heródoto 

introduce sus excursos geoetnográficos mayoritariamente en la primera parte: el 

lidio, el persa, el babilonio, el maságeta, el egipcio, el escita y el cirenaico. Esta 

forma de narrar no fue ajena a la historiografía bizantina anterior a 

Calcocóndilas: ya he citado el caso de Grégoras, que manifestó su gusto por las 

digresiones, sobre todo de naturaleza histórico-geográfica. Pero fue 

Calcocóndilas quien explotó este recurso con más intensidad y extensión10. La 

mayor parte de sus digresiones se concentra en los seis primeros libros: excursos 

sobre los tribalos y misios (serbios y búlgaros) en el libro I; sobre Germania, 

Hungría, Valaquia, Francia e Islas Británicas en el libro II; sobre los tártaros, 

Arabia, Egipto y la India en el libro III, y sobre los reinos y repúblicas del 

Occidente cristiano en los libros IV-VI. Todos ellos se insertan en el punto de la 

narración en el que cada pueblo aparece por primera vez, al igual que en 

Heródoto los logoi se introducen cuando los diversos pueblos entran en contacto 

con Persia. No todas las digresiones son iguales: las de Asia y el mundo 

musulmán son homogéneas, uniformes, mientras que las de Europa son más 

complejas y dispersas, mezclan informaciones procedentes de fuentes diversas, 

con nexos muy relajados entre sí. En conjunto Calcocóndilas muestra un interés 

mayor por las personas (etnografía) que por los lugares (geografía).  

Además de las digresiones geográficas y etnográficas como método de 

narración histórica, son llamativos algunos paralelos concretos que encontramos 

entre Heródoto y Calcocóndilas. Veamos algunos. En el libro I (1, pp. 9-10) 

Calcocóndilas relata la elección de Gündüz Alp, abuelo de Ertuğrul (padre de 

Osmán, el fundador del Imperio Otomano) como juez de una tribu de los turcos 

Oğuz por su profundo sentido de la justicia, cargo que le sirvió como trampolín 

para llegar al poder. El relato recuerda al que hace Heródoto de Déyoces, primer 

rey de los medos11. En el mismo libro I (1, p. 29) narra la conquista turca de 

Adrianópolis por el descubrimiento en la muralla de un resquicio por el que todos 

 
10 Sobre las digresiones etnográficas de Calcocóndilas, cf. A. Kaldellis, 2014, pp. 49-

100, en donde el lector interesado encontrará referencias a otros estudios dedicados a los di-

versos pueblos que incluye su obra, en especial, los de H. Ditten, 1965, 1966a, 1966b, y A. 

Ducellier, 1973, 1984, 1996. 
11 Hdt. 1.96-97. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

101 

los días una persona salía al campo, de manera semejante a como se produjo la 

conquista de Sardes cuando un soldado persa vio a un defensor bajar por un lugar 

no vigilado por su supuesta inaccesibilidad12. También en el libro I (1, pp. 34-

35) afirma que el sultán Murad I dio al príncipe serbio Bogdan un trato humani-

tario semejante al que Ciro dio a Creso de Lidia, aunque sin mencionar su 

nombre. El libro se cierra con la muerte del sultán Murad I, como Heródoto 

cierra el libro primero con la muerte de Ciro, el creador del Imperio persa. En el 

libro II (1, pp. 88-90) Calcocóndilas hace unas consideraciones sobre la intensi-

dad de las mareas en las Islas Británicas, que justifica por la atracción de la Luna 

y por los vientos, que recuerdan las reflexiones de Heródoto sobre las causas de 

la crecida del Nilo13. En el libro III (1, p. 142), en vísperas de la batalla de Ankara 

(1402) un consejero recomienda al sultán Bayaceto no enfrentarse a Tamerlán 

con razonamientos semejantes a los que Creso de Lidia hizo a Ciro cuando se 

disponía a atacar a los maságetas: en territorio enemigo podría explotar una hi-

potética victoria, cosa que no podría hacer si daba la batalla en el suyo; en 

cambio, en caso de derrota en su propio país Bayaceto pondría en peligro su 

reino14. En el libro VI (2, pp. 82-86) el consejo de guerra que celebra Murad II 

antes de la batalla de Zlatitsa (1443), en la que resultó derrotado por Juan 

Hunyadi, recuerda al celebrado por Jerjes antes de la invasión de Grecia15: tras 

una primera intervención breve de los reyes (Jerjes / Murad II), se exponen las 

opiniones favorable y contraria a un ataque. La transición entre ambos discursos 

emplea las mismas palabras: 

Hdt. 7.10 σιωπώντων δὲ τῶν ἄλλων Περσέων καὶ οὐ τολμώντων γνώμην 

ἀποδείκνυσθαι ἀντίην τῇ προκειμένῃ (sc. τοῦ Μαρδονίου), Ἀρτάβανος ὁ 

Ὑστάσπεος... 

Chalc. 2, p. 84 σιωπώντων δὲ τῶν ἄλλων καὶ οὐ τολμώντων ἐναντίαν γνώμην 

τοῦ βασιλέως ἀποδείκνυσθαι, Τουραχάνης ὁ Θετταλίας ὕπαρχος... 

En ese mismo libro VI, al narrar las negociaciones para la Unión de las 

Iglesias, en el excurso que Calcocóndilas dedica a Ferrara cuenta la historia del 

adulterio de la mujer del duque Niccolò III d’Este con su hijastro (2, pp. 63-66), 

que recuerda la escena de alcoba de Giges y Candaules de Lidia16. Y hallo un 

último paralelo en el libro VIII, en este caso, con Homero. Calcocóndilas afirma 

que tras la toma de Constantinopla los jenízaros, desconocedores del valor de los 

 
12 Hdt. 1.84. 
13 Hdt. 2.19-27. 
14 Hdt. 1.207. 
15 Hdt. 7.8-11. 
16 Hdt. 1.8-13. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

102 

tesoros que habían ganado, intercambiaban el oro por bronce, al igual que 

Glauco intercambió su valiosa armadura con la de Diomedes:  

Chalc. 2, p. 163 καὶ χρυσόν [...] ἀντὶ χαλκοῦ φαίνονται ἀποδόμενοι οἱ νεήλυδες. 

Hom. Il. 6.235-6 ἄμειβε | χρύσεα χαλκείων, ἑκατόμβοι᾿ ἐννεαβοίων. 

Estos paralelos revelan la familiaridad que Calcocóndilas tenía con el 

texto de Heródoto. Se ha conservado, de hecho, el manuscrito de la Historia que 

fue suyo, el actual Laurentianus Plut. 70.06 (diktyon 16571), que tiene una 

suscripción de su mano en el folio 340v17. Pero más allá de estos paralelos, lo 

verdaderamente destacado es la libertad con la que Calcocóndilas se conduce en 

el terreno de la geoetnografía, dando informaciones de los pueblos que aparecen 

en su relato que oscurecen la línea argumental, pero al mismo tiempo la 

enriquecen. Las digresiones ocupan en total un tercio de los Relatos. En los 

últimos cinco libros la narración se hace más densa y lineal, incluye menos 

digresiones y dedica una extensión mayor a cada periodo. Al igual que Heródoto 

en los tres últimos libros de su Historia se concentra en la figura de Jerjes, 

Calcocóndilas lo hace en la de Mehmed II, el conquistador de Constantinopla. 

Prescindiendo de afirmaciones más o menos semejantes a las de 

Heródoto que Calcocóndilas aplica a otros pueblos18 , en este terreno de la 

etnografía hay que destacar su “arqueomanía”, que se pone de manifiesto en el 

empleo que hace de los etnónimos, topónimos y nombres de oficios y cargos. 

Esta preferencia por la terminología antigua difumina las peculiaridades propias 

de cada pueblo, que se unifican en un mismo molde cultural. Así, no emplea 

términos específicos para denominar a los dirigentes de los distintos pueblos o 

territorios, como “sultán”, “emperador”, “rey”, “vaivoda”, “jan”, “déspota”, etc., 

sino que designa a todos con nombres semejantes: βασιλεῖς, ἡγεμόνες, ἄρχοντες 

y τύραννοι. En el campo de los etnónimos, llama celtas a los franceses, Galacia 

a Francia, misios a los búlgaros, peonios a los húngaros, tribalos a los serbios, 

dacios a los válacos, sármatas a los rusos, etc. En el terreno de la toponimia, 

emplea Menfis por Cairo, Esparta por Mistras, Epidauro por Malvasía, Terme 

por Tesalónica, mar Hircanio por Caspio, Tanais por Don, Iberia y Cólquide por 

Georgia, Cirno por Córcega, etc. Pero es quizás el ámbito de los oficios y títulos 

el que ofrece una terminología más sorprendente: ἀρχιερεύς por patriarca, 

Ῥωμαίων ἀρχιερεύς por papa, ἥρως por profeta (Jesús y Mahoma), pero también 

por santo (san Bernardino de Siena), Ναζηραῖοι por monjes, ἱερόν por Orden de 

caballería (Orden de San Juan de Rodas, Orden teutónica), los jenízaros son 

νεήλυδες (yeni çeri, ‘tropa nueva’), los espahíes son ἱπποδρόμοι (pero también 

σπαχίδες), πρύτανις es la denominación del visir, στρατηγός es el beylerbey, 

 
17 Cf. A. Kaldellis, 2014, pp. 45-48, 259-262. Sobre la transmisión manuscrita de la obra 

de Calcocóndilas, cf. H. Wurm, 1995; D. Bianconi, 2022; A. Ellis, 2024. 
18 A. Kaldellis, 2014, pp. 255-258 (apéndice 3.3), ofrece varios ejemplos. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

103 

σημαιοφόροι o ὕπαρχοι son los sanjacos, ἡγεμόνες designa a los bajás, 

pentecóntoros, trirremes y triecóntoros son los términos empleados por galeras 

o barcos en general, Ἄρεος ἡμέρα es el martes, etc. En ocasiones menciona los 

dos términos, el antiguo y el moderno, para mayor claridad: 

Ὀρεστιάδα τὴν Ἀδριανούπολιν καλουμένην (1, p. 28), Σαρματίας τῆς νῦν οὕτω 

Ῥωσίας καλουμένης (1, p. 31), Βουλγάρους μὲν τούτους, οὕς γε Μυσοὺς 

ὀνομάζομεν (1, p. 26), Θέρμην τὴν ἐν Μακεδονίᾳ, Θεσσαλονίκην 

ἐπικαλουμένην (1, p. 42), Βαβυλῶνα, τὸ Παγδάτιν οὕτω καλούμενον (1, p. 105), 

πρυτάνεις, βεζίριδες οὕτω καλούμενοι (2, p. 9), [Ἰλλυριοὶ] καλοῦνται δὲ οὗτοι 

τὰ νῦν Βόσνοι (2, p. 277). 

El arcaísmo terminológico se extiende también a las cualidades de los 

pueblos que describe y se manifiesta, en especial, en su marco conceptual: νόμοι, 

δίαιτα, ἤθη, etc., son los mismos elementos etnográficos que encontramos en los 

logoi de Heródoto19: 

Chalc. 1, p. 23 φωνῇ τε γὰρ ἀμφότεροι (serbios y bosnios) τῇ αὐτῇ χρῶνται ἔτι 

καὶ νῦν, καὶ ἤθεσι τοῖς αὐτοῖς καὶ διαίτῃ. 

Chalc. 1, p. 125 τοῦτο τὸ γένος (sc. los lituanos) πρὸς τὰ τῶν Ῥωμαίων ἔθη καὶ 

δίαιταν τετραμμένον. 

Chalc. 2, p. 27 (Ἰλλυριοί, i.e. los habitantes de Bosnia) ἤθεσι μὲν γὰρ καὶ διαίτῃ 

τῇ αὐτῇ διαχρῶνται, νόμοις δὲ οὐ τοῖς αὐτοῖς. 

La etnografía de Calcocóndilas, centrada en los aspectos más notorios 

de cada pueblo, es positiva, sin parcialidades heleno- o cristianocéntricas. Su 

relato no es beligerante, sino que reparte alabanzas y críticas a todos de acuerdo 

con la valoración moral de sus acciones. No ve el islam como una herejía 

doctrinal, sino que adopta frente a él una posición sociológica y religiosa neutral, 

objetiva, a diferencia de su pariente Demetrio Calcocóndilas que asumió una 

postura más beligerante. En conjunto Laónico es más moderado y sereno que 

Heródoto que, a pesar de su relativismo y de su esfuerzo por describir la alteridad 

con tonos objetivos, en ocasiones critica las costumbres que describe20. 

 
2. OBJETIVOS DE LA HISTORIA 

Como Heródoto y Tucídides, Calcocóndilas desvela en el mismo proemio el 

contenido y la finalidad de su obra. He aquí los proemios de los tres autores: 

Ἡροδότου Ἁλικαρνησσέος ἱστορίης ἀπόδεξις ἥδε, ὡς μήτε τὰ  γενόμενα ἐξ 

ἀνθρώπων τῷ χρόνῳ ἐξίτηλα γένηται, μήτε ἔργα μεγάλα τε καὶ θωμαστά, τὰ 

 
19 E.g. Hdt. 1.157, 2.30, 4.76, 7.10 (ἤθεα); 1.94, 1.131, 1.172 (νόμοι); 1.157, 2.36, 4.109 

(δίαιτα).  
20 Sobre la representación del otro en Heródoto, cf. F. Hartog, 1980; sobre la identidad 

y alteridad en Calcocóndilas, cf. A. Markopoulos, 2000, y A. Akişik, 2013.  



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

104 

μὲν Ἕλλησι, τὰ δὲ βαρβάροισι ἀποδεχθέντα, ἀκλεᾶ γένηται, τά τε ἄλλα καὶ δὴ 

καὶ δι’ ἣν αἰτίην ἐπολέμησαν ἀλλήλοισι.  

Θουκυδίδης Ἀθηναῖος ξυνέγραψε τὸν πόλεμον τῶν Πελοποννησίων καὶ 

Ἀθηναίων, ὡς ἐπολέμησαν πρὸς ἀλλήλους, ἀρξάμενος εὐθὺς καθισταμένου καὶ 

ἐλπίσας μέγαν τε ἔσεσθαι καὶ ἀξιολογώτατον τῶν προγεγενημένων, 

τεκμαιρόμενος ὅτι ἀκμάζοντές τε ᾖσαν ἐς αὐτὸν ἀμφότεροι παρασκευῇ τῇ πάσῃ 

καὶ τὸ ἄλλο Ἑλληνικὸν ὁρῶν ξυνιστάμενον πρὸς ἑκατέρους, τὸ μὲν εὐθύς, τὸ 

δὲ καὶ διανοούμενον. 

Λαονίκῳ Ἀθηναίῳ τῶν κατὰ τὸν βίον οἱ ἐς ἐπὶ θέαν τε καὶ ἀκοὴν ἀφιγμένων ἐς 

ἱστορίαν ξυγγέγραπται τάδε, ὥστε δὴ χρέος τοῦτο ἐκτινύναι τῇ φύσει ἅμα 

οἰόμενος καὶ μηδὲν αὐτῶν ἀκλεῶς ἔχειν ἐς τοὺς ἐπιγιγνομένους ξυνενεχθέντων, 

ὡς ἐμοὶ δοκεῖ, οὐδαμῇ ἐλασσόνων τῶν κατὰ τὴν οἰκουμένην ποτὲ γενομένων 

μνήμης ἀξίων. 

Los tres coinciden en darnos su nombre, patria y contenido de su obra. 

Heródoto y Calcocóndilas concuerdan en el empleo del término ἱστορία, que no 

está en toda la obra de Tucídides, y este y Calcocóndilas, en el empleo del verbo 

συγγράφω para designar su labor. Heródoto y Calcocóndilas, por su parte, coin-

ciden en la finalidad que persiguen, la de evitar que los hechos caigan en el 

olvido21. Calcocóndilas afirma que al componer su obra ha querido saldar su 

deuda con su “condición natural” (φύσει), sin duda en referencia a la “nación” 

griega, afirmación que no está en sus modelos. Por último, la precisión cronoló-

gica (ἀρξάμενος εὐθὺς καθισταμένου) está solo en Tucídides, que escribe una 

historia contemporánea, a diferencia de Heródoto y Calcocóndilas que escriben 

una historia universal. También es evidente el paralelo que hay entre el proemio 

de Tucídides y el siguiente pasaje de Calcocóndilas al hablar de la guerra entre 

genoveses y venecianos y sus respectivos aliados: 

Chalc. 1, p. 181 ὡς μὲν οὖν πρὸς τούτους (sc. genoveses y venecianos) 

πολεμοῦντας ἀλλήλοις ξύμπασα ἡ Ἰταλία διέστη πρὸς ἑκατέρους, καὶ ὡς 

ἐπολέμησαν, ἐς τὸ πρόσω ἰόντι τοῦ λόγου δηλοῦταί μοι, ὡς ἐγένετο. 

Calcocóndilas designa su obra habitualmente con la palabra λόγος. 

Como es sabido, los primitivos relatos historiográficos en prosa recibían este 

mismo nombre de λόγοι. Píndaro22 los relacionó con los cantos de la épica 

(ἀοιδαί), y a sus recitadores (λόγιοι), con los aedos (ἀοιδοί). Heródoto, por su 

parte, designó a estos contadores de historias con los términos λογοποιός, que 

aplicó a Hecateo, y λόγιος, quizás para distinguir entre creadores y recitadores23, 

mientras que el término “logógrafo” (λογογράφος) aparece por primera vez en 

Tucídides (1.21). El término λόγος aparece en Heródoto en varias ocasiones para 

designar su Historia, en expresiones como ἐπάνειμι ἐπὶ τὸν πρότερον λόγον, 

 
21 Cf. L. Miletti, 2017, pp. 140-142. 
22 N. 6.29-30 y P. 1.92-94. 
23 Hdt. 2.143, 5.36 y 125 (λογοποιός); 1.1, 2.3 y 77 (λόγιος). 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

105 

προσθήκας... ὁ λόγος ἐξ ἀρχῆς ἐδίζετο, pero es más frecuente su empleo para 

designar los relatos parciales que escuchaba de sus fuentes e incorporaba a su 

narración (ἕτερος λεγόμενος λόγος, ἦν δὲ λόγος, οὗτος ὁ ἄλλος λέγεται λόγος, 

etc.) En Tucídides, en cambio, no se documenta el término ni para designar la 

obra en conjunto ni los relatos parciales. Podemos decir, por tanto, que los 

ejemplos de Calcocóndilas 24  son de inspiración herodotea. He aquí dos 

ejemplos: 

Chalc. 1, p. 124 ... ὡς προϊόντι πρόσω τοῦ λόγου δηλωθήσεται. 

Chalc. 2, p. 192 εἶμι δὲ ἐπ᾿ ἐκεῖνο τοῦ λόγου ὅθεν ἐπὶ τοσοῦτον ἐτραπόμην, ἐς 

τοσοῦτον διεξιὼν τὸν λόγον. 

3. FUENTES Y METODOLOGÍA 

Según confesión propia, para escribir su Historia Heródoto empleó dos tipos de 

fuentes, la observación personal y los relatos ajenos. En la primera incluye tres 

elementos: la vista, la opinión y la investigación (ὄψις, γνώμη, ἱστορίη): 

Hdt. 2.29 ἄλλου δὲ οὐδενὸς οὐδὲν ἐδυνάμην πυθέσθαι, ἀλλὰ τοσόνδε μὲν  ἄλλο 

ἐπὶ μακρότατον ἐπυθόμην, μέχρι μὲν Ἐλεφαντίνης πόλιος αὐτόπτης ἐλθών, τὸ 

δ’ ἀπὸ τούτου ἀκοῇ ἤδη ἱστορέων. 

Hdt. 2.99 Μέχρι μὲν τούτου ὄψις τε ἐμὴ καὶ γνώμη καὶ ἱστορίη ταῦτα λέγουσά 

ἐστι, τὸ δὲ ἀπὸ τοῦδε Αἰγυπτίους ἔρχομαι λόγους ἐρέων κατὰ τὰ ἤκουον· 

προσέσται δέ τι αὐτοῖσι καὶ τῆς ἐμῆς ὄψιος. 

Empecemos por el primer elemento de su observación personal. La au-

topsia era fundamental en la historiografía antigua. Ella y conceptos relaciona-

dos como la auturgia (αὐτουργία) y la autopatía (αὐτοπάθεια) servían para 

caracterizar la relación en la que se situaba el autor respecto de los hechos 

narrados, es decir, su metodología. El concepto de autopsia aparece de forma 

recurrente en la historiografía bizantina. En Procopio hay cinco ejemplos del 

término αὐτόπτης, tres de ellos aplicados a su labor de historiador25: 

Procop. Goth. 2.15.8 ἐμοὶ μὲν [...] τῶν τε εἰρημένων αὐτόπτῃ γενέσθαι [...] 

τρόπῳ οὐδενὶ ξυνηνέχθη. 

En Nicéforo Grégoras aparece también en varios pasajes26, en uno de 

ellos, con otros compuestos de αὐτός: 

Greg. 2, p. 1007 ... ἡμᾶς (οἷς ἀκριβῶς εἰδέναι τὰ τοιαῦτ᾿ ἐγεγόνει, αὐτόπταις 

καὶ αὐτηκόοις καὶ αὐτοπαθέσιν αὐτοῖς ἡμῖν γεγονόσι). 

 
24 Chalc. 1, pp. 17, 26, 131, 181; 2, pp. 54, 57, 79, 169, 192, 242, 287. 
25 Procop. Goth. 2.15.8, Arc. 18.7, Aed. 6.7.18. 
26 Nic. Greg. Hist. 1, p. 276; 2, p. 571; 3, p. 46, p. 255. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

106 

Lo emplean también otros historiadores como Sócrates27, Constantino 

Porfirogéneto28, Ataliates29 o Juan Cínamo30. Finalmente, Jorge Paquímeres 

menciona la autopsia de los hechos que narra, tanto en la versión amplia como 

en la reducida de su obra:  

Pachym. Hist. I.1 Γεώργιος Κωνσταντινουπολίτης [...] τάδε ξυνέγραψεν, οὐ 

λόγους λαβὼν ἄνωθεν ἀμαρτύρους, οὐδ’ ἀκοῇ πιστεύων μόνον, ἤν τις λέγοι 

ἑωρακὼς ἢ καὶ ἀκούσας αὐτός [...], ἀλλ᾿ αὐτόπτης τὰ πλεῖστα [...] γεγονώς. 

En Calcocóndilas, por el contrario, no encontramos ni αὐτόπτης ni 

αὐτοψία aplicados a su labor de historiador. Esto no significa que despreciara la 

vista como fuente de información. Ya hemos visto el término θέα en las primeras 

líneas del proemio. Poco más adelante especifica las fuentes que utiliza: la vista, 

la probabilidad, la conjetura y la información oral, todas ellas como medios para 

alcanzar la verdad: 

Chalc. 1, p. 2 ἐπιμνησόμεθα καὶ περὶ ἄλλων τῶν κατὰ τὴν οἰκουμένην 

γενομένων, οὐκ ἀμφὶ τόνδε τὸν ἐπ’ ἐμοῦ χρόνον, οἷς τε αὐτὸς παρεγενόμην 

θεασάμενος, καὶ τἆλλα ἀπό τε τοῦ εἰκότος, μάλιστα δὲ συμβαλλόμενος, καὶ ὡς 

ἔτι παρὰ τῶν τὰ ἀμείνω φρονούντων ἐδόκουν πυθέσθαι περὶ αὐτῶν, ἀλλ’ ᾗ ἂν 

εἰς μάλιστα ἔχοι ὡς ἀσφαλέστατα ἐπὶ τὸ ἄμεινον ἀληθείας εἰρῆσθαι. 

Pasemos ahora al segundo de los términos mencionados, la opinión 

(γνώμη). En Calcocóndilas no se aplica al historiador, pero sí otros cercanos 

como la “verosimilitud” y la “conjetura”. El término εἰκός se documenta en su 

obra en diez pasajes, de los que dos tienen el valor de “verosimilitud” como 

medio de reconstrucción de la historia. En Heródoto aparece en 44 pasajes bajo 

la forma jónica esperable (οἰκός), pero con el sentido banal de “lógico, 

razonable”, sin referencia a la “verosimilitud” como método de reconstrucción 

de la historia. En Tucídides, en cambio, sí lo encontramos empleado con este 

valor en diversas formas (τὰ εἰκότα, ἐκ τοῦ εἰκότος, ἀπὸ τῶν εἰκότων, εἰκότως). 

Parece, pues, probable que Laónico lo cogiera de él más que de Heródoto. 

Συμβάλλεσθαι, en cambio, está ampliamente documentado en este 31  para 

designar la conjetura formulada a partir de los datos de la realidad, en 

expresiones como συμβαλλόμενος εὑρίσκω, (ὡς) ἐγὼ συμβάλλομαι, οὐκ εἶχον 

συμβαλέσθαι. El empleo de este término con el mismo valor es también 

frecuente en Calcocóndilas32. He aquí un ejemplo en el que el verbo aparece 

 
27 Socr. Sch. HE 5.24. 
28 Const. Porph. Senten. p. 114, combinando αὐτόπτης con συνεργός y χειριστής. 
29 Attal. Hist., p. 8 y pp. 321-22 Bekker. 
30 Cinn. Epit., p. 241. 
31 Hdt. 1.68; 2.33 y 112; 4.15, 45 y 111; 6.81; 7.10, 184, 187 y 209; 8.30. 
32 Chalc. 1, p. 7; 2, pp. 34, 56, 71, 278. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

107 

junto a otro de “preguntar”, este como fuente primaria, y la conjetura como 

fuente secundaria del conocimiento histórico: 

Chalc. 1, p. 92 οὐκ ἔχω δὲ τοῦτο συμβάλλεσθαι, ὡς εἴη ἀληθές, οὐ δυνάμενος 

ἐξευρεῖν διαπυνθανομένῳ. 

En otro pasaje se vincula συμβάλλομαι con la inseguridad de la verdad 

que busca el historiador: 

Chalc. 1, pp. 8-9 ὡς μὲν οὖν τούτων ἕκαστα ἔχει ἀληθείας, καὶ ἐφ’ ἃ δέῃ τούτων 

χωροῦντας πείθεσθαι ἄμεινον, οὐκ ἔχω ξυμβαλέσθαι ὡς ἀσφαλέστατα. 

Al hablar de los dacios (válacos) y su lengua, semejante a la italiana, 

Calcocóndilas vuelve a mencionar la información oral y la conjetura como 

medios para alcanzar la verdad: 

Chalc. 1, p. 72 ὅθεν μὲν οὖν τῇ αὐτῇ φωνῇ χρώμενοι ἤθεσι Ῥωμαίων ἐπὶ ταύτην 

ἀφίκοντο τὴν χώραν καὶ αὐτοῦ τῇδε ᾤκησαν, οὔτε ἄλλου ἀκήκοα περὶ τούτου 

διασημαίνοντος σαφῶς ὁτιοῦν, οὔτε αὐτὸς ἔχω συμβαλέσθαι, ὡς αὐτοῦ ταύτῃ 

ᾠκίσθη. 

Otro término frecuente en Heródoto33, pero no menos en Tucídides34, 

como método de investigación histórica vinculado al “entendimiento” es 

τεκμήριον y las diversas fomas del verbo τεκμαίρω en voz media. También 

Calcocóndilas emplea este término35. He aquí un ejemplo en el que aparece 

combinado con otros que designan diversos métodos de análisis histórico: 

Chalc. 1, p. 24 [que los albaneses proceden de la región de Epidamno, desde la 

que se desplazaron hacia el Este, hacia Tesalia, Etolia y Acarnania] οἶδά τε 

αὐτὸς ἐπιστάμενος, ἀπὸ πολλῶν τεκμαιρόμενος, καὶ πολλῶν δὴ ἀκήκοα, [pero 

si cruzaron de Yapigia a Epidamno] οὐκ ἔχω, ὅπῃ συμβάλλωμαι ἀσφαλῶς. 

Tras la vista y el entendimiento, Heródoto situaba en tercer lugar como 

fuente de información los relatos, que abundan también en la obra de 

Calcocóndilas. No parece que tuviera acceso a muchos textos escritos, por lo que 

la mayoría de sus informaciones procedería de relatos populares orales. Con fre-

cuencia emplea el verbo πυνθάνομαι para designar esta fuente de información 

oral: en concreto, en su obra hay diecisiete ejemplos de este verbo, a veces en 

expresiones comparativo-modales como ᾗ πυνθάνομαι, ὡς ἐπυθόμην, etc., y en 

otras, simplemente el verbo: 

Chalc. 1, p. 11 ὧδε γενέσθαι ἐπυθόμην. 

 
33 Hdt. 2.13, 43, 58 y 104; 3.38; 7.238; 9.100. 
34 Th. 1.3, 34 y 73; 2.15, 39 y 50; 3.66, etc. 
35 Chalc.1, pp. 23, 31, 32, 119, 125; 2, pp. 173, 278, 292. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

108 

Chalc. 2, p. 137 ἀπέθανον δὲ ἐν τῇ μάχῃ ταύτῃ, ὡς ἐπυθόμην, ... 

Chalc. 2, p. 280 πυνθάνομαι δὲ τὴν χώραν διήκειν... 

En Heródoto hay tres tipos de citas, de autor (“cuentan los sacerdotes de 

Tebas, de Menfis”), “epicóricas” (“los atenienses dicen”, “como se cuenta en 

Arcadia”) y anónimas (“dicen”, “se cuenta”). En este punto Calcocóndilas sigue 

a Tucídides y no menciona sus fuentes, salvo una excepción: el relato sobre el 

presupuesto otomano, para el que dice haber recibido información de los 

contables de la hacienda (Chalc. 2, pp. 197-201)36. El informe recuerda los 

pasajes en los que Heródoto menciona sus fuentes, pero también el catálogo 

fiscal de las satrapías del Imperio persa37. Calcocóndilas tiene también algunas 

“citas epicóricas o nacionales”, que no suele presentar por parejas como 

Heródoto (los griegos / los persas; los griegos / los egipcios). Parece probable 

que empleara para sus excursos y para la etapa otomana temprana fuentes 

básicamente orales. Utilizó también fuentes griegas escritas antiguas, como 

Heródoto, Tucídides, Diodoro, algunos tratados de Plutarco y probablemente la 

Geografía de Ptolomeo, y con más dudas, quizás también otras medievales38. 

Cuando existían versiones contrapuestas de un mismo hecho, Heródoto, 

o bien dejaba al lector libertad para escoger la que más le gustara, o bien daba 

su opinión39. La coincidencia de las fuentes, por el contrario, le servía para re-

calcar la verosimilitud de su relato40. En caso de fuente única su actitud era 

semejante: su mención servía, bien para confirmar y dar credibilidad a sus noti-

cias, bien para quitarse la responsabilidad de su contenido cuando no las 

consideraba lo suficientemente creíbles41. Algo semejante hace Calcocóndilas. 

En ocasiones se reconoce incapaz de establecer la verdad o falsedad de un hecho 

histórico, y en otras ofrece opiniones diversas sobre un mismo suceso, aunque 

no con tanta frecuencia como Heródoto. Una diferencia que lo separa de él es su 

 
36 Sobre este relato, cf. S. Vryonis, 1976. 
37 Hdt. 3.89-96. 
38  N. G. Nicoloudis, 1994, menciona, entre las fuentes escritas, principalmente a 

Heródoto y Grégoras. Las orales, en cambio, serían más variadas: personas de su entorno (su 

padre, su primo Demetrio, Pletón), información del propio Calcocóndilas obtenida en sus 

viajes, relatos de viajeros como Ciriaco de Ancona, relatos de marineros y mercantes, tradi-

ciones y relatos orales de los turcos, etc. A. Kaldellis, 2012c, pone en duda las supuestas 

fuentes medievales aducidas (Grégoras, la Crónica de Juan Cortasmeno, el Discurso fúnebre 

del emperador Manuel II por su hermano Teodoro, etc.), con las que, en su opinión, tiene solo 

coincidencias parciales, lo que demostraría que las habría conocido a través de intermediarios, 

quizás orales. Cf. también S. Baştav, 1960, que ofrece un listado de pasajes de la obra de 

Calcocóndilas con paralelos en fuentes turcas. 
39 Hdt. 1.65; 2.2; 3.32; 6.137. 
40 Hdt. 1.20 y 23; 2.75; 4.12 y 150. 
41 Hdt. 2.123; 3.9; 7.152. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

109 

grado de discrepancia con sus fuentes: mientras que Heródoto disiente de ellas 

con frecuencia, Calcocóndilas lo hace raras veces. Así, sobre la muerte de Murad 

I y la batalla de Kosovo (1389) afirma que hay dos versiones, la de los turcos y 

la de los griegos, y manifiesta su incapacidad para decidirse por una de ellas 

(Chalc. 1, pp. 53-54). Lo mismo le pasa con el origen de los húngaros, que unos 

sitúan en los getas, y otros, en los dacios: 

Chalc. 1, pp. 67-68 ἐγὼ δέ, ὁποῖον ἄν τι εἴη τὸ γένος τοῦτο τὴν ἀρχήν, οὐκ ἂν 

οὕτω ῥᾳδίως εἰπεῖν ἔχοιμι. 

Sobre la prioridad cronológica, dentro de la familia eslava, de los 

sármatas (rusos) o ilirios (bosnios), si fueron aquéllos quienes cruzaron el 

Danubio desde el norte y se establecieron en el territorio de los misios, tribalos 

e ilirios, o si, por el contrario, fueron los ilirios los que colonizaron Polonia y 

Rusia, Calcocóndilas dice lo siguiente42: 

Chalc. 1, p. 126 οὔτε ἄλλου τινὸς ἐπυθόμην τῶν παλαιοτέρων διεξιόντος, οὔτ᾿ 

ἂν ἔχοιμι πάντῃ ὡς ἀληθῆ διασημήνασθαι43. 

Y un último ejemplo: cuando habla de la división de los Estados 

italianos entre güelfos y gibelinos, Calcocóndilas confiesa su ignorancia de la 

causa y del proceso que llevó a unas y otras ciudades a alinearse en estos dos 

bandos: 

Chalc. 2, pp. 70-71 ὅτῳ  μὲν οὖν τρόπῳ καὶ γένος καὶ πόλεις τῶν κατὰ τὴν 

Ἰταλίαν ἁπανταχῇ ἐς δύο τούτω μοίρα διέστη, ὥστε ἀλλήλαις πολεμίας εἶναι, 

διενεχθεῖσαι τῇ γνώμῃ διὰ παντός, καὶ ὅθεν τὴν ἀρχὴν ἔσχε τῆς διαφορᾶς, οὔτε 

τινὸς ἐπυθόμην, ὥστε ἀληθές τι περὶ αὐτῶν ἐπισημῆναι, οὔτ’ αὐτὸς 

συμβαλλόμενος ἔχοιμ’ ἂν λέγειν τι ἀσφαλὲς περὶ αὐτῶν. 

Como es sabido, en los estudios herodoteos hay toda una corriente de 

impugnación de las fuentes de la Historia, la llamada “escuela del mentiroso” 

(The liar school). Fueron Sayce y Panofsky quienes a finales del siglo XIX 

formularon la hipótesis de un Heródoto inventor de citas para cuadrarlas con su 

relato, hipótesis que tuvo escaso eco en un primer momento. En los años de 1970 

Fehling rescató esta vieja conjetura y defendió que las citas de la Historia se 

explicarían por la técnica de la composición literaria. Serían creaciones 

personales que no reflejarían información ni oral ni escrita y responderían a unas 

reglas fijas, en concreto, el principio de “fuente obvia” (aquella de la que, por 

motivos lógicos, cabe esperar información de primera mano) y el de “respeto a 

la versión de parte”. Su sistema de trabajo sería el propio de la literatura: 

Heródoto habría mezclado la verdad histórica y la creación poética, como en la 

 
42 Sobre el debate del siglo XV en torno a los ilirios, cf. A. Kaldellis, 2014, pp. 78-84. 
43 En 2, pp. 277-278, vuelve a hacerse eco de estas dos opiniones. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

110 

novela histórica contemporánea. Algo semejante se ha dicho de Calcocóndilas. 

Antes he citado algunos pasajes que tienen paralelos en la obra de Heródoto. No 

es fácil interpretarlos. Pueden responder a hechos semejantes, pero no puede 

descartarse la hipótesis de un Calcocóndilas “creador literario” o inventor de 

historias según el principio de conveniencia en cada momento de su obra. 

Otro rasgo que acerca a ambos autores y los aleja de Tucídides es la 

indefinición cronológica de los hechos narrados. Calcocóndilas no da fechas en 

toda su obra, si acaso, los años de los reinados de cada sultán, y a veces con 

errores. La mayoría de las veces la cronología es indefinida, se concreta en 

expresiones como “con posterioridad”, “no muchos años después”, “pasado 

mucho tiempo”, etc. (μετὰ  ταῦτα, οὐ πολλοῖς ἔτεσιν ὕστερον, χρόνου συχνοῦ 

διελθόντος). Solo en los últimos libros, dedicados a Mehmed II, la cronología es 

más minuciosa. Esta indefinición temporal nada tiene que ver con la precisión 

por años del conflicto, estaciones del año, éforos y magistrados que encontramos 

en Tucídides. 

 

4. IDEOLOGÍA 

En este punto las coincidencias de Calcocóndilas con Heródoto son, sin 

duda, menos numerosas por las diferencias culturales que los separan. Existen, 

no obstante, algunas que quiero reseñar brevemente. 

Heródoto es un buen ejemplo de la mentalidad arcaica en el terreno de 

la ética de la culpa y del castigo, que se concreta en la secuencia moral κόρος-

ἄτη-ὕβρις-φθόνος-νέμεσις. Las figuras de Creso de Lidia, Polícrates de Samos 

o el propio rey persa Jerjes así lo ponen de manifiesto. Aunque esta secuencia 

no es habitual en Calcocóndilas, encontramos sus ideas básicas en el pasaje en 

el que el sultan Bayaceto I, tras su derrota en Ankara, comparece ante Tamerlán, 

que le reprocha la insensatez y el orgullo de haberse enfrentado a él: 

Chalc. 1, p. 148 ἀλλ᾿ ἢν μὴ ἐτετύφωσο, ἔφη Τεμήρης, οὕτω μέγα πάνυ φρονῶν, 

οὐκ ἂν δὴ ἐς τοῦτο συμφορᾶς, οἶμαι, ἀφίκου· οὕτω γὰρ εἴωθε τὸ θεῖον τὰ πάνυ 

μέγα φρονοῦντα καὶ πεφυσημένα μειοῦν ὡς τὰ πολλὰ καὶ σμικρύνειν. 

La terminología difiere de la antigua, pero no cabe duda de la 

correspondencia que hay entre τυφόω y ἄτη, μέγα φρονέω / φυσάω y ὕβρις, y 

μειοῦν / σμικρύνειν y νέμεσις. 

En el terreno de la religión, Heródoto es un representante típico del 

espíritu de su tiempo. No niega la existencia del mundo sobrenatural y acepta 

incluso su intervención en la historia a través de los oráculos, portentos y sueños, 

pero trasluce también la influencia del espíritu ilustrado de la filosofía y ciencia 

jónicas que le lleva a racionalizar o criticar algunos mitos, movido no tanto por 

principios ideológicos como por la aplicación del método comparado a la 

mitología. Así sucede en el diálogo mantenido por Hecateo con los sacerdotes 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

111 

de Tebas en torno a los ascendientes divinos de los griegos44. En conjunto, sin 

embargo, Heródoto escribe su Historia sin utilizar el elemento divino, 

centrándose en las acciones de los hombres. 

La situación cultural y religiosa de Calcocóndilas es distinta. Algunos 

lo han considerado, a él y a su maestro Pletón, miembros de una “sociedad 

cristiana”, pero no cristianos45. Ya hemos visto que Calcocóndilas hace gala de 

una escrupulosa neutralidad y objetividad en la presentación que hace de la 

cristiandad y del islam, es cierto, pero esto no implica indiferencia. Presenta el 

islam de forma comprensiva y desapasionada, no desde una posición religiosa 

militante, sino meramente etnográfica. La información que da de él es banal, se 

limita a la prohibición de beber vino, al ramadán, la circuncisión, las costumbres 

funerarias, las prohibiciones alimentarias y las creencias básicas. Su relato imita 

el de Heródoto, su manera de entender las diferencias culturales y sociológicas 

de los distintos pueblos. Denomina el cristianismo con los términos Ἰησοῦ 

θρησκεία / δόξα, y la cristiandad, como Ἰησοῦ μοῖρα / νόμοι. El término Χριστός 

aparece en su obra una sola vez (2, p. 223), e igualmente χριστιανοί (2, p. 224)46. 

La mayoría de las referencias a Dios están puestas en boca de sus personajes, 

salvo en cuatro ocasiones que son suyas47. No faltan, con todo, pasajes en los 

que se refiere a Jesús como Dios y Señor48 , que contradicen esa supuesta 

indiferencia. Para comprender la postura de Calcocóndilas ante la religión hay 

que tener en cuenta, por un lado, que la relación entre islam y cristianismo 

durante el Medievo en el Mediterráneo oriental fue de enfrentamiento, pero 

también de convivencia, como lo reflejan obras cumbre de la literatura griega 

como el Diyenís Acrita, y por otro, que Calcocóndilas escribe en la 

Constantinopla posterior a la conquista, en un contexto político y religioso 

nuevo. 

A diferencia de Heródoto, los prodigios en la obra de Calcocóndilas son 

escasos, por no decir inexistentes. Hay una excepción curiosa. En el último libro, 

cuando narra el trato vejatorio que el sultán Mehmed II dio a 500 cautivos de las 

aldeas situadas en torno a Modón, a los que cortó por la mitad y dejó insepultos, 

cuenta que un buey se acercó al lugar donde yacían los despojos y, tras lanzar 

 
44 Hdt. 2.143. 
45  Cf. A. Kaldellis, 2014, pp. 101-170, que considera a Calcocóndilas como un 

neopagano de la escuela de Pletón; J. Harris, 2003, p. 160, lo califica de “rather 

unconventional Christian”. 
46 A. Kaldellis, 2012b, pp. 269 y 271, cree que los dos pasajes podrían ser interpolacio-

nes posteriores, quizás de Jorge Amirutzes, aunque deja abierta la autoría. 
47 Chalc. 1, p. 88 τὴν γὰρ σελήνην ἐπιτροπεύειν τε τὴν τῶν ὑδάτων φύσιν ὑπὸ θεοῦ 

τετάχθαι οἰόμεθα, 1, p. 101 ἐς τύχην μᾶλλόν τοι ὑπὸ θεοῦ δεδομένην ἀφορῶντα, 1, p. 102 ὑπὸ 

τοῦ θεοῦ ἐγένετο Παιαζήτῃ σωφρονισθῆναι, 2, p. 116 ἐς δέος τε ὑπὸ θεοῦ καθίσταντο. 
48 Chalc. 1, pp. 132 (Ἰησοῦ τοῦ θεοῦ), 133 (κυρίου Ἰησοῦ), 134 (Ἰησοῦ τοῦ θεοῦ); 2, 

pp. 186 (τοῦ κυρίου Ἰησοῦ), 223 (τοῦ κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ). 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

112 

un mugido traspasado de dolor, se llevó las dos mitades de un cadáver y las 

volvió a reunir en un sitio aparte. Informado de los hechos, al día siguiente el 

sultán mandó llevar esas dos mitades donde estaba el resto. El buey volvió a 

repetir su acción. El sultán, sorprendido, ordenó enterrar los medios cuerpos y 

se llevó al buey a su palacio, en donde lo cuidó. Unos dicen que el cuerpo era de 

un ilirio, otros, de un veneciano. En cualquier caso, el hecho constituía un buen 

presagio para la nación del fallecido: 

Chalc. 1, p. 304 δοκεῖ δὲ τοῦτο οἰωνὸν φέρειν ἐς τὰ τοῦ γένους τοῦ σώματος 

ἐκείνου, καὶ ἐπὶ τοῖς μέλλουσιν ἔσεσθαι εὐδαιμονία εἰς ἐκεῖνο τὸ γένος. 

Frente a los humanistas latinos y algunos eruditos bizantinos que 

centraban toda su atención en la religión de los turcos, Calcocóndilas va más 

allá. Establece una oposición básica entre bárbaros y griegos-romanos, pero no 

basada en la religión. Si en Heródoto los bárbaros son los persas, en 

Calcocóndilas lo son los turcos, mientras que los griegos de Heródoto son ahora 

los bizantinos y los latinos. Las críticas abiertas o veladas que hace a los bárbaros 

no se basan en sus creencias o costumbres, sino en sus actos. Frente a la opinión 

de algunos de sus contemporáneos, que veían en la conquista de Constantinopla 

un castigo de Dios por los pecados de la cristiandad, Calcocóndilas considera el 

auge y caída de los imperios como resultado, en parte, de la suerte (τύχη), pero 

no menos de la virtud y méritos (ἀρετή). Frente a la hostilidad antiotomana de 

otros historiadores de la conquista, en especial de Ducas, la idea del castigo 

divino está ausente de Calcocóndilas, que explica el éxito turco por esos dos 

factores humanos: el auge de su Imperio se explicaría por su virtud, que estaría 

en la base de su fortuna49. En los últimos libros abundan las críticas a Mehmed 

II por su crueldad y deslealtad. El relato que hace de él es un listado de los 

atributos propios de un tirano, pero Calcocóndilas deja claro que no es un turco 

prototípico, sino un psicópata. Aun así, nunca vincula sus defectos y crímenes 

con su religión. Critica también a los dirigentes griegos, en este caso por su 

incompetencia y sus disensiones. Esta crítica, nacida de su propia frustración 

como griego, sería, quizás, una muestra de su helenofilia.  

Y termino diciendo algo sobre esa helenofilia. En los últimos años 

algunos estudiosos han postulado que Pletón y Calcocóndilas promovieron una 

“rehelenización” de los romeos, es decir, la creación de una sociedad helénica 

pagana50 . Para estos dos autores la pérdida de la identidad antigua habría 

provocado la decadencia paulatina de Bizancio y la conquista otomana. Dejando 

de lado las objeciones que cabe hacer a esta hipótesis, importa recalcar que 

habría sido esta idea, ajena a la tradición historiográfica romano-ortodoxa, la que 

habría fomentado los estudios de Bizancio en Occidente: si el proyecto de Pletón 

 
49 Cf. E. van Ivánka, 1954, y J. Harris, 2003. 
50 En especial, A. Kaldellis, 2014, pp. 171-236. 



La pervivencia de Heródoto en Bizancio: los Relatos históricos de Laónico Calcocóndilas 

 
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

113 

no tuvo efectos en levante, en donde el Rum-millet del Imperio otomano heredó 

el concepto romano-ortodoxo anterior y lo mantuvo hasta el siglo XIX, sí lo 

habría tenido en Occidente, en donde la obra de Calcocóndilas, que tuvo gran 

difusión, se convirtió en una base para la reescritura de la historia de los romanos 

de Oriente. 

 
Declaración de contribución de autoría  

José M. Floristán: conceptualización, investigación, redacción-borrador 

original, redacción-revisión y edición 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Akişik, A. (2013) Self and Other in the Renaissance: Laonikos Chalkokondyles 
and Late Byzantine Intellectuals, PhD, Harvard University. 

Baştav, S. (1960) «Die türkische Quellen des Laonikos Chalkondylas», en 

Dölger, F. y Beck, H.-G. (eds.), Akten des XI. internationalen 
Byzantinistenkongresses (München 1958), München, pp. 34-42. 

Bianconi, D. (2022) «L’Erodoto di Nicola Tricline, Giorgio Gemisto Pletone e 

Demetrio Raoul Cabace. Il Laur. Plut. 70.6 da Tessalonica a Roma, 

passando per Mistrà», Bollettino dei Classici 43, pp. 61-110. 

Cyriac of Ancona (2003) Later Travels, ed. and trans. by Edward W. Bodnar 

with Clive Foss, Cambridge, MA: Harvard UP. 

Darkó, E. (1922-27) Laonici Chalcocandylae Historiarum Demonstrationes, 2 

vols., Budapestini. 

Darkó, E. (1923-24) «Zum Leben des Laonikos Chalkondyles», BZ 24, pp. 29-

39. 

Darkó, E. (1927) «Neue Beiträge zur Biographie des Laonikos 

Chalkokandyles», BZ 27, pp. 276-285. 

Ditten, H. (1965) «Bemerkungen zu Laonikos Chalkokondyles’ Nachrichten 

über die Länder und Völker an den europäischen Küsten des Schwarzen 

Meeres», Klio 43-45, pp. 185-246. 

Ditten, H. (1966a) «Bemerkungen zu Laonikos Chalkokondyles’ Deutschland 

Exkurs», ByzF 1, pp. 49-75.  

Ditten, H. (1966b) «Die Korruptel Χωρόβιον und die Unechtheit der Trapezunt 

und Georgien betreffenden Partien in Laonikos Chalkokondyles’ 

Geschichtswerk», en Irmscher, J. (ed.), Studia Byzantina, Halle, pp. 57-

70. 

Ducellier, A. (1973) «La France et les Iles Britanniques vue par un byzantin du 

XVe siècle: Laonikos Chalkokondylis», en Economies et sociétés au 
Moyen Âge: Mélanges offerts à Edouard Perroy, Paris, pp. 439-445. 



José M. Floristán 
 

  
ISSN: 1989-4619                              Sello de Calidad FECYT                              Myrtia 40 (2025), 97-114 

114 

Ducellier, A. (1984) «La Péninsule Iberique d’après Laonikos Chalkokondylis, 

chroniqueur byzantin du XVème siècle», Norba: Revista de historia 5, pp. 

163-177. 

Ducellier, A. (1996) «L’Europe occidentale vue par les historiens grecs des 

XIVème et XVème siècle», ByzF 22, pp. 119-159. 

Ellis, A. (2024) «A Neo-Pagan Editor in Late Byzantine Sparta: Or, How 

Gemistos Pletho Rewrote His Herodotus», DOP 78, pp. 315-354. 

Harris, J. (2003) «Laonikos Chalkokondyles and the Rise of the Ottoman 

Empire», BMGS 27, pp. 153-170. 

Hartog, F. (1980) Le miroir d’Hérodote: essai sur la représentation de l’autre, 

Paris (trad. esp. El espejo de Heródoto, México 2003). 

van Ivánka, E. (1954) «Der Fall Konstantinopels und das byzantinische 

Geschichtsdenken», JÖBG 3, pp. 19-34. 

Kaldellis, A. (2012a) «The Date of Laonikos Chalkokondyles’ Histories», 

GRBS 52, pp. 111-136. 

Kaldellis, A. (2012b) «The Interpolations in the Histories of Laonikos 

Chalkokondyles», GRBS 52, pp. 259-283. 

Kaldellis, A. (2012c) «The Greek Sources of Laonikos Chalkokondyles’ 

Histories», GRBS 52, pp. 738-765. 

Kaldellis, A. (2014) A New Herodotos: Laonikos Chalkokondyles on the 
Ottoman Empire, the Fall of Byzantium, and the Emergence of the West, 
Washington, D.C. 

Markopoulos, A. (2000) «Das Bild des Anderen bei Laonikos Chalkokondyles 

und das Vorbild Herodot», JÖB 50, pp. 205-216. 

Miletti, L. (2017) «Scrivere come Erodoto e Tucidide nel Quattrocento. La 

battaglia di Ponza in Laonico Calcocondila», Medioevo e Rinascimento 

31, pp. 137-153. 

Miller, W. (1922) «The Last Athenian Historian: Laonikos Chalkokondyles», 

JHSt 42, pp. 36-49. 

Nicoloudis, N. G. (1994) «Observations on the Possible Sources of Laonikos 

Chalkokondyles’ Demonstrations of Histories», Byzantina 17, pp. 75-82. 

Preiser-Kapeller, J. (2013) «Laonikos Chalkokondyles», en Thomas, D. y 

Mallet, Al. (eds.), Christian-Muslim Relations. A Bibliographical History, 

vol. V (1350-1500), Leiden. 

Vryonis, S. (1976) «Laonikos Chalkokondyles and the Ottoman Budget», 

International Journal of Middle East Studies 7, pp. 423-432. 

Wurm, H. (1995) «Die handschriftliche Überlieferung der Ἀποδείξεις Ἱστοριῶν 

des Laonikos Chalkokondyles», JÖB 45, pp. 223-232. 

Wurm, H. y Gamillscheg, E. (1992) «Bemerkungen zu Laonikos 

Chalkokondyles», JÖB 42, pp. 213-219. 


