
 
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 
 

Myrtia, nº 40 (2025), 51-66 

 

Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

[Imagined and Imaginary Ethnicities: Herodotus, Author of the Persika] 

https://doi.org/10.6018/myrtia.609811 

Manel García Sánchez* 

Universitat de Barcelona 

manelgarciasanchez@ub.edu 

ORCID iD: https://orcid.org/0000-0003-1289-1579 
 

 

 

No fue Heródoto de Halicarnaso el único autor de Persiká, pero sí el mejor 

conservado, estudiado y admirado en la tradición. El padre de la historia se 

inspiró en una tradición que venía de antes, a saber (M. García Sánchez, 2025b), 

la de los tratados etnogeográficos como la Periégesis de Hecateo de Mileto, y 

que continuaría en el mientras y el después, con nombres como Caronte de 

Lámpsaco, Helánico de Lesbos, Dionisio de Mileto, Helánico de Lesbos, Ctesias 

de Cnido (M. García Sánchez, 2025a), Heraclides de Cumas, Dinón de Colofón, 

Hermesianacte de Colofón, Diógenes, Critón de Pieriote y Farnuco de Nísibis. 

 
* Este trabajo ha sido realizado en el marco de los Proyectos de Investigación PID2020-

112558GB-I00, PID2021-123951NB-I00, PID2023-146729NB y PID2024-157946NB-100 

financiados por el Ministerio de Ciencia e Innovación del Gobierno de España, así como en 

el del Grupo de investigación 2021 SGR 00246 UB-UAB, reconocido y financiado por la 

Generalitat de Catalunya. 

Resumen: En el presente trabajo intentamos justificar por qué debemos ver también a Heródoto 

como a un autor de Persiká. El historiador de Halicarnaso se valió en sus Historias de las 

mismas técnicas narrativas, de los mismos tropos, de las mismas temáticas y de los 

mismos clichés orientalistas en su construcción de la etnicidad persa, una etnicidad 

imaginada e imaginaria sobre la alteridad que ayudara en la definición de la propia 
etnicidad griega. 

 

  

Abstract: In this paper we try to justify why we should also see Herodotus as an author of Persiká. 

In his Histories, the historian of Halicarnassus made use of the same narrative techniques, 

the same tropes, the same themes and the same orientalist clichés in his construction of 

Persian ethnicity, an imagined and imagined ethnicity of otherness that helped in the 

definition of Greek ethnicity itself. 
 

   

Palabras clave: etnicidad, identidad, alteridad, bárbaro, orientalismo, Persiká 

  

Keywords: ethnicity, identity, otherness, barbarian, orientalism, Persiká 

  

Recepción: 26/03/2024 Aceptación: 13/03/2025 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

52 

Los Magiká de Janto de Lidia se inscribían también en esa misma tradición y 

Frínico o Esquilo enhebraron tragedia e historiografía para representar también 

al bárbaro persa como el bárbaro en mayúsculas simbolizado por la figura 

hiperbólica de su Gran Rey, en especial con la figura de Jerjes como el prototipo 

del déspota oriental, cruel y atrabiliario, dominado por todas las pasiones, la 

ὕβρις en especial, una tradición de larga duración en el imaginario griego y en 

la tradición occidental que no ha podido evitar acercarse a la historia del imperio 

aqueménida como la crónica de una muerte anunciada por la perversión y 

decadencia que supuso para los persas que Ciro adoptase las costumbres de los 

medos1 . Sin duda Heródoto bebió de otras fuentes, orales en su caso, una 

tradición oral (ἀκοαί) de los territorios del imperio aqueménida visitados por el 

historiador de Halicarnaso, Egipto, por poner un ejemplo sobresaliente y si 

realmente lo visitó, o su Halicarnaso natal, complementada con una tradición de 

fuentes genuinamente aqueménidas como las copias de la inscripción de 

Behistún que se distribuirían a lo largo y ancho del imperio o quizás también por 

los famosos y perdidos anales reales (βασιλικαὶ ἀναγραφαί/βασιλικαὶ διφθέραι). 

Al menos eso se desprendería de afirmaciones herodoteas del tipo Los 
entendidos de entre los persas dicen (λόγιοι) que fueron los culpables de la 

discordia (Hdt. 1.1)2 ya desde las primeras páginas de su obra o el uso de formas 

verbales como el impersonal y anónimo λέγεται o la fórmula λέγουσι3. La 

tradición de dicho género literario fue fecunda mientras existió el imperio 

aqueménida, después se diluyó como intertextualidad en otros géneros literarios, 

como la historiografía propiamente dicha, con Quinto Curcio o Arriano de 

Nicomedia, o la novela, como en el caso del Pseudo Calístenes, autores que 

siguieron fascinados por un enemigo de frontera que si durante las Guerras 

Médicas intentó convertir la Grecia europea en una satrapía más, en la época de 

Heródoto y hasta la conquista de Alejandro cambió la estrategia y, tras renunciar 

a una política de conquista, optó por fiar su política exterior a una apuesta casi 

siempre ganadora consistente en financiar con el oro persa, los famosos dáricos, 

ahora a uno, después al otro de los contendientes en los endémicos conflictos 

que dejaron exhaustas a las ciudades estado griegas. Heródoto no alcanzó a ver 

esa habilidosa y efectiva práctica de geopolítica, cuyo primer éxito relevante 

llegó con la ayuda a Esparta frente a Atenas en el desenlace de las Guerras del 

Peloponeso. 

 
1  H. Sancisi-Weerdenburg, 1987; M. García Sánchez, 2009; D. Lenfant, 2011; R. 

Bichler, 2021. 
2  Las traduccions de las Historias de Heródoto son de F. Rodríguez Adrados y P. 

Redondo Reyes, Madrid, 2020. 
3 M. Dorati, 2013.  



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

53 

Aunque autores de la reputación de Pierre Briant han defendido que 

Heródoto no es un autor de Persiká, sino un historiador interesado en el conflicto 

entre griegos y bárbaros (ἱστορίη/ἱστορία)4, no cabe duda de que su primera 

inspiración vino de la tradición del género etnogeográfico5, por no decir que 

todas sus Historias hacen uso de muchas técnicas narrativas propias de los 

Persiká. Es legítima dicha interpretación para el contenido del libro I 

(explicación del origen del conflicto entre griegos y bárbaros y los orígenes del 

imperio persa bajo el reinado de Ciro), del libro III (conquista de Egipto por 

Cambises y la subida al trono de Darío I) y el libro IV (campañas de Darío I en 

Escitia). No pocas de las informaciones curiosas, paradoxográficas o 

escandalosas que trufan de anécdotas el resto de libros sobre los nómima de la 

alteridad persa responden muy bien a los imperativos del género misceláneo de 

los Persiká, desde las conjuras de harén o la pasión desatada de Jerjes por su 

nuera Artaínta, la esposa de su hijo Darío, al servilismo de los persas 

aqueménidas frente al gobierno despótico de su Gran Rey. Como veremos, son 

muchos los tópicos narrativos que legitiman diferenciar entre un Heródoto autor 

de Persiká frente a un Heródoto historiador de las Guerras Médicas, en especial 

el de los libros V-IX relativos a la rebelión jonia y a la Primera y Segunda Guerra 

Médica, sin que un género desmerezca al otro ni minimice su valía como 

historiador el haberse valido de los clichés del género historiográfico de los 

Persiká. Por tanto, Heródoto no solo se impuso como objetivo su declaración de 

intenciones del proemio: Esta es una exposición de la investigación (ἱστορίη) de 
Heródoto de Halicarnaso, hecha con el fin de que ni los sucesos (γενόμενα) de 
los hombres sean olvidados con el tiempo ni hechos (ἔργα) grandiosos y 
admirables, realizados unos por griegos, otros por los bárbaros, queden sin 
gloria, y, entre otras cosas, por qué causa emprendieron la guerra los unos contra 
los otros (Hdt., Proemio), sino que se vio influenciado por una tradición previa 

o contemporánea de Persiká, enhebrados a partir de fuentes escritas u orales, 

griegas y aqueménidas, y a la que él contribuyó sin duda como pocos en su 

creación. 

Anthony D. Smith ha definido seis componentes de la identidad étnica 

inmanentes a todas las construcciones identitarias y las invenciones de una 

tradición: un nombre colectivo, un mito común de descendencia, una historia 

compartida, una cultura compartida distintiva, una asociación a un territorio 

específico y un sentido de solidaridad6. A ello podríamos sumar que en la 

construcción de la alteridad de las teorías genéticas se refleja una comprensión 

de las características físicas heredadas, esto es, la creencia en la herencia de los 

 
4 R. Drews, 1973, pp. 66-67; P. Briant, 1988, p. 69; F.J. Gómez Espelosín, 2013, p. 235. 
5 R. Thomas, 2011. 
6 A. Smith, 1986: 22-31; E. Hall, 1997; I. Malkin, 2001; M. García Sánchez, 2019. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

54 

caracteres adquiridos, a los que no escapa el comportamiento moral, las virtudes 

y los vicios, en el caso de los otros, los delitos y las faltas. Además, estas teorías 

genéticas están indisolublemente ligadas a las teorías culturales, ya que los 

griegos creían que las cualidades morales de las personas darían lugar a ciertos 

tipos de sistemas políticos y de formas de organización social, con Pierre 

Bourdieu, de habitus como principios generadores de prácticas de agency, una 

teoría de la acción que se reprodujo a lo largo de diferentes contextos históricos7. 

También aparecen junto con las teorías ambientales, que se centran en la forma 

en que la geografía, la naturaleza, el clima o el entorno físico conforman el 

cuerpo y el espíritu, el físico y el carácter, y la debilidad y cobardía de los persas 

iba a ser el paradigma más elocuente de un pueblo condenado por el 

determinismo geográfico: pues en las regiones suaves suelen nacer hombres 
suaves (τῶν μαλακῶν χώρων μαλακοὺς γίνεσθαι), porque no es lo propio de una 
misma tierra producir un fruto excelente y al mismo tiempo hombres valientes 
en la guerra (Hdt. 9.122). Todo este tipo de razonamientos a priori o 

sencillamente de prejuicios condicionaron los relatos de Persiká y cuando 

Heródoto se refiere a los persas, tanto en el elogio como en la censura, los aplica 

consciente o inconscientemente como categorías de análisis, un andamiaje 

conceptual, y como técnicas narrativas de análisis antropológico y cultural.  

François Hartog8 analizó el fenómeno en su magistral ensayo sobre el 

libro IV y la Escitia de Heródoto y esa ha sido una de las maneras dominantes 

de abordar la invención de la alteridad y la creación del concepto de bárbaro a 

partir de los persas en el imaginario griego9. Un pasaje de las Historias es 

revelador al respecto de la definición de Anthony D. Smith: y además, que todos 
los griegos poseen la misma sangre y lengua, los mismos santuarios y sacrificios 
a los dioses así como costumbres similares (ἤθεά τε ὁμότροπα) (Hdt. 8.144). 

Esos ἤθεά y ὁμότροπα, los apegos primordiales que diría Clifford Geertz, 

acostumbran a ser los ejes vertebradores de cualquier discurso etnogeográfico o 

etnohistórico –en el caso de las costumbres persas en Hdt. 1.131-140–, que 

recibieron un impulso definitivo con las Guerras Médicas10, momento cumbre 

de la autodefinición identitaria griega por oposición a los persas11, a los que, por 

supuesto, se suman instituciones como la religión o la guerra, las formas 

políticas, la familia y muchos otros hábitos culturales, como el gusto por los 

jardines o paraísos 12 , y antropológicos que permitan diferenciar entre un 

 
7 G. Cruz Andreotti, F. Machuca Prieto, 2022, p. 19-20. 
8 F. Hartog, 1991. 
9 M. García Sánchez, 2007, 2009. 
10 M. I. Finley, 1996. 
11 E.S. Gruen, 2011, pp. 9-52. 
12 M. García Sánchez, 2020. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

55 

Nosotros y unos Otros13. No sólo en el nacimiento de la historiografía, sino, a 

través de toda la literatura clásica, a través de todos y cada uno de los géneros 

literarios se enhebró una retórica de la alteridad que permitía la recepción de un 

conjunto de formas de vida calificadas genéricamente como bárbaras, y los 

persas iban a representar en ellas al bárbaro por antonomasia. Dicha retórica se 

configuró, como demostró Hartog, a partir de tres categorías. Recursos retóricos 

como la inversión, figura consistente en presentar al auditorio heleno una imagen 

invertida de su propio mundo, con sus modos de vida y sus valores 

transformados en sus opuestos o contrarios, o la diferencia, consistente en 

mostrar todos aquellos puntos en los cuales los usos y costumbres de los bárbaros 

se manifestaban como antagónicos a los usos y costumbres de los griegos, se 

combinaron con la analogía, figura retórica que invita a apoyarse en lo familiar 

y conocido para imaginar y aprehender lo desconocido y lo ajeno. Por supuesto, 

en un mundo dominado todavía por la oralidad, la alteridad hubo de plasmarse 

en un poderoso lenguaje iconográfico después de las Guerras Médicas y que 

impregnó las formas artísticas y seguro inspiró a y se inspiró en Heródoto para 

servirse del poder de las imágenes14. 

Las Guerras Médicas se ven tradicionalmente como una cesura 

determinante entre los períodos arcaico y clásico. La contienda militar y la 

victoria griega sobre los persas crearon un mundo nuevo necesitado del poder de 

un discurso que celebrase el triunfo a través, valiéndonos de Maurice 

Halbwachs, de una topografía de lieux de mémoire 15 , pero que también 

legitimase la polarización irreconciliable entre griegos y bárbaros justificadora 

de, por ejemplo, el nuevo imperialismo ateniense, primero, el conato espartano 

de imperio asiático o, finalmente, la conquista macedonia del Imperio 

aqueménida. El período clásico que siguió fue el momento en que los griegos 

intuyeron la rentabilidad identitaria de la invención de la alteridad, de inventar 

al bárbaro e invertir fuertemente en ese valor de propaganda cultural y política, 

también a través de una retórica sobre la épica victoria frente al bárbaro16. La 

experiencia traumática, primero, y triunfante, después, de las guerras persas 

hubo de incidir claramente en la manera en que tanto las generaciones 

contemporáneas al conflicto como las posteriores concibieron a los pueblos no 

griegos, en especial al persa, pero sobre todo a sí mismos, ese sentir que 

podríamos definir como helenismo o helenidad. Los griegos tomarían 

consciencia de sus características culturales idiosincráticas y sus rasgos étnicos 

 
13 T. Todorov, 1989. 
14 E.D. Francis, 1990; D. Castriota, 1992; M.M.C. Miller, 1997, 2011; F.J. Gómez 

Espelosín, 2013, pp. 169-204.  
15 N. Loraux, 1981; M. Jung, 2006; G. Proietti 2021. 
16 H.H. Bacon, 1961; T. Long, 1986; E. Hall, 1991; J. Vlassopoulos, 2013. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

56 

comunes mientras clasificaban a todos los pueblos no griegos como bárbaros, 

naciones con una segunda naturaleza privada de las superiores virtudes helenas, 

pueblos con almas vertebradas por la suma de todos los vicios –hipócritamente 

considerados como no griegos–, como el lujo, el afeminamiento, el despotismo, 

la crueldad desatada y la falta de autocontrol o enkráteia. Pasaron a considerar a 

los otros, de manera desdeñosa y peyorativa, como los bárbaros, escalando un 

grado desde la xenofobia comprensible ante un pueblo multicultural y 

multiétnico de frontera con voluntad imperialista, al racismo17, esto es, a la 

construcción ideológica de una categoría moral y de pensamiento sobre la 

superioridad de un pueblo sobre otro, de una superioridad étnica que legitimaba 

el desprecio y, si ello fuera posible, la dominación y superioridad de Europa 

sobre Asia18 , que Heródoto equipara con el dominio del imperio persa. El 

etnocentrismo griego, y sus representaciones de la alteridad, de los bárbaros, 

funcionaron como un espejo de la identidad helena e inventaron al bárbaro como 

una imagen invertida de la helenidad. La identidad étnica helénica se empezó a 

forjar alrededor de mediados del siglo VI a.C., sirviéndose del mito como el 

discurso legitimador que anticipa la realidad, en forma de reclamos ficticios de 

parentesco, como por ejemplo Perseo como epónimo de los persas o Medea de 

los medos (Hellanic., FGrHist. 687a, F 1a, F 5b), hasta que la guerra contra el 

bárbaro aqueménida, desde la revuelta jonia y la caída de Mileto, hasta la 

Segunda Guerra Médica convulsionó la identidad étnica y cultural helena 

definida desde entonces en términos de oposiciones polares, de la polaridad y de 

la analogía, acompañadas ambas del mecanismo de defensa psicológico de la 

inversión, mecanismos de defensa cauterizadores o reductores de la angustia 

frente a la amenaza persa y, a la vez, un exceso de futuro que en vez de 

incrementar la ansiedad mitigaba el efecto de la misma porque los griegos 

definieron un horizonte de expectativas en el que se veían, ya desde las victorias 

en Maratón, Salamina o Platea, como los futuros conquistadores de Asia y del 

imperio aqueménida. Una vez más el imaginario, sirviéndose de la realidad, se 

adelantaba a la realidad anticipando el porvenir como horizonte de expectativa. 

Asimismo, y hasta Alejandro, el enemigo bárbaro era una fuerza poderosa que 

se usó para unir y/o justificar el liderazgo de la comunidad panhelénica en una 

campaña de conquista sobre la Persia aqueménida. Solo era necesario crear la 

retórica o el poder de las imágenes al servicio de la expresión de la superioridad 

helénica, de un drama de celebración que exaltaba el triunfo de la libertad sobre 

el despotismo bárbaro, de los valores occidentales sobre la degeneración oriental 

y asiática. Se trataba, pues, de inventar una imagen del bárbaro, del Bárbaro por 

antonomasia, el Persa y de su Gran Rey como el epítome de todos los excesos, 

 
17 B. Isaac, 2006; M. García Sánchez, 2019. 
18 E. Hall, 1993, P. Georges, 1994; Th. Harrison, 2000. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

57 

como afeminados y emocionales, más pasionales que racionales, debilitados y 

corrompidos por el lujo y resignados al servilismo, un contraste frente a los 

griegos igualitarios, resistentes y disciplinados, encráticos y amantes de la 

libertad 19 . Las imágenes negativas, las tergiversaciones y los estereotipos 

permitieron a los antiguos inventar al Otro, justificando así la marginación, la 

subordinación y la exclusión. La creación de la imagen de un pueblo, los persas, 

como los opuesto de la helenidad sirvió como un medio para fijar la identidad 

griega, el carácter distintivo y la superioridad de Europa sobre Asia, y eso hasta 

nuestros días y en la larga duración.  

La representación griega del oriental como «bárbaro», y de los persas 

aqueménidas como los bárbaros en mayúsculas, inaugurada con la revuelta jonia 

e intensificada por las Guerras Médicas, ocupa un lugar central en la narrativa 

herodotea y, en la larga duración, esta interpretación se utilizará y se refinará 

retóricamente para promover el jingoísmo durante el siglo IV a.C. y en la 

tradición occidental20. Heródoto pasó a sumarse, como primero sucedió con Los 
persas de Esquilo, al catálogo de fuentes para vertebrar el discurso definido por 

Edward Said como orientalismo, a saber, la superioridad de Occidente sobre 

Oriente como equivalente a la superioridad de la civilización sobre la barbarie21. 

Y ese género historiográfico tiene una denominación propia: Persiká. 
Nadie como Dominique Lenfant conoce los entresijos de la 

intertextualidad de los tratados de Persiká22. El mérito de la autora ha sido el de 

corregir el rígido esquema historiográfico de Felix Jacoby mediante el cual los 

autores de Persiká eran vistos como autores menores, autores de etnogeografía, 

casi tan solo interesados por los nómima, la paradoxografía, los thaumásia, la 

mitografía o la historia local y superados, en su visión teleológica por Heródoto, 

el verdadero padre de la historia. Heródoto, que compuso sus Historias en las 

décadas entre el 450-430 a.C. hubo de conocer los Persiká de Dionisio de Mileto, 

de Caronte de Lámpsaco y quizás los de Helánico de Lesbos, que fueron más 

allá del discurso etnogeográfico en sus obras, tratando probablemente sobre las 

Guerras Médicas, casi seguro sobre la Revuelta Jónica siendo minorasiáticos, y 

cuya temática se respiraría en el ambiente, como nos revelan Los persas de 

Esquilo, escritos en la misma época de Dionisio23. Es posible que conociese 

también los Magiká de Janto de Lidia. No hay que ver, pues, un demérito el que 

Heródoto se iniciase como autor de Persiká y desarrollase un nuevo género 

 
19 M. García Sánchez, 2009; Ll. Llewellyn-Jones, 2013. 
20 M. García Sánchez, 2019. 
21 E.W. Said, 2003; A. Grosrichard, 1981; Th. Hentsch, 1988; A. Tourraix, 2000. 
22 D. Lenfant, 2004, 2009; M. Moggi, 1972, 1977; F. Jacoby, 1958; I. Madreiter, 2012. 
23 D. Lenfant, 2009, pp. 11-13; R. Fowler, 2007, p. 34. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

58 

historiográfico, al hilo de las Guerras Médicas, a partir del libro V de las 

Historias. 

¿Qué temáticas de Heródoto son arquetípicas de Persiká? 24  ¿Se 

circunscriben todas ellas tan solo a los cuatro primeros libros de las Historias? 

Por supuesto que no, y como en la historiografía posterior, no hay autor que 

pueda resistir la tentación de no insertar un excurso etnogeográfico en una 

narración histórico-política. Pongamos algunos ejemplos. 

La figura del Gran Rey de Persia, el ὁ μέγας Βασιλεύς, representó como 

pocas simbólicamente todo lo que de exótico, de excesivo y superlativo, de 

frívolo, de afeminado, de violento, en definitiva, de alteridad, tenía la cultura 

persa25. Heródoto no se resistió tampoco a colocar a los reyes aqueménidas en 

la galería de los retratos de la moralización de la historia, con el catálogo de 

virtudes, pocas, y de vicios, muchos, que forjaron de un metal poco noble las 

almas de los soberanos aqueménidas. En un supuesto mito de las edades, de Ciro 

a Jerjes, sería como degenerar del oro al oricalco o latón dorado, desde el padre 

(πατήρ) Ciro al impío Cambises (ἀνόσιος), al Darío mercader (κάπηλος) o a la 

soberbia (ὕβρις) de Jerjes26, paradigmas de déspotas orientales dominados por 

las mujeres y los eunucos, por las conjuras del harén o pasiones innombrables 

de las que Hérodoto no pudo privarse de nombrar 27 . El mitema del Ciro 

expósito28 y los sueños proféticos de Astiages sobre la cepa que se extendía por 

toda Asia desde el sexo de su hija Mandane a su final víctima de la desmesura 

en la campaña contra la astucia de la reina de los maságetas Tomiris, un final de 

tragedia ática en el que los dioses castigan la insolencia de aquellos que se creen 

más que hombres (Hdt. 1.205-214)29. La locura e impiedad de Cambises en el 

libro III recoge todos los tópicos del melodrama sobre el déspota oriental al que 

también los dioses colocan en su lugar al castigarlo sin clemencia alguna: 

soberano enajenado, incestuoso e impío que se burlaba de las cosas y costumbres 

más sagradas (Hdt. 3.38.1) en Persia o en Egipto30. Darío no sale mal parado en 

el relato herodoteo, seguramente por esa simpatía que en la filosofía política 

griega tenía la idea del ἰδιώτης o privatus que alcanza la realeza por mérito 

propio, pero su ascenso al poder mediante la astucia del caballo como omen 
imperii (Hdt. 3.84-85) o el que iniciara la Primera Guerra Médica porque su 

esposa Atosa deseaba contar con esclavas laconias, argivas, áticas y corintias 

 
24 M. Flower, 2007. 
25 M. García Sánchez, 2009; Ll. Llewellyn-Jones, 2013. 
26 M. García Sánchez, 2022. 
27 M. García Sánchez, 2012. 
28 C. Sánchez-Mañas, 2018. 
29 P. Payen, 1991. 
30 A.B. Lloyd, 1988. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

59 

(Hdt. 3.134.5) le da un colorido de orientalismo a las historias muy acorde con 

los requerimientos del género de Persiká, el del hechizo del harén que domina 

también en el relato de la usurpación del falso Esmerdis, el Gaumata de Behistun 

(DB § 11)31. El retrato de la soberbia de Jerjes roza la caricatura, pero está 

también vertebrado por el orientalismo del género Persiká: atrabiliario, impío, 

cruel, adúltero, cobarde, sin duda un Jerjes más imaginario que real32, cuya 

pasión ridícula por los árboles alcanzó la ópera seria barroca en la bellísima aria 

Ombra mai fù del Serse melancólico y ensimismado de Francesco Cavalli en 

1655 o el de Georg Friedrich Händel en 173833. 

No podía quedar al margen el nefasto influjo de las mujeres de la corte 

sobre la moral de los persas, que ya solo necesitaban sumar a un clima que 

condena a la molicie las astucias de reinas, princesas y concubinas, en las 

conjuras del harén, en la educación del heredero y en las luchas sucesorias34. Su 

alianza con eunucos taimados ofrecía todos los ingredientes para poder mirar la 

sociedad persa por el ojo de la cerradura del harén, algo que se ha criticado a 

Ctesias, pero que en cambio no se ha reconocido en algunos pasajes de Heródoto 

en donde, como decíamos, los soberanos aqueménidas aparecen como 

marionetas de los caprichos o ambiciones de sus mujeres35. Es verdad que eso 

fue un tópico literario y un cliché de la alteridad ubicuo en la historiografía del 

siglo IV a.C., pero no es menos verdad que en Heródoto Atosa tiene un gran 

ascendente sobre las decisiones políticas de Darío, ya que lo animó a invadir 

Grecia mientras estaban en la cama (Hdt. 3.134.1) –la tríada guerra, alcoba, 

mujer es indisoluble entre los persas, que van acompañados de sus mujeres a la 

guerra (Hdt. 9.81)–36, incluso en el momento de determinar la línea sucesoria de 

Jerjes como heredero. Cambises se salta el tabú sagrado del incesto al casarse 

con dos de sus hermanas y no respetando la ley de los persas (Hdt. 3.88.2) y 

Jerjes sucumbe a la cólera de su esposa Amestris o enloquece frente a la pasión 

y el deseo que le genera su nuera Artaínta, a la que incluso le ofrece para 

seducirla un ejército como regalo (Hdt. 9.109.3)37. No olvidemos que el Gran 

Rey de Persia hace pasar a esposas y concubinas por el lecho por turno (Hdt. 

3.69.6) para saciar su apetito sexual, ofreciendo incluso a las mujeres de la 

familia real tierras para la extravagante provisión de su calzado (Hdt. 2.98.1). 

Los eunucos son personajes de máxima confianza del rey, custodios del harén e 

 
31 J. Wiesehöfer, 1978; J. Balcer, 1987. 
32 E. Bridges, 2015; R. Stoneman, 2015; M. García Sánchez, 2012, 2022. 
33 M. García Sánchez, 2017. 
34 M. García Sánchez, 2005. 
35 R. Bichler, 2010. 
36 P. Payen, 1997, p. 136. 
37 H. Sancisi-Weerdenburg, 1988. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

60 

instructores de los príncipes herederos (Hdt. 8.103-104; 105.1-2), otra de las 

razones de la decadencia aqueménida en el imaginario griego38. 

La religión es otro campo abonado para los relatos etnográficos de 

Persiká y para conceptualizar a la griega los nómima de los persas aqueménidas. 

Heródoto fue contemporáneo de Janto de Lidia y no se resistió a ofrecernos en 

sus Historias unas sucintas Magiká. Los dioses, el sacrificio, los usos funerarios, 

la interpretación de los presagios y, en especial, la impiedad del ἀνόσιος 

Cambises en Egipto (libro III) y del ἀσεβής Jerjes en su camino hacia Atenas 

(libros VII y VIII) saqueando santuarios o incendiando templos son 

paradigmáticas al respecto. 

De nuevo valiéndonos de Pierre Bourdieu, podríamos hablar de la 

educación del gusto persa a través de la mesa del Gran Rey, con sus banquetes 

pantagruélicos, en especial el celebrado el día de su natalicio (Hdt. 1.133), y una 

mesa como reflejo de la riqueza de un imperio: higos de Lidia (Hdt. 1.71.3), 

carnes asadas (Hdt. 1.133.1), agua del Coaspes (Hdt. 1.188) y mucho vino (Hdt. 

1.212.2; 5.18.2)39. 

Podríamos tratar de otros nómima de la alteridad persa para confirmar 

que Heródoto, en muchos de sus pasajes, puede ser considerado como un autor 

de Persiká. De hecho, si los autores de Persiká no nos hubiesen llegado tan 

mutilados, epitomizados y expurgados por la tradición posterior en busca de lo 

exótico y maravilloso, podríamos hallar seguramente en ellos un hilo narrativo 

de historia político-militar que se trufaría aquí y allá de un anecdotario de 

curiosidades etnogeográficas y una historia de los aqueménidas explicada desde 

dentro (emic), pero como mucho desde fuera (etic). 

Pero tras la apariencia, el cómo revela nítidamente el porqué, como diría 

Hayden White, el contenido de la forma de un pasado práctico, al servicio de la 

representación de la alteridad. Los tratados de Persiká se sirvieron de un conjunto 

de tropos del discurso: la inversión, las falsas polaridades, la diferencia, la 

analogía, el mundo al revés del pueblo descrito (Hdt. 2.35.2-4), la idealización 

de algunos pueblos como los etíopes (Hdt. 3.23.1-2), mecanismos cognitivos de 

aprehensión de lo desconocido, mecanismos psicológicos reductores de la 

angustia frente a la amenaza de frontera –el reactivo, la frontera, más eficaz para 

generar e inventar etnoidentidades–, la fascinación y el temor frente a la 

alteridad. Mostrar a un pueblo en femenino, a un soberano de un Oriente cobarde 

(Hdt. 5.49-50), a un rey atrabiliario y cruel era una manera denigratoria pero 

efectiva de cauterizar la ansiedad y el miedo provocados por la amenaza del 

poderoso vecino de Oriente, de Asia, de los persas aqueménidas y de su Gran 

Rey. Cuestionar moralmente a los persas, los bárbaros por antonomasia, 

 
38 M. García Sánchez, 2005. 
39 P. Briant, 1989; H. Sancisi-Weerdenburg, 1995. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

61 

minimizar el valor de su cultura, de su fuerza, de su poder, fue también una 

manera muy griega de enmascarar que las póleis griegas vivieron y se 

enfrentaron entre ellas casi durante dos siglos gracias o por falta del oro del Gran 

Rey. Ante tanta humillación silenciada por las fuentes griegas, más allá de esa 

retórica sobre la alteridad, tantas veces huera, cansina, pero intencional, se 

agitaban clichés sobre la libertad helena frente al servilismo asiático, y ante el 

síntoma o amago de la presura, la terapia era sencilla, a saber, representar al 

poderoso enemigo como un pueblo ridículo, inmoral, superlativamente cruel, 

voluble, marioneta de sus mujeres y de sus eunucos, víctima, en definitiva, de 

las conjuras del harén, un pueblo gobernado por unos Grandes Reyes solo de 

nombre, siempre en el imaginario griego subyugado y atenazado por la molicie 

y la crueldad desatada, por la pasión de la ira y por la pusilanimidad. La 

conquista de Oriente hizo sucumbir a los persas al letal canto de las sirenas, de 

un mundo de prodigios y maravillas, de lujo y de molicie, de μαλακία y de 

τρυφή. Pero todo ello fue una construcción del imaginario griego, que valiéndose 

de la forma y de los contenidos del género de los Persiká hizo uso de la hipérbole 

y de toda la retórica xenófoba sobre la barbarie y la alteridad, con la segunda 

naturaleza de los persas fruto de una pseudomoral del exceso y de la molicie, 

hijos no de la razón, sino esclavos de la pasión, la elevación de la infamia y el 

sarcasmo más descarnado a la condición de tropos literarios. 

Deberían matizarse, pues, algunas visiones de un Heródoto filobárbaro 

o amigo, como Jenofonte después, de los bárbaros. Es cierto que el historiador 

de Halicarnaso no es el autor clásico que más irrespetuoso se mostró contra los 

persas y no es menos verdad que muchas veces en su narrativa se manifiesta un 

intento de comprensión e, incluso, por influencia de la sofística, cierto 

relativismo cultural que iguala los usos y costumbres de los pueblos (νόμοι) y 

minimiza las diferencias (Hdt. 3.38.3-4). Pero tampoco es menos verdad que 

cuando se inicia el relato del conflicto greco-persa esa retórica sobre la alteridad 

va cargando las tintas sobre la diferencia, la polaridad, la superioridad griega 

frente al bárbaro. El recurso narrativo es entonces inequívoco, a saber, jugar con 

los facta y con los ficta, con los tópicos sobre los persas imaginados e 

imaginarios. Enhebrar el hilo de una memoria cultural como un cronotopo de 

facta y ficta, de historia y de storytelling culture, porque eso es, como en el caso 

de los autores de Persiká, la ἱστορία de Heródoto, de  una cartografía de lieux de 
mémoire y un pasado presente y un pasado futuro, de un presentismo que 

justifique la política griega en relación a los persas aqueménidas desde finales 

del siglo V a.C. y a lo largo de todo el siglo IV a.C., una política hipócrita de 

acercamiento o alejamiento a un enemigo que arbitró los asuntos griegos y frente 

al que era necesario oponer una retórica sobre la representación de la alteridad 

que cauterizase la angustia –un ejemplo incipiente de historia y trauma, no sin 

uso de la ironía– o camuflara el medismo o colaboración con los persas cuando 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

62 

convenía para doblegar a la polis enemiga de turno. Orientalismo al servicio de 

una historia como representación de la alteridad y mediante una retórica sobre la 

alteridad, empecinada y necesitada de cartografiar la alteridad persa, una 

amenaza real o latente causa de presura. 

¿Maledicencia de Heródoto? Para nada, tan solo una forma muy 

humana, demasiado humana, de representarnos a nuestros vecinos de frontera, 

en el caso de Heródoto como un historiógrafo genial e insustituible en nuestro 

conocimiento de las relaciones greco-persas, del mundo aqueménida y de las 

formas de representación de la alteridad, inventor de identidades y etnicidades, 

imaginadas e imaginarias, de etnogénesis griegas y bárbaras, de tradiciones 

inventadas, ficticias e imaginarias, también enhebradas de realidad, esto es, un 

ejemplo inequívoco de autor de Persiká, a los que, dicho sea de paso, habría que 

restituir por mérito propio en el Olimpo de la historiografía griega, con Heródoto 

como padre de la historia, pero no el único, y también de autor de Persiká junto 

a sus coetáneos y al resto de sus epígonos. Para todos ellos, autores de Persiká y 

de cualquier otro género literario, historiográfico o no, lo ideal sería poner una 

buena muralla entre nosotros, los griegos, y ellos, los persas, y la retórica de la 

etnicidad fue un instrumento de eficacia contrastada en las formas de 

representación de la alteridad persa en el imaginario griego. 

 

BIBLIOGRAFÍA 

Bacon, H. H. (1991), Barbarians in Greek Tragedy, New Haven. 

Balcer, J. (1987), Herodotus and Bisotun. Problems in Ancient Persian 
Historiography, Wiesbaden y Stuttgart. 

Bichler, R. (2010), «Der Hof der Achaimeniden in den Augen Herodots», en B. 

Jacobs, R. Rollinger (Hg. /eds.), Der Achämenidenhof /The Achaemenid 
Court, Wiesbaden, pp. 155-187. 

Bichler, R. (2021), «The Perspectives of Greek and Latin Sources», en B. Jacobs; 

R. Rollinger, (eds.), A Companion to the Achaemenid Persian Empire. 

Hoboken, NJ, pp. 1427-1446. 

Briant, P. (1988), «Hérodote et la société perse», en G. Nenci - O. Reverdin 

(eds.), Hérodote et les peuples non grecs, Vandoeuvres-Ginebra 1988, pp. 

69-113. 

Briant, P. (1989), «Table du Roi, tribut et redistribution chez les Achéménides», 

en P. Briant, Cl. Herrenschmidt (éds.), Le tribut dans l’empire perse. Actes 
de la Table ronde de Paris 12-13 Décembre 1986, Paris, pp. 35-44. 

Bridges, E. (2015), Imagining Xerxes. Ancient Perspectives on a Persian King, 
London-New York. 

Castriota, D. (1992), Myth, Ethos and Actuality. Official Art in Fifth-Century 

B.C. Athens, Madison, Wisconsin. 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

63 

Cruz Andreotti, G. -Machuca Prieto, F. (2022), Etnicidad, identidad y barbarie 
en el mundo antiguo, Madrid. 

Dorati, M. (2013), «Indicazionis di fonti (,Quellenangaben῾) e narrazione storica. 

Alcune considerazioni narratologiche», en B. Dunsch, K. Ruffing (Hg.), 

Herodots Quellen – Die Quellen Herodots, Woesbaden, pp. 223-240. 

Drews, R. (1973), The Greeks Accounts of Eastern History, Cambridge, Mass. 

Finley, M. I. (1996), «The Ancient Greeks and their Nation», en J. Hutchinson 

y A. D. Smith (eds.), Ethnicity, Oxford, pp. 111-116. 

Flower, M. (2007), «Herodotus and Persia», en C. Dewald, J. Marincola (eds.), 

The Cambridge Companion to Herodotus, Cambridge, pp. 274-289. 

Fowler, R. (2007), «Herodotus and his prose predecessors», en C. Dewald, J. 

Marincola (eds.), The Cambridge Companion to Herodotus, Cambridge, 

pp. 29-45.  

Francis, E. D. (1990), Image and Idea in Fifth-Century Greece. Art and 
Literature after the Persian Wars, London. 

García Sánchez, M. (2005), «La figura del sucesor del Gran Rey en la Persia 

aqueménida», en V. Alonso Troncoso (ed.), ΔΙΑΔΟΧΟΣ ΤΗΣ 
ΒΑΣΙΛΕΙΑΣ. La figura del sucesor en las monarquías de época 
helenística. Actas del Simposio Internacional sobre La figura del príncipe 
heredero en época helenística (A Coruña-Ferrol 11 y 12 de septiembre del 

2003), Madrid, Gerión Anejos, pp. 223-239. 

García Sánchez, M. (2007), «Los bárbaros y el Bárbaro: identidad griega y 

alteridad persa», Faventia 29/1, pp. 33-49. 

García Sánchez, M. (2009), El Gran Rey de Persia. Formas de representación de 
la alteridad persa en el imaginario griego, Barcelona. 

García Sánchez, M. (2012), «Soberbia y molicie: Cambises, Jerjes, Darío III 

Codomano y otros ilustres perdedores aqueménidas», en F. Marco Simón, 

F. Pina Polo, J. Remesal Rodríguez (eds.), ¡Vae Victis! Perdedores en el 
mundo antiguo, Barcelona, pp. 43-56. 

García Sánchez, M. (2017), «El Gran Rey en la ópera», en J.C. Bermejo Barrera; 

M. García Sánchez (eds.), Desmoi Filias: Bonds of Friendship. Studies in 
Ancient History in Honour of Francisco Javier Fernández Nieto, 

Barcelona, pp. 157-178. 

García Sánchez, M. (2019), «La invención de la alteridad: griegos y persas», en 

F. Marco Simón, F. Pina Polo, J. Remesal Rodríguez (eds.), Xenofobia y 
racismo en el mundo antiguo, Barcelona, pp. 13-47. 

García Sánchez, M. (2020), «Los jardines del Gran Rey de Persia», en Ll. Pons 

Pujol (ed.), Paradeisos. Horti: los jardines de la Antigüedad, Barcelona, 

pp. 65-82. 

García Sánchez, M. (2022), «La soberbia de Jerjes: un ejército plurinacional y 

multiétnico», en F. Echeverría; A. J. Domínguez Monedero; C. Fornis; J. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

64 

Pascual; L. Sancho Rocher (eds.), Jerjes contra Grecia. La Segunda 
Guerra Médica, 2.500 años después, Barcelona, pp.185-200, 

García Sánchez, M. (2025a), «Introducción», en Ctesias de Nido, Historias de 
Persia, Madrid, pp. 7-34. 

García Sánchez, M. (2025b), «Historia y ficción: los autores de Persiká y la 
historia teórica», en CF. J. Fernández Nieto; F. J. Lomas Salmonte 
(eds.), Entre las ideas y los hechos. Antigüedad clásica, culturas 
europeas y quehacer histórico. Estudios en homenaje a José Carlos 
Bermejo Barrera, Barcelona, Madrid, pp. 113-121. 

Georges, P. (1994), Barbarian Asia and the Greek experience. From the Archaic 
Period to the Age of Xenophon, Baltimore-London. 

Gómez Espelosín, F. J. (2013), Memorias perdidas. Grecia y el mundo oriental, 

Madrid. 

Grosrichard, A. (1981), La estructura del harén. La ficción del despotismo 
asiático en el occidente clásico, Barcelona.  

Gruen, E. S. (2011), Rethinking the Other in Antiquity, Princeton y Oxford. 

Hall, E (19912), Inventing the Barbarian. Greek Self-Definition through 
Tragedy, Oxford. 

Hall, E. (1993), «Asia unmanned: images of victory in classical Athens», en J. 

Rich, G. Shipley (eds.), War and Society in the Greek World, London, pp. 

107-133. 

Hall, J. M. (1997), Ethnic identity in Greek antiquity, Cambridge. 

Harrison, Th. (2000), The Emptiness of Asia. Aeschylus’ Persians and the 
History of the Fifth Century, London. 

Hartog, F. (19912), Le miroir d’Hérodote. Essai sur la représentation de l’autre, 
Paris. 

Hentsch, Th. (1988), L’orient imaginaire. La vision politique occidentale de l’est 
méditerranéen, Paris. 

Isaac, B. (2006), The Invention of Racism in Classical Antiquity, Princeton. 

Jacoby, F. (1958), Fragmente der griechischen Historiker, Leiden. 

Jung, M. (2006), Marathon und Plataiai. Zwei Perserschlachten als >>lieux de 
mémoire<< im antiken Griechenland, Göttingen. 

Lenfant, D. (2004), Ctésias de Cnide. La Perse. L’Inde. Autres fragments, Paris. 

Lenfant, D. (2009), Les Histoires perses de Dinon et d'Héraclide. Fragments 
édités, traduits et commentés, Paris. 

Lenfant, D. (2011), Les perses vus par les grecs. Lire les sources classiques sur 
l’empire achéménide, Paris. 

Llewellyn-Jones, Ll. (2013), King and Court in Ancient Persia 559 to 331 BCE, 

Edinburgh. 

Lloyd, A. B. (1988), «Herodotus on Cambyses: some Thoughts on recent 

Work», en A. Kuhrt, H. Sancisi-Weerdenburg, (eds.), Achaemenid 



Etnicidades imaginadas e imaginarias: Heródoto, autor de Persiká 

 

 
ISSN: 1989-4619                            Sello de Calidad FECYT                     Myrtia 40 (2025), 51-66 

65 

History III. Method and Theory. Proceedings of the London 1985 
Achaemenid History Workshop, Leiden, pp. 55-66. 

Long, T. (1986), Barbarians in Greek Comedy, Carbondale. 

Loraux, N. (1981), «Marathon ou l’histoire paradigmatique», en L’invention 
d’Athènes. Histoire de l’orasion funèbre dans la <<cité classique>>, Paris, 

pp. 157-173. 

Madreiter, I. (2012), Stereotypisierung - Idealisierung- Indiferenz. Formen der 
Auseinandersetzung mit dem Achaimeniden-Reich in der griechischen 
Persika-Literatur, Wiesbaden. 

Malkin, I. (ed.) (2001), Ancient Perceptions of Greek Ethnicity, Cambridge. 

Miller, M.M.C. (1997), Athens and Persia in the fifth century BC. A study in 
cultural receptivity, Cambridge. 

Miller, M.M.C. (2011), «Imaging Persians in the Age of Herodotus», en R. 

Rollinger; B. Truschnegg; R. Bichler (eds.), Herodot und das persische 
Weltreich – Herodotus and the Persian Empire, Wiesbaden, pp. 23-158. 

Moggi, M. (1972), «Autori greci di Persiká. I: Dionisio di Mileto», ASNP 2/2, 

ser. 3, pp. 433-468. 

Moggi, M. (1977), «Autori greci di Persiká. II: Carone di Lampsaco», ASNP 

7/1, ser. 3, pp. 1-26. 

Payen, P. (1991), «Franchir, transgresser, résister: autour de Tomyris et Cyrus 

chez Hérodote», Métis 6/1-2, pp. 253-281. 

Payen, P. (1997), Les Îles Nomades. Conquérir et résister dans l’Énquête 
d’Hérodote, Paris. 

Proietti, G. (2021), Prima di Erodoto. Aspetti della memoria delle Guerre 
persiane, Stuttgart. 

Said, E.W. (2003 [1978]), Orientalismo, Barcelona.  

Sánchez-Mañas, C. (2018), «Retórica del parentesco en la biografía temprana de 

Ciro (Hdt. 1.107-130)», Talia Dixit. Revista Interdisciplinar de Retórica e 
Historiografía, 13, pp. 1-25. 

Sancisi-Weerdenburg, H. (1987), «Decadence in the Empire or Decadence in the 

Sources? From Source to Synthesis», en H. Sancisi-Weerdenburg (ed.), 

Achaemenid History I, Sources, Structures and Synthesis, Leiden, pp. 33-

45. 

Sancisi-Weerdenburg, H. (1988), «Περσικὸν δὲ κάρπα ὁ στρατὸς δῶρον: A 

Typically Persian Gift (Hdt, IX, 109)», Historia 37 (3), pp. 372-374. 

Sancisi-Weerdenburg, H. (1995), «Persian food. Stereotypes and political 

identity», en J. Wilkins, D. Harvey, M. Dobson (eds.), Food in Antiquity, 

Exeter. 

Smith, A. (1986), The Ethnic Origins of Nations, Oxford. 

Stoneman, R. (2015), Xerxes. A Persian Life, New Haven-London. 



Manel García Sánchez  
 

  
ISSN: 1989-4619                          Sello de Calidad FECYT                       Myrtia 40 (2025), 51-66 

66 

Thomas, R. (2011), «Herodotus’ Persian Ethnography», en R. Rollinger; B. 

Truschnegg; R. Bichler (eds.), Herodot und das persische Weltreich – 
Herodotus and the Persian Empire, Wiesbaden, pp. 237-254. 

Todorov, T. (1989), Nous et les autres: la réflexion française sur la diversité 
humaine, Paris. 

Tourraix, A. (2000), L’Orient, mirage grec. L’Orient du mythe et de l’épopée, 

Paris. 

Vlassopoulos, J. (2013), Greeks and Barbarians, Cambridge. 

Wiesehöfer, J.J. (1978), Der Aufstand Gaumatas und die Anfänge Dareios I, 
Bonn. 


