
Medievalismo, 35, 2025, 455-462 · ISSN: 1131-8155 455

DOI: https://doi.org/10.6018/medievalismo/694131

David Porrinas (ed), ¡Reconquista! ¿Reconquista? 
Reconquista, Madrid, Desperta Ferro Ediciones, 

2024, 264 págs. isbn: 9788412744347

José María Monsalvo Antón

Universidad de Salamanca

“Reconquista” es un concepto tan polémico que la editorial abre el libro con una nota 
en la que aclara que el lector encontrará en la obra la palabra bajo diferentes estilos: a 
veces entrecomillada, otras veces en cursiva y minúscula –reconquista, cuando implica 
un uso metalingüístico–, o bien en redonda y mayúscula –Reconquista, sinónimo del 
período histórico 711-1492– o en redonda y minúscula –reconquista como acción de 
recuperar territorios en las guerras–, formas, todas ellas, que en esta edición de Desperta 
Ferro se ven, en efecto, utilizadas. La aclaración es indicativa del rigor que ha busca-
do la editorial, que ha venido demostrando también en otras obras. Es síntoma de ese 
mismo rigor haber dejado en manos de David Porrinas –autor en la misma editorial de 
una interesante monografía sobre El Cid– la coordinación de este libro. Gran acierto es 
también, por otra parte, el título del libro, altamente revelador de su carácter polémico. 
Yo hubiese alterado el orden: ¡reconquista!, reconquista, ¿reconquista? Sencillamente, 
porque me parece más correcto reconocer, en sentido procesual, que primero fue la exal-
tación ultranacionalista –del siglo XIX al franquismo–, luego el prejuicio negacionista 
lanzado desde la izquierda académica –de la Transición al multiculturalismo imperante 
hoy– y, finalmente, el interrogante que, a la postre, no sería sino ese final abierto que 
más podría convencer a los estudiosos más neutrales y críticos, o a los que en estos 
temas prefieren las preguntas a las respuestas ya preconcebidas. 
Porrinas y Desperta Ferro han contado para el libro con un plantel excepcional de autores. 
Cada uno aporta su particular punto de vista. Algunos sólo se han centrado sólo en una 
parte y la suma de las distintas piezas la que permite al lector vislumbrar el conjunto. 
Como en la leyenda oriental del elefante y los sabios ciegos que tocaron por primera 
vez al animal (el que tocó el colmillo, pensó que era una lanza; el que tocó la rodilla, 
la creyó columna...). Valga esta imagen como metáfora. No del todo aplicable a este 
caso, porque es verdad que hay algunos capítulos que, a mi juicio, sí han querido ver 
el conjunto del elefante y no sólo una porción de este. 
En el capítulo de Carlos de Ayala se especifica que, aunque no la palabra “reconquista”, 
que es claramente posterior, “la idea que expresa sí era una realidad legitimadora para 
las acciones bélicas de conquista” (p. 2). Ocurre igual que con la idea de cruzada, idea 
y realidad que fueron previas a la palabra. En el caso de la reconquista, reyes y cronistas 
tuvieron claro “que lo que justificaba su ofensiva contra los musulmanes era recuperar 

https://doi.org/10.6018/medievalismo/694131


José María Monsalvo Antón

Medievalismo, 35, 2025, 455-462 · ISSN: 1131-8155 456

una tierra que estos les habían arrebatado de forma injusta, lo cual no quería decir otra 
cosa, sino que era lícito reconquistarla” (ibid.). A continuación, Ayala, uno de los grandes 
conocedores de la problemática, alude a las referencias cronísticas –y otras– del reino 
de Asturias de los siglos VIII y IX para situar el origen de estas ideas. Después de este 
período vinieron otras narraciones y expresiones de neogoticismo medieval, hasta las 
crónicas de Jiménez de Rada o la Estoria de España. De manera que, aunque sin la 
palabra, es posible reconocer el discurso reconquistador en estas fuentes hispánicas. 
No todas las guerras que emprendieron los reyes medievales tuvieron ese sentido, pero 
sí las que hicieron contra los musulmanes, que se sostuvieron en esa justificación de 
recuperación del territorio perdido. Reconquista, pues, sería un concepto antiguo, al 
menos de la época de Alfonso III. Y que, a través de la corte de los reyes asturleoneses 
y posteriores, alcanzó su cima en la cronística latina o alfonsina del siglo XIII.
Aparte de estas contundentes razones, difíciles de refutar, Carlos de Ayala aporta otras 
razones que añaden aún más eficacia a la noción de reconquista. En concreto, al afir-
mar que no hubo una, sino varias ideas de reconquista. Aparte de la visión neogótica 
de los reyes asturleoneses o castellanos, hubo una noción compostelano-carolingia de 
recuperación de España, así como una noción pirenaica, o también una idea papal en la 
Plena Edad Media. Incluso apunta que los propios musulmanes desarrollaron su noción 
de reconquista, como recuperación de Al-Ándalus.
De esta última cuestión trata precisamente el capítulo de Javier Albarrán. A partir de 
crónicas árabes muestra que existió una idea de reconquista paralela a la cristiana, una 
noción que podría aplicarse, por lo tanto, también a Al-Ándalus. En la percepción de 
los musulmanes y su memoria, Al-Ándalus fue un territorio que consideraban propio y 
que fue arrebatado por los cristianos mediante la guerra. Así lo reflejan fuentes árabes 
medievales. La guerra contra los cristianos, a través de la yijad, estuvo envuelta en 
esas expectativas e ilusiones –en particular en época almorávide y la almohade– de 
recuperación del territorio o del esplendor perdido y añorado. 
Martín Ríos Saloma es un reconocido y acreditado especialista en la reconstrucción 
histórica del concepto de reconquista. Su enfoque es el de la historia de las ideas y 
de la historiografía. El autor hace un riguroso recorrido no sólo en torno al uso de la 
palabra, sino de otras categorías afines, como la de restauración de España –de hecho, 
hasta mediados del siglo XIX, en que se empieza a usar la palabra reconquista, se 
empleaba la de restauración–, o la idea de nación española, desarrolladas en varias 
etapas desde el siglo XVI hasta el franquismo, la Transición y hasta el tiempo presen-
te, ya que el autor llega a citar a Aznar y Abascal. Considera el autor que emplear el 
término reconquista, que fue “una invención historiográfica resultado del nacionalismo 
decimonónico” (p. 77), implica asumir ciertos prejuicios: la idea de que España existía 
antes del siglo VIII, implica dar por hecho que ya había “españoles” entonces, aceptar 
que la “invasión” musulmana fue ilegítima y que sirvió de coartada a los cristianos 
para reconquistar la patria perdida. Según el autor, “todas ellas son premisas falsas que 
hoy en día no pueden sostenerse desde una perspectiva científica” (ibid.), concluye el 
estudioso. Las razones expuestas parecen sólidas y tienen sentido. Pero los silogismos 



David Porrinas (ed), ¡Reconquista! ¿Reconquista? Reconquista, Madrid, Desperta...

Medievalismo, 35, 2025, 455-462 · ISSN: 1131-8155 457

podrían, en realidad, flaquear desde el momento en el autor adjudica directamente 
falsedad a unas premisas cuando menos discutibles y, además, se las adjudica a los 
usuarios de un concepto que, de hecho, y sobre todo hoy día, no tienen por qué asumir 
esos prejuicios o esa idea preconcebida.
Al valorar el capítulo siguiente, el de García Fitz, es imposible no tener en cuenta un 
hecho esencial: al igual que ocurre con Carlos de Ayala, es un medievalista –de los 
que aquí escriben– que se ha tenido que enfrentar directamente en sus investigaciones 
al análisis detallado de las guerras de los reinos cristianos contra Al-Ándalus en los 
siglos XI al XIV, esto es, las campañas bélicas, su organización y sus motivaciones. Este 
bagaje de investigación de primera mano no es irrelevante. Máxime cuando este trabajo 
empírico se ha hecho pormenorizadamente y con una extraordinaria solvencia. Quizá 
por eso, y porque han tenido que pasar por su ojo crítico no sólo las fuentes de la época 
sino multitud de fuentes secundarias de medievalistas contemporáneos, García Fitz no 
aprecia tanto peligro como otros autores –sobre todo los que han tratado la cuestión en 
términos sólo teóricos o filosóficos– en el uso de la palabra. El conocimiento acumula-
do a lo largo de los años le ha permitido asimilar un uso totalmente reconducido y sin 
instrumentalización espuria –al igual que Ayala– de la palabra y la idea de reconquista.
Aboga García Fitz en consecuencia por la factibilidad de usar de forma útil y pragmática 
la expresión, tal como lo han hecho otros medievalistas. Para empezar, porque es un 
término historiográfico sobre la Edad Media ya acuñado y consolidado académicamente, 
como tantos otros que manejamos. Un término que no tiene por qué estar uncido a las 
manipulaciones de regímenes o ideologías contemporáneas o de odio, que obviamen-
te García Fitz también sabe reconocer. Pero la realidad es que una buena nómina de 
grandes medievalistas extranjeros –Bronisch, Baloup...–, o españoles –Valdeón, Estepa, 
González Jiménez, García de Cortázar, Álvarez Borge, Mínguez Fernández, Portela 
Valladares...el elenco es abrumador–, autores que no son precisamente peones del 
nacionalcatolicismo, han usado la palabra con naturalidad y sin complejos, sin que sus 
aportaciones al medievalismo se hayan resentido por ello. Es más, García Fitz reconoce 
también que algunos historiadores, él mismo, como también señalaba Ayala, han reo-
rientado además la expresión “reconquista” hacia un sentido un poco más específico, 
como equivalente a la ideología y justificación de la guerra religiosa. Y eso también es 
enriquecedor al añadir nuevos significados de precisión a la categoría. García Fitz se 
refiere a importantes fenómenos peninsulares de la Edad Media: “la expansión militar a 
costa del islam occidental, proceso que estuvo revestido e impulsado por una ideología 
militante basada en los principios de guerra santa y de guerra justa, y que además tuvo 
una incidencia decisiva en la conformación de unas sociedades de frontera” (p.113). 
Si “reconquista” significa todo esto, dice, no hay inconveniente en el uso. Y siempre 
cabe el recurso de ponerla en cursiva, con comillas o con otro tipo de indicaciones. 
De modo que el término está tan solidificado que puede resultar operativo. Por simple 
economía del lenguaje. Por solventar con una sola palabra tan complejos procesos de 
nuestra historia medieval. Con puntos de vista como estos, que García Fitz resume con 
gran sentido crítico al final del capítulo (Ibid., p. 107-114), se puede estar tranquilo. 



José María Monsalvo Antón

Medievalismo, 35, 2025, 455-462 · ISSN: 1131-8155 458

Bajo esa perspectiva, tan bien expuesta, nos parece que la noción de reconquista puede 
seguir circulando y sólo debería incomodar a los más obstinados defensores de imponer 
un lenguaje encorsetado y tiranizado por lo políticamente correcto. 
El punto de vista de Armando Besga Marroquín es algo diferente, porque este autor 
tiende a percibir el concepto reconquista prácticamente como necesario. Y esto podría 
ser excesivo, puesto que, con la palabra o sin ella –aunque se pierdan matices en este 
caso– los medievalistas seguramente nos las hubiéramos arreglado bien para interpretar 
la historia medieval. ¡Faltaría más! Así pues, necesaria no es. Pero Besga va más allá 
y se adentra en el terreno de juego de los detractores de la idea de reconquista, el úni-
co que lo hace en este libro. En estos tiempos, tal incursión resulta valiente. El autor 
explicita a tal efecto cuáles son los mantras de la corriente negacionista que aboga por 
suprimir la palabra: que no debe utilizarse porque es un neologismo, que la inventó el 
nacionalismo español, que ya está en desuso socialmente y que la historia de Asturias 
no estuvo conectada con los visigodos. Desmontar estos prejuicios, sobre todo el úl-
timo, es y ha sido en varios de sus estudios un propósito, entusiasta y beligerante, de 
Besga Marroquín. Aunque todo ello es muy polémico, hay que reconocer el sentido 
común que rezuman, si no todas, sí al menos dos de las reflexiones de su capítulo: que 
el negacionismo de la reconquista también es fruto de una manipulación e instrumen-
talización, desde el otro lado, que esconde también una ideología, por tanto; y que se 
puede entender todo un pasado histórico a partir de una sola palabra que lleva mucho 
tiempo arraigada en el vocabulario común de los historiadores, una sola palabra que 
sintetiza ese pasado de forma sencilla y práctica. 
Interesada en el léxico político medieval, y especialista en el análisis de la propaganda 
en aquella época, Ana Isabel Carrasco, en una dirección diametralmente opuesta a la 
del capítulo anterior, acierta en el meticuloso estudio de la utilización torticera y mani-
puladora de la palabra reconquista en el pensamiento español contemporáneo. Lo que 
dice al respecto es pertinente. Ahora bien, resulta menos convincente su propuesta de 
erradicar el uso de la palabra por el hecho de haber sido pervertida por el pensamiento 
conservador y de rancio nacionalismo españolista. La lógica de este discurso es perversa: 
puesto que los franquistas y otros abusaron, tergiversaron y manipularon el término, 
¿qué debemos hacer? ¿no utilizarlo? La opción de la autora para justificar que no se use 
la palabra es propositiva: el término, dice, “no nos enseña nada sobre la sociedad real 
existente en los siglos medievales en la península ibérica” (p. 168). ¿Estamos seguros 
de ello? Más discutible en el capítulo, o no suficientemente matizado, es implicar en 
la manipulación a los historiadores que emplean la palabra: “los historiadores de pro-
fesión, con las elecciones que hacen de los conceptos que manejan en las investigacio-
nes, pueden contribuir a incrementar esa manipulación...” (ibid). Esta apología de la 
cancelación léxica que destila esta afirmación no se compadece bien, me parece, con la 
praxis del medievalismo español actual. Por otra parte, conceptos que los medievalistas 
usan en sus estudios y que Carrasco –de nuevo propositiva–, sugiere como alternativas 
para evitar hablar de reconquista –“conquista”, “frontera”, “feudalismo”, “señores de 
la guerra”, etc.–, son adecuados, sin duda, y de hecho se utilizan, pero quizá no tienen 



David Porrinas (ed), ¡Reconquista! ¿Reconquista? Reconquista, Madrid, Desperta...

Medievalismo, 35, 2025, 455-462 · ISSN: 1131-8155 459

por qué ser incompatibles con el uso, yo diría descontaminado, que puede hacerse de 
la palabra reconquista.
El punto de vista del capítulo escrito por Alejandro García Sanjuan tiene una orientación 
y postulados semejantes, con la denigración, justificada en sus páginas, de las ideologías 
que han manipulado la idea de reconquista en los siglos XIX y XX, hasta el franquismo. 
El autor alarga su repaso hasta Vox y Víktor Orban. Coincide con el anterior capítulo 
en la propuesta de eliminar del mundo universitario un término tan manoseado por la 
derecha política. Como especialista en las tergiversaciones sobre Al-Ándalus, García 
Sanjuan aporta su punto de vista específico encauzando estos postulados desde esa 
perspectiva de la que es máximo conocedor. El problema es que, al desmontar –y con 
buen sentido– bulos e imposturas sobre el mal uso de la palabra reconquista y sobre 
Al-Ándalus, puede inducir indirectamente a una especie de percepción desequilibrada 
y propensa a una victimización tácita del islam.
El capítulo de Francisco J. Moreno Martín es peculiar. Repasa lo mismo que otros ca-
pítulos del libro han tratado, es decir, la idea ultranacionalista, católica, de exaltación 
de la patria, etc., que se ha asociado a la noción de Reconquista. Pero lo hace desde la 
óptica de la cultura popular contemporánea, antes y después del franquismo. Su condi-
ción profesional de historiador del arte permite a Moreno Martín mostrar –incluyendo 
interesantes ilustraciones– representaciones en la literatura, los fastos y celebraciones del 
franquismo, la escultura historicista o las aportaciones del cine. Es una buena muestra 
de historia visual y cultural de la instrumentalización ideológica que se ha hecho de 
la Reconquista. La reflexión final (p. 226), la que cierra el capítulo y el libro es, sin 
embargo y a mi juicio, un tanto imprudente: “A partir de aquí, quien haga uso de la 
palabra reconquista y, sobre todo, quien se apropie de ella para definir una situación 
presente, debe saber que le acompaña un profundo componente católico, nacionalista y 
antimusulmán”. Menos mal que la frase incluye “sobre todo”. Porque, de no ser así, este 
colofón podría parecer que anatemiza a aquellos que todavía se resisten a abandonar el 
uso de la palabra, señalados como sospechosos por su pertinaz defensa de un discurso 
“católico, nacionalista y antimusulmán”. 
Como se puede apreciar, el tema es muy polémico ¿Asumimos la cultura de la cancelación 
léxica o expurgamos las impurezas adheridas a la tradición cultural y política de una 
palabra cuyo uso no espurio puede resultar válido? Después de la lectura de todos 
los capítulos del libro, cabe reconocer la profesionalidad de los planteamientos de los 
autores, que han expuesto con racionalidad sus propuestas. Por lo leído en el libro, no 
he visto razones suficientes –enfatizo este adjetivo– para suprimir la palabra, como 
parecen sostener Carrasco Manchado, García Sanjuan y Moreno Martín, quizá también 
Ríos Saloma. Extirpar la palabra del vocabulario histórico sólo porque algunos –y aquí 
enfatizaría yo el pronombre– la han envenenado hasta transformarla en una categoría 
maldita, ¿no es una manera de claudicar ante quienes la han manipulado?, ¿de permitir 
que se apropien de la palabra quienes más la han falseado. ¿Por qué darles esa baza 
cuando el medievalismo científico es capaz de rehabilitar la categoría eliminando todo 
aquello que la ha contaminado?



José María Monsalvo Antón

Medievalismo, 35, 2025, 455-462 · ISSN: 1131-8155 460

Cierta praxis ya arraigada en el medievalismo y varios capítulos de este libro han 
demostrado, en efecto, que la habilitación de la palabra no sólo es posible, sino que, 
de hecho, ya se ha dado. En cambio, no creo que el uso de la categoría –Besga parece 
inclinarse más por esta posición– resulte necesario o imprescindible. El medievalismo 
podría vivir sin ella. Eso sí, varios autores del libro han mostrado que puede resultar 
una noción enriquecedora, sobre todo entendida como una forma de referirse a ciertos 
discursos medievales sobre la guerra religiosa. Y tales discursos no fueron una entele-
quia, sino que se generaron en su día para envolver propósitos y objetivos reales, de 
guerra y expansión frente al otro religioso, asumidos en su época por los monarcas y 
por parte de la sociedad cristiana peninsular. Teniendo en cuenta esa interpretación, 
que ofrecen los grandes especialistas en la guerra medieval contra el Islam y en su 
justificación doctrinal, como aquí García Fitz o Carlos Ayala apuntaban, teniendo en 
cuenta también los otros significados que ha adquirido la palabra reconquista –en cla-
ve carolingia, papal...–, y, en tercer lugar, entendida la palabra como forma rápida y 
concisa de identificar procesos claves de la historia medieval, se podrían apreciar más 
ventajas que inconvenientes en su uso. Podría objetarse que “reconquista” se puede a 
menudo sustituir por perífrasis y sinónimos, dependiendo del contexto –“expansión 
peninsular”, “recuperación territorial”, “guerra religiosa”, “dinámicas de la frontera de 
los reinos cristianos”...–, y así se hace a veces. Ahora bien, si por querer excluir cierta 
toxicidad ideológica ultracatólica o islamófoba –que además sólo está alojada en ciertos 
ámbitos extravagantes–, acabamos perdiendo la riqueza de matices que puede aportar 
la palabra, no saldremos ganando. Es la conocida metáfora de tirar al bebé con el agua 
sucia en que fue bañado. 
Otra reflexión que se desprende del libro es que nadie sale vencedor o perdedor tras 
su lectura. No debemos caer en la melancolía si no zanja la polémica. Nos reconforta 
saber que el libro sitúa esta última en el campo fértil de la controversia científica y el 
debate de las ideas. Es más, probablemente, las aristas más toscas de la controversia 
se irán extinguiendo o suavizando cuando las ideologías de fondo que la alimentan 
artificialmente, por ambos lados, dejen de atizar el fuego de la confrontación.
El libro, más allá de su leitmotiv, resulta estimulante por dar pie a ciertas cuestiones 
transversales. Y ello porque las distintas estrategias de deconstrucción de la reconquista 
que fluyen por estas páginas creo que ponen sobre el tapete algunos límites y funda-
mentos de la profesión del historiador a las que resulta interesante asomarse.
Uno de ellos es el del vocabulario de los historiadores. Siempre es sugestivo el debate 
sobre el léxico de una época y también el léxico que usan los historiadores. Ahora 
bien, enmarcar este tipo de asuntos en el puro nominalismo es falaz. Que la palabra 
“reconquista” no existiera en la Edad Media, por ejemplo, es un argumento de barro. 
Ya algunos escolásticos medievales pensaban que el verbum no alteraba ni la res ni la 
species, ni la cosa ni el concepto. Si dependiéramos de las palabras que se usaban en 
la época, los medievalistas tendríamos que dejar de hablar de “élites dirigentes”, de 
“feudalismo”, de “cambio climático”, de “Renacimiento”, de los “conflictos sociales” 
de la “sexualidad” medieval, o incluso de la “Edad Media”. Todo lo que sabemos de 



David Porrinas (ed), ¡Reconquista! ¿Reconquista? Reconquista, Madrid, Desperta...

Medievalismo, 35, 2025, 455-462 · ISSN: 1131-8155 461

epistemología y teoría de la historia quedaría tristemente fulminado si tuviéramos que 
someternos al falso axioma que sostiene que algo no existió en una época porque no 
se nombró. Sabemos incluso que hay patrones de conducta colectiva que responden a 
procesos históricos que trascurren por capas profundas a través de épocas y ámbitos 
diferentes. Así, hacer la guerra a un enemigo, el que sea, para arrebatarle un territorio 
considerado propio, ¿no es acaso el mismo patrón de tantas otras guerras, incluso 
contemporáneas? ¿No puede identificarse en la historia un principio de “reconquista”, 
entendida como motor que ha impulsado a pueblos y estados a utilizar las armas para 
recuperar territorios perdidos? Y, si fuera así, ¿por qué prescindir de este patrón, por 
qué omitirlo en la historia medieval peninsular?
Otra gran cuestión transversal que puede suscitar la lectura del libro es el de la influencia 
de las ideologías en los historiadores o en otros científicos sociales, una cuestión que 
fue bien identificada ya en los años setenta del siglo pasado. Sabemos que es imposible 
encontrar un punto de pureza en nuestra disciplina comparable al de un químico o un 
matemático. Pero algo se puede hacer si colocamos las herramientas de nuestro trabajo 
en el taquillero de la objetividad, que no es equivalente a neutralidad. Sin embargo, el 
peso de las ideologías parece aún muy elevado en nuestra disciplina. El discurso sobre 
nuestra Edad Media dice mucho de nosotros mismos, de nuestro presente, de nuestros 
prejuicios o nuestros planteamientos. Por ejemplo, ¿cuándo empezó la Edad Media en 
la Península Ibérica? ¿con los hispanovisigodos o con los primeros reinos y condados 
del norte? Si fue con aquéllos, los defensores de una España unida encontrarán más 
fácil la justificación de sus puntos de vista. A ellos les convendría que Pelayo hubiese 
sido un godo exiliado dispuesto a recuperar el reino perdido de Toledo, el de la mo-
narquía católica destruida por los musulmanes. Por el contrario, los defensores de un 
estado más acorde con las asimetrías autonómicas o plurinacionales actuales se hallarán 
más cómodos si consiguen situar el origen de la identidad medieval peninsular en los 
condados pirenaicos o en el primer reino de Asturias. A ellos les convendría más que 
Pelayo hubiese sido un “asno salvaje”, un líder montañés autóctono sin contacto con el 
pasado hispanovisigodo. Unos y otros querrán encontrar en el pasado –el discurso del 
pasado, la construcción del pasado– avales históricos para sus respectivas posiciones. 
Como puede comprobarse, el simple hecho de poner una fecha a quo en una materia 
de conocimiento, como es la Edad Media peninsular, no resulta precisamente inocuo.
Una última e igualmente transversal reflexión, que podemos encadenar a la anterior. 
El problema de las fuentes. Precisamente que Pelayo hubiese sido realmente un godo, 
simple espatario o miembro de la familia real visigoda, según versiones de las Crónicas 
de la corte de Oviedo, o, por el contrario, que lo que dicen estas no hubiesen sido sino 
una fantasía fabricada por mozárabes emigrados a la corte de Alfonso III y de cuyo 
rencor habría nacido la inventio del Pelayo godo –a costa de su identidad como líder 
local de los irredentos pueblos norteños–, muestra el cenagoso problema de las fuentes 
y su relación con la gestación de los prejuicios. El problema de las fuentes supera al 
de su exégesis y su capacidad de determinar si Pelayo fue un líder indígena, un godo 
de alta estirpe o una elaboración literaria. ¿Nos creemos las Crónicas de 883? ¿Nos las 



José María Monsalvo Antón

Medievalismo, 35, 2025, 455-462 · ISSN: 1131-8155 462

creemos sólo en parte? ¿Nos creemos los pasajes de la restauratio regia del reino de 
Asturias aplicables a la época de Alfonso II, pero en cambio no nos creemos los pasajes 
legendarios de la batalla de Covadonga, que serían de gestación ajena e interpolada 
al texto cortesano axial de la Crónica de Alfonso III? ¿Consideramos que la Crónica 
Profética, que hablaba en plena época asturleonesa de la denodada lucha de los cris-
tianos de Asturias contra los malvados musulmanes, reflejaba un sentimiento colectivo 
real o era sólo puro dopaje ideológico mozárabe? Y, al final, ¿qué es lo importante, la 
identidad de Pelayo, de los combatientes en las batallas de los reinos cristianos contra 
Al-Ándalus, o, por el contrario, la identidad que se construyó en los textos siguiendo 
determinados códigos culturales y posiciones interesadas de los reyes posteriores? 
Este libro de Desperta Ferro, lleno de ideas, análisis de discursos y controversias histo-
riográfica, no ofrece unas respuestas apodícticas, pero estimula, como puede apreciarse, 
que nos hagamos preguntas sobre la construcción cultural del pasado y del presente. El 
libro ayuda a pensar en las paradojas de los hechos históricos y en la construcción de 
las tradiciones discursivas, en la distancia entre lo que existió y lo que se percibió, en 
el desajuste entre lo que se nombró y lo que nombramos ahora. En un panorama como 
el actual donde la reflexión teórica sobre el oficio de medievalista y la hermenéutica 
de la Historia brillan casi por su ausencia, los esfuerzos de la editorial, del coordinador 
del libro y de los autores que han participado en él resultan alentadores.


