
IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-343 
ISSN. 2603-851X 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 
 

Orcid1: 0000-0002-5223-7128                         Recibido: 08.04.2025  
                                      Aceptado:17.11.2025                                           
             

 Este trabajo se publica bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional. 
 

CRÍTICA AL ECOFEMINISMO DESDE EL ARTE  

Y EL FEMINISMO ESPECULATIVO 

 

CRITIQUE OF ECOFEMINISM FROM ART  

AND SPECULATIVE FEMINISM 

 
 
Cynthia Ortega Salgado1 
Profesora Facultad de Bellas Artes, Universidad Autónoma del Estado de México - México  
politicadelaobra@gmail.com 

 
Resumen: Existe un feminismo que nombra de forma exclusiva a las mujeres y las asocia 
al cuidado y al maternaje; una parte del ecofeminismo se ha tentado a apostar por estas 
ideas, sin embargo otros enfoques disciplinares hacen que presintamos escenarios donde 
la crítica a lo femenino como algo esencial es necesaria. Obras artísticas como las de Ana 
Mendieta, advierten que la unión mujer-naturaleza es construible desde otros puntos que 
no son el natural. Por último, las especies compañeras del feminismo especulativo hacen 
que, a la lucha, se sumen no sólo mujeres sino otras figuras vulnerables en una urdimbre 
común. Este marco emancipa las asociaciones dentro del feminismo en un contexto grave 
donde urge crear alianzas. 
 
Palabras clave: mujer, ecofeminismo, feminismo especulativo, arte, crítica 
 
Abstract: There is a feminism that names biological women exclusively and associates 
them with care and motherhood; a part of ecofeminism has been tempted to bet on these 
ideas, however other disciplinary approaches make us presume scenarios where the 
critique of the feminine as something essential is necessary. Artworks such as those of Ana 
Mendieta state that the union of a woman with nature would be buildable from other 
points that would not be natural. Finally, the companion species of speculative feminism 
lead not only women to join the struggle, but other vulnerable figures in a common warp. 
This framework emancipates associations within feminism in a serious context where it is 
urgent to create alliances. 
 
Keywords: woman, ecofeminism, speculative feminism, art, criticism 

 



CRÍTICA AL ECOFEMINISMO DESDE EL ARTE Y EL FEMINISMO ESPECULATIVO 328 

 

 
IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 

ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

 

1. El peligro de la radicalización: feminismos que miran hacia 
lugares diversos 

El presente texto no pretende apostar por una visión correcta de feminismo, pero sí 

generar un debate sobre ciertos temas que deben pensarse pues impactan relevantemente 

el futuro. El escenario de hoy se encuentra inmerso en crímenes de odio basados en 

diferencias de identidad, vías crecientes de precariedad, capitalismo voraz, violencia y el 

pillaje contra la naturaleza y la humanidad, entre otras. No hace falta mencionar el 

“…contexto en el que vivimos: nuevas formas de colonialismo, el impacto de políticas 

neoliberales, la extensión de la economía financiera, el alarmante aumento de la 

desigualdad entre una élite millonaria y la mayoría de la población, el debilitamiento de las 

democracias representativas frente al poder corporativo” (López, 2020, p.25). Bajo estas 

circunstancias ¿cómo nos asumimos vulnerables? ¿qué contextos nos hacen pensar y 

vivirnos de esta manera? ¿Qué nuevas maneras de precarización existen? ¿Hay políticas de 

lo llamado vulnerable? ¿Qué cuidados se vuelven imprescindibles en este marco? 

El pensamiento feminista ha sido indispensable para encarar estos desafíos, pues se ha 

nutrido desde muy diversos sitios, se ha debatido quién es su sujeto político, quién puede 

protestar y desde qué lugar, sin embargo, nunca como ahora ha existido tal falta de 

escucha hacia sus diversas voces. Sólo hay que echar un vistazo a los diferentes bloques en 

las marchas que muestran lo dispar de la constitución en la manera de ser y pensar de las 

mujeres. Están las radicales, que se manifiestan destruyendo muros o vidrios o pintando 

con aerosol los monumentos, están también las que acuden a la marcha con sus hijos, las 

mujeres terf, enfrentadas con aquellas que apoyan a las mujeres trans, las cis, las cuir, 

también las que defienden los feminismos indígenas, afros o a los feminismos negros y 

todas las mezclas posibles. Ahora más que nunca, quien no se proclame feminista es 

tachado de ignorante, pero también es cierto que hay consignas que parecen forzadas y 

estar abanderadas desde un levantamiento superficial. Hace poco se desató la polémica a 

partir de Jessica Fernández, influencer que con su conocido podcast “más allá del rosa” 

acudió a entrevistar a mujeres víctimas de los crímenes en Ruanda. Fue duramente 

criticada, pues más allá de sus buenas intenciones, se le identificó como salvadora blanca 

y como representante de una blanquitud aplastante, bajo el supuesto de dar voz a las 

mujeres negras, cuando era evidente que no necesitan a nadie que las valide o que les 

otorgue un sitio.  

Tras la polémica, Fernández no ofreció ninguna disculpa, más bien se excusó porque las 

fotografías habían sido mal elegidas. A la pelea salieron las mujeres trans, negras y 

racializadas, afirmando que existe un feminismo blanco, que habla desde el privilegio y el 



329    CYNTHIA ORTEGA SALGADO

  

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 
ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

racismo; que acapara y es fuente de los discursos de un feminismo “de origen” y por tanto 

el “verdadero”. Ante esto, las facciones se defendieron desde posturas más o menos 

radicales que no parecían desear entablar el diálogo o el intercambio de opiniones. El 

feminismo como toda ideología, debe cuidarse de no caer en un acto de fe que enarbole un 

pensamiento objetualizado por el capitalismo, es decir, listo para un consumo light, donde 

los sujetos deban declararse como feministas y activistas.  

Todo feminismo, como toda ideología, debe ser puesto en una línea de fuego, en una 

de congruencia, compromiso y apoyo a las mujeres vulnerables de los entornos más 

próximos al nuestro. También habría que interpelar, acudiendo nuevamente a la pregunta 

del sujeto político, si no sería necesario valorar a todas las vidas que viven bajo amenaza en 

un contexto extremo de precariedad, bajo la mirada de acontecimientos como la guerra 

Israel – Franja de Gaza que continuó en octubre del 2023, y que ha englobado la muerte de 

hombres, niños, enfermos, discapacitados, animales, tierra, y en términos vinculativos, del 

planeta. Aquí surge la necesidad de pensar en un feminismo más amplio que nos deje 

percibir empáticamente estas realidades. Frente a este contexto, se revisará la proposición 

ecofeminista.  

2. Ecofeminismo: una propuesta posible 

La relación humano-natural es un tema de larga discusión, zoe y bios se enfrentan en 

una crisis de materias primas por una explotación voraz. Las comunidades, cada vez más 

preocupadas por sus entornos, se plantean la consciencia en el uso y la explotación de estos 

materiales. Reflexionemos sobre un bosque, un solo árbol es capaz de proveer alimentos, 

madera para calentar y construir un refugio, hojas para los animales, semillas, etc. En el 

bosque encontramos lagos, plantas medicinales, peces, caminos, y al adentrarse en uno, 

surge el discernimiento de la pequeñez y de lo importante que es vivir en comunidad, vivir 

creando lazos, de manera simpoiética.1  

En suma, un modo de vida basado en la interdependencia, la solidaridad y la 

responsabilidad compartida. Bajo esta premisa, no es concebible la visión capitalista del 

bosque sólo como madera, sino como la <<…expresión más acabada de la fertilidad y 

productividad de la tierra >> (López, 2020, p.127). 

El capitalismo es un sistema que agrupa y globaliza comunidades, economías y 

políticas, cuyo objetivo principal es mantener cierto orden de venta, pero también de 

discurso, pues es de su interés el cómo ha sido contada la Historia.2 Si enmarcamos al 

patriarcado como ideología, veremos que la idea de capital se enlaza a otros valores 

 
1 Simpoiesis “significa `generar-con´ […] Es una palabra para configurar mundos de manera conjunta, en 
compañía” (Haraway, 2020, p.99). 
2 A colación se menciona el debate sobre los libros de educación básica en México.  



CRÍTICA AL ECOFEMINISMO DESDE EL ARTE Y EL FEMINISMO ESPECULATIVO 330 

 

 
IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 

ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

cuidadosamente elegidos, como las jerarquías, los sujetos dominados, los discursos 

válidos, y una serie de ejercicios de poder que permean todas las historias posibles. 

Pongamos como ejemplo el juicio y la organización del conocimiento moderno, las 

ciencias, el desarrollo de los pueblos, la conquista y la guerra. Todos estos no son conceptos 

menores, porque son enunciados desde una estructura patriarcal como proyecto y desde 

un prototipo de hombre blanco, heterosexual, católico y cis. La dominación señalada no 

está exenta de violencia, pues este es el claro ejercicio del poder sobre otro, una especie de 

hambre por los sujetos más débiles. El ciclo de violencia se alimenta, en primer lugar, al 

saber que puede realizarse sin consecuencias punibles, al determinar que existe alguien en 

una posición superior sobre otro incapaz de defenderse. La dinámica se repite. Así que 

conquistar o subordinar con violencia, exalta y desborda la falta de regulación para el que 

cree que puede someter o controlar brutalmente.  

Este ejercicio de poder se extiende no sólo contra las mujeres, niños, ancianos o 

enfermos, sino contra todos los que este relato privilegiado ha considerado inferiores; en 

la Historia del conquistador, la naturaleza es otro ente explotado y silenciado. La acelerada 

explotación ha provocado una depredación de recursos no renovables, como la operación 

“botella de plástico”. Hace menos de un siglo era difícil pensar que el agua se podía vender 

en un contenedor, la idea asemejaba a la imposibilidad de empacar la tierra. Estas ideas 

que parecían absurdas, encontraron cuerpo en el capitalismo, el agua se embotelló; un 

recurso no renovable se cosificó para objetualizarse, donde lo principal es el envase, su 

fabricación, distribución y reciclaje. Este “efecto” ha permeado esferas impensables, 

incluso lo que nos caracteriza como humanos: las relaciones afectivas, el tiempo, la 

alimentación, la salud, la creación, el arte. ¿Qué tipos de sublevaciones podríamos 

imaginar frente a este supermercado vital, frente a este parque de diversiones? Resistencia 

al entablar relaciones comunitarias, buscar el bienestar de todos y luchar por el derecho 

fundamental de sostener la vida. El derecho a ser vivible se ve amenazado por un sistema 

capitalista cuya idea principal es sostener el consumo de manera infinita. Sin lugar a duda, 

este problema nos convoca a todos, no solamente a las mujeres. Si bien, los daños son 

diferenciales, es decir hay grados diferentes de afectación entre las personas, las figuras 

precarizadas que son representativamente inferiores son las más perjudicadas. Se 

encuentran en desventaja las personas racializadas, las minorías de género, los pobres, los 

enfermos, los discapacitados, entre otras. En este punto habría que reflexionar que todos 

estos sesgos tienen un cuerpo, es decir que se corporeizan de diversas maneras que 

irrumpen o son invisibilizadas en los macro relatos neoliberales y neocoloniales.   

La visibilidad o la ceguera ante estos relatos responden a intereses particulares que 

dejan o sacan de escena a ciertos sujetos. No importando el tamaño o el material del 

marco, todas las personas se inscriben y aparecen en uno; donde el surgimiento de un 



331    CYNTHIA ORTEGA SALGADO

  

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 
ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

grupo se convierte en una acción política. Si comprendemos la política no como un discurso 

retórico perteneciente a ciertos grupos y la sopesamos como una actividad humana, 

comprenderemos que se encuentra implícita en las elecciones que hacemos y en cómo las 

llevamos a cabo, en cómo ponemos el cuerpo y cómo nos sublevamos3 ante los abusos en 

las prácticas de poder. El modelo de ciencia predominante en el capitalismo patriarcal 

intenta doblegar tanto a la naturaleza como a las mujeres, creamos esta relación al 

subrayar el esencialismo envuelto en la premisa: la idea de que ambas son madres 

virtuosas, potencias innatas o materias pasivas que deben ser “ayudadas”, esto es 

manipuladas por individuos del saber. Existe, incluso, una solidaridad en el modo en que 

los estos participan de la intervención que garantiza la obtención de los beneficios, aunado 

al deseo de sentirse victoriosos. ¿Cómo se hermana la idea de política a la de ciencia?  

Comencemos por afirmar que la ciencia tiene como objeto la injerencia en un campo 

social determinado y el pensamiento cientificista considera en la clase un proyecto. La 

ciencia es política en la medida que emplea y estabiliza cierto discurso sobre otro y, de esta 

manera, legitima modelos de poder que actúan en la dimensión social e impactan en la 

esfera económica. En esta medida, la ideología científica apuesta por una matriz de poder 

epistémico, ontológico y occidental4, que no incluye a las personas racializadas, negras o 

indígenas. Una especie de colonialismo5 discursivo donde no hay un mundo democrático 

de saberes. Esta colonialidad del saber, responde a un proyecto ideológico que se ciñe a un 

pensamiento, pero que, por otro lado, reúne y roba materias primas y conocimientos, de 

todas las zonas y poblaciones, una operación de extracción realizada por las instituciones 

occidentales académicas o culturales.6 De esta manera, desde el siglo XVII, se afianzan las 

duplas ciencia y masculinidad frente a naturaleza y feminidad.  

3. Crítica a lo femenino desde el ecofeminismo 

 
3 En palabras de Jacques Ranciére, “la emancipación no implica un cambio en términos de conocimiento, sino 
en términos de posición de los cuerpos” (Quintana, 2020, p.34). La emancipación es una ruptura con cierta 
corporeidad, una manera de experimentar el cuerpo que lo inscribe en otro universo sensible con respecto al 
asignado y que lo proyecta a una transformada visión del mundo. 
4 Considera, todas las veces, que el modelo eurocéntrico es uno a seguir, uno que es deseable copiar, exportar 
o a ser aplicado al resto.  
5 Pensando el colonialismo como una forma de dominar, como un proyecto político que se sostiene en la 
inferioridad intelectual, de raza del otro. 
6 Un ejemplo de ello es el museo británico, que despojó a los pueblos con el afán de reunir los tesoros de los 
conquistadores, aunque esto no sugiriera en forma alguna que poseer los objetos significaba adquirir su 
conocimiento. Esta acción constituiría una depredación doble, por un lado, la devastación de la cultura de 
origen y, por otro, el saqueo de sus piezas ceremoniales para ser mostradas como exóticas o peligrosas. Son 
conocidos los efectos de la aculturación y deculturación, sin embargo, la transculturación es la operación 
donde ambas culturas se afectan y producen, en el cruce, resultados inesperados en un tercer estado. 



CRÍTICA AL ECOFEMINISMO DESDE EL ARTE Y EL FEMINISMO ESPECULATIVO 332 

 

 
IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 

ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

La obra de la activista Vandana Shiva nos hace pensar en el modelo de ciencia 

mencionado que defiende las necesidades de un sistema patriarcal cuyo beneficio es 

recibido por un grupo oligárquico, “cuando evaluamos lo que en una sociedad se defiende 

como el modelo de conocimiento y desarrollo deseable, no estamos hablando meramente 

de ciencia, sino de política” (López, 2020, p.39) y en especial por un “hombre tecnológico 

occidental” (López, 2020, p.44) quien buscará replicar su ideología como un sujeto 

unificado cultural, económica y socialmente. 

¿Qué papel juega aquí el ecofeminismo? Que actúa como defensor de la naturaleza y 

las acciones basadas en la solidaridad, el cuidado y la interdependencia; afirma que la 

violencia ejercida contra la naturaleza impacta también en las mujeres, especialmente en 

aquellas que dependen del entorno para sostener a sus familias y para crear un ambiente 

económico y social sostenible. Lo anterior nos hace percibir en un mismo sitio a la 

naturaleza y a las mujeres, frente a una mirada cosificadora que pretende extraer de ambas 

los mayores recursos posibles. Por supuesto, no es propio del capitalismo patriarcal 

custodiar a la comunidad, ni procurar la supervivencia de los sujetos alrededor de un 

ecosistema, en este sentido, afirmar que han sido las mujeres las que han estado cerca de 

la naturaleza y han conservado saberes en materias del cuidado no es testarudo, como 

tampoco lo es afirmar que sus intereses no priorizan las ganancias económicas.7 Es crucial 

señalar que “las mujeres no son simplemente las víctimas de un sistema violento. Son, ante 

todo, las protagonistas y líderes de un movimiento organizado que enarbola una 

alternativa: dejar de destruir la Tierra” (López, 2020, p.21-22).  

En las luchas feministas, las mujeres han sido valientes y han salido para luchar y 

reivindicar tanto sus derechos como los derechos de la tierra. Cada vez vemos más 

esfuerzos feministas por sembrar huertos propios, por tener granjas ecológicas, por 

realizar trueques de productos y de trabajos, por producir alimentos orgánicos, criar aves y 

animales que provean de los comestibles esenciales, entre otros. Cada vez es más 

necesaria una consciencia de producción conjunta y sustentable que beneficie a toda la 

comunidad. Si bien es cierto que las mujeres han sido sujetos oprimidos también han 

devenido sujetos revolucionarios; Shiva y Mies (2014) recuperan “el principio femenino” 

como un aliado frente al capitalismo patriarcal, esta apreciación declara trascender el 

género e imaginar un modelo de desarrollo colectivo basado en nuevos modos de 

esperanza e interconexión. La autora refiere a prakriti como la orientación de pensamiento 

que nos permita emprender comportamientos que desafíen los significados habitualmente 

incuestionados de crecimiento, ciencia, conocimiento, naturaleza y, especialmente, mujer 

(López, 2020). 

 
7 Aquí recordemos al movimiento Chipko en India, en el que las mujeres se abrazaban a los árboles, cantaban, 
leían y discutían a su alrededor para resguardarlos de la tala.  



333    CYNTHIA ORTEGA SALGADO

  

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 
ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

Señalemos que la filósofa proviene de la India y que entiende los conceptos ancestrales 

desde estos principios, en este tenor la alianza naturaleza-origen femenino es obvia, pero 

también resulta problemática porque se asocia a la naturaleza un fundamento creacionista 

y sabio que, por ende, se relaciona con un razonamiento creador exclusivamente 

femenino8. Esta situación genera dos problemas, la idea de principio y la idea de 

pertenencia. El primer concepto nos señala algo puro y esencial,9 cuando no es más que por 

separación cultural la atribución de las diferentes tareas a hombres y a mujeres, son en su 

mayoría estas últimas quienes alejadas de la polis han ejercido los cuidados. No podríamos 

proferir que todas las mujeres comparten el deseo natural de procrear y situar lo anterior 

como obvio. La segunda idea nos previene de que no hay pertenencia por género, pues no 

todas comparten las mismas cualidades, ni tampoco les son inherentes, esto es 

epistemológicamente insostenible, pues no podríamos disertar sobre aptitudes que 

habiten naturalmente a los sujetos, o que los acompañen en una bolsa de cualidades al 

nacer. Características como la solidaridad, la empatía o el amor, la consideración y la 

amabilidad, el maternaje se han asociado social y culturalmente a las mujeres, mientras el 

liderazgo, la fuerza o determinación, la acción y el poder, la justicia y la sabiduría se 

hermanan a los hombres.  

Estas ideas son refutables, ya que todas las enunciadas son concernientes a lo humano 

y las identificaciones dinámicas que se juegan en nosotros responden a superficies que se 

alejan y se encuentran, que posibilitan encuentros más libres donde haya un 

desconocimiento de aquello que supuestamente nos pertenece. Y aunque la autora nos dice 

<<Las categorías con las cuales ellas piensan y actúan pueden convertirse en categorías de 

liberación para todos, hombres y mujeres, occidentales y no occidentales, seres humanos 

y no humanos>> (López, 2020, p.125), ¿cuáles son las categorías con las que ellas piensan? 

¿existe un grupo de humanos que piense con estratos similares? Tengamos cuidado en que 

su enunciación nuevamente parece apuntar a capacidades representativas de cierto grupo, 

en este caso las que abanderan a lo femenino en oriente. Como humanos podemos 

explorar nuestras capacidades y cualidades y ponderar cuáles de ellas nos vienen mejor y 

cuáles deseamos desechar, eso es parte inherente de nuestro deseo. Por lo tanto, no se 

puede hablar de un proceso vivo y creativo, el principio femenino del cual surge toda la vida 

(López, 2020) y agruparlo a las mujeres. A menos que lo femenino fuera una cualidad de 

 
8 Ya la filósofa Carolyn Merchant advertía que: “Central to the organic theory was the identification of nature, 
especially the earth, with a nurturing mother: a kindly beneficent female who provided for the needs of 
mankind in an ordered, planned universe”. (Merchant, 1980, p.2) 
9 A las nacidas personas que nacen con órganos sexuales reconocibles se les reparte del principio como si 
fueran convidadas a un banquete, mismo que tiene dos platos: el femenino y masculino. Si un sujeto “nace” 
mujer desde el principio de organización biológico, es convidada a un lugar de enunciación, y por supuesto a 
un lugar político. 



CRÍTICA AL ECOFEMINISMO DESDE EL ARTE Y EL FEMINISMO ESPECULATIVO 334 

 

 
IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 

ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

ambos. Al proclamar que el principio femenino es de donde surge todo tipo de vida, 

dudamos si todas las formas se originan ahí y ello las preexiste. Si este principio es una 

unidad, algo completo que se biparte en dos fuerzas (masculina y femenina), sería difícil 

argumentar que la concepción femenina se puede formular más allá de la noción de 

género, pues el principio indisoluble ya es femenino. Si pensamos lo femenino como un 

valor que se relaciona a la responsabilidad, a la interconexión, debatiremos nuevamente 

que estos méritos no son exclusivamente femeninos sino humanos. Shiva mantiene la idea 

de que son las mujeres quienes están lidereando las luchas que cuestionan el poder y las 

prácticas que despliegan la alianza entre patriarcado y capitalismo global (López, 2020) e 

incluso ahora vacilamos al afirmarlo de manera absoluta, porque en los diversos 

feminismos existen pugnas bastante diferenciadas por sus sujetos políticos, derivando en 

serios conflictos entre mujeres negras, racializadas, blancas, trans, cis, terf, cuir, etc. En la 

cita “las nociones de mujer, conocimiento, ciencia, naturaleza, riqueza, bienestar… 

muestran que de facto las mujeres encarnan y alimentan el principio femenino” (López, 

2020, p.125). Poco se puede decir frente a esta afirmación que más bien pareciera un acto 

de fe. Frente a esta noción esencial, el arte nos provee de un asidero que posibilita pensar 

a las mujeres fuera de lo esperado y alejadas de un principio determinista. 

4. Mirada de lo femenino en el arte 

Las obras que se vinculan con la naturaleza en la artista Ana Mendieta no son un regreso 

a lo natural, tampoco son una vuelta a la sustancia, pues ella criticó el esencialismo en las 

mujeres y argumentó en favor de la militancia feminista durante los setenta. En su serie 

“Siluetas” (1973-1980) nos señala la relación entre naturaleza y cuerpo, en este caso el 

propio, argumentado como femenino. Esta corporalidad se entierra, se arropa en un árbol, 

se hace arena o se mimetiza entre las flores. ¿Son estas acciones un regreso a la esencia? 

No, la idea no es que ella como mujer pertenezca a lo natural o retorne a la pureza, sino que 

use los elementos naturales para jugar con su identidad, para no saber lo que es o en lo que 

se puede convertir “Not only did the image of nature as a nurturing mother contain ethical 

implications but the organic framework itself, as a conceptual system, also carried with it an 

associated value system”. (Merchant, 1980, p.5) Utilizó los componentes con los que creció 

influida por la santería cubana, para resignificarlos y sobrepasar la “pertenencia” hacia 

ellos. En este sentido su identidad se vuelve una identificación en potencia, un devenir a 

partir de lo que podría ser.  

Por medio del cuerpo establece nuevos contactos con la tierra, la arena, el fuego, los 

pastizales, los separa de lo que se espera de ellos y, al mismo tiempo, renueva lo que se 

espera del cuerpo de una mujer. Usa sus fluidos corporales para untárselos, desecharlos, 

utilizarlos sin reverencias; puede ser un animal, un tronco, pero también una piedra o un 

hombre y con esta acción desafía al sistema patriarcal que no permitía a las mujeres ocupar 



335    CYNTHIA ORTEGA SALGADO

  

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 
ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

o reclamar el lugar de un hombre —incluido el mundo del arte como una mujer, migrante y 

caribeña—. En su obra se sostiene la falta de fijeza de la identidad femenina, que actúa 

fuera de los órdenes esperados y que incluso puede transitar entre reinos, entre el animal, 

el mineral o el de los hombres. El arte faculta esas licencias de juego para escapar y 

borronear las líneas que separan con claridad los territorios; el artista reclama y visibiliza 

un espacio.  

En el caso de Mendieta, el arte sirve para pedirlo, para declarar una solicitud. El espacio 

artístico permite imaginar otros escenarios del ser y otros ambientes interconectados; el 

arte inventa ilaciones fuera de los órdenes establecidos y especialmente, fuera de las 

clasificaciones otorgadas a una mujer y a su cuerpo, pensemos en un cuerpo vestido, 

hinchado, duro, lubricado, segmentado, listo como objeto para la contemplación 

masculina. Sin embargo, en la obra de la cubana, el cuerpo deviene otra cosa, brinca entre 

relaciones y toma lo que le conviene del entorno, creando nuevas enunciaciones con sus 

elementos. En este caso la idea de lo femenino se presentaría como feminizar, que es una 

potencia. Se emplea no el adjetivo de lo femenino, lo que califica la pertenencia, sino que 

se propone el uso del verbo, capaz de afectar sujetos, situaciones, objetos, ideas. Feminizar 

no tiene una propiedad y en este sentido, lo femenino no es el dominio de una esencia.  

 

Jesica Colín Olivares, 2025. Dibujo 1 de la obra de Ana Mendieta. Técnica mixta. 



CRÍTICA AL ECOFEMINISMO DESDE EL ARTE Y EL FEMINISMO ESPECULATIVO 336 

 

 
IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 

ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

 

La idea patriarcal de la sustancia declara ante el mundo una distribución y un 

ordenamiento. Ha sido implantada como una idea cultural, económica y, también, 

epistemológica. Se nos ha impuesto durante años en diversos niveles. El principal móvil es 

la idea de la identidad formada y definida, que responde a una fuerza coercitiva y opresiva, 

traducible en conductas corporales, expresiones, maneras de existir y presentarse; en 

comportamientos sexuales definidos, en roles establecidos para actuar y para pensar el 

mundo: en términos sencillos para ser. Estas ideologías afectan por igual a hombres y a 

mujeres pues si una identidad fija existiese, se tendría la seguridad del regreso a algo 

inmutable, incambiable en el curso de una vida, a un ser ontológico con bordes definidos. 

Esto impide cualquier paradoja o error, esto imposibilita cualquier crecimiento y 

expansión. Discurrir que estos modos fijos existen, nos hace crear barreras de las que es 

difícil salir y que nos condicionan a ciertos comportamientos no elegidos; nos hacen creer 

que el género es un lugar clausurado, del que no hay escape. Este es el peligro de los 

fundamentalismos. En el caso de las mujeres, no existe ninguna disposición a maternar o 

cuidar, que esta idea sea conveniente para intereses patriarcales es distinto. Mendieta 

trastocó su piel para ser un otro animal o mineral, en ella no hay un destino fijo, dictado por 

el ideal de género, ni por la idea de lo humano, pues se mimetiza con el suelo, la fauna y la 

flora, haciendo traspasos posibles entre dominios. Hay en su trabajo una desobediencia de 

qué es el cuerpo de una mujer y para qué está hecho, cuáles son sus fines; hay una apuesta 

de lo femenino como un lugar de resistencia y de sublevación contra un paradigma 

arraigado. Podríamos decir que el cometido de la artista, la naturaleza es la que consume 

por completo a la mujer, que de manera simple se presenta como silueta; no irrumpe, no 

fuerza, no transgrede, está en el mundo habitándolo y desapareciendo con el mismo sigilo 

con el que llegó a él. El poder transformador del fuego, el desgaste del viento o la 

descomposición en la tierra mutarán la brevísima silueta de la mujer, para hacerla sólo un 

susurro y convertirla en un tránsito silencioso y evocador de la desaparición.  

 



337    CYNTHIA ORTEGA SALGADO

  

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 
ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

 

 

Jesica Colín Olivares, 2025. Dibujo 2 de la obra de Ana Mendieta. Técnica mixta. 
  



CRÍTICA AL ECOFEMINISMO DESDE EL ARTE Y EL FEMINISMO ESPECULATIVO 338 

 

 
IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 

ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

5. Imaginar un feminismo más allá de lo humano: una figura 
tentacular 

Desde los ochenta Donna Haraway esclareció que los sujetos del feminismo, no sólo 

eran las mujeres, intuía que también lo eran la naturaleza y los ciborgs,10 la filósofa nos 

catapultó a pensarlas como entidades situadas, capaces de vivir mezcladas con medusas, 

bichos, aves, corales y lo que ella nominó como especies compañeras en “Seguir con el 

problema” (2020). Más allá de esta alusión, imaginemos qué tipo de feminismo implica este 

pensamiento, pues al ser parte de las entidades interdependientes dentro un ecosistema, 

las mujeres se vuelven equiparables a cualquier especie, comparables con simios o con 

gorilas11 y también ciborgs, entendidos por Haraway como “nodos semiótico-materiales 

localizados en una red global”. Estos no son entes vivos maquínicos, sino enlaces que 

permiten pensar más ampliamente el ser en el mundo. La filósofa lo atestigua con la 

siguiente cita: “¿Cómo podríamos reimaginar (y revivir) nuestros cuerpos <<naturales>> de 

manera tal que las relaciones entre igual y diferente, yo y otro, interior y exterior, 

reconocimiento y falso reconocimiento se transformarán en mapas que hicieran de guía a 

otros inapropiados/inapropiables?” (Haraway, 2023, p.23). Rutas que sirvieran de 

orientación y crearan mapas bastante amplios que nos pudieran centrar en un feminismo 

incluyente con un sujeto más heterogéneo.  

Del mismo modo, la bióloga basa su pensamiento en la relación entre lo fisiológico y lo 

político; esta unión es conflictiva porque señala una diferencia pretendida como natural y 

basada en términos de dominación “No hay que subestimar las profundas raíces del 

principio de dominación en nuestras ciencias naturales, especialmente en aquellas 

disciplinas que intentan explicar los grupos sociales y el comportamiento” (Haraway, 2023, 

p.28). Nuevamente se cuestiona el papel de la ciencia en pos del control social, justificado 

desde la biología. De acuerdo con esta línea, podríamos asentir que la diferencia no se 

establece con base en las incapacidades naturales sino en una división artificial de labores, 

“Las ciencias biosociales no solo han sido espejos sexistas de nuestro propio mundo social. 

También han sido herramientas en la reproducción de ese mundo, ofreciéndole ideologías 

legitimadoras, así como fortaleciendo su poder material” (Haraway, 2023, p.33). La 

ideología que se enmascara bajo la neutralidad de la ciencia, nos advierte que desde el 

inicio existen intenciones que demuestran ciertas cuestiones dentro de los grupos sociales, 

 
10 A principios de los ochenta la bióloga los definió como un organismo cibernético, sin embargo, en 2016, 
diría que “<<Los cíborgs no son máquinas en ningún sentido, ni tampoco híbridos de máquina y organismo. 
De hecho no son híbridos en absoluto>>” (Haraway, 2023, p.14). Y los determinaría como “<<entidades 
implosionadas históricamente situadas, no en todas partes todo el tiempo, sino aquí, allí y entre, con 
consecuencias>>” (Haraway, 2023, p.14-15). 
11 La misma relación indeterminable que hizo Virginie Despentes entre la mujer y el gran primate King Kong, 
al no saber si éste era hembra o mujer, pues este dato nunca fue explícito. 



339    CYNTHIA ORTEGA SALGADO

  

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 
ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

y además, al poner ejemplos apoyados en casos “naturales” del mundo animal, estas ideas 

toman cuerpo y la forma de enunciarlas o representarlas se hace tangible. Así se han 

podido establecer ideas claves en torno a la enfermedad, a la cooperación, al lenguaje, a la 

convivencia y, especialmente, a las relacionadas con los roles de acuerdo con el sexo, “la 

sociología animal ha tenido un papel fundamental en el desarrollo de una minuciosa 

naturalización de la división patriarcal de la autoridad en el cuerpo político a la fisiología 

sexual” (Haraway, 2023, p.34). 

Si apostamos por un feminismo ecofeminista no homogéneo, tendremos en 

consideración los estudios de Haraway, porque desde inicios de los ochenta, ella caviló que 

“las sociedades animales han sido ampliamente empleadas en la racionalización y la 

naturalización de los órdenes opresivos de dominación en el cuerpo político humano” 

(Haraway, 2023, p.33-34). Y parte de su pensamiento subversivo fue colocar en un lugar 

horizontal a simios, ciborgs y mujeres, lejos de ser una alianza descabellada, posibilitó una 

red gigantesca de nudos, capaz de tejerse en distintos puntos y horizontes planetarios. 

Esta malla, hecha de diversos materiales y significaciones, presiente la ausencia de un lugar 

que ahora nos parece imprescindible concebir, pues “¿Cómo podría una valoración de la 

naturaleza históricamente contingente, artefactual y construida de mujeres, simios y 

cíborgs conducirnos desde una realidad imposible, pero demasiado presente, hacia un 

lugar posible, pero demasiado ausente?” (Haraway, 2023, p.24). Una gran trama de 

especies compañeras que puedan trabajar juntas en pro de una superviviencia común.  

Gracias a la crítica contra la naturalización de los roles sexuales humanos basados en 

los animales, se pone en duda la clausura del género, convocando sus valiosas palabras: 

“Los monos y los simios tenían asignados papeles protagonistas para llevar a cabo esta 

tarea: al ser objetos naturales no ensombrecidos por la cultura, podían mostrar más 

claramente la base orgánica de la cultura” (Haraway, 2023, p.38). La conveniencia y 

manipulación contenidas en esta idea, nos hace cavilar que desde muy temprano, se 

empleó lo biosocial para materializar un orden natural en el mundo social.  

Al imaginar un feminismo más allá de lo humano, no consideraremos la actividad 

animal como base explicativa de su comportamiento, sino más bien, reflexionaremos 

sobre la animalidad de todos los habitantes de la Gaia; vemos con novedad las 

interacciones de mujeres y hombres en relación con los animales, es decir contamos con 

agentes humanos ampliamente heterogéneos y, subrayemos, menos humanos. Acorde 

con el razonamiento de la bióloga seremos una figura tentacular, combinada con medusa, 

con la Potnia Theron, Señora de los animales, también llamada Potnia Melissa, Señora de 

las abejas. En el Chtuhuluceno “una temporalidad en curso que resiste la figuración y la 

datación” (Haraway, 2020, p.89), se ampliarán nuestros ojos, nuestras manos y tendremos 

características que nos potenciarán, “los imagino repletos de tentáculos, antenas, dedos, 



CRÍTICA AL ECOFEMINISMO DESDE EL ARTE Y EL FEMINISMO ESPECULATIVO 340 

 

 
IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 

ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

cuerdas, colas de lagarto, patas de araña y cabellos muy enmarañados” (Haraway, 2020, 

p.20). 

Así, en la piel de una figura monstruosa y tentacular nos flexibilizamos fuera del 

antropoceno, en sintonía con otras especies de plantas, insectos y animales. El monstruo 

es la figura paradigmática que nos permite hacernos otros recubrimientos, otros retazos, 

otras voces y aditamentos. Esta figura nos deja imaginar un feminismo fuera de lo humano, 

pues “demuestran y performan la significatividad material de los bichos y procesos de la 

tierra” (Haraway, 2020, p.20). Los seres del Chthuluceno, es decir, los chthónicos “no 

pertenecen a nadie; se retuercen, se deleitan y crecen profusamente con formas variadas 

y nombres diversos en las aguas, los aires y los lugares de la tierra. Hacen y deshacen; son 

hechos y deshechos” (Haraway, 2020, p.21). El monstruo tentacular nos impide creer en 

dicotomías, nada pertenece a lo femenino o a los masculino, pues lo monstruoso no tiene 

afinidad sexual o identificación, “Las Gorgonas […] no tienen un linaje establecido ni 

ningún tipo fiable (de géneros sexuales ni géneros artísticos o literarios), a pesar de que 

están figuradas y contadas como mujeres” (Haraway, 2020, p.92).  

De esta manera podremos imaginar un ecofeminismo revestido que se basa en la 

vulnerabilidad de lazos entre mujeres, hombres, ancianos, niños, animales, rocas, etc. en 

una urdimbre común. Nos apartamos de un feminismo exclusivo de las mujeres biológicas 

o asociadas al cuidado y al maternaje12. Por otro lado, el arte nos ayuda a presentir otros 

escenarios donde la crítica de lo femenino como algo esencial es necesaria. Trabajos que 

resisten como Siluetas de Ana Mendieta, enuncian que lo que une a mujer con la naturaleza 

es igualmente momentáneo y construible desde puntos que no son lo natural, “…es posible 

pensar que Mendieta recurrió al mito de la alianza íntima entre mujer y naturaleza para 

subvertirlo. Parece aprovechar la inestabilidad de los materiales elegidos para referirse al 

carácter efímero de todos los afanes, desestabilizando la noción de una identidad definitiva 

y cerrada” (Gluzman, 2025).13 Por último, las especies compañeras nos hacen imaginar más 

que mujeres a figuras tentaculares, monstruos asociados a tentáculos14 como las 

Gorgonas, defensoras de la tierra, quienes “…vengaban crímenes contra el orden natural” 

(Haraway, 2020, p.92) y proveían castigos. Este marco emancipatorio nos concede libre 

asociación con otros seres del Chthuluceno.  Finalmente, en un contexto grave como el 

 
12 Esta idea del siglo XVI aún persiste en nuestros días, de acuerdo a Carolyn Merchant sobre la pintura “The 
Nymph of the Spring”: “Nature, tamed and subdued, could be transformed into a garden to provide both 
material and spiritual food to enhance the confort and soothe the anxieties of men […] It depended on a 
masculine perception of nature as a mother and bride whose primary function was to confort, nurture, and 
provide for the wellbeing of the male”. (Merchant, 1980, p.9) 
13 https://www.malba.org.ar/ana-mendieta-alma-silueta-en-fuego-1975/ 
14 “del latín tentaculum, que significa `antena´, y de tentare, `sentir´, `intentar´” (Haraway, 2020, p.61). 



341    CYNTHIA ORTEGA SALGADO

  

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 327-341 
ISSN. 2603-851X 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.658051 

actual, en urgencia de alianzas entre especies, “importa qué historias crean mundos, qué 

mundos crean historias” (Haraway, 2020, p.35).  

 

6. Bibliografía 
 

Gluzman, G. (2025). Ana Mendieta. Alma. Silueta en fuego, 1975. Archivos Colección, 

MALBA. https://www.malba.org.ar/ana-mendieta-alma-silueta-en-fuego-1975/  

Haraway, D. (2020). Mujeres, simios y cíborgs. Generar parentesco en el Chthuluceno. 

Consonni. 

Haraway, D. (2023). Mujeres, simios y ciborgs. La reinvención de la naturaleza. Alianza.  

López, S. (2020). El ecofeminismo en Vandana Shiva. Colección Las imprescindibles. 

Merchant, C. (1980). The death of nature. Women, Ecology, and the scientific revolution. 

Harper & Row, Publishers. 

Quintana, L. (2020). Política de los cuerpos. Emancipación desde y más allá de Jacques 

Rancière. Herder. 

Shiva, V. y Mies, M. (2014). Ecofeminismo. Teoría, crítica y perspectivas. Icaria, Antrazyt. 

 
 
Cómo referenciar este artículo(*)/How to reference this article(*): 
 
Ortega Salgado, C.: (2026). Crítica al Ecofeminismo desde el Arte y el Feminismo 
Especulativo. iQUAL. Revista de Género e Igualdad, 9, 327-341, doi: 10.6018/iqual.658051 
 
Ortega Salgado, C.: (2026). Crítica al Ecofeminismo desde el Arte y el Feminismo 
Especulativo. [Critique of Ecofeminism from Art and Speculative Feminism] iQUAL. Revista 
de Género e Igualdad, 9, 327-341, doi: 10.6018/iqual.658051 

 

https://www.malba.org.ar/ana-mendieta-alma-silueta-en-fuego-1975/

