
IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

 

Orcid1: 0000-0003-1168-9512              Recibido:  15.01.2025
                                       Aceptado: 30.09.2025
                                  

 Este trabajo se publica bajo una licencia de Creative Commons Reconocimiento-NoComercial 4.0 Internacional. 

 

 

MUJER Y RELIGIÓN: ENCUENTRO DIALÓGICO DE EMPODERMIENTO 

Y RECONOCIMIENTO SOCIAL LIBRE Y EN DERECHO 

WOMEN AND RELIGION: DIALOGIC MEETING OF EMPOWERMENT 

AND SOCIAL RECOGNITION FREE AND IN LAW 

 

Ernesto Fajardo Pascagaza1 

Universidad Santo Tomás, Bogotá – Colombia  
ernestofajardo@usta.edu.co  

 

Resumen: La mujer ha incursionado activamente en la religión haciendo presencia di-

recta e indirecta. El objetivo del artículo es analizar la relación entre la mujer y los diver-

sos contextos religiosos que se presentan en Latinoamérica. Para tal efecto, se analiza 

esta relación dialógica y vivencial, a partir del reconocimiento religioso en Latinoamé-

rica desde la perspectiva contrahegemónica de la liberación feminista, los derechos hu-

manos, la libertad religiosa, los principios de fe y feminismo, la desigualdad de género, 

la invisibilidad de la mujer y la relación entre sociedad y género. En conclusión, la mujer 

latinoamericana ha jugado un papel importante en el devenir histórico de los pueblos, 

defendiendo sus derechos e inclusión en el escenario religioso. 

Palabras clave: Derechos femeninos, desigualdad social, género humano, Latinoamé-

rica, religión. 

 

Abstract: Women have actively participated in religion, making a direct and indirect 

presence. The aim of this article is to analyze the relationship between women and the 

various religious contexts that occur in Latin America. To this end, this dialogical and 

experiential relationship is analyzed, based on religious recognition in Latin America 

from the counter-hegemonic perspective of feminist liberation, human rights, religious 

freedom, principles of faith and feminism, gender inequality, the invisibility of women 

and the relationship between society and gender. In conclusion, Latin American women 

have played an important role in the historical development of peoples, defending their 

rights and inclusion in the religious scene. 

Keywords: Women's rights, social inequality, human gender, Latin America, religion. 

 

file:///C:/Users/Ernesto%20Fajardo%20P/Downloads/Author.docx%23search/orcid+luis+/_blank


29                                                           ERNESTO FAJARDO PASCAGAZA 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

1. Introducción 

La religión puede afectar la construcción de la sociedad ideal en América Latina en 

su presente y futuro. (Scannone 2018). América latina ha tenido un empoderamiento 

significativo desde el contexto religioso y esto se evidencia en la presencialidad de los 

diversos movimientos y paradigmas religiosos, a tal punto que en varios países se pre-

senta la convergencia entre religión y Estado, dando lugar al cuestionamiento sobre la 

pertinencia de su laicicidad.   

La construcción de las identidades, los roles de género, el pensamiento colectivo y 

el sistema de valores han sido moldeados en gran parte por aspectos religiosos y políti-

cos. Así mismo, la evolución de las sociedades ha traído consigo la creación de nuevos 

modelos de pensamiento críticos frente a las estructuras tradicionalmente dominantes. 

En ese sentido, en América Latina, con el auge de la teoría crítica, hay una mezcla en el 

escenario de lo político y lo religioso, que da como resultado teologías asociadas a la 

liberación y a la teología feminista de la Liberación.  

Algunas religiones subyugan los derechos fundamentales de las mujeres relegán-

dolas a roles netamente de reproducción y cuidado del hogar, olvidando proteger y pro-

mover los derechos de las mujeres. Hoy en día, el movimiento feminista ha tomado 

fuerza haciendo que haya mayor igualdad de género y empoderando a las mujeres, para 

que tomen control sobre sus propias vidas, con el fin de trabajar juntos para crear un 

futuro en el que las mujeres puedan disfrutar plenamente de sus derechos y libertades. 

 La historia de las mujeres en las religiones ha estado marcada por una desigualdad 

profundamente arraigada, la cual se refleja en las narrativas culturales y las estructuras 

institucionales. Anderson y Zinsser (1991) subrayan la importancia de contar la historia 

de las mujeres desde una perspectiva propia, que reconozca cómo las mujeres han sido 

sistemáticamente excluidas de roles de liderazgo y poder dentro de las religiones. Esta 

exclusión no solo ha moldeado la percepción de lo femenino, sino que también ha re-

forzado estructuras patriarcales en las sociedades religiosas. 

La religión se asocia a la experiencia personal y desde esta perspectiva se puede de-

cidir en qué se cree y de qué manera se encuentra un camino que guíe la vida. (Pastorino 

2023). Las prácticas religiosas han formado parte fundamental en el entramado de las 

manifestaciones culturales de los pueblos latinoamericanos porque la religión ha es-

tado presente en la historia y en las expresiones culturales populares. (Parke 1993). Esto 

se evidencia cuando se reconoce que, en la mayoría de los países latinoamericanos de 

corte laico, hay alta presencia de fiestas religiosas.  



MUJER Y RELIGIÓN: ENCUENTRO DIALÓGICO DE EMPODERAMIENTO… 30 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

Ahora bien, hay una serie de modelos que se han venido estableciendo desde la 

perspectiva laica dando lugar a la ponderación de la ciencia y la tecnología en lugar de 

las creencias religiosas que se relegan al fuero de la vida privada como afirma Kirby 

(2018). La modernización reemplaza a Dios por la ciencia y deja de lado la religión (Salas 

2024), de tal manera que su realización dependerá de muchos factores como la libertad 

expresa de quienes son agentes del fenómeno religioso (Scannone 2018), y que esta-

blecen horizontes de comprensión para el devenir cotidiano de hombres y mujeres que 

vivencian la experiencia religiosa desde la praxis religiosa institucional o la creencia en 

Dios o la realidad sobrenatural. (Pastorino 2023).  

 Por lo tanto, el objetivo de este texto es analizar la relación que se establece entre 

la mujer desde contextos religiosos latinoamericanos. De esta manera se asumen unas 

categorías de análisis para evidenciar este encuentro dialógico y vivencial con perspec-

tiva latinoamericana. En este sentido, se busca comprender el sentido contrehegemó-

nico a partir de la liberación feminista, los derechos humanos y la libertad religiosa en 

contextos de mujer, los principios de fe y feminismo, la desigualdad de género, la invi-

sibilidad de la mujer, y la relación entre sociedad y género.  

 Son múltuples las lecturas y miradas que se pueden establecer respecto al cuidado 

de la mujer y su particular relación con el escenario religioso, sin embargo, en este ar-

tículo se han asumido algunas de estas apreciaciones con lo cual se abren horizontes 

para nuevos y futuros ejercicios de reflexión y análisis. 

2. Contrahegemonía a partir de la liberación feminista 

 La teoría crítica llega a América Latina bajo la influencia del pensamiento marxista 

y de las ideas de autores como Gramsci. En un contexto marcado por la de desigualdad, 

opresión y pobreza, estas perspectivas establecen las bases para un modelo de pensa-

miento enfocado en la transformación social y la reivindicación (Soto 2016, 154-155). 

De esta manera, en la época de violencia de la década de los 60, la teología de la libera-

ción brinda un ejercicio reflexivo sobre la praxis de la fe en el proceso liberador humano 

y la construcción de un reino de justicia, estableciendo un compromiso político, social y 

espiritual (Gotay 1989, 246). 

No obstante, la teología de la liberación mantenía las lógicas de un sistema patriar-

cal, en el cual el papel de la mujer seguía marginado. Con el auge del movimiento femi-

nista, emerge la teología feminista de la liberación, que plantea una crítica al androcen-

trismo en la teología tradicional, proponiendo una nueva interpretación de la fe desde 

la perspectiva de las mujeres oprimidas (Gómez 2003, 113). 



31                                                           ERNESTO FAJARDO PASCAGAZA 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

 La interacción entre religión y política en América Latina ha sido compleja y multi-

facética. Dussel (1967) señala que la iglesia le pertenece al tiempo y a la historicidad de 

su eterna participación; por eso sus múltiples adaptaciones para seguir en la esfera po-

lítica, social y cultural a lo largo de los años. En diversos países de América Latina se han 

buscado espacios para los encuentros dialógicos que permitan la expresión libre de las 

mujeres para que sigan escalando y participando de manera activa en la realidad demo-

crática. (Guevara 2013). 

El feminismo en América Latina y alrededor del mundo sirvió como herramienta 

para la redignificación de las mujeres, un cuestionamiento a los roles tradicionales que 

se les impusieron como también un llamamiento a la participación, como lo plantea 

Alejandra Ciriza (1997) “las mujeres contábamos con una larga historia de opresión que 

nos igualaba. Éramos, aún lo somos mal que nos pese, las otras de la historia”. (153) 

Por eso la resignificación de la fe y de los cánones tradicionales es una acción central 

y elemental para la teología de la liberación.  Esta teología busca abolir la situación de 

injusticia actual y construir una nueva, mediante la participación activa y eficaz de las 

personas explotadas contra sus opresores, posibilitando vidas más dignas y humanas. 

(Gutiérrez 1990, 384-388) 

3. Derechos humanos y libertad religiosa 

Hay un encuentro dialógico fundamental entre de los derechos humanos de la mu-

jer y la libertad religiosa. Se han escrito sobre el papel social de las religiones en donde 

el patriarcado se ha institucionalizado, dado que a lo largo de la historia las religiones 

han excluido a las mujeres, porque las grandes religiones han tenido rasgos patriarcales 

que han discriminado a la mujer y violado sus derechos humanos. Al respecto, las reli-

giones tratan de justificar esta realidad argumentando que es producto de la libertad 

religiosa y la tradición doctrinal. 

Sin embargo, hay que tener en cuenta que esta justificación nace de una serie de 

creencias o imaginarios sociales en los cuales se ha subordinado a la mujer. Ejemplo de 

esto puede ser el argumento en el que se establece que el hombre ha sido creado a ima-

gen y semejanza de Dios (mientras la mujer no), la mujer fue creada para el varón, la 

mujer es la que origina el pecado y fue quien causó que fueran expulsados del Edén. 

Para ampliar esta idea de que los imaginarios sociales de origen religioso son la causa 

del sistema patriarcal que subordina a las mujeres, porque por ellas entró el pecado en 

el mundo; ha sido creada como segunda dado que la primacía la tiene el hombre. De-

bido a estos imaginarios religiosos, se ha justificado roles de género y subordinación de 



MUJER Y RELIGIÓN: ENCUENTRO DIALÓGICO DE EMPODERAMIENTO… 32 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

la mujer en donde es ella quien tiene que ser esposa, ocuparse de la prole y de su cui-

dado; las mujeres no han podido ejercer sus derechos fundamentales como la expresión 

libre, la autonomía, la igualdad de género y  cuidado de sus derechos reproductivos, 

debido a que las visiones patriarcales nacidas de las creencias religiosas, les han quitado 

autonomía y libertad para decidir y ejercer sus propios derechos.  

 Todo esto a demás trae como consecuencia que las mujeres sean vistas como de-

siguales o inferiores, por esto son discriminadas y no pueden participar en las activida-

des religiosas ni en actividades de gobierno o en las actividades del espacio público, que 

han sido concedidas con exclusividad a los hombres, mientras las mujeres han sido con-

finadas a la esfera privada y doméstica, a través de una injusta división sexual de los 

roles sociales. Un ejemplo de estas discriminaciones basadas en género se encuentra 

en los países musulmanes, donde son los hombres los únicos que tienen voz y voto para 

participar en el gobierno y en las decisiones que allí se tomen.  

 Los patriarcados religiosos partiendo de la mitología mencionada anteriormente, 

han creado sociedades donde es el varón quien representa la normativa y la mujer se 

encuentra siempre en un lugar de subordinación, justificada en términos religiosos y 

políticos por una teología de carácter patriarcal. Y es aquí en donde colisionan dos de-

rechos: los derechos de las mujeres y la libertad religiosa. 

Según Robert Alexy, filósofo alemán del derecho, una colisión de derechos se pro-

duce cuando dos o más derechos fundamentales entran en conflicto al ser aplicados a 

un caso en concreto, o sea un derecho se debe restringir para que el otro pueda seguir 

existiendo, para este relato serían los derechos de las mujeres frente a la libertad reli-

giosa. La solución de conflictos entre derechos fundamentales suele entonces, seguir la 

regla “todo o nada”, lo que quiere decir que la elección de un derecho supone el sacrifi-

cio del derecho enfrentado.  Para los defensores ortodoxos o conservadores de la li-

bertad religiosa, ésta debe primar sobre los derechos de las mujeres, en particular sos-

tienen esta tesis, las iglesias y los Estados confesionalitas. Para quienes defienden los 

derechos de la mujer, los derechos deben primar sobre cualquier consideración reli-

giosa que los pueda vulnerar, produciendo discriminaciones; esta tesis está basada en 

los Tratados Internacionales de Derechos Humanos y en la jurisprudencia progresista 

sobre los derechos fundamentales.  Pero ¿cómo se podría resolver esta colisión de de-

rechos fundamentales de las mujeres frente al derecho de la libertad religiosa, sin que 

sea necesaria la aplicación de la lógica del “todo o nada”? 

La colisión se debería resolver de manera holística o integral, es decir, se deben pro-

teger ambos derechos en la medida de lo posible, siguiendo el criterio de “mandatos de 



33                                                           ERNESTO FAJARDO PASCAGAZA 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

optimización” que plantea Alexy (2015). Según el criterio de optimización, ningún de-

recho fundamental tiene carácter absoluto, lo que implica que, si “choca” o “colisiona” 

con otro derecho fundamental, no se impone sobre el otro; un derecho puede ceder 

sobre el otro cuando pesa menos en el caso concreto. De esta manera, hacer prevalecer 

los derechos de la mujer frente a situaciones de discriminación surgidas de imaginarios 

y prácticas religiosas patriarcales, no significa sacrificar la libertad religiosa, solo signi-

fica entender que los derechos de las mujeres son más importantes frente a considera-

ciones de tipo religioso. La libertad religiosa debe tener límites en donde los Derechos 

Humanos de las mujeres deben prevalecer.  

Hay religiones que obligan a las mujeres a seguir ciertas conductas y prácticas reli-

giosas prescritas por hombres, las cuales desdibujan la definición de una mujer; tales 

como obligarlas a raparse el cabello y usar ropa que no marquen su figura como mujer, 

la prohibición para relacionarse únicamente con mujeres que pertenezcan a su misma 

religión, así como no tener acceso a ningún tipo de educación en cualquier ámbito fuera 

de su religión. 

Las personas actúan pensando primero en si está bien y correcto para Dios y no para 

ellos mismos. Las religiones les instruyen a las personas un pensamiento en el cual solo 

actúan por Dios y para Dios. Si bien hablando de las religiones han tenido un cambio 

significativo al pasar del tiempo, en el mundo la mayoría de religiones están sometidas 

por la cultura patriarcal; sin embargo, existen sociedades matrilineales las cuales no es-

tán dominadas solamente por mujeres, pero se valora, se cuida y se respeta a la mujer 

en todo el sentido de la palabra. 

Ahora bien, ha existido una lectura relacionada con la inferioridad de la mujer en 

tanto que se asocia su culpabilidad en el contexto religioso con la intronización del pe-

cado en el mundo, y, en consecuencia, su impureza menstrual. En algunos escenarios 

religiosos se les ha negado su derecho a la toma de decisiones y el sacerdocio, a cumplir 

cierto rol y responsabilidades porque han sido excluidas de diferentes prácticas religio-

sas justificadas como propias de los hombres. De ahí la necesidad de ponderar un cui-

dado justificado por la equitativa participación de la mujer en los escenarios de lide-

razgo religioso en tanto tienen los mismos derechos que los hombres para formar parte 

activa y decisoria de la realidad religiosa.  

 

 

 



MUJER Y RELIGIÓN: ENCUENTRO DIALÓGICO DE EMPODERAMIENTO… 34 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

4. Fe y feminismo 

  A lo largo de la historia, las religiones han desempeñado un papel crucial en la 

construcción y perpetuación de las desigualdades de género. Las interpretaciones reli-

giosas han reforzado estereotipos y roles de género que marginaron a las mujeres, li-

mitando su participación en ambientes públicos y espirituales. González (2010), señala 

que, en la Edad Media hispana, la discriminación hacia las mujeres musulmanas y judías 

no solo se manifestaba en la vida cotidiana, sino que estaba profundamente enraizada 

en las interpretaciones religiosas que las consideraban inferiores. Estas representacio-

nes contribuyeron a mantener a las mujeres en roles secundarios, subrayando su exclu-

sión de las posiciones de poder y liderazgo espiritual. 

En el cristianismo, esta exclusión y control se ha manifestado a través de una repre-

sentación cultural que presenta a la mujer como moralmente débil o tentadora. Desch-

ner (2001), en su Historia Sexual del Cristianismo, analiza cómo la doctrina cristiana ha 

contribuido a construir una imagen negativa de la sexualidad femenina, lo que ha justi-

ficado históricamente la opresión de las mujeres y el control sobre su cuerpo dentro de 

la comunidad religiosa. Esta perspectiva ha tenido un impacto duradero en la manera 

en que las mujeres son vistas y tratadas dentro de las estructuras religiosas, perpe-

tuando su subordinación. 

El impacto de estas representaciones no se limita a las doctrinas religiosas, sino que 

también se extiende a la educación y los medios de comunicación. Cantizano (2004) 

examina cómo la prensa femenina del siglo XIX reforzó estereotipos de género que per-

petuaron la idea de la mujer como un ser secundario, relegado a la esfera doméstica.   

 Estas narrativas culturales fueron utilizadas para mantener a las mujeres en posi-

ciones subordinadas, reflejando el encuentro entre la religión, la cultura y la opresión 

de género. Sin embargo, estas representaciones no han sido universales ni inmutables. 

Becerra (2003) destaca que, en las culturas antiguas, las mujeres eran vistas como guar-

dianas del conocimiento espiritual y botánico, desempeñando roles fundamentales en 

los rituales sagrados. Este reconocimiento de su importancia contrasta con las narrati-

vas dominantes que las han relegado a un segundo plano, subrayando la necesidad de 

reevaluar y recuperar estos aspectos olvidados de la historia. 

Además, la resistencia activa de las mujeres frente a la opresión religiosa ha sido un 

tema recurrente en la historia. Byrne (2000) documenta la lucha de las monjas por ejer-

cer el sacerdocio, ilustrando cómo las mujeres han desafiado las restricciones impues-

tas por las estructuras patriarcales dentro de la iglesia. Esta resistencia no solo es un 



35                                                           ERNESTO FAJARDO PASCAGAZA 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

testimonio de la determinación de las mujeres por reclamar su espacio en la religión, 

sino también un llamado a reexaminar y cuestionar las bases de estas restricciones. 

Es crucial considerar cómo las religiones deben adaptarse a los principios de igual-

dad de la sociedad contemporánea. Díez (2002) argumenta que las religiones deben 

reevaluar sus doctrinas y prácticas para alinearse con los valores de igualdad y justicia. 

Esta adaptación es esencial para desmantelar las estructuras patriarcales que han per-

petuado la desigualdad de género dentro de las instituciones religiosas, y para construir 

un marco espiritual inclusivo que refleje la dignidad y el valor de todas las personas, 

independientemente de su género. 

5. Desigualdad de género en las religiones  

La desigualdad femenina en la religión ha sido un tema central en la polémica de los 

derechos humanos. Por lo tanto, es fundamental conocer la hegemonía masculina que 

ha perpetuado sistemas de opresión. La pluralidad y diversidad de género son esencia-

les para construir sociedades más justas e inclusivas, dado que es vital empoderar a to-

das las voces, especialmente aquellas que han sido históricamente marginadas. Al 

desafiar las normas patriarcales y promover la equidad, no solo se benefician las muje-

res, sino toda la comunidad. La transformación social requiere un compromiso colec-

tivo para celebrar y respetar las diversidades relacionadas con la identidad de género, 

creando un futuro donde todos tengan las mismas oportunidades. Durante siglos, las 

religiones han jugado un papel crucial en la construcción de una narrativa que justifica 

la subordinación de las mujeres.  

 Desde el relato de la creación en el texto sagrado, donde Eva es presentada como 

la causante del pecado original, se establece una base ideológica que legitima la de-

sigualdad. Este relato ha sido interpretado y reinterpretado a lo largo de la historia, 

creando un estigma que ha marcado la percepción que se tiene de la mujer en la socie-

dad, donde la mujer es asociada como culpable desde la representación de su corporei-

dad (Villaseñor 2014) y la apariencia del hombre siempre ha sido considerado como la 

supremacía desde su creación establecida por un ser supremo. 

A medida que las sociedades han evolucionado, la función de la mujer en las religio-

nes no ha cambiado significativamente. Aunque en algunos contextos se ha comen-

zado a cuestionar esta narrativa, muchas religiones aún mantienen estructuras patriar-

cales que limitan la participación activa de las mujeres. En muchas tradiciones, las mu-

jeres son vistas principalmente como fieles devotas, sin acceso a posiciones de lide-



MUJER Y RELIGIÓN: ENCUENTRO DIALÓGICO DE EMPODERAMIENTO… 36 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

razgo o toma de decisiones, lo que refleja un estancamiento en la evolución de sus de-

rechos dentro de los espacios religiosos. (Seoane, 2019). Según Quirosa y Gómez (2013), 

el rol femenino en la preservación del patrimonio cultural ha mejorado reconociendo el 

valor de las mujeres en todos los ámbitos disminuyendo considerablemente del domi-

nio del hombre, donde se busca el equilibrio desde la inclusión de género.  

 Se busca no solo visibilizar el sufrimiento histórico de las mujeres a través de los 

años, sino también transformar las narrativas religiosas que las han oprimido. Por lo 

tanto, los procesos educativos juegan un papel esencial, ya que permiten a las nuevas 

generaciones cuestionar y desafiar los dogmas que perpetúan la desigualdad. Es fun-

damental que las religiones se adapten al contexto actual, donde la pluralidad y la di-

versidad son fundamentales. Las creencias y prácticas deben evolucionar para reflejar 

un mundo que demanda equidad y justicia, a partir del reconocimiento de la diversidad 

sexual y de género en los escenarios religiosos. (Barajas, 2014).  

 Solo así se puede construir un futuro en el que la voz de las mujeres sea entendida 

y valorada, no solo en el ámbito religioso, sino en todos los contextos de la vida. La his-

toria de las mujeres en las sociedades antiguas, donde disfrutaban de mayores liberta-

des y derechos, debe servir como inspiración para re imaginar un futuro en el que la 

igualdad de género sea una realidad tangible.  

Hay un sinnúmero de pensadoras feministas que han enriquecido el debate sobre el 

vínculo entre iglesias y Estado en América Latina, visibilizando las formas en que las 

creencias religiosas influyen en las políticas públicas relacionadas con la salud sexual y 

reproductiva. Este debate, que ha sido impulsado por las movilizaciones feministas de 

los últimos años, sigue siendo de gran relevancia para comprender las dinámicas de po-

der en la sociedad. 

 En este contexto, el cruce entre religión, política y género se volvió fundamental. 

Las creencias religiosas arraigadas en la sociedad tuvieron un impacto significativo en 

las opiniones sobre el aborto, no obstante, también surgieron nuevas manifestaciones 

religiosas, poniendo en riesgo las estructuras convencionales y creando un panorama 

más complejo. Es necesario examinar cómo se construye en América Latina el vínculo 

entre religión y Estado y cómo esto afecta las luchas feministas y LGBTQIA+. 

Los estudios de género, están centrados en las desigualdades basadas en el sexo, 

porque a menudo simplificaba el papel de la religión, reduciéndola a una fuerza opre-

sora. Por su parte, las ciencias de la religión, cautelosas ante posibles sesgos ideológicos, 

evitaban analizar las dimensiones de género de las creencias y prácticas religiosas. 

(Böschemeier 2019). 



37                                                           ERNESTO FAJARDO PASCAGAZA 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

No obstante, en la década de los 70, surgió una nueva área de investigación: la reli-

gión desde una perspectiva de género. Esta iniciativa, que ha sido especialmente signi-

ficativa en América Latina, tiene como objetivo comprender cómo las creencias religio-

sas afectan las experiencias de las mujeres y cómo las mujeres afectan las instituciones 

religiosas. 

Este enfoque ha permitido explorar una amplia gama de temas, desde la participa-

ción de las mujeres en las iglesias, las experiencias de las mujeres en las religiones mi-

noritarias, el impacto de las creencias religiosas en las construcciones de género y se-

xualidad, y la relación entre religión y políticas públicas en materia de género. (Bandeira, 

Garcí ay Mazo 2021). 

 La intersección entre género y religión ha dado lugar a un campo de estudio diná-

mico que desafía las visiones tradicionales de ambos. Al analizar cómo las creencias re-

ligiosas moldean las experiencias de las mujeres y cómo estas últimas transforman las 

instituciones religiosas, este enfoque permite comprender mejor las complejidades de 

la sociedad. 

El papel amplio que desarrollan los grupos religiosos, principalmente cristianos, en 

el entorno público, se oponen a políticas que promueven la equidad de género, los de-

rechos LGBTQIA+ y la educación sexual integral. Estos grupos se basan en la defensa 

de valores tradicionales, y la interpretación literal de textos religiosos. 

Por lo tanto, los estudios examinan cómo las creencias religiosas y las prácticas ecle-

siásticas afectan las construcciones de género, sexualidad y derechos reproductivos en 

un contexto de cambios sociales significativos. Por ello dossier solicita la comprensión 

de las relaciones entre religión y género como un fenómeno dinámico y complejo en el 

que las creencias religiosas, las prácticas sociales y los contextos históricos interactúan 

de manera compleja. 

6. Invisibilidad de la mujer 

Históricamente las religiones han relegado a las mujeres siempre a un papel secun-

dario muchas veces invalidando sus aportes y opiniones. En numerosas religiones tex-

tos sagrados y prácticas litúrgicas han sido contadas desde el contexto masculino, te-

niendo en cuenta que la mujer se veía desde el contexto de la maternidad, la cuidadora 

de sus hijos y al servicio de su esposo. La interpretación que se ha tenido tiempo des-



MUJER Y RELIGIÓN: ENCUENTRO DIALÓGICO DE EMPODERAMIENTO… 38 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

pués de los textos litúrgicos ha provocado una segregación de la mujer y una minimiza-

ción o ignoración del papel de la mujer, además, las estructuras de poder dentro de mu-

chas instituciones religiosas han sido dominadas predominantemente por hombres.  

Las religiones siguen siendo un campo resistente al cambio, donde el patriarcado 

sigue predominando, a pesar del auge del feminismo contemporáneo que ha logrado 

visibilizar a las mujeres en diversas esferas. Debido a la tardía inclusión de nuevos cultos 

religiosos y al profundo desconocimiento de las religiones, que han moldeado la socie-

dad y la política, el estudio de las religiones con perspectiva de género se ha planteado 

a partir de tres enfoques académicos. En este sentido se encuentra la teología feminista, 

los estudios feministas críticos de la religión y los estudios interdisciplinarios que explo-

ran el papel histórico de las mujeres en las religiones. La teología feminista ha revisado 

los textos sagrados desde una perspectiva de igualdad, destacando cómo las pioneras 

del feminismo utilizaron la religión para defender sus derechos. 

7. Género y sociedad 

El fenómeno religioso ha sido abordado desde numerosas perspectivas epistemo-

lógicas dentro de las ciencias sociales. Sin embargo, las discusiones que relacionan la 

religión con la categoría de género son relativamente recientes y aún no han sido ex-

ploradas en toda su amplitud y riqueza conceptual y teórica. Esto posiciona este enfo-

que como un campo atractivo para las nuevas corrientes de pensamiento, especial-

mente en América Latina, donde han tenido un gran enraizamiento. Así, el género y la 

religión se configuran como un campo de estudio en crecimiento, en el contexto de las 

transformaciones sociales actuales impulsadas por el feminismo y las diversidades. 

Bandeira, García y Mazo (2021), presentan una relación entre género y religión, bus-

cando superar lo que ellas denominan “clivajes” entre los estudios feministas y los es-

tudios sociales de la religión. Los acercamientos a nuevas religiosidades que se alejan 

de las "normatividades y hegemonías monoteístas" En este sentido (Bandeira et al 2021) 

manifiestan que se ha generado un incremento en el número de mujeres practicantes 

de espiritualidades tradicionalmente minoritarias en el bloque occidental, como el is-

lam, el New Age, los cultos ancestrales africanos e indígenas, entre otros. En estos con-

textos, “lo sagrado como cuerpo, institución, experiencia o símbolo es interpretado a 

través de marcos de sentido en donde 'lo femenino' adquiere un rol primordial” 

 Este rol se enmarca dentro del agenciamiento de las mujeres en los espacios reli-

giosos que, tradicionalmente, han sido ocupados y dominados por hombres. Esto per-

mite observar un cambio de paradigma dentro de las religiosidades, e incluso trazar una 



39                                                           ERNESTO FAJARDO PASCAGAZA 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

ruta para rastrear el tránsito de la participación y el cuidado femenino en sistemas y 

formas de creer donde se sientan más representadas, escuchadas y aceptadas en su 

libertad individual y su identidad. 

 Los estudios postcoloniales y el enfoque de la interseccionalidad en las teorías fe-

ministas introducen una serie de cuestiones respecto a la experiencia religiosa de las 

mujeres, enlazando diversas dimensiones y abriendo la posibilidad de estudios más pro-

fundos. Estos estudios permiten dar cuenta de las múltiples confrontaciones y los pro-

blemas subyacentes, como el dilema de los derechos sexuales y reproductivos y la in-

fluencia que ejercen ciertas jerarquías religiosas en la decisión de expandir o restringir 

estos derechos para las mujeres y las diversidades, en espacios políticos y debates pú-

blicos (García e Irrazábal 2014, 135).  

En el proceso de laicización de las sociedades, surgen debates como el planteado 

por Marco Vaggione, quien discute la manera de fomentar el pluralismo religioso y la 

laicización del Estado para desvincular las políticas de derechos sexuales de las jerar-

quías religiosas que históricamente han perpetuado un sistema de dominación “hete-

ropatriarcal” que configura identidades (Vaggione 2005).  

Asimismo, desde una perspectiva postcolonial, autoras como Saba Mahmood (2005) 

sugieren explorar no solo la actuación e influencia de las normas religiosas sobre las 

mujeres, sino también cómo las mujeres y los sujetos subalternos habitan, apropian y 

dan significado a esas normas. No cabe duda de que la religión es un fenómeno y un 

hecho social con múltiples implicaciones en la vida, la agencia, la política, la cultura y la 

experiencia de las sociedades y los individuos. Abordar y estudiar este fenómeno desde 

los lentes de la perspectiva de género permite ampliar la comprensión de estas nume-

rosas incidencias y problemáticas. La experiencia religiosa de los hombres, las mujeres 

y sectores diversos no es la misma, y esta materia merece mayor atención desde estas 

perspectivas singulares para la producción de conocimiento novedoso que, a largo 

plazo, contribuya con acciones que marquen diferencias significativas.  

8. Conclusiones 

 Junto con los desafíos actuales, las religiones tienen un papel fundamental en la 

construcción de una sociedad más justa y equitativa en orden a la participación de todas 

y todos. La teología de la liberación y la teología feminista de la liberación han jugado 

un papel fundamental en la construcción de prácticas de resistencia en América Latina, 

así como también desempeñándose como un marco crítico que reinterpreta las tradi-

ciones religiosas dentro del contexto de lucha social. A través de la presencia de la mujer, 



MUJER Y RELIGIÓN: ENCUENTRO DIALÓGICO DE EMPODERAMIENTO… 40 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

se evidencia cómo la intersección entre religión, política y feminismo puede generar 

dinámicas de cambio y emancipación. Por lo tanto, este análisis subraya la importancia 

de explorar estas relaciones para comprender mejor los procesos sociopolíticos en la 

región, siendo esta un recurso cultural y simbólico que permite cuestionar el orden so-

cial. 

Los derechos de la mujer deben estar por encima de las creencias de cada religión, 

y deben ser respetados al máximo sin ser interrumpidos por las creencias religiosas. La 

religión debe ser la llave de muchas mujeres para encontrar su verdadera esencia e iden-

tidad propia. Por lo tanto, es importante promover y proteger los derechos de las mu-

jeres en cualquier contexto ya que esto ayuda a que en un futuro haya una sociedad que 

cuide más a la mujer desde la inclusión y la equidad de género.  

La intersección entre género y religión ha sido un campo de batalla donde se han 

moldeado, reforzado y desafiado las desigualdades de género. A través de siglos de in-

terpretaciones religiosas y culturales, las mujeres han sido relegadas a posiciones se-

cundarias, vistas como tentadoras o moralmente débiles, y controladas dentro de las 

estructuras patriarcales. Sin embargo, la historia también está llena de ejemplos de re-

sistencia, donde mujeres han desafiado estas narrativas y han luchado por su lugar en 

el ámbito espiritual. Para avanzar hacia una sociedad verdaderamente equitativa, es 

imperativo que las religiones no solo reconozcan este legado de desigualdad, sino que 

también reevalúen y transformen sus doctrinas y prácticas. Solo así podrán reflejar los 

valores de justicia e igualdad que son fundamentales en una humanidad que aspira a la 

inclusión y al respeto de todas las personas, independientemente de su género. 

 En la historia latinoamericana, la lucha por la igualdad de género ha sido un pro-

ceso complicado, marcado por siglos de opresión patriarcal que han restringido el papel 

de las mujeres en la sociedad. A pesar de los avances, las estructuras de poder aún per-

petúan desigualdades que afectan su acceso a derechos y oportunidades. Es esencial 

transformar la educación y fomentar una conciencia crítica que desafíe estas normas 

arraigadas. Solo mediante un esfuerzo colectivo y un compromiso genuino se podrá 

construir un futuro donde la equidad de género no sea solo un objetivo, sino una reali-

dad tangible, reconociendo el valor y la fortaleza de las mujeres en cada camino que 

enfrenta y sobre todo ámbitos de la vida.  

Debates como el aborto en América Latina ha tenido una profunda división social, 

marcada por la polarización entre quienes defienden el derecho a decidir sobre su pro-

pio cuerpo y quienes se oponen desde una perspectiva religiosa. Especialmente en las 

iglesias católicas y evangélicas, ya que han ejercido una influencia significativa en la 



41                                                           ERNESTO FAJARDO PASCAGAZA 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

configuración de las políticas públicas en América Latina, a menudo oponiéndose a ini-

ciativas que han promovido el cuidado frente a la equidad de género y los derechos se-

xuales. 

 Por esto los debates sobre el aborto son una realidad de cómo las creencias reli-

giosas pueden limitar el acceso a los derechos sexuales y reproductivos de las mujeres 

y de la de esta misma manera con los derechos de la comunidad LGBTQIA+. Así mismo 

se muestra cómo las mujeres y los movimientos feministas están desafiando las refor-

mas tradicionales y buscan construir nuevas formas de religiosidad donde predomine 

la igualdad. 

A pesar de que la investigación sobre género y religión en América Latina ha sido 

históricamente limitada, el creciente interés académico y social por esta temática está 

comenzando a romper el círculo de silencio en torno al papel de la mujer en las religio-

nes.   La teología feminista y los estudios interdisciplinarios brindan herramientas úti-

les para comprender cómo las religiones han perpetuado el patriarcado y cómo pueden 

convertirse en espacios para la igualdad y la justicia para las mujeres. Este campo de 

investigación, que todavía está en desarrollo, tiene el potencial de proporcionar una 

comprensión más amplia y refinada de las religiones y su relación con las dinámicas de 

género, lo que ayudará a crear una sociedad más inclusiva y justa.  

9. Bibliografía 

Alexy, Robert. (2015). Teoría de los derechos fundamentales. Universidad Externado de 

Colombia. 

Anderson, Bonnie y Zinsser, Judith. (1991). Historia de las mujeres: una historia propia. 

Crítica  

Bandeira, Olivia, Somoza, Marisol, y Mazo, Sandra. (2021). Religión y género en Amé-

rica Latina: perspectivas teóricas y metodológicas para la investigación. Descen-

trada, 5(2), 144. 

Barajas, Karine, Bárcenas.(2014). Iglesias y grupos espirituales para la diversidad sexual 

y de género en México: intersecciones sobre religión y género. Revista estudios so-

ciales. 49 (49), 33-46.  https://revistas.uniandes.edu.co/index.php/res/arti-

cle/view/5827 

Becerra, Daniel. (2003). La mujer y las plantas sagradas en el mundo antiguo. Vegueta, 

(7), 9-21.  

https://revistas.uniandes.edu.co/index.php/res/article/view/5827
https://revistas.uniandes.edu.co/index.php/res/article/view/5827


MUJER Y RELIGIÓN: ENCUENTRO DIALÓGICO DE EMPODERAMIENTO… 42 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

Böschemeier, Ana. Gretel flores, María Eugenia, García, Mari-Sol, Greco, Lucrecia Mar-

tínez, Julia, Johnson, María, Monjeau Catalina, Ogando Mónica, Aparecida, Joyce, 

Sánchez, Meliza y Vlacarcel, Mayra. (2019). Género y Religiosidades: sentidos y 

experiencias femeninas de lo sagrado. Revista Kula, 11, 9-239. https://www.revis-

takula.com.ar/wpcontent/uploads/2020/05/G%C3%A9nero-y-Religiosidades-li-

bro-sentidos-yexperiencias-femeninas-de-lo-sagrado.pdf 

Byrne, Lavinia. (2000). Mujeres en el altar. La rebelión de las monjas para ejercer el sa-

cerdocio. Ediciones B. 

Cantizano, Blasina. (2004). La mujer en la prensa femenina del siglo XIX. Ámbitos. (11), 

281-198. 

Ciriza, Alejandra. (1997). Desafíos y perspectivas. Qué feminismos hoy. En Anuario de 

Filosofía Argentina y americana. 14, 153- 168. https://bdigital.uncu.edu.ar/1634 

Deschner, Karlheinz. (2001). Historia Sexual del Cristianismo. Zaragoza: Editorial Yalde. 

Díez, Fer. (2002). Mujeres, igualdad y discriminación: reflexiones sobre los retos de la 

adaptación de las religiones a los presupuestos de la sociedad actual. Clamores, 5, 

18-22.  

Dussel, Enrique. (1967). Hipótesis para una historia de la iglesia en América latina.  

Nueva Iglesia. 

García Somoza, Mari-Sol y Irrazábal, Gabriela. (2014). Géneros, sexualidades y religio-

nes: relaciones, intersecciones y confrontaciones. Sociedad y religión, 24(42): 132-

143.  https://www.scielo.org.ar/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1853-

70812014000200006 

Gómez, Acebo, Isabel. (2003). Dios en la teología feminista. Estado de la cuestión. Es-

tudios eclesiásticos: Revista de investigación e información teológica y canónica, 

78(304), 107-125.  https://revistas.comillas.edu/index.php/estudioseclesiasti-

cos/article/view/10869. 

González Pérez, T. (2010). Desigualdad, mujeres y religión: sesgos de género en las re-

presentaciones culturales religiosas», Cuestiones de Género: de la igualdad y la di-

ferencia, 5, 467–505. https://revpubli.unileon.es/ojs/index.php/cuestionesdege-

nero/article/view/3797 

Gotay, S. S. (1989). El pensamiento cristiano revolucionario en América Latina y el Caribe. 

Implicaciones de la teología de la liberación para la sociología de la religión. Huracán, 

Inc. 

https://www.revistakula.com.ar/wpcontent/uploads/2020/05/G%C3%A9nero-y-Religiosidades-libro-sentidos-yexperiencias-femeninas-de-lo-sagrado.pdf
https://www.revistakula.com.ar/wpcontent/uploads/2020/05/G%C3%A9nero-y-Religiosidades-libro-sentidos-yexperiencias-femeninas-de-lo-sagrado.pdf
https://www.revistakula.com.ar/wpcontent/uploads/2020/05/G%C3%A9nero-y-Religiosidades-libro-sentidos-yexperiencias-femeninas-de-lo-sagrado.pdf
https://bdigital.uncu.edu.ar/1634
https://revistas.comillas.edu/index.php/estudioseclesiasticos/article/view/10869
https://revistas.comillas.edu/index.php/estudioseclesiasticos/article/view/10869


43                                                           ERNESTO FAJARDO PASCAGAZA 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 
DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

Guevara, Eva. (2013). Canción de Adiós para Alieda, pastora y feminista. En Portal de 

Noticias de la UNCuyo, Unidiversidad. Mendoza. http://www.unidiversi-

dad.com.ar/cancion-del-alieda-en-el-pais 

Gutiérrez, Gustavo. (1980). Teología de la Liberación. Perspectivas. Sígueme. 

Kirby, Yubeira Zerpa. (2018). Un acercamiento al fenómeno religioso en América Latina 

a la luz de la crítica cultural. Sapienza Organizacional. 5 (9), 211-226.  

https://www.redalyc.org/jour-

nal/5530/553056570011/html/#:~:text=Como%20ya%20se%20ha%20mencio-

nado,de%20su%20doctrina%20y%20pr%C3%A1cticas 

Mahmood, Saba. (2005). Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist Subject. 

Princeton University Press.  

Parke, Cristian. (1993). Otra lógica en américa latina: religión popular y modernización 

capitalista. Fondo de cultura económica. 

Pastorino, Miguel. (26 de Septiembre de 2023). Diálogo Politico. Politico: https://dialo-

gopolitico.org/debates/religion-america-latina/ 

Quirosa García, Victoria y Gómez Robles, Lucía. (2013). El papel de la mujer en la con-

servación y transmisión del patrimonio. Asparkía. 21, 75-90. https://www.e-revi-

stes.uji.es/index.php/asparkia/article/view/440 

Salas, Erik. Antonio. (28 de Marzo de 2024). Catolicismo y evangelismo: las dos religio-

nes más comunes en Latinoamérica. Statista.  https://es.statista.com/gra-

fico/28553/las-religiones-mas-comunes-en-latinoamerica/ 

Scannone, Juan Carlos. (2018). La religión en la América Latina del tercer milenio Hacia 

una utopía realizable. Stromata. 51, 75-88.  https://revistas.bibdigital.uc-

cor.edu.ar/index.php/STRO/article/view/1908 

Seoane, María Jesús. (2019). Género y religión. A la búsqueda de un modelo de análisis. 

Aposta: Revista de Ciencias Sociales 82, 124-137. https://portalinvestiga-

cion.udc.gal/documentos/608ca9ccaf765575d40b1b67 

Soto, Oscar. (2016). Religión, feminismo y resistencias. Los procesos contrahegemóni-

cos de América Latina en la historia reciente. Una mirada desde Mendoza, Argen-

tina. Crítica Y Resistencias. Revista De Conflictos Sociales Latinoamericanos, 2, 150-

170.  https://www.criticayresistencias.com.ar/revista/article/view/76 

Vaggione, Juan Marco. (2005). Reactive Politicization and Religious Dissidence: The Po-

litical Mutations of the Religious. Social Theory and Practice, 31(2), 165-188. 

https://ri.conicet.gov.ar/handle/11336/114666 

https://www.redalyc.org/journal/5530/553056570011/html/#:~:text=Como%20ya%20se%20ha%20mencionado,de%20su%20doctrina%20y%20pr%C3%A1cticas
https://www.redalyc.org/journal/5530/553056570011/html/#:~:text=Como%20ya%20se%20ha%20mencionado,de%20su%20doctrina%20y%20pr%C3%A1cticas
https://www.redalyc.org/journal/5530/553056570011/html/#:~:text=Como%20ya%20se%20ha%20mencionado,de%20su%20doctrina%20y%20pr%C3%A1cticas
https://www.e-revistes.uji.es/index.php/asparkia/article/view/440
https://www.e-revistes.uji.es/index.php/asparkia/article/view/440
https://es.statista.com/grafico/28553/las-religiones-mas-comunes-en-latinoamerica/
https://es.statista.com/grafico/28553/las-religiones-mas-comunes-en-latinoamerica/
https://revistas.bibdigital.uccor.edu.ar/index.php/STRO/article/view/1908
https://revistas.bibdigital.uccor.edu.ar/index.php/STRO/article/view/1908
https://www.criticayresistencias.com.ar/revista/article/view/76


MUJER Y RELIGIÓN: ENCUENTRO DIALÓGICO DE EMPODERAMIENTO… 44 

 

IQUAL. REVISTA DE GÉNERO E IGUALDAD, 2026, 9, 27-44 
ISSN. 2603-851 

DOI. http://dx.doi.org/10.6018/iqual.645651 

Villaseñor, Luz del Carmen. (2014). El feminismo dentro de la representación de la mu-

jer. Universidad Distrital Francisco José de Caldas. 

 

 

Cómo referenciar este artículo(*)/How to reference this article(*): 

Fajardo Pascagaza, E.: (2026). Mujer y religión: encuentro dialógico de empoderamiento y reconoci-

miento social libre y en derecho . iQUAL. Revista de Género e Igualdad, 9, 27-44, doi: 10.6018/iqual.645651 

 

Fajardo Pascagaza, E.: (2026). Mujer y religión: encuentro dialógico de empoderamiento y reconoci-

miento social libre y en derecho. [Women and religion: dialogic meeting of empowerment and social 

recognition free and in Law]. iQUAL. Revista de Género e Igualdad, 9, 27-44, doi: 10.6018/iqual.645651 

 

 

 

 


