
239

Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255
ISSN: 0210-4911 
eISSN: 1989-614X 
DOI: https://doi.org/10.6018/ER.658581 

«COM’UOM CHE SOGNA»: LA 
PSEUDOSIMILITUDINE NELLA COMMEDIA 

DANTESCA TRA FALLIMENTO E RISCATTO DEL 
NARRATORE E DEL PERSONAGGIO

(«As a Man Who Dreams»: Pseudosimilitude in Dante’s Commedia between Failure and 
Redemption of Narrator and Character)

Maria Antonella Piera Di Liberto*

Universidad de Córdoba 

Abstract: This paper aims to contribute to an in-depth study of the pseudosimilitudes 
used in Dante’s Commedia. These are formally comparative structures that differ from true 
similes in that they express an attitude or behaviour proper to human beings through a re-
lationship of equality - which does not mean identity - between vehicle and tenor. They are 
placed at moments of stasis when the pilgrim feels fragile and fears failure. These feelings 
are conveyed in a particular way through the theme of sleep and the dream dimension con-
nected with it. In the context of these peculiar comparative forms, they - but more particu-
larly the dream - represent a moment of despondency and even delirium in which truth and 
falsehood are confused and vision is opaque and uncertain. Tied to the topos of ineffability, 
they first involve narrator and pilgrim, eventually the narrator alone. 

Keywords: pseudosimilitude, equality, fragility, dream, ineffability.

Riassunto: Il presente studio si propone di contribuire all’approfondimento delle pseu-
dosimilitudini usate nella Commedia dantesca. Si tratta di strutture formalmente compara-
tive che si differenziano dalle similitudini vere e proprie in quanto esprimono un atteggia-
mento o comportamento proprio degli esseri umani attraverso una relazione di uguaglianza 
– che non vuol dire identità – tra veicolo e tenore. Sono collocate nei momenti di stasi in cui 
il pellegrino si sente fragile e teme di fallire. Queste sensazioni sono veicolate in modo parti-

*  Indirizzo per la corrispondenza: Maria Antonella Piera Di Liberto, Dpto. de Ciencias del Lenguaje. Área de 
Filología Italiana. Facultad de Filosofía y Letras. Plaza del Cardenal Salazar s/n. 14071, Córdoba (z12didim@uco.es).



240 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Córdoba 

colare attraverso il tema del sonno e della dimensione onirica ad esso connessa. Nel contesto 
di queste peculiari forme comparative, essi – ma più in particolare il sogno – rappresentano 
un momento di sconforto e perfino di delirio in cui verità e menzogna si confondono e la 
visione risulta opaca e incerta. Legate al topos dell’ineffabilità, esse coinvolgono dapprima 
narratore e pellegrino, alla fine il solo narratore. 

Parole chiave: pseudosimilitudine, uguaglianza, fragilità, sogno, ineffabilità. 

La visio dantesca si collega ad un particolare tipo di struttura comparativa per la quale è 
invalsa la denominazione coniata da Pazzaglia e Porena (1966, p. 86) di pseudosimilitudine in 
quanto il veicolo e il tenore sono legati non da un rapporto di analogia o somiglianza, ma da 
una relazione di uguaglianza1 che coinvolge nella maggior parte dei casi Dante, ma anche altri 
personaggi come Virgilio o persino il Minotauro (penultimo e ultimo esempio):

[…] e cominciai2,
quasi com’uom cui troppa voglia smaga3:
(Par. III, 35-36)

[…] ond’io lasciai la cima
cadere, e stetti come l’uom che teme.
(Inf. XIII, 44-45)

Allor fec’io come color che vanno
con cosa in capo non da lor saputa,
(Purg. XII, 127-128)

Attento si fermò com’uom ch’ascolta;
(Inf. IX, 4)

e quando vide noi, sé stesso morse,
sí come quei cui l’ira dentro fiacca.
(Inf. XII, 14-15)

Questa forma di «ridondanza retorica» (Mallin, 1984, p. 15) è un fenomeno numeri-
camente consistente che veicola un senso di genericità dell’esperienza umana sin dall’in-
troduzione tramite i pronomi indefiniti «colui», «color» (talvolta «chi») o le varianti del 
sostantivo «uom»4 seguiti da una clausola relativa «allo scopo di precisare un atteggiamento 

1  Lewis si era mosso lungo la medesima strada, ma restringendone il campo di applicazione ai sentimenti. La 
definiva, infatti, similitudine di tipo «psicologico» in quanto funzionale a paragonare un’emozione, un sentimento ad un 
altro «indirectly by telling us that the feeling it excited was like some feeling we know» (1940, pp. 69-70).

2  L’edizione a cui si fa riferimento per le citazioni della Commedia è Petrocchi, G. (a cura di) (1975): Dante 
Alighieri, La Divina Commedia, Einaudi.

3  I corsivi sono dell’autrice del presente testo.
4  In alcuni (pochi) casi Dante utilizza  i sostantivi «persona» («[…] sì ch’io mi riscossi / come persona ch’è per 

forza desta», Inf. IV, 2-3) e «gente» («Noi eravam lunghesso mare ancora / come gente che pensa a suo cammino, / che 
va col cuore e col corpo dimora», Purg. II, 10-12).



241Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

«Com’uom che sogna»: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore 
e del personaggio

umano, sia corporeo, sia psichico, o assai più spesso, un atteggiamento esterno, che sia il 
riflesso di uno stato o di un moto di coscienza» (Pagliaro, 1967, p.  669). Essa permette al 
lettore di identificarsi con il pellegrino Dante (Lansing, 1977, p. 31) in virtù della rievoca-
zione di esperienze che ha vissuto in prima persona o che comunque riconosce come tipiche5 

dell’agire umano. Si tratta, infatti, di un processo di «tipizzazione» (Pagliaro, 1976, p. 257) 
piuttosto che di universalizzazione come sostiene Lansing (1977, p. 30) che, pur utilizzando 
contestualmente le due categorie di «universale» e «generico»6, finisce con l’appiattirle sulla 
prima e valuta la pseudosimilitudine separata «from the conventional simile» (1977, p. 32). 

Se volessimo rappresentare questa affermazione in termini matematici potremmo avva-
lerci di due insiemi disgiunti in cui A rappresenta le similitudini e B le pseudosimilitudini7:

Figura 1

 

Ma se, almeno formalmente, esse sono similitudini (Girardi, 1987, p. 131) altra dovrà 
essere la loro rappresentazione: due insiemi che si intersecano in virtù della comunanza 
della forma, ma che differiscono per la qualità del soggetto che nelle pseudosimilitudini è 
indefinito.

Figura 2

        Similitudine                                                Pseudosimilitudine

 

5  Schwarze (1970, p.  358) le definisce «Inventar von Verhaltenstypen», inventario di tipi di comportamento. Per 
loro tramite Dante fornisce una tipologia concreta di situazioni che, a differenza del modello morale-topologico che 
struttura i tre regni, appare non sistematica, aperta e priva di ordine gerarchico.

6  «The purpose of the pseudosimile is […] to create in the image of the simile a sense of the universal and the 
generic in human experience» (Lansing, 1977, p. 30).

7  Questa e le figure seguenti sono state elaborate da noi.



242 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Córdoba 

Girardi non parla di pseudosimilitudini e le considera un sottogruppo delle similitudini 
verticali o soggettive8 in cui 

il paragone non è tra due oggetti appartenenti a due diversi piani di realtà, né tra oggetti e 
situazioni appartenenti allo stesso piano, ma […] tra due piani della stessa situazione: quello 
attuale e accidentale, e quello inattuale ed essenziale o tipico (1987, p. 131).

Questa «singolare similitudine» (Pagliaro 1967, p. 668) presente in numerose circostan-
ze della Commedia9 è uno strumento duttile nelle mani del poeta per definire le situazioni 
vissute dai personaggi attraverso il riferimento ad azioni umane dalle più comuni come 
l’ascoltare, il parlare, il provare paura ad altre più delicate come l’incalzare del dolore 
nell’animo della «vedovella» protagonista insieme all’imperatore Traiano di uno dei quadri 
raffiguranti esempi di umiltà nella prima cornice del Purgatorio. Tra una battuta e l’altra 
del dialogo che a Dante pare di poter ascoltare si inserisce la breve notazione di carattere 
drammatico in cui il dolore della donna viene personificato (Chiavacci Leonardi 2023, p. 
306): «[…] “Segnor mio”, / come persona in cui dolor s’affretta, / “se tu non torni?” […]» 
(Purg. X, 85-87). L’analisi che segue si sviluppa lungo due direttrici fondamentali che non 
procedono parallele, ma si intersecano più volte: il senso di ostacolo e incertezza che scon-
fina talvolta nel fallimento da una parte e l’ambiguità del messaggio espresso dalle false 
similitudini dall’altra. Per quanto riguarda la prima, sulla scorta di Mallin (1984, p. 25) che 
individua queste strutture nella narrazione in prosa della Vita nuova, si opera una connes-
sione inedita fra un sonetto della stessa opera e le pseudosimilitudini purgatoriali. Spesso la 
pseudosimilitudine esprime “avvenimenti” che attengono alla sfera dell’interiorità e quindi 
assumono contorni sfumati. Secondo Pagliaro sembra «quasi che la realtà fantastica si offra 
alla visione della mente come immagine tenue di colori e di rilievi» e «il poeta, nell’espri-
merla, interviene vigorosamente su essa imprimendole i tratti incisivi di una esperienza 
reale e precisa e sicura» (1967, p. 670). Il canto XXIII del Paradiso si apre con la nota si-
militudine dell’«augello intra l’amate fronde» (v. 1) a cui è paragonata la figura di Beatrice 
«eretta / e attenta, rivolta inver’ la plaga / sotto la quale il sol mostra men fretta» (vv. 10-12). 
Per spiegare la propria reazione davanti a questo atteggiamento della beata, a conclusione 
dell’incipit, Dante usa la pseudosimilitudine: «fecimi qual è quei che disïando / altro vorria, 
e sperando s’appaga» (vv. 14-15) specificando che il suo atteggiamento è come quello di 

8  Girardi distingue le similitudini della Commedia in due categorie: verticali o soggettive e orizzontali o oggettive. 
Le prime sono collocate, in genere, nei primi canti di ogni cantica  in cui l’attenzione del poeta è concentrata sulle 
modificazioni degli stati d’animo del pellegrino nel suo itinerarium in Deum, dalle tensioni emotive che connotano 
l’inizio del percorso all’anelito verso la luce divina, proprio della terza cantica, passando attraverso la calma riflessività 
delle similitudini purgatoriali. Le similitudini orizzontali o soggettive sono le più numerose e «più direttamente attinenti 
all’interesse enciclopedico in senso lato» (1987, p. 131). Esse «ben lungi dal rappresentare abbellimenti o semplici 
dichiarazioni del senso, partecipano a pieno titolo alla sua costruzione; non più, però, in quanto il senso si dilati e si 
allontani dal principio di tutti i simili, bensì, al contrario, in quanto sempre più si restringe, “per modo quasi piramidale” 
verso quel principio, coinvolgendo oggetti e proprietà in cui, in virtù appunto di tale prossimità “al principio loro”, la 
somiglianza prevale sulle differenze» (1987, p. 134).  

9   Il conteggio in eccesso di queste strutture comparative operato da Pagliaro (1967, p. 669) che ne individua un 
centinaio è stato rilevato da Lansing (1977, p. 31) che ne conta 58. Il nostro calcolo non differisce da quest’ultimo sul 
totale ma nella distribuzione. Per Lansing esse sono distribuite in questo modo 20 in Inferno, 22 in Purgatorio, 16 in 
Paradiso, per noi, invece, sono 17 in Inferno, 25 in Purgatorio, 16 in Paradiso.



243Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

«Com’uom che sogna»: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore 
e del personaggio

chi, provando desiderio di qualcosa che non ha, trova conforto nella speranza di ottenerlo. 
Questa notazione è ben lungi dall’appartenere alla categoria delle esperienze precise e sicure 
cui sopra si è fatto riferimento in quanto concerne il mondo delle emozioni e dei sentimenti. 
Alla stessa categoria appartiene il tema del sogno che è stato affrontato in passato secondo 
due chiavi interpretative gnoseologica e metaforica. A livello gnoseologico esso rappre-
senta, come per i filosofi antichi e medievali, uno strumento attraverso cui viene inviato un 
messaggio profetico10 (come nel caso dei tre sogni descritti in Purg. IX, 19-33; XIX, 7-36; 
XXVII, 97-108), a livello metaforico esso esprime il confine incerto tra verità e menzogna. 
La forma privilegiata per esprimere questo messaggio è una struttura retorica ambigua per 
sua stessa costituzione come la pseudosimilitudine. La sua presenza in diversi contesti e 
situazioni permette di tracciare una linea di sviluppo che dalla cantica infernale, in cui le 
pseudosimilitudini fanno riferimento al solo personaggio, arriva alla cantica paradisiaca in 
cui la dimensione onirica si lega al solo narratore11.

«La similitudine […] dichiara il medesimo con il medesimo» scrive Venturi (2008, p. 
172) nella nota ad Inf. II, 37-42, limitandosi ad una osservazione “tautologica” ma più che 
di identificazione12, la pseudosimilitudine rappresenta un fenomeno di riflessione allo stesso 
modo in cui l’immagine riflessa da uno specchio non è la stessa dell’originale, ma rappre-
senta un’entità fittizia, “falsa”. Lansing (1977, p. 30) sostiene che tra le due immagini ci sia 
un rapporto identitario, ma questo significherebbe che le due immagini siano entrambe vere, 
mentre parlare di uguaglianza riflessa permette alla seconda immagine di mantenere lo sta-
tus di uguale, ma virtuale ossia potenziale e, per citare le parole di Eco, di assumere forma 
di «sospensione aperta», un’ambiguità tipica del messaggio estetico che per essere efficace 
deve «appoggiarsi su bande di ridondanza» (1983, p. 63)13.

Come sta «l’uom che teme»? (si chiede Girardi, 1987, p. 131). E quello «che ascolta»? E 
soprattutto cosa temono e cosa ascoltano? E di quali pensieri è piena la fronte di «colui che 
l’ha di pensier carca» (Purg. XIX, 40)? Più che il senso di «concreto, istorico, da cui giova 
all’occasione, astrarre nozioni essenziali» (Girardi, 1987, p. 131) ci sembra che le false 
similitudini evochino non solo la genericità di timori, aspettative e pensieri, ma un senso di 
crisi, di fallimento che è riscontrabile già anche in alcuni passaggi della poesia trobadorica 

10   La riflessione medievale sul sogno è stata influenzata dalla lettura del libro VI dell’Eneide. Anchise fa uscire 
Enea e la Sibilla dai Campi Elisi attraverso una delle due porte del Sonno, quella d’avorio da cui passano i falsa insomnia, 
i falsi sogni, anziché da quella di corno da cui escono facilmente le vere ombre (En. VI, 893-899). Il passo virgiliano 
«provides a model of an otherworld journey and makes metaphoric statements about the nature of dreams» (Davidson, 
1994, p. 56). Il viaggio di Enea e Dante lungo le vie del mondo ultraterreno si sviluppa nelle due direzioni della visione 
e della realtà, della fictio che non è una fictio come scrive Singleton (2021, p. 88). I sogni ingannatori attraverso la cui 
porta passa Enea costituiscono un’illusione (Dominik, 1996, p. 132), i sogni che Dante utilizza nel contesto di strutture 
retoriche come quelle da noi prese in esame un ambiguo legame tra menzogna e verità. 

11   Si potrebbe anche parlare di “autore” secondo la distinzione operata da Picone (1999, p. 17) per cui si verifica 
una «diffrazione dell’io della Commedia» nei tre ruoli di: io agens, il viandante, osservatore di quanto la realtà eterna 
post-mortem presenta e dei suoi abitatori, il narratore che racconta quanto visto e sentito e l’autore «l’io che mette in 
opera il racconto del narratore […] che appone a questo racconto, già provvisto di un suo senso narrativo, il sigillo 
dell’allegoria, della verità poetica finale».

12   Anche Applewhite si muove sulla stessa linea parlando di un «type found frequently in the poem where there 
is an exact correspondence between the vehicle and tenor in both structure and content» (1964, p. 298).

13   Eco (1983, p. 66) cita a questo proposito il verso di Gertrude Stein «a rose is a rose is a rose» che non esprime 
tanto un’identità quanto piuttosto una pluralità di livelli interpretativi a livello di significante e di significato.



244 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Córdoba 

di Monge de Montaudon14 (Mallin, 1984, pp. 21-22) e in particolare nei versi di Conon de 
Béthun (tradotti e antologizzati da Goldin, 1983, p. 335): 

I’m like one who sees all the moves in the chess 
and teaches others very well,
and when he sits down to play loses all his skill
and cannot save himself from mate.

Se è vero, come dice Lansing (1977, p. 136), che la similitudine segna, in genere, un avan-
zamento nello svolgimento della vicenda, la falsa similitudine è collocata nei momenti di sta-
si, di blocco del viaggiatore. Un’eccezione potrebbe essere rappresentata da Purg. XXV, 4-5 
«come fa l’uom che non s’affigge / ma vassi a la via sua», ma in realtà essa è seguita dall’uso di 
un’espressione di limitazione (Mallin, 1984, p. 22). Il movimento avviene solo sotto la spinta 
della necessità «se di bisogno stimolo il trafigge» (v. 6). La sensazione di ostacolo e di attesa 
veicolata dalla falsa similitudine si protrae nell’immagine dell’esitante cicognino combattuto 
fra il desiderio e la paura di volare (vv. 10-14) e si conclude con la metafora della punta di 
freccia pronta ad essere scagliata dall’arco teso al massimo (vv. 1-18). La pseudosimilitudine, 
però, coinvolge anche Virgilio e Stazio, la similitudine il solo Dante:

Ora era onde ‘l salir non volea storpio;
ché ‘l sole avëa il cerchio di merigge
lasciato al Tauro e la notte a lo Scorpio:
per che, come fa l’uom che non s’affigge
ma vassi a la via sua, che che li appaia,
se di bisogno stimolo il trafigge,
così intrammo noi per la callaia,
uno innanzi altro prendendo la scala
che per artezza i salitor dispaia.
E quale il cicognin che leva l’ala
per voglia di volare, e non s’attenta
d’abbandonar lo nido, e giù la cala;

14   Non è chiaro a quali fonti Dante abbia attinto per tali particolari strutture comparative che non sono di sua 
invenzione. Un antecedente viene rinvenuto da Pagliaro (1967, p. 669) in En. II, 379-382: «Improvisum aspris veluti 
qui sentibus anguem / pressit humi nitens trepidusque repente refugit / attollentem iras et caerula colla tumentem: / 
haut secus Androgeos visu tremefactus abibat». Esso è analogo all’uso dantesco sia dal punto di vista sintattico, il velut 
qui virgiliano corrisponde a «come colui che», sia da quello semantico in quanto l’azione descritta rientra nel campo 
della generalizzazione/tipizzazione che Dante utilizza in questi loci della Commedia. Poiché questo secondo tratto è 
assente nei due confronti virgiliani individuati da Mallin (1984, pp. 20-21) in virtù del parallelo tra la visione incerta 
di Enea nei Campi Elisi (En. VI, 268-272; 450-454) e quella di Dante durante la catabasi infernale, essi non possono 
essere annoverati, a nostro avviso, tra le pseudosimilitudini. Anche la lirica trobadorica conosceva e usava questo tipo di 
comparazione denominata aissi come selh, in cui il tenore è costituito, in genere, dall’io del poeta e il veicolo, preceduto 
dal dimostrativo selh e seguito da una relativa, da un essere umano indefinito  (Scarpati, 2008, p. 56). In alcuni casi 
entrambi i termini di paragone presentano un predicato. Scarpati ne individua due tipologie: una in cui si instaura un 
rapporto di somiglianza/identità tra tenore e veicolo e una che definisce una falsa similitudine in cui l’espressione aissi 
com selh «non introduce una descrizione di qualcuno che sia realmente “altro” rispetto all’io lirico, bensì ne esplicita un 
modo di essere ad esso peculiare» (2008, p. 58). Questa è, secondo la studiosa, la forma utilizzata da Dante nel verso  di 
Francesca «dirò come colui che piange e dice» (Inf. V, 126).  



245Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

«Com’uom che sogna»: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore 
e del personaggio

tal era io con voglia accesa e spenta
di dimandar, venendo infino a l’atto
che fa colui ch’a dicer s’argomenta.
Non lasciò, per l’andar che fosse ratto,
lo dolce padre mio, ma disse: «Scocca
l’arco del dir, che ‘nfino al ferro hai tratto».
(Purg. XXV, 1-18)

Anche la Vita nuova presenta alcuni esempi di pseudosimilitudini a cui si attaglia questo 
tipo di lettura tanto che «it seems the Commedia has come out of it» (Mallin, 1984, p. 25). 
La conseguenza dello stato d’animo in cui lo hanno gettato i pensieri che travagliano l’a-
nimo facendolo dubitare della bontà della «signoria d’Amore»15 hanno generato nel poeta 
una situazione di incertezza e confusione sulla via da intraprendere. Leggendo le parole: «E 
ciascuno mi combattea tanto, che mi facea stare quasi come colui che non sa per qual via 
pigli lo suo cammino, e che vuole andare e non sa onde se ne vada» (Vita nuova XIII, 6) non 
possiamo non ripensare che l’incertezza iniziale del cammino purgatoriale si manifesta in 
modi analoghi per mezzo di tre moduli di questo tipo:

Noi eravam lunghesso mare ancora,
come gente che pensa a suo cammino, 
che va col cuore e col corpo dimora.
(Purg. II, 10-12)

La turba che rimase lí, selvaggia
parea del loco, rimirando intorno
come colui che nove cose assaggia.
(II, 52-54)

Cosí vid’io quella masnada fresca
lasciar lo canto, e fuggir ver’ la costa,
com’om che va, né sa dove rïesca;
(II, 130-132)

Nel secondo canto del Purgatorio, a dominare è il tema dell’irresolutezza16. La prima 
delle tre pseudosimilitudini, in particolare, sembra ricalcata sulla riflessione sopra citata da 

15   «Appresso di questa soprascritta visione […] mi cominciaro molti e diversi pensamenti a combattere e a tentare 
[…]; tra li quali pensamenti quattro mi parea che ingombrassero più lo riposo de la vita. L’uno de li quali era questo: 
buona è la signoria d’Amore, però che trae lo intendimento del suo fedele da tutte le vili cose. L’altro era questo: non 
buona è la signoria d’Amore, però che quanto lo suo fedele più fede li porta, tanto più gravi e dolorosi punti li conviene 
passare. L’altro era questo: lo nome d’Amore è sì dolce a udire, che impossibile mi pare che la sua propria operazione 
sia ne le più cose altro che dolce, con ciò sia cosa che li nomi seguitino le nominate cose, sì come è scritto: “Nomina 
sunt consequentia rerum”. Lo quarto era questo: la donna per cui Amore ti stringe così, non è come l’altre donne, che 
leggeramente si muova del suo cuore» (Vita nuova XIII, 1-5).

16   «Mai, come in questo episodio, la storia itinerale di D[ante], l’ansia del suo viaggio ultraterreno coincide con 
quello stato di smarrimento delle anime che sembrano selvagge del luogo, come colui che nove cose assaggia. E ciò non 
tanto per la contemporaneità dell’arrivo di quelle anime, ma soprattutto per una particolare affinità psicologica, che le 
rende ancora attaccate ai ricordi della terra, appena lasciata, e per l’inesperienza di un mondo ancora ignoto a loro e in 
cui stentano ad orientarsi attivamente» (Giacalone, 1988, p. 107). 



246 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Córdoba 

cui nasce il sonetto “Tutti li miei penser parlan d’Amore” che traduce la pseudosimilitudine 
nei versi  «Ond’io non so da qual matera prenda, / e vorrei dire, e non so ch’io mi dica: / 
così mi trovo in amorosa erranza!» (Vita nuova, XIII, 9) in cui appare chiaro il passaggio 
«dall’impasse ideologico a quello […] di natura poetica» (Colombo, 2021, p. 80). Le no-
vizie anime del secondo regno trovandosi nella condizione (letteralmente) di chi si trova di 
fronte a sapori nuovi, fuor di metafora di chi si trova in una situazione mai vissuta, reagi-
scono in due modi opposti: la prima volta si fermano ad osservare caute dove si trovino, la 
seconda fuggono disperdendosi qua e là, ma solo in seguito all’aspro rimprovero di Catone 
perché fino a quel momento erano rimaste tranquille come colombi (Purg. II, 125-129) che 
solo un’improvvisa paura riscuote. Anche nei versi della Vita Nuova si trova un riscontro 
di carattere simile. Privato della «bella difesa» (VII, 1) costituita dalla donna schermo che 
è partita, Dante sente l’esigenza di scrivere un sonetto in cui «farne lamentanza» (VII, 2) e 
nascondere ancora una volta i sentimenti che cela nel suo cuore:

Or ho perduta tutta la mia baldanza,
che si movea d’amoroso tesoro,
ond’io pover dimoro
in guisa che di dir mi ven dottanza.
Sì che volendo far come coloro
che per vergogna celan lor mancanza,
di fuor mostro allegranza, 
e dentro da lo core struggo e ploro.
Vita nuova VII, 5-6

In questa pseudosimilitudine il verbo non è usato in senso assoluto come negli altri casi 
(«colui che teme», Inf. XV, 44) né è un verbo intransitivo come si è visto in alcuni degli 
esempi citati («Color che vanno», Purg. XII, 127), ma si tratta di un verbo transitivo se-
guito dall’oggetto «lor mancanza» che non è un termine particolarmente specifico17. Esso 
è preceduto da una metafora inserita in una struttura chiastica in cui si incrociano due verbi 
«movea» e «dimoro» rispettivamente di movimento e di stasi e il sintagma «amoroso teso-
ro» e l’aggettivo «pover» veicolanti il primo uno stato di gioia, il secondo una privazione 
tale da indurre in una situazione quasi di paralisi in cui si teme persino di parlare. Questi 
versi alternano sensazioni positive («baldanza»/«amoroso tesoro»/«allegranza») e negative 
(«pover dimoro»/«dottanza»/«mancanza», «struggo e ploro») al centro di cui si pone la 
pseudosimilitudine che racconta un sentimento che comunque è doppiamente fittizio perché 
in apparenza è rivolto alla donna dello schermo, in realtà a Beatrice. 

Un altro esempio dell’uso che ne fa Dante (questa volta in prosa) è in Vita nuova XXIII,1: 

Appresso ciò per pochi dì avvenne che in alcuna parte de la mia persona mi giunse una dolo-
rosa infermitade onde io continuamente soffersi per nove dì amarissima pena; la quale mi con-
dusse a tanta debolezza, che me convenia stare come coloro li quali non si possono muovere. 

17   La genericità del suo uso è provata dai modi diversi in cui viene spiegato questo termine, ad esempio come 
«difetti» (Casini) o «povertà» (Sapegno, Del Monte, Pazzaglia) (Bufano, 1976, p. 798).



247Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

«Com’uom che sogna»: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore 
e del personaggio

Dopo la morte del padre di Beatrice, Dante si ammala e il suo stato di prostrazione è 
tale da fargli ricordare quanto sia fragile la condizione degli esseri umani e che lui morirà 
un giorno, ma quello che lo angoscia maggiormente è la visione della morte di Beatrice. 
La falsa similitudine è anche qui usata in correlazione con uno stato mentale di assoluto 
disorientamento che culmina addirittura nel delirio (Mallin, 1984, p. 25). Il farneticare del 
delirio è legato, nella Commedia, non ad uno stato mentale patologico, ma è considerato 
conseguenza dei sogni in cui, perso ogni controllo di sé, l’individuo si abbandona ad in-
comprensibili vaniloqui. La dimensione del sonno non ha, in genere, una valenza positiva 
nelle tredici similitudini ad esso dedicate. Il sonno senza sogni di Inf. III, 136 («e caddi 
come l’uom cui sonno piglia»), assimilabile più ad uno svenimento, visti gli eventi che lo 
hanno provocato – l’improvviso sorgere del vento e l’apparire di una «luce vermiglia / la 
qual mi vinse ciascun sentimento» (III, 134-135) – a cui fa da contraltare il ridestarsi in 
seguito ad un forte tuono che sembra, invece, in qualche modo, connotare diversamente 
questo sonno che è ristoratore («[…] mi riscossi / come persona ch’è per forza desta / e 
l’occhio riposato intorno mossi», Inf. IV, 2-4), si ricollega alla fine del discorso di France-
sca in cui l’emozione è tale che «io venni men così com’io morisse. E caddi come corpo 
morto cade» (Inf. V, 141-142). Si tratta in tutti e tre i casi di pseudosimilitudini. E non sarà 
casuale il fatto che su tredici strutture comparative legate ad una dimensione latamente 
“onirica” nove siano false similitudini. 

Nella sua discesa attraverso la voragine infernale il sonno è una “parentesi” dovuta a 
situazioni contingenti di appannamento dei sensi in un viaggio che dura appena un giorno, 
ma il XXX canto si conclude con una pseudosimilitudine che è preceduta e seguita da due 
violenti rimproveri di Virgilio. Dante era stato come “ipnotizzato” («Ad ascoltarli er’io del 
tutto fisso» Inf. XXX, 130) davanti al grottesco alterco dei due falsatori (l’uno di monete, 
l’altro di parole) Mastro Adamo e Sinone e l’imbarazzo provato alle parole del suo maestro 
(« […] or pur mira, / che per poco che teco non mi risso!» (XXX, 131-132) lo getta in una 
situazione di grande vergogna per cui dice: «Qual è colui che suo dannaggio sogna, / che 
sognando desidera sognare, / sí che quel ch’è, come non fosse, agogna, / tal mi fec’io, non 
possendo parlare, / che disïava scusarmi, e scusava / me tuttavia, e nol mi credea fare» 
(XXX, 136-141).

Dante usa qui lo stesso stile che aveva caratterizzato lo scambio di battute fra i due 
dannati connotato dall’uso di figure etimologiche all’interno di un’antitesi tra verità e men-
zogna: «E l’idropico: “Tu di’ ver di questo: / ma tu non fosti sí ver testimonio / là ’ve del 
ver fosti a Troia richesto”. / “S’io dissi falso, e tu falsasti il conio”, / disse Sinon; […]» (vv. 
112-116)

Il modo in cui è espressa la risposta di Sinone non è esattamente identico al modo in 
cui è formulata l’accusa precedente visto che mentre il primo dice «tu non fosti sì ver testi-
monio», usando una litote, il secondo ribatte «[…] e tu falsasti il conio» usando lo stesso 
concetto in virtù del precetto dell’ eandem rem dicere, non eodem modo, […] sed commuta-
te18. Nel prosieguo la visione sarà presentata in maniera specularmente distorta: 

18   «Eandem rem dicemus, non eodem modo, - nam id quidem ottundere auditorem est, non rem expolire – sed 
commutate» (Cicerone, Ret. ad Er. IV, 42, 54).



248 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Córdoba 

Allora il monetier: «Cosí si squarcia
la bocca tua per tuo mal come suole;
ché, s’i’ho sete e omor mi rinfarcia,
tu hai l’arsura e ‘l capo che ti duole,
e per leccar lo specchio di Narcisso, 
non vorresti a ‘nvitar molte parole».
(vv. 124-129)

Se il traditore greco rinfaccia a Mastro Adamo di non poter vedere a causa della pancia 
gonfia che è piena di «acqua marcia», l’altro gli ricorda l’arsura che spacca le sue labbra 
attraverso la perifrasi del «leccar lo specchio di Narcisso» (v. 128) che rappresenta l’acqua, 
ma può essere intesa anche in senso letterale. Se il dannato compisse l’azione indicatagli dal 
monetiere avvicinando la bocca allo specchio vedrebbe un’immagine deformata di sé che 
non è veramente la sua che era stata fatta a somiglianza di Dio (Genesi 5, 1). Un analogo 
gioco di specchi definisce la pseudosimilitudine del sogno in cui chi sogna una cosa che non 
è reale, credendo che ciò che vede stia accadendo, desidera che si tratti di un incubo (una 
cosa non vera)19. Il sonno della parte iniziale della cantica è una caduta nel buio (seppur 
riposante!), quello collocato nella parte quasi terminale del viaggio infernale oscillando tra 
verità e menzogna disegna un personaggio che intravede forse da lontano, ma forse in realtà 
non vede perché le cose in Inferno oppongono resistenza alla luce e sono opache (Mallin, 
1984, p. 27). Nel sogno verità e menzogna si confondono e anche nell’accenno di Dante alla 
veridicità dei sogni del mattino (Inf. XXVI, 7) «sembra doversi avvertire una sfumata ri-
cerca antitetica nell’accostamento di “vero” e s[ogno], essendo quest’ultimo probabilmente 
attribuibile a ciò che “non è vero”» (Tateo, 1976, p. 292).

La scala della visione che secondo Brandeis dall’ottenebramento spirituale nella selva 
oscura conduce «through gradual acquisitions of insight into universal order, to the point 
where  he can not only “read” all the scattered pages of the “book” of the universe, but can 
see in a single glance the whole restored» (1962, p. 145) ci riporta ad una analoga conside-
razione della dimensione onirica nel Purgatorio dove, però, si accentua il suo carattere di 
perdita di sé. 

Dopo il chiarimento da parte di Virgilio delle parole oscure di Guido del Duca contro l’a-
more per i beni terreni (Purg. XV, 85-114), Dante è colto da una serie di visioni di mansue-
tudine che ne rendono il cammino tanto incerto che sembra comportarsi «com’om che dal 
sonno si slega» (XV, 119). Ma, tornato in sé, prima di cedere il punto di vista e la parola al 
suo maestro, riflette sulla percezione della realtà e su quella della visione (Giacalone, 1988, 
p. 363): «Quando l’anima mia tornò di fori / a le cose che son fuor di lei vere, / io riconobbi 

19   Gli specchi, in Fisica, almeno quelli verticali diritti, restituiscono la stessa nostra immagine, per cui ciò che è 
a destra vediamo a destra, ciò che è a sinistra vediamo a sinistra. «È l’osservatore (ingenuo, anche quando fa il fisico) 
che per immedesimazione si figura di essere l’uomo dentro lo specchio, e guardandosi si accorge che porta, diciamo, 
l’orologio al polso destro. Ma il fatto è che lo porterebbe se egli, l’osservatore, fosse colui che sta dentro lo specchio (Je 
est un autre!). Chi invece eviti di comportarsi come Alice e non penetri dentro lo specchio, non soffre di questa illusione» 
(Eco, 1990, pp. 12-13). «Colui che suo dannaggio sogna» desiderando che sia un sogno si trova proprio come dentro uno 
specchio, la più falsa delle illusioni perché come dice la Ragione ad Agostino  «[…] apparet nos in omnibus sensibus sive 
aequalibus, sive in deterioribus rebus, aut similitudine lenocinante falli» (Sol. II, 6, 12).



249Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

«Com’uom che sogna»: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore 
e del personaggio

i miei non falsi errori» (vv. 115-117). Ciò che è fuori di lui è reale, ma le immagini della 
visione sono «non falsi errori», mantengono una duplice condizione di verità/menzogna 
perché esse sono vere, ma solo nella sua coscienza. Non c’è una contrapposizione “limpida” 
tra le categorie di vero e falso, ma una più “nebulosa” fra una verità e una “menzogna” che 
è anche vera. 

Ancora dopo un intervento virgiliano di carattere dottrinario sul rapporto tra amore e 
libero arbitrio Dante, che ha compreso quanto gli è stato spiegato, si lascia andare ai suoi 
pensieri «com’om che sonnolento vana» (Purg. XVIII, 87), che vaneggia torpido nella con-
dizione liminare di dormiveglia in cui non si comprende più se si sia svegli o si stia già 
dormendo. La condizione di Dante prefigura e prepara quella di chi si purifica dal peccato di 
accidia, che impantana gli uomini in una svogliatezza che paralizza il loro agire (Chiavacci 
Leonardi, 2023, p. 535).

Alla fine del percorso purgatoriale Beatrice chiede al poeta perché non la interroghi, ma 
Dante si schermisce con voce incerta («senza intero suono», Purg. XXXIII, 28)20 sostenen-
do che lei conosce già ciò che è meglio per lui. La beata allora gli dice di bandire qualsiasi 
sentimento di apprensione e timorosa reverenza e lo fa usando il verbo «disviluppare» che 
indica un’azione concreta, l’atto di liberarsi dai nodi, di districarsi, ma lo applica a stati 
d’animo che lacerano l’anima bloccandola nell’inazione. All’imperativo «voglio» (XXXIII, 
31) che caratterizza i modi espressivi della loquax Beatrice (Barolini, 2012, p. 567) fa segui-
to la pseudosimilitudine «sì che non parli più com’om che sogna»21 (XXXIII, 32) cioè senza 

20   L’insicurezza di Dante è veicolata da un’altra pseudosimilitudine: «come a color che troppo reverenti / dinanzi 
a suo maggior parlando sono, / che non traggono la voce viva ai denti, / avvenne a me» (Purg. XXXIII, 25-28). Essa 
segue l’esortazione di Beatrice ad affrettarsi nel cammino per poter sentire meglio («[…] vien più tosto […] tanto che 
[…] ad ascoltarmi tu sie ben disposto», XXXIII, 19-21) e precede il discorso della beata che si sviluppa dal verso 31 in 
poi. La reverenza dantesca, che si configura come «un valore fortemente impegnativo» (Niccoli, 1976, p. 899) in cui si 
sommano rispetto, soggezione e timore, rappresenta in questo caso un impedimento, “perché troppa”, al libero esprimersi 
di Dante che finisce con il parlare con un filo di voce. Una sfumatura un po’ diversa connota il termine “reverente” usato 
da Dante per descrivere l’incontro con il suo maestro. Ser Brunetto ha desiderio di parlare con il suo antico allievo, ma 
non potendo sostare (pena l’impossibilità di potersi riparare per cento anni dalla pioggia di fuoco che colpisce i sodomiti) 
gli propone di farlo camminando. Dante, che si trova sull’argine, non osa scendere per porsi al suo livello e pertanto 
rimane a capo chino «com’uom che reverente vada» (Inf. XV, 45). In Purg. XXX, 71-72 la pseudosimilitudine «[…] 
come colui che dice / e ‘l più caldo parlar dietro reserva» anticipa la continuazione veemente del discorso che Beatrice 
ha cominciato qualche istante prima, dopo che Dante si è accorto della scomparsa di Virgilio. Si tratta di due proposizioni 
coordinate, la prima di carattere più generico («come colui che dice») viene specificata dalla seconda in cui si chiarisce 
che, secondo le regole della retorica, l’argomento più importante viene trattato alla fine in quanto più facilmente rimane 
impresso nella mente di chi ascolta (Ret. ad Er. III, 10, 18 da cui Dante può aver ripreso l’osservazione di Conv. II, 
VIII, 2 «[…] che sempre quello che massimamente dire intende lo dicitore si dee riservare di dietro; però che quello che 
ultimamente si dice, più rimane nell’animo dello uditore»). Le tre false similitudini hanno in comune la collocazione. Si 
trovano in posizione marcata in quanto precedono la battuta di un personaggio e fungono da didascalie. La prima, però, 
ha uno status particolare in quanto seguendo il discorso di Beatrice e precedendo quello di Dante «assieme raccorda e 
segna il trapasso tra le due battute dello scambio dialogico» assolvendo ad un duplice ruolo in quanto «da un lato registra 
la reazione dell’ascoltatore alle parole che gli sono state rivolte, come tipico delle similitudini poste a chiusura di una 
battuta, dall’altro descrive l’atteggiamento del parlante prima che questi pronunci le sue parole, in linea con la funzione 
didascalica assolta dalla maggior parte delle similitudini poste a introduzione di una battuta» (Maldina, 2012, p. 106).

21   La falsa similitudine appare raramente nel contesto dialogico-mimetico. Sono quattro occorrenze in tutto. 
Due, collocate nella prima cantica, sono usate da Francesca (Inf. V, 126) e Farinata (Inf. X, 100) e hanno carattere 
“autoreferenziale” in quanto delineano la propria situazione di anime dannate (di sofferenza, la prima, di visione parziale 
delle cose, la seconda), alle altre due, invece, entrambe nella cantica paradisiaca, fanno ricorso Beatrice e l’Aquila per 
descrivere la condizione di Dante (Mallin, 1984, p. 22). L’Aquila invita Dante a osservare il proprio occhio composto 



250 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Córdoba 

il farfugliare proprio di chi parla durante il sonno incespicando nelle sue parole. La condi-
zione di assopimento mal si adatta a chi si appresta a ricevere rivelazioni profetiche (l’arrivo 
del «cinquecento diece e cinque», XXXIII, 43) che dovranno essere riferite ai viventi («Tu 
nota; e sì come da me son porte / così queste parole segna a’ vivi», XXXIII, 52-53). Beatrice 
sottolinea nel prosieguo della sua reprimenda quanto le facoltà raziocinanti di Dante risulti-
no ottenebrate. Non è un caso che il suo discorso menzioni, all’interno di un procedimento 
metaforico che si dipana dal verso 64 al verso 78, i vocaboli «ingegno» (v. 64), «mente» (v. 
68), «intelletto» (v. 73) tutti afferenti al campo semantico del pensiero e della coscienza con-
notandoli in senso negativo tramite il verbo «dormire»22 e gli aggettivi «vano», «impetrato e 
tinto»23 mentre le sue parole sono come la luce abbagliante che sopraffà con la sua potenza.

Nonostante gli ammonimenti, anche in Paradiso Dante continua a provare verso l’amata 
questa sensazione mista di smarrimento e devozione anche solo al sentir pronunciare due 
sillabe del suo nome: «Ma quella reverenza che s’indonna / di tutto me, pur per Be e per ice, 
/ mi richinava come l’uom ch’assonna» (Par. VII, 13-15). Il linguaggio mistico di questa 
terzina si individua nell’uso di uno dei tanti neologismi coniati dall’autore appositamente 
per questa cantica per descrivere ciò che mai fino a quel momento alcuno aveva rappresen-
tato (Ledda, 2008, p. 93), il verbo «indonnarsi», e che lo spinge ad abbassare la testa «come 
l’uom ch’assonna»24. In esso 

Dante avrà inteso accennare a una sorta di rapimento del suo animo arieggiando le descrizioni 
dello stato contemplativo ed estatico frequenti nei mistici, e quasi certamente ripensando alle 
analoghe rappresentazioni, nella Vita nuova, di se stesso smarrito e sbigottito in cospetto della 
sua donna. (Sapegno, 1985, p. 88)

 Proseguendo il suo viaggio di cielo in cielo il racconto del poeta si intreccia con la 
frequente ammissione dell’incapacità della parola umana di descrivere le visioni paradisia-

dai sei spiriti più alti del sesto cielo suscitando la reazione meravigliata del poeta alla vista dell’imperatore Traiano 
e del pagano Rifeo. La risposta del «benedetto segno» (Par. XX, 86), che approfondisce i temi della predestinazione 
e dell’impenetrabilità del giudizio divino già  trattati nel canto precedente, è anticipata da una considerazione sulla 
condizione del pellegrino che crede per fede, ma non comprende «come quei che la cosa per nome / apprende ben, 
ma la sua quiditate / veder non può se altri non la prome» (Par. XX, 91-93). La risposta, in cui si alternano termini 
generici (il vocabolo «cosa» è ripetuto per tre volte riprendendo l’istintiva e brutale interrogativa di Dante «Che cose son 
queste?» XX, 82) e latinismi alti propri del linguaggio scolastico («quiditate», v. 92 e «prome», v. 93), costruita sulla 
progressione ascendente del verbo “vedere” da «veggio» (v. 88, esprime la conoscenza sicura dell’Aquila), a «non vedi» 
(v. 89, in relazione a Dante), fino a «veder non può» (v. 93, riferito a tutti gli uomini) delinea la condizione dell’uomo 
quale creatura fragile che da sola può avvicinarsi alla conoscenza sensibile, ma non può coglierne l’essenza se non gli 
è svelata da altri. 

22   Beatrice raccomanda a Dante di riferire la condizione in cui ha trovato l’albero della conoscenza del bene e del 
male. Se non comprende che la pianta è stata creata in questo modo (è alta e si dilata in cima anziché restringersi), allora 
vuol dire che la sua mente «dorme» (v. 64). 

23   Beatrice condanna i «pensier vani» (v. 68) che hanno incrostato la mente del poeta come le superfici  bagnate 
dal fiume Elsa ricco di acque calcaree e l’hanno macchiata come Piramo ha arrossato i frutti del gelso con il suo sangue 
di suicida (v. 69). I due aggettivi «impetrato» e «tinto» (v. 74) chiariscono il significato della doppia metafora (Chiavacci 
Leonardi 2023, p. 973).

24   Oltre a richiamare i versi già citati del Purgatorio, il rimando è ad un verso di controversa interpretazione «Ma 
perché ‘l tempo fugge che t’assonna» (Par. XXXII, 139).  



251Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

«Com’uom che sogna»: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore 
e del personaggio

che che culmina con la visione di Dio per cui «cede la memoria a tanto oltraggio»25 (Par. 
XXXIII, 57). Ancora una volta Dante usa una pseudosimilitudine:

Qual è colüi che sognando vede, 
che dopo ‘l sogno la passione impressa
rimane, e l’altro a la mente non riede, 
cotal son io, ché quasi tutta cessa
mia visïone, e ancor mi distilla 
nel core il dolce che nacque da essa.
(XXXIII, 58-63)

Nel corso del poema Dante passa 

from one version of the self – deprived of light, limited in perspective, false – to another, 
whose transcendent vision is beyond the power of mortal language to describe. […] In this 
respect the false simile is paradoxical: an obviously inadequate linguistic form (a failed or 
gratuitous comparison metaphorically expresses the distance from likeness better than a more 
traditional comparison could. […] Dante’s statement that he is “like one who” has as its sub-
text the statement “I was not precisely one who,” or rather, “I cannot quite describe what I 
was.” (Mallin, 1984, pp. 26-27)

La cantica paradisiaca si era aperta con l’affermazione dell’indicibilità  di quanto avreb-
be in seguito visto perché avvicinandosi a Dio «nostro intelletto si profonda tanto, / che 
dietro la memoria non può ire» (Par. I, 8-9) e si chiude con l’aggiunta che quello che ri-
mane, come nei sogni, è un’impressione26. Se di fallimento si può parlare a proposito del 
significato espresso dalla pseudosimilitudine, esso viene attenuato dalla scelta del sogno 
come veicolo perché esso lascia una traccia di dolcezza che non svanisce allo svanire della 
visione (Serianni, 2010, p. 40). La «fenomenologia dello scacco» (Ledda, 2002, p. 178) che 
aveva interessato Dante personaggio, a questo punto coinvolge il solo narratore. La vista del 
pellegrino è tanto sicura che non gli occorre l’esortazione di Bernardo «per ch’io guardassi 
suso» (Par. XXXIII, 50) perché la sua vista ormai «e più e più intrava per lo raggio / de 
l’alta luce che da sé è vera» (XXXIII, 53-54); «la variatio retorica e la tensione narrativa» 
riguardano il solo poeta «tra gli scacchi della memoria e quelli della lingua» (Ledda, 2002, 
p. 311). Due similitudini “vere”, nella prosecuzione dei versi, concorrono a formare questo 
quadro: «Cosí la neve al sol si disigilla; / cosí al vento ne le foglie levi / si perdea la sentenza 
di Sibilla» (Par. XXXIII, 64-66).

Alla fine del poema sembra quasi che Dante voglia “chiudere il cerchio” riprendendo 
alcuni degli itinerari che hanno guidato la produzione di molte delle strutture comparative 

25   Il termine è usato, qui, nel suo senso etimologico di “andare oltre” e quindi di “superare il limite” (Pasquini e 
Quaglio, 2020, p. 576).

26   Più di un commentatore ha messo questo passo in relazione con uno in cui Tommaso (Sum. Th. II, II, CLXXXV, 
4) spiega la natura dei ricordi di Paolo tornato dal terzo cielo (Ai Cor. II, 12, 2). Come ha ben notato Chiavacci Leonardi 
(2023, p. 916) c’è una sostanziale differenza tra le due visioni perché l’esperienza paolina è rimasta nel suo intelletto per 
aliquas species intelligibiles cioè sotto forma di immagini mentre quella dantesca, rimanendo a livello di sensazione, non 
può essere convertita in una qualsivoglia figurazione.



252 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Córdoba 

del poema: la natura e il mito insieme al sogno27. La neve che si scioglie al sole perde il “si-
gillo”, la sua impronta (Chiavacci Leonardi, 2016, p. 916). Il verbo «disigillare» completa 
la descrizione degli effetti di labilità della visione aperta dal verbo «distillare» (v. 62) tanto 
quanto il successivo «si perdea» (v. 67). Il richiamo è ancora una volta ad un passo virgiliano 
(En. III, 443-451). Le foglie su cui la Sibilla scriveva “i fati”, disposte in ordine e immobili, 
venivano chiuse nel suo antro e volteggiavano nella cavità rocciosa una volta girato il car-
dine ed entrato il vento, senza che l’indovina le ricollocasse nell’ordine iniziale, suscitando 
l’ira di chi aveva sperato in un responso chiaro. Nel testo dantesco le foglie si disperdono 
al vento con la stessa leggerezza con cui si scioglie la neve e con la stessa lentezza con cui 
una goccia fluisce. Non a caso il tempo scelto per questo verbo («si perdea») che chiude la 
sequenza delle tre terzine è l’imperfetto con valore aspettuale di indeterminatezza (Serianni, 
1988, p. 488), «il tempo del passato che esprime una situazione che si svolge lentamente» 
(Rohlfs, 1969, p. 43). Ben diverse queste «foglie levi» da quelle che «d’autunno si levan 
/ […] fin che ‘l ramo / vede a terra tutte le sue spoglie» (Inf. III, 112-114) rappresentazio-
ne queste ultime della massima distanza dalla luce di Dio, le prime di una vicinanza che 
consente solo di intravedere forma e ordine, attributi propri dell’essenza divina (Chiavacci 
Leonardi, 2023, p. 916) proprio nel momento in cui li si perde. 

Il poema si chiude con una pseudosimilitudine come si era aperto. La falsa similitudine 
del naufrago (Inf. I, 22-27) è la prima struttura comparativa che si presenta al lettore seguita 
da altri due analoghi costrutti in Inf. I, 55-60 e II, 37-40. La seconda in particolare «E qual 
è quei che disvuol ciò che volle / e per novi pensier cangia proposta, / sì che dal cominciar 
tutto si tolle, / tal mi fec’ïo ‘n quella oscura costa […]» spiegando la limitatezza della visio-
ne del pellegrino (Mallin, 1984, p. 18) incerto sull’opportunità di procedere con il viaggio 
apre la strada ad un percorso di dubbi, cadute e riprese. L’idea veicolata, attraverso la pseu-
dosimilitudine, dal sogno tra verità e menzogna, dal punto di vista narratologico vede cedere 
progressivamente il passo dall’io agens che arriva alla visione di Dio al narratore che non sta 
più «come quei che ‘n sé repreme / la punta del disio, e non s’attenta / di domandar, sì del 
troppo si teme» (Par. XXII, 25-27), ma è (questa volta senza il “come”) colui che esprime 
l’ultimo suo fallimento, questa volta dal solo punto di vista retorico, non più esperienziale. 

In conclusione e dopo l’analisi portata a termine si potrebbe dire che l’uso relativamente 
ampio del tema del sogno (rappresenta il 15% delle occorrenze totali) è servito come stru-
mento di verifica circa la natura della pseudosimilitudine. Nel sogno, in cui convivono le 
due dimensioni di verità e menzogna, si vive una realtà che è vera solo nella nostra mente, 
ma è al contempo illusoria. Il rapporto tra veicolo e tenore nelle pseudosimilitudini si con-
figura in modo analogo. Non sono due elementi identici, ma uguali, nel senso che il primo 
è il riflesso speculare e perciò ingannevole del secondo che invece rappresenta l’elemento 
reale fra i due. Il tenore esprime la concretezza oggettiva del personaggio, il veicolo, nella 

27   «Dante sembra voler riassumere, giunto al termine del poema, tre delle grandi direttrici lungo le quali sono 
articolate molte delle similitudini della Commedia. La prima [in particolare] è suggerita dal mondo onirico, il luogo 
privilegiato della soggettività: l’immagine della visione di Dio si è dissolta nella sua individualità, ma sopravvive l’alone 
emotivo che essa ha suscitato, «il dolce» che lascia tenui eppure percepibili tracce di sé (e il verso 62 è studiatamente 
prolungato dalla dieresi di visïone e dalla dialefe eˇancor) […]» (Serianni, 2010, p. 40). 



253Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

«Com’uom che sogna»: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore 
e del personaggio

sua indeterminatezza, delinea invece la componente soggettiva e perciò interpretabile in un 
senso o in un altro.

La nostra disamina ha ripercorso l’uso peculiare che Dante fa della pseudosimilitudine 
seguendo l’ordine delle occorrenze nelle tre cantiche. A questa struttura retorica per sua 
natura ambigua egli ha affidato, dall’inizio alla fine dell’opera, il compito di manifestare le 
esitazioni e i dubbi che accompagnano il personaggio durante il viaggio e l’estrema dichia-
razione di indicibilità dell’esperienza paradisiaca e della visione di Dio.

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

Agostino (2016). Soliloqui (M. Simonetti, Trad.). Mondadori (Opera originale composta nel 
387 d. C.).

Alighieri, Dante (2021). Vita nuova. Feltrinelli.
Alighieri, Dante (2021). Convivio. Mondadori.
Applewhite, James (1964). Dante’s use of the extended simile in the Inferno. Italica, 41, 

294-309. https://www.jstor.org/stable/477137?read-now=1#page_scan_tab_con-
tents 

Barolini, Teodolinda (2012). Il secolo di Dante. Viaggio alle origini della cultura letteraria 
italiana. Bompiani.

Brandeis, Irma (1962). The ladder of vision. A study of Dante’s Comedy. Doubleday and 
Company, Inc.

Bufano, Antonietta (1976). Mancanza. In Enciclopedia dantesca (vol. 4, pp. 797-798). Isti-
tuto dell’Enciclopedia Italiana.

Chiavacci Leonardi, Anna Maria (a cura di) (2016): Dante Alighieri, Divina Commedia. 
Paradiso. Mondadori.

Chiavacci Leonardi, Anna Maria (a cura di) (2023): Dante Alighieri, Divina Commedia. 
Purgatorio. Mondadori.

Cicerone (2015). La retorica a Gaio Erennio. (F. Cancelli Trad.). Fabbri Centauria (Opera 
originale pubblicata all’inizio del I sec. a. C.).

Colombo, Manuela (a cura di) (2021): Dante Alighieri, Vita Nuova. Feltrinelli.
Davidson, Lola Sharon (1994). Aeneid VI and medieval views of dreaming. Sydney Studies 

in Society and Culture, 11, 56-65.
Dominik, William (1996). Reading Vergil’s Aeneid: the gates of sleep (VI 893-898). Maia. 

Rivista di letterature classiche, 58, 129-138.
Eco, Umberto (1983). La struttura assente. Bompiani.
Eco, Umberto (1990). Sugli specchi e altri saggi. Bompiani. 
Giacalone, Giuseppe (a cura di) (1988): Dante Alighieri, La Divina Commedia. Purgatorio. 

Signorelli. 
Girardi, Enzo Noè (1987). Nuovi studi su Dante. Edizioni di teoria e storia letteraria. 
Goldin, Frederick (1983). Lyrics of the troubadors and trouvères. An anthology and a his-

tory. P. S. Smith. 
Lansing, Richard (1977). From image to idea. A study of the simile in Dante’s «Commedia». 

Longo.



254 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Córdoba 

Ledda, Giuseppe (2002). La guerra della lingua. Ineffabilità, retorica e narrativa nella 
«Commedia» di Dante. Longo.

Ledda, Giuseppe (2008). Dante. Il Mulino.
Lewis, Clive Staples (1940). Studies in medieval and renaissance literature. Cambridge 

University Press. 
Maldina, Nicolò (2012). Le similitudini nel tessuto narrativo della Commedia di Dante. 

Note per un’analisi strutturale. Studi e problemi di critica testuale, 84, 85-109.
Mallin, Eric (1984). The false simile in Dante’s «Commedia». Dante Studies, 102, 15-36.
Niccoli, Alessandro (1976). Reverente. In Enciclopedia dantesca (vol. 4, p. 899). Istituto 

dell’Enciclopedia Italiana.
Pagliaro, Antonino (1967). Ulisse. Ricerche semantiche sulla Divina Commedia. D’Anna.
Pagliaro, Antonino (1976). Similitudine. In Enciclopedia dantesca (vol. 5, pp. 253-259). 

Istituto dell’Enciclopedia Italiana.
Pazzaglia, Mario e Porena, Manfredi (a cura di) (1966): Dante Alighieri, Opere, Zanichelli.
Pasquini, Emilio e Quaglio, Antonio (a cura di) (2020): Dante Alighieri, Divina Commedia. 

Paradiso. Mondadori.
Picone, Michelangelo (1999). Dante come autore/narratore della Commedia. Nuova rivista 

di letteratura italiana, 2(1), 9-26.
Rohlfs, Gerhard (1969) (a cura di). Grammatica storica della lingua italiana e dei suoi dia-

letti: Vol. 2. La morfologia. Einaudi.
Sapegno, Natalino (a cura di) (1985): Dante Alighieri, Divina Commedia. Paradiso. La 

Nuova Italia.
Scarpati, Oriana (2008). Retorica del trobar. Le comparazioni nella lirica occitana. Viella.
Schwarze, Christoph (1970). Untersuchungen zum syntaktischen Stil der italienischen Dich-

tungssprache bei Dante. Gehlen Verlag. 
Serianni, Luca (1988). Grammatica italiana. Utet. 
Serianni, Luca (2010). Sulle similitudini della Commedia. L’Alighieri. Rassegna dantesca, 

35, 25-43.
Singleton, Charles (2021). La poesia della Divina Commedia. Il Mulino.
Tateo, Francesco (1976). Sognare. In Enciclopedia dantesca (vol. 5, pp. 292-293). Istituto 

dell’Enciclopedia Italiana.
Venturi, Luigi (2008). Le similitudini dantesche. Ordinate, illustrate e confrontate da Luigi 

Venturi. Salerno. 
Virgilio (2016). Eneide (L. Canali, Trad.). Mondadori (Opera originale pubblicata nel 19 a. 

C.).

PROFILO ACCADEMICO-PROFESSIONALE

Maria Antonella Piera Di Liberto frequenta il quarto anno di dottorato in Lenguas y Cul-
turas presso l’Università di Córboba. Residente in Italia, ha conseguito la laurea in Lettere 
Classiche presso l’Università degli Studi di Palermo. È in possesso di abilitazione per l’in-
segnamento di Italiano, Storia e Geografia presso la scuola secondaria di primo grado e di 



255Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255

«Com’uom che sogna»: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore 
e del personaggio

abilitazione per l’insegnamento di Latino, Greco, Italiano, Storia, Geografia presso tutti gli 
istituti della scuola secondaria di secondo grado conseguite presso Scuola Interuniversitaria 
Siciliana di Specializzazione all’Insegnamento Secondario (SISSIS)   di Palermo. Ha con-
seguito l’abilitazione per l’insegnamento ai disabili presso la stessa struttura. Vincitrice di 
concorso a cattedra 2012 è insegnante di ruolo dal 2014 nella scuola secondaria di secondo 
grado. Attualmente è docente presso l’Istituto Rapisardi-Da Vinci di Caltanissetta.

Data di ricevimento: 15-05-2025
Data di accettazione: 28-07-2025






