Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255
ISSN: 0210-4911

eISSN: 1989-614X

DOI: https://doi.org/10.6018/ER.658581

«COM’UOM CHE SOGNA»: LA
PSEUDOSIMILITUDINE NELLA COMMEDIA
DANTESCA TRA FALLIMENTO E RISCATTO DEL
NARRATORE E DEL PERSONAGGIO

(«As a Man Who Dreamsy: Pseudosimilitude in Dante’s Commedia between Failure and
Redemption of Narrator and Character)

Maria Antonella Piera Di Liberto*
Universidad de Cordoba

Abstract: This paper aims to contribute to an in-depth study of the pseudosimilitudes
used in Dante’s Commedia. These are formally comparative structures that differ from true
similes in that they express an attitude or behaviour proper to human beings through a re-
lationship of equality - which does not mean identity - between vehicle and tenor. They are
placed at moments of stasis when the pilgrim feels fragile and fears failure. These feelings
are conveyed in a particular way through the theme of sleep and the dream dimension con-
nected with it. In the context of these peculiar comparative forms, they - but more particu-
larly the dream - represent a moment of despondency and even delirium in which truth and
falsehood are confused and vision is opaque and uncertain. Tied to the topos of ineffability,
they first involve narrator and pilgrim, eventually the narrator alone.

Keywords: pseudosimilitude, equality, fragility, dream, ineffability.

Riassunto: Il presente studio si propone di contribuire all’approfondimento delle pseu-
dosimilitudini usate nella Commedia dantesca. Si tratta di strutture formalmente compara-
tive che si differenziano dalle similitudini vere e proprie in quanto esprimono un atteggia-
mento o comportamento proprio degli esseri umani attraverso una relazione di uguaglianza
— che non vuol dire identita — tra veicolo e tenore. Sono collocate nei momenti di stasi in cui
il pellegrino si sente fragile e teme di fallire. Queste sensazioni sono veicolate in modo parti-

* Indirizzo per la corrispondenza: Maria Antonella Piera Di Liberto, Dpto. de Ciencias del Lenguaje. Area de
Filologia Italiana. Facultad de Filosofia y Letras. Plaza del Cardenal Salazar s/n. 14071, Cérdoba (z12didim@uco.es).

239



Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Cordoba

colare attraverso il tema del sonno e della dimensione onirica ad esso connessa. Nel contesto
di queste peculiari forme comparative, essi — ma piu in particolare il sogno — rappresentano
un momento di sconforto e perfino di delirio in cui veritd e menzogna si confondono e la
visione risulta opaca e incerta. Legate al topos dell’ineffabilita, esse coinvolgono dapprima
narratore e pellegrino, alla fine il solo narratore.

Parole chiave: pseudosimilitudine, uguaglianza, fragilita, sogno, ineffabilita.

La visio dantesca si collega ad un particolare tipo di struttura comparativa per la quale ¢
invalsa la denominazione coniata da Pazzaglia e Porena (1966, p. 86) di pseudosimilitudine in
quanto il veicolo e il tenore sono legati non da un rapporto di analogia o somiglianza, ma da
una relazione di uguaglianza' che coinvolge nella maggior parte dei casi Dante, ma anche altri
personaggi come Virgilio o persino il Minotauro (penultimo e ultimo esempio):

[...] € cominciai?,
quasi com ‘uom cui troppa voglia smaga®:
(Par. 111, 35-36)

[...] ond’io lasciai la cima
cadere, e stetti come ['uom che teme.
(Inf. X111, 44-45)

Allor fec’io come color che vanno
con cosa in capo non da lor saputa,
(Purg. XII, 127-128)

Attento si fermo com ‘'uom ch’ascolta;
(Inf. 1X, 4)

e quando vide noi, sé stesso morse,
si come quei cui l'ira dentro fiacca.
(Inf- X1, 14-15)

Questa forma di «ridondanza retorica» (Mallin, 1984, p. 15) ¢ un fenomeno numeri-
camente consistente che veicola un senso di genericita dell’esperienza umana sin dall’in-
troduzione tramite i pronomi indefiniti «colui», «color» (talvolta «chi») o le varianti del
sostantivo «uom»* seguiti da una clausola relativa «allo scopo di precisare un atteggiamento

1 Lewis si era mosso lungo la medesima strada, ma restringendone il campo di applicazione ai sentimenti. La
definiva, infatti, similitudine di tipo «psicologico» in quanto funzionale a paragonare un’emozione, un sentimento ad un
altro «indirectly by telling us that the feeling it excited was like some feeling we know» (1940, pp. 69-70).

2 L’edizione a cui si fa riferimento per le citazioni della Commedia ¢ Petrocchi, G. (a cura di) (1975): Dante
Alighieri, La Divina Commedia, Einaudi.

3 T corsivi sono dell’autrice del presente testo.

4 In alcuni (pochi) casi Dante utilizza i sostantivi «persona» («[...] si ch’io mi riscossi / come persona ch’¢ per
forza destay, Inf. IV, 2-3) e «gente» («Noi eravam lunghesso mare ancora / come gente che pensa a suo cammino, / che
va col cuore e col corpo dimoray, Purg. 11, 10-12).

240 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255



«Com’uom che sognay: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore
e del personaggio

umano, sia corporeo, sia psichico, o assai piu spesso, un atteggiamento esterno, che sia il
riflesso di uno stato o di un moto di coscienza» (Pagliaro, 1967, p. 669). Essa permette al
lettore di identificarsi con il pellegrino Dante (Lansing, 1977, p. 31) in virtu della rievoca-
zione di esperienze che ha vissuto in prima persona o che comunque riconosce come tipiche®
dell’agire umano. Si tratta, infatti, di un processo di «tipizzazione» (Pagliaro, 1976, p. 257)
piuttosto che di universalizzazione come sostiene Lansing (1977, p. 30) che, pur utilizzando
contestualmente le due categorie di «universale» e «generico»®, finisce con 1’appiattirle sulla
prima e valuta la pseudosimilitudine separata «from the conventional simile» (1977, p. 32).

Se volessimo rappresentare questa affermazione in termini matematici potremmo avva-
lerci di due insiemi disgiunti in cui A rappresenta le similitudini e B le pseudosimilitudini’:

Figura 1

Ma se, almeno formalmente, esse sono similitudini (Girardi, 1987, p. 131) altra dovra
essere la loro rappresentazione: due insiemi che si intersecano in virtii della comunanza
della forma, ma che differiscono per la qualita del soggetto che nelle pseudosimilitudini ¢
indefinito.

Figura 2

Similitudine Pseudosimilitudine

e N
/ ; Contenuto N\
Contenuto ) ) \
{ i . | Soggetto indefinito |
\ Soggetto definito / .
N N o colui/color/uom
. M // //

5 Schwarze (1970, p. 358) le definisce «Inventar von Verhaltenstypen», inventario di tipi di comportamento. Per
loro tramite Dante fornisce una tipologia concreta di situazioni che, a differenza del modello morale-topologico che
struttura i tre regni, appare non sistematica, aperta e priva di ordine gerarchico.

6 «The purpose of the pseudosimile is [...] to create in the image of the simile a sense of the universal and the
generic in human experience» (Lansing, 1977, p. 30).

7 Questa e le figure seguenti sono state elaborate da noi.

Estudios Romanicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255 241



Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Cordoba

Girardi non parla di pseudosimilitudini e le considera un sottogruppo delle similitudini
verticali o soggettive® in cui

il paragone non ¢ tra due oggetti appartenenti a due diversi piani di realta, né tra oggetti e
situazioni appartenenti allo stesso piano, ma [...] tra due piani della stessa situazione: quello
attuale e accidentale, e quello inattuale ed essenziale o tipico (1987, p. 131).

Questa «singolare similitudine» (Pagliaro 1967, p. 668) presente in numerose circostan-
ze della Commedia® ¢ uno strumento duttile nelle mani del poeta per definire le situazioni
vissute dai personaggi attraverso il riferimento ad azioni umane dalle piut comuni come
I’ascoltare, il parlare, il provare paura ad altre piu delicate come 1’incalzare del dolore
nell’animo della «vedovella» protagonista insieme all’imperatore Traiano di uno dei quadri
raffiguranti esempi di umilta nella prima cornice del Purgatorio. Tra una battuta e ’altra
del dialogo che a Dante pare di poter ascoltare si inserisce la breve notazione di carattere
drammatico in cui il dolore della donna viene personificato (Chiavacci Leonardi 2023, p.
306): «[...] “Segnor mio”, / come persona in cui dolor s affretta, / “se tu non torni?” [...]»
(Purg. X, 85-87). L’analisi che segue si sviluppa lungo due direttrici fondamentali che non
procedono parallele, ma si intersecano piu volte: il senso di ostacolo e incertezza che scon-
fina talvolta nel fallimento da una parte e I’ambiguita del messaggio espresso dalle false
similitudini dall’altra. Per quanto riguarda la prima, sulla scorta di Mallin (1984, p. 25) che
individua queste strutture nella narrazione in prosa della Vita nuova, si opera una connes-
sione inedita fra un sonetto della stessa opera e le pseudosimilitudini purgatoriali. Spesso la
pseudosimilitudine esprime “avvenimenti” che attengono alla sfera dell’interiorita e quindi
assumono contorni sfumati. Secondo Pagliaro sembra «quasi che la realta fantastica si offra
alla visione della mente come immagine tenue di colori e di rilievi» e «il poeta, nell’espri-
merla, interviene vigorosamente su essa imprimendole i tratti incisivi di una esperienza
reale e precisa e sicura» (1967, p. 670). Il canto XXIII del Paradiso si apre con la nota si-
militudine dell’«augello intra I’amate fronde» (v. 1) a cui € paragonata la figura di Beatrice
«eretta / e attenta, rivolta inver’ la plaga / sotto la quale il sol mostra men fretta» (vv. 10-12).
Per spiegare la propria reazione davanti a questo atteggiamento della beata, a conclusione
dell’incipit, Dante usa la pseudosimilitudine: «fecimi qual é quei che disiando / altro vorria,
e sperando s ’appaga» (vv. 14-15) specificando che il suo atteggiamento ¢ come quello di

8 Girardi distingue le similitudini della Commedia in due categorie: verticali o soggettive e orizzontali o oggettive.
Le prime sono collocate, in genere, nei primi canti di ogni cantica in cui ’attenzione del poeta ¢ concentrata sulle
modificazioni degli stati d’animo del pellegrino nel suo itinerarium in Deum, dalle tensioni emotive che connotano
I’inizio del percorso all’anelito verso la luce divina, proprio della terza cantica, passando attraverso la calma riflessivita
delle similitudini purgatoriali. Le similitudini orizzontali o soggettive sono le pitl numerose e «piu direttamente attinenti
all’interesse enciclopedico in senso lato» (1987, p. 131). Esse «ben lungi dal rappresentare abbellimenti o semplici
dichiarazioni del senso, partecipano a pieno titolo alla sua costruzione; non piu, pero, in quanto il senso si dilati e si
allontani dal principio di tutti i simili, bensi, al contrario, in quanto sempre piu si restringe, “per modo quasi piramidale”
verso quel principio, coinvolgendo oggetti e proprieta in cui, in virtu appunto di tale prossimita “al principio loro”, la
somiglianza prevale sulle differenze» (1987, p. 134).

9 1l conteggio in eccesso di queste strutture comparative operato da Pagliaro (1967, p. 669) che ne individua un
centinaio ¢ stato rilevato da Lansing (1977, p. 31) che ne conta 58. Il nostro calcolo non differisce da quest’ultimo sul
totale ma nella distribuzione. Per Lansing esse sono distribuite in questo modo 20 in Inferno, 22 in Purgatorio, 16 in
Paradiso, per noi, invece, sono 17 in Inferno, 25 in Purgatorio, 16 in Paradiso.

242 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255



«Com’uom che sognay: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore
e del personaggio

chi, provando desiderio di qualcosa che non ha, trova conforto nella speranza di ottenerlo.
Questa notazione ¢ ben lungi dall’appartenere alla categoria delle esperienze precise e sicure
cui sopra si ¢ fatto riferimento in quanto concerne il mondo delle emozioni e dei sentimenti.
Alla stessa categoria appartiene il tema del sogno che ¢ stato affrontato in passato secondo
due chiavi interpretative gnoseologica ¢ metaforica. A livello gnoseologico esso rappre-
senta, come per i filosofi antichi e medievali, uno strumento attraverso cui viene inviato un
messaggio profetico'® (come nel caso dei tre sogni descritti in Purg. IX, 19-33; XIX, 7-36;
XXVII, 97-108), a livello metaforico esso esprime il confine incerto tra veritd e menzogna.
La forma privilegiata per esprimere questo messaggio ¢ una struttura retorica ambigua per
sua stessa costituzione come la pseudosimilitudine. La sua presenza in diversi contesti e
situazioni permette di tracciare una linea di sviluppo che dalla cantica infernale, in cui le
pseudosimilitudini fanno riferimento al solo personaggio, arriva alla cantica paradisiaca in
cui la dimensione onirica si lega al solo narratore!'’.

«La similitudine [...] dichiara il medesimo con il medesimo» scrive Venturi (2008, p.
172) nella nota ad Inf. 11, 37-42, limitandosi ad una osservazione “tautologica” ma piu che
di identificazione'?, la pseudosimilitudine rappresenta un fenomeno di riflessione allo stesso
modo in cui ’immagine riflessa da uno specchio non ¢ la stessa dell’originale, ma rappre-
senta un’entita fittizia, “falsa”. Lansing (1977, p. 30) sostiene che tra le due immagini ci sia
un rapporto identitario, ma questo significherebbe che le due immagini siano entrambe vere,
mentre parlare di uguaglianza riflessa permette alla seconda immagine di mantenere lo sta-
tus di uguale, ma virtuale ossia potenziale e, per citare le parole di Eco, di assumere forma
di «sospensione aperta», un’ambiguita tipica del messaggio estetico che per essere efficace
deve «appoggiarsi su bande di ridondanzay (1983, p. 63)".

Come sta «1’uom che teme»? (si chiede Girardi, 1987, p. 131). E quello «che ascolta»? E
soprattutto cosa temono e cosa ascoltano? E di quali pensieri € piena la fronte di «colui che
I’ha di pensier carcay (Purg. XIX, 40)? Piu che il senso di «concreto, istorico, da cui giova
all’occasione, astrarre nozioni essenziali» (Girardi, 1987, p. 131) ci sembra che le false
similitudini evochino non solo la genericita di timori, aspettative e pensieri, ma un senso di
crisi, di fallimento che ¢ riscontrabile gia anche in alcuni passaggi della poesia trobadorica

10 Lariflessione medievale sul sogno ¢ stata influenzata dalla lettura del libro VI dell’Eneide. Anchise fa uscire
Enea e la Sibilla dai Campi Elisi attraverso una delle due porte del Sonno, quella d’avorio da cui passano i falsa insomnia,
i falsi sogni, anziché da quella di corno da cui escono facilmente le vere ombre (En. VI, 893-899). 1l passo virgiliano
«provides a model of an otherworld journey and makes metaphoric statements about the nature of dreams» (Davidson,
1994, p. 56). 1l viaggio di Enea e Dante lungo le vie del mondo ultraterreno si sviluppa nelle due direzioni della visione
e della realta, della fictio che non ¢ una fictio come scrive Singleton (2021, p. 88). I sogni ingannatori attraverso la cui
porta passa Enea costituiscono un’illusione (Dominik, 1996, p. 132), i sogni che Dante utilizza nel contesto di strutture
retoriche come quelle da noi prese in esame un ambiguo legame tra menzogna e verita.

11 Si potrebbe anche parlare di “autore” secondo la distinzione operata da Picone (1999, p. 17) per cui si verifica
una «diffrazione dell’io della Commediax» nei tre ruoli di: i0 agens, il viandante, osservatore di quanto la realta eterna
post-mortem presenta e dei suoi abitatori, il narratore che racconta quanto visto e sentito e I’autore «I’io che mette in
opera il racconto del narratore [...] che appone a questo racconto, gia provvisto di un suo senso narrativo, il sigillo
dell’allegoria, della verita poetica finale.

12 Anche Applewhite si muove sulla stessa linea parlando di un «type found frequently in the poem where there
is an exact correspondence between the vehicle and tenor in both structure and content» (1964, p. 298).

13 Eco (1983, p. 66) cita a questo proposito il verso di Gertrude Stein «a rose is a rose is a rose» che non esprime
tanto un’identita quanto piuttosto una pluralita di livelli interpretativi a livello di significante e di significato.

Estudios Romanicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255 243



Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Cordoba

di Monge de Montaudon'* (Mallin, 1984, pp. 21-22) ¢ in particolare nei versi di Conon de
Béthun (tradotti e antologizzati da Goldin, 1983, p. 335):

I’m like one who sees all the moves in the chess
and teaches others very well,

and when he sits down to play loses all his skill
and cannot save himself from mate.

Se ¢ vero, come dice Lansing (1977, p. 136), che la similitudine segna, in genere, un avan-
zamento nello svolgimento della vicenda, la falsa similitudine ¢ collocata nei momenti di sta-
si, di blocco del viaggiatore. Un’eccezione potrebbe essere rappresentata da Purg. XXV, 4-5
«come fa ['uom che non s affigge / ma vassi a la via sua», ma in realta essa ¢ seguita dall’uso di
un’espressione di limitazione (Mallin, 1984, p. 22). Il movimento avviene solo sotto la spinta
della necessita «se di bisogno stimolo il trafigge» (v. 6). La sensazione di ostacolo e di attesa
veicolata dalla falsa similitudine si protrae nell’immagine dell’esitante cicognino combattuto
fra il desiderio e la paura di volare (vv. 10-14) e si conclude con la metafora della punta di
freccia pronta ad essere scagliata dall’arco teso al massimo (vv. 1-18). La pseudosimilitudine,
perd, coinvolge anche Virgilio e Stazio, la similitudine il solo Dante:

Ora era onde ‘1 salir non volea storpio;
ché ‘I sole avéa il cerchio di merigge
lasciato al Tauro e la notte a lo Scorpio:
per che, come fa l’'uom che non s’affigge
ma vassi a la via sua, che che li appaia,
se di bisogno stimolo il trafigge,

cosi intrammo noi per la callaia,

uno innanzi altro prendendo la scala
che per artezza i salitor dispaia.

E quale il cicognin che leva I’ala

per voglia di volare, e non s’attenta
d’abbandonar lo nido, e giu la cala;

14 Non ¢ chiaro a quali fonti Dante abbia attinto per tali particolari strutture comparative che non sono di sua
invenzione. Un antecedente viene rinvenuto da Pagliaro (1967, p. 669) in En. 11, 379-382: «Improvisum aspris veluti
qui sentibus anguem / pressit humi nitens trepidusque repente refugit / attollentem iras et caerula colla tumentem: /
haut secus Androgeos visu tremefactus abibaty». Esso ¢ analogo all’uso dantesco sia dal punto di vista sintattico, il velut
qui virgiliano corrisponde a «come colui chey, sia da quello semantico in quanto 1’azione descritta rientra nel campo
della generalizzazione/tipizzazione che Dante utilizza in questi loci della Commedia. Poiché questo secondo tratto ¢
assente nei due confronti virgiliani individuati da Mallin (1984, pp. 20-21) in virtu del parallelo tra la visione incerta
di Enea nei Campi Elisi (En. VI, 268-272; 450-454) e quella di Dante durante la catabasi infernale, essi non possono
essere annoverati, a nostro avviso, tra le pseudosimilitudini. Anche la lirica trobadorica conosceva e usava questo tipo di
comparazione denominata aissi come selh, in cui il tenore € costituito, in genere, dall’io del poeta e il veicolo, preceduto
dal dimostrativo selh e seguito da una relativa, da un essere umano indefinito (Scarpati, 2008, p. 56). In alcuni casi
entrambi i termini di paragone presentano un predicato. Scarpati ne individua due tipologie: una in cui si instaura un
rapporto di somiglianza/identita tra tenore e veicolo e una che definisce una falsa similitudine in cui ’espressione aissi
com selh «non introduce una descrizione di qualcuno che sia realmente “altro” rispetto all’io lirico, bensi ne esplicita un
modo di essere ad esso peculiare» (2008, p. 58). Questa ¢, secondo la studiosa, la forma utilizzata da Dante nel verso di
Francesca «dir0 come colui che piange e dice» (Inf. V, 126).

244 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255



«Com’uom che sognay: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore
e del personaggio

tal era io con voglia accesa e spenta

di dimandar, venendo infino a 1’atto

che fa colui ch’a dicer s’argomenta.

Non lascio, per I’andar che fosse ratto,

lo dolce padre mio, ma disse: «Scocca
I’arco del dir, che ‘nfino al ferro hai trattoy.
(Purg. XXV, 1-18)

Anche la Vita nuova presenta alcuni esempi di pseudosimilitudini a cui si attaglia questo
tipo di lettura tanto che «it seems the Commedia has come out of it» (Mallin, 1984, p. 25).
La conseguenza dello stato d’animo in cui lo hanno gettato i pensieri che travagliano 1’a-
nimo facendolo dubitare della bonta della «signoria d’Amore»'* hanno generato nel poeta
una situazione di incertezza e confusione sulla via da intraprendere. Leggendo le parole: «E
ciascuno mi combattea tanto, che mi facea stare quasi come colui che non sa per qual via
pigli lo suo cammino, e che vuole andare e non sa onde se ne vada» (Vita nuova XIII, 6) non
possiamo non ripensare che I’incertezza iniziale del cammino purgatoriale si manifesta in
modi analoghi per mezzo di tre moduli di questo tipo:

Noi eravam lunghesso mare ancora,
come gente che pensa a suo cammino,
che va col cuore e col corpo dimora.
(Purg. 11, 10-12)

La turba che rimase li, selvaggia
parea del loco, rimirando intorno
come colui che nove cose assaggia.
(IL, 52-54)

Cosi vid’io quella masnada fresca
lasciar lo canto, e fuggir ver’ la costa,
com’om che va, né sa dove riesca;
(IL, 130-132)

Nel secondo canto del Purgatorio, a dominare ¢ il tema dell’irresolutezza'. La prima
delle tre pseudosimilitudini, in particolare, sembra ricalcata sulla riflessione sopra citata da

15  «Appresso di questa soprascritta visione [...] mi cominciaro molti e diversi pensamenti a combattere ¢ a tentare
[...]; tra li quali pensamenti quattro mi parea che ingombrassero piu lo riposo de la vita. L’'uno de li quali era questo:
buona ¢ la signoria d’Amore, pero che trae lo intendimento del suo fedele da tutte le vili cose. L’altro era questo: non
buona ¢ la signoria d’Amore, pero che quanto lo suo fedele piu fede li porta, tanto piu gravi e dolorosi punti li conviene
passare. L’altro era questo: lo nome d’Amore ¢ si dolce a udire, che impossibile mi pare che la sua propria operazione
sia ne le piu cose altro che dolce, con cio sia cosa che li nomi seguitino le nominate cose, si come ¢ scritto: “Nomina
sunt consequentia rerum”. Lo quarto era questo: la donna per cui Amore ti stringe cosi, non ¢ come I’altre donne, che
leggeramente si muova del suo cuore» (Vita nuova X111, 1-5).

16  «Mai, come in questo episodio, la storia itinerale di D[ante], I’ansia del suo viaggio ultraterreno coincide con
quello stato di smarrimento delle anime che sembrano selvagge del luogo, come colui che nove cose assaggia. E cio non
tanto per la contemporaneita dell’arrivo di quelle anime, ma soprattutto per una particolare affinita psicologica, che le
rende ancora attaccate ai ricordi della terra, appena lasciata, e per ’inesperienza di un mondo ancora ignoto a loro e in
cui stentano ad orientarsi attivamente» (Giacalone, 1988, p. 107).

Estudios Romanicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255 245



Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Cordoba

cui nasce il sonetto “Tutti li miei penser parlan d’Amore” che traduce la pseudosimilitudine
nei versi «Ond’io non so da qual matera prenda, / e vorrei dire, e non so ch’io mi dica: /
cosi mi trovo in amorosa erranzal!» (Vita nuova, X111, 9) in cui appare chiaro il passaggio
«dall’impasse ideologico a quello [...] di natura poetica» (Colombo, 2021, p. 80). Le no-
vizie anime del secondo regno trovandosi nella condizione (letteralmente) di chi si trova di
fronte a sapori nuovi, fuor di metafora di chi si trova in una situazione mai vissuta, reagi-
scono in due modi opposti: la prima volta si fermano ad osservare caute dove si trovino, la
seconda fuggono disperdendosi qua e 1a, ma solo in seguito all’aspro rimprovero di Catone
perché fino a quel momento erano rimaste tranquille come colombi (Purg. 11, 125-129) che
solo un’improvvisa paura riscuote. Anche nei versi della Vita Nuova si trova un riscontro
di carattere simile. Privato della «bella difesa» (VII, 1) costituita dalla donna schermo che
¢ partita, Dante sente 1’esigenza di scrivere un sonetto in cui «farne lamentanza» (VIL, 2) e
nascondere ancora una volta i sentimenti che cela nel suo cuore:

Or ho perduta tutta la mia baldanza,
che si movea d’amoroso tesoro,
ond’io pover dimoro

in guisa che di dir mi ven dottanza.

Si che volendo far come coloro

che per vergogna celan lor mancanza,
di fuor mostro allegranza,

e dentro da lo core struggo e ploro.
Vita nuova VII, 5-6

In questa pseudosimilitudine il verbo non ¢ usato in senso assoluto come negli altri casi
(«colui che temey, Inf. XV, 44) né ¢ un verbo intransitivo come si ¢ visto in alcuni degli
esempi citati («Color che vannoy», Purg. XII, 127), ma si tratta di un verbo transitivo se-
guito dall’oggetto «lor mancanza» che non ¢ un termine particolarmente specifico!’. Esso
¢ preceduto da una metafora inserita in una struttura chiastica in cui si incrociano due verbi
«moveay e «dimoroy rispettivamente di movimento e di stasi e il sintagma «amoroso teso-
ro» e I’aggettivo «pover» veicolanti il primo uno stato di gioia, il secondo una privazione
tale da indurre in una situazione quasi di paralisi in cui si teme persino di parlare. Questi
versi alternano sensazioni positive («baldanzay/«amoroso tesoro»/«allegranzay) e negative
(«pover dimoroy»/«dottanza»/«mancanzay, «struggo ¢ ploro») al centro di cui si pone la
pseudosimilitudine che racconta un sentimento che comunque ¢ doppiamente fittizio perché
in apparenza ¢ rivolto alla donna dello schermo, in realta a Beatrice.

Un altro esempio dell’uso che ne fa Dante (questa volta in prosa) ¢ in Vita nuova XXIII,1:

Appresso cid per pochi di avvenne che in alcuna parte de la mia persona mi giunse una dolo-
rosa infermitade onde io continuamente soffersi per nove di amarissima pena; la quale mi con-
dusse a tanta debolezza, che me convenia stare come coloro li quali non si possono muovere.

17  La genericita del suo uso ¢ provata dai modi diversi in cui viene spiegato questo termine, ad esempio come
«difetti» (Casini) o «poverta» (Sapegno, Del Monte, Pazzaglia) (Bufano, 1976, p. 798).

246 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255



«Com’uom che sognay: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore
e del personaggio

Dopo la morte del padre di Beatrice, Dante si ammala e il suo stato di prostrazione ¢
tale da fargli ricordare quanto sia fragile la condizione degli esseri umani e che lui morira
un giorno, ma quello che lo angoscia maggiormente ¢ la visione della morte di Beatrice.
La falsa similitudine ¢ anche qui usata in correlazione con uno stato mentale di assoluto
disorientamento che culmina addirittura nel delirio (Mallin, 1984, p. 25). Il farneticare del
delirio ¢ legato, nella Commedia, non ad uno stato mentale patologico, ma ¢ considerato
conseguenza dei sogni in cui, perso ogni controllo di sé, I’individuo si abbandona ad in-
comprensibili vaniloqui. La dimensione del sonno non ha, in genere, una valenza positiva
nelle tredici similitudini ad esso dedicate. Il sonno senza sogni di /nf. 111, 136 («e caddi
come ['uom cui sonno piglia»), assimilabile piu ad uno svenimento, visti gli eventi che lo
hanno provocato — I’improvviso sorgere del vento e I’apparire di una «luce vermiglia / la
qual mi vinse ciascun sentimento» (III, 134-135) — a cui fa da contraltare il ridestarsi in
seguito ad un forte tuono che sembra, invece, in qualche modo, connotare diversamente
questo sonno che ¢ ristoratore («[...] mi riscossi / come persona ch’e per forza desta / e
’occhio riposato intorno mossi», Inf. IV, 2-4), si ricollega alla fine del discorso di France-
sca in cui I’emozione ¢ tale che «io venni men cosi com’io morisse. E caddi come corpo
morto cade» (Inf. V, 141-142). Si tratta in tutti e tre i casi di pseudosimilitudini. E non sara
casuale il fatto che su tredici strutture comparative legate ad una dimensione latamente
“onirica” nove siano false similitudini.

Nella sua discesa attraverso la voragine infernale il sonno ¢ una “parentesi” dovuta a
situazioni contingenti di appannamento dei sensi in un viaggio che dura appena un giorno,
ma il XXX canto si conclude con una pseudosimilitudine che ¢ preceduta e seguita da due
violenti rimproveri di Virgilio. Dante era stato come “ipnotizzato” («Ad ascoltarli er’io del
tutto fisso» Inf. XXX, 130) davanti al grottesco alterco dei due falsatori (I’uno di monete,
I”altro di parole) Mastro Adamo e Sinone e I’imbarazzo provato alle parole del suo maestro
(« [...] or pur mira, / che per poco che teco non mi risso!» (XXX, 131-132) lo getta in una
situazione di grande vergogna per cui dice: «Qual é colui che suo dannaggio sogna, / che
sognando desidera sognare, / si che quel ch’¢, come non fosse, agogna, / tal mi fec’io, non
possendo parlare, / che disiava scusarmi, e scusava / me tuttavia, e nol mi credea fare»
(XXX, 136-141).

Dante usa qui lo stesso stile che aveva caratterizzato lo scambio di battute fra i due
dannati connotato dall’uso di figure etimologiche all’interno di un’antitesi tra verita e men-
zogna: «E I’idropico: “Tu di’ ver di questo: / ma tu non fosti si ver testimonio / 1a *ve del
ver fosti a Troia richesto”. / “S’io dissi falso, e tu falsasti il conio”, / disse Sinon; [...]» (vv.
112-116)

Il modo in cui ¢ espressa la risposta di Sinone non ¢ esattamente identico al modo in
cui ¢ formulata I’accusa precedente visto che mentre il primo dice «tu non fosti si ver testi-
monioy», usando una litote, il secondo ribatte «[...] e tu falsasti il conio» usando lo stesso
concetto in virtu del precetto dell’ eandem rem dicere, non eodem modo, [ ...] sed commuta-
te'8. Nel prosieguo la visione sara presentata in maniera specularmente distorta:

18 «Eandem rem dicemus, non eodem modo, - nam id quidem ottundere auditorem est, non rem expolire — sed
commutate» (Cicerone, Ret. ad Er. IV, 42, 54).

Estudios Romanicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255 247



Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Cordoba

Allora il monetier: «Cosi si squarcia
la bocca tua per tuo mal come suole;
ché, s’i’ho sete e omor mi rinfarcia,

tu hai I’arsura e ‘1 capo che ti duole,
e per leccar lo specchio di Narcisso,
non vorresti a ‘nvitar molte parole».
(vv. 124-129)

Se il traditore greco rinfaccia a Mastro Adamo di non poter vedere a causa della pancia
gonfia che ¢ piena di «acqua marciay», 1’altro gli ricorda I’arsura che spacca le sue labbra
attraverso la perifrasi del «leccar lo specchio di Narcisso» (v. 128) che rappresenta I’acqua,
ma puo essere intesa anche in senso letterale. Se il dannato compisse 1’azione indicatagli dal
monetiere avvicinando la bocca allo specchio vedrebbe un’immagine deformata di sé che
non ¢ veramente la sua che era stata fatta a somiglianza di Dio (Genesi 5, 1). Un analogo
gioco di specchi definisce la pseudosimilitudine del sogno in cui chi sogna una cosa che non
¢ reale, credendo che cio che vede stia accadendo, desidera che si tratti di un incubo (una
cosa non vera)'. Il sonno della parte iniziale della cantica ¢ una caduta nel buio (seppur
riposante!), quello collocato nella parte quasi terminale del viaggio infernale oscillando tra
verita e menzogna disegna un personaggio che intravede forse da lontano, ma forse in realta
non vede perché le cose in Inferno oppongono resistenza alla luce e sono opache (Mallin,
1984, p. 27). Nel sogno verita e menzogna si confondono e anche nell’accenno di Dante alla
veridicita dei sogni del mattino (/nf. XXVI, 7) «sembra doversi avvertire una sfumata ri-
cerca antitetica nell’accostamento di “vero” e s[ogno], essendo quest’ultimo probabilmente
attribuibile a cio che “non € vero”» (Tateo, 1976, p. 292).

La scala della visione che secondo Brandeis dall’ottenebramento spirituale nella selva
oscura conduce «through gradual acquisitions of insight into universal order, to the point
where he can not only “read” all the scattered pages of the “book™ of the universe, but can
see in a single glance the whole restored» (1962, p. 145) ci riporta ad una analoga conside-
razione della dimensione onirica nel Purgatorio dove, pero, si accentua il suo carattere di
perdita di sé.

Dopo il chiarimento da parte di Virgilio delle parole oscure di Guido del Duca contro ’a-
more per i beni terreni (Purg. XV, 85-114), Dante ¢ colto da una serie di visioni di mansue-
tudine che ne rendono il cammino tanto incerto che sembra comportarsi «com ‘om che dal
sonno si slega» (XV, 119). Ma, tornato in sé, prima di cedere il punto di vista e la parola al
suo maestro, riflette sulla percezione della realta e su quella della visione (Giacalone, 1988,
p- 363): «Quando 1’anima mia torno di fori / a le cose che son fuor di lei vere, / io riconobbi

19  Gli specchi, in Fisica, almeno quelli verticali diritti, restituiscono la stessa nostra immagine, per cui cio che &
a destra vediamo a destra, cio che ¢ a sinistra vediamo a sinistra. «E 1’osservatore (ingenuo, anche quando fa il fisico)
che per immedesimazione si figura di essere 1’'uomo dentro lo specchio, e guardandosi si accorge che porta, diciamo,
I’orologio al polso destro. Ma il fatto ¢ che lo porterebbe se egli, 1’osservatore, fosse colui che sta dentro lo specchio (Je
est un autre!). Chi invece eviti di comportarsi come Alice e non penetri dentro lo specchio, non soffre di questa illusione»
(Eco, 1990, pp. 12-13). «Colui che suo dannaggio sogna» desiderando che sia un sogno si trova proprio come dentro uno
specchio, la piu falsa delle illusioni perché come dice la Ragione ad Agostino «[...] apparet nos in omnibus sensibus sive
aequalibus, sive in deterioribus rebus, aut similitudine lenocinante falli» (Sol. 11, 6, 12).

248 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255



«Com’uom che sognay: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore
e del personaggio

1 miei non falsi errori» (vv. 115-117). Cio che ¢ fuori di lui ¢ reale, ma le immagini della
visione sono «non falsi errori», mantengono una duplice condizione di veritd/menzogna
perché esse sono vere, ma solo nella sua coscienza. Non ¢’¢ una contrapposizione “limpida”
tra le categorie di vero e falso, ma una piu “nebulosa” fra una verita e una “menzogna” che
¢ anche vera.

Ancora dopo un intervento virgiliano di carattere dottrinario sul rapporto tra amore e
libero arbitrio Dante, che ha compreso quanto gli ¢ stato spiegato, si lascia andare ai suoi
pensieri «com ‘om che sonnolento vana» (Purg. XVIIIL, 87), che vaneggia torpido nella con-
dizione liminare di dormiveglia in cui non si comprende piu se si sia svegli o si stia gia
dormendo. La condizione di Dante prefigura e prepara quella di chi si purifica dal peccato di
accidia, che impantana gli uomini in una svogliatezza che paralizza il loro agire (Chiavacci
Leonardi, 2023, p. 535).

Alla fine del percorso purgatoriale Beatrice chiede al poeta perché non la interroghi, ma
Dante si schermisce con voce incerta («senza intero suonoy, Purg. XXXIII, 28)* sostenen-
do che lei conosce gia cio che ¢ meglio per lui. La beata allora gli dice di bandire qualsiasi
sentimento di apprensione e timorosa reverenza ¢ lo fa usando il verbo «disviluppare» che
indica un’azione concreta, I’atto di liberarsi dai nodi, di districarsi, ma lo applica a stati
d’animo che lacerano I’anima bloccandola nell’inazione. All’imperativo «voglio» (XXXIII,
31) che caratterizza i modi espressivi della loguax Beatrice (Barolini, 2012, p. 567) fa segui-
to la pseudosimilitudine «si che non parli pitt com ‘'om che sogna»*' (XXXIII, 32) cio¢ senza

20 Linsicurezza di Dante ¢ veicolata da un’altra pseudosimilitudine: «come a color che troppo reverenti / dinanzi
a suo maggior parlando sono, / che non traggono la voce viva ai denti, / avvenne a me» (Purg. XXXIII, 25-28). Essa
segue I’esortazione di Beatrice ad affrettarsi nel cammino per poter sentire meglio («[...] vien piu tosto [...] tanto che
[...] ad ascoltarmi tu sie ben disposto», XXXIII, 19-21) e precede il discorso della beata che si sviluppa dal verso 31 in
poi. La reverenza dantesca, che si configura come «un valore fortemente impegnativo» (Niccoli, 1976, p. 899) in cui si
sommano rispetto, soggezione e timore, rappresenta in questo caso un impedimento, “perché troppa”, al libero esprimersi
di Dante che finisce con il parlare con un filo di voce. Una sfumatura un po’ diversa connota il termine “reverente” usato
da Dante per descrivere I’incontro con il suo maestro. Ser Brunetto ha desiderio di parlare con il suo antico allievo, ma
non potendo sostare (pena 1’impossibilita di potersi riparare per cento anni dalla pioggia di fuoco che colpisce i sodomiti)
gli propone di farlo camminando. Dante, che si trova sull’argine, non osa scendere per porsi al suo livello e pertanto
rimane a capo chino «com’uom che reverente vaday» (Inf. XV, 45). In Purg. XXX, 71-72 la pseudosimilitudine «[...]
come colui che dice / e ‘1 piu caldo parlar dietro reserva» anticipa la continuazione veemente del discorso che Beatrice
ha cominciato qualche istante prima, dopo che Dante si ¢ accorto della scomparsa di Virgilio. Si tratta di due proposizioni
coordinate, la prima di carattere piu generico («come colui che dice») viene specificata dalla seconda in cui si chiarisce
che, secondo le regole della retorica, I’argomento pit importante viene trattato alla fine in quanto piu facilmente rimane
impresso nella mente di chi ascolta (Ret. ad Er. 111, 10, 18 da cui Dante puo aver ripreso 1’osservazione di Conv. II,
VIII, 2 «[...] che sempre quello che massimamente dire intende lo dicitore si dee riservare di dietro; pero che quello che
ultimamente si dice, piu rimane nell’animo dello uditore»). Le tre false similitudini hanno in comune la collocazione. Si
trovano in posizione marcata in quanto precedono la battuta di un personaggio e fungono da didascalie. La prima, pero,
ha uno status particolare in quanto seguendo il discorso di Beatrice e precedendo quello di Dante «assieme raccorda e
segna il trapasso tra le due battute dello scambio dialogico» assolvendo ad un duplice ruolo in quanto «da un lato registra
la reazione dell’ascoltatore alle parole che gli sono state rivolte, come tipico delle similitudini poste a chiusura di una
battuta, dall’altro descrive I’atteggiamento del parlante prima che questi pronunci le sue parole, in linea con la funzione
didascalica assolta dalla maggior parte delle similitudini poste a introduzione di una battuta» (Maldina, 2012, p. 106).

21 La falsa similitudine appare raramente nel contesto dialogico-mimetico. Sono quattro occorrenze in tutto.
Due, collocate nella prima cantica, sono usate da Francesca (Inf. V, 126) e Farinata (/nf. X, 100) e hanno carattere
“autoreferenziale” in quanto delineano la propria situazione di anime dannate (di sofferenza, la prima, di visione parziale
delle cose, la seconda), alle altre due, invece, entrambe nella cantica paradisiaca, fanno ricorso Beatrice e 1’Aquila per
descrivere la condizione di Dante (Mallin, 1984, p. 22). L’Aquila invita Dante a osservare il proprio occhio composto

Estudios Romanicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255 249



Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Cordoba

il farfugliare proprio di chi parla durante il sonno incespicando nelle sue parole. La condi-
zione di assopimento mal si adatta a chi si appresta a ricevere rivelazioni profetiche (1’arrivo
del «cinquecento diece e cinque», XXXIII, 43) che dovranno essere riferite ai viventi («Tu
nota; e si come da me son porte / cosi queste parole segna a’ viviy, XXXIII, 52-53). Beatrice
sottolinea nel prosieguo della sua reprimenda quanto le facolta raziocinanti di Dante risulti-
no ottenebrate. Non € un caso che il suo discorso menzioni, all’interno di un procedimento
metaforico che si dipana dal verso 64 al verso 78, i vocaboli «ingegnoy (v. 64), «mente» (V.
68), «intelletto» (v. 73) tutti afferenti al campo semantico del pensiero e della coscienza con-
notandoli in senso negativo tramite il verbo «dormire»? e gli aggettivi «vanoy», «impetrato e
tinto»?® mentre le sue parole sono come la luce abbagliante che sopraffa con la sua potenza.

Nonostante gli ammonimenti, anche in Paradiso Dante continua a provare verso I’amata
questa sensazione mista di smarrimento ¢ devozione anche solo al sentir pronunciare due
sillabe del suo nome: «Ma quella reverenza che s’indonna / di tutto me, pur per Be e per ice,
/ mi richinava come 1'uom ch’assonna» (Par. VII, 13-15). Il linguaggio mistico di questa
terzina si individua nell’uso di uno dei tanti neologismi coniati dall’autore appositamente
per questa cantica per descrivere cio che mai fino a quel momento alcuno aveva rappresen-
tato (Ledda, 2008, p. 93), il verbo «indonnarsi», e che lo spinge ad abbassare la testa «come
I’'uom ch’assonnax»*. In esso

Dante avra inteso accennare a una sorta di rapimento del suo animo arieggiando le descrizioni
dello stato contemplativo ed estatico frequenti nei mistici, € quasi certamente ripensando alle
analoghe rappresentazioni, nella Vita nuova, di se stesso smarrito e sbigottito in cospetto della
sua donna. (Sapegno, 1985, p. 88)

Proseguendo il suo viaggio di cielo in cielo il racconto del poeta si intreccia con la
frequente ammissione dell’incapacita della parola umana di descrivere le visioni paradisia-

dai sei spiriti piu alti del sesto cielo suscitando la reazione meravigliata del poeta alla vista dell’imperatore Traiano
e del pagano Rifeo. La risposta del «benedetto segno» (Par. XX, 86), che approfondisce i temi della predestinazione
e dell’impenetrabilita del giudizio divino gia trattati nel canto precedente, ¢ anticipata da una considerazione sulla
condizione del pellegrino che crede per fede, ma non comprende «come quei che la cosa per nome / apprende ben,
ma la sua quiditate / veder non puo se altri non la prome» (Par. XX, 91-93). La risposta, in cui si alternano termini
generici (il vocabolo «cosa» € ripetuto per tre volte riprendendo I’istintiva e brutale interrogativa di Dante «Che cose son
queste?» XX, 82) e latinismi alti propri del linguaggio scolastico («quiditatey, v. 92 e «prome», v. 93), costruita sulla
progressione ascendente del verbo “vedere” da «veggio» (v. 88, esprime la conoscenza sicura dell’Aquila), a «non vedi»
(v. 89, in relazione a Dante), fino a «veder non puo» (v. 93, riferito a tutti gli uomini) delinea la condizione dell’uomo
quale creatura fragile che da sola puo avvicinarsi alla conoscenza sensibile, ma non puo coglierne 1’essenza se non gli
¢ svelata da altri.

22 Beatrice raccomanda a Dante di riferire la condizione in cui ha trovato 1’albero della conoscenza del bene e del
male. Se non comprende che la pianta ¢ stata creata in questo modo (¢ alta e si dilata in cima anziché restringersi), allora
vuol dire che la sua mente «dorme» (v. 64).

23 Beatrice condanna i «pensier vani» (v. 68) che hanno incrostato la mente del poeta come le superfici bagnate
dal fiume Elsa ricco di acque calcaree e ’hanno macchiata come Piramo ha arrossato i frutti del gelso con il suo sangue
di suicida (v. 69). I due aggettivi «impetrato» e «tinto» (v. 74) chiariscono il significato della doppia metafora (Chiavacci
Leonardi 2023, p. 973).

24 Oltre arichiamare i versi gia citati del Purgatorio, il rimando ¢ ad un verso di controversa interpretazione «Ma
perché ‘1 tempo fugge che t’assonna» (Par. XXXII, 139).

250 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255



«Com’uom che sognay: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore
e del personaggio

che che culmina con la visione di Dio per cui «cede la memoria a tanto oltraggio»® (Par.
XXXIII, 57). Ancora una volta Dante usa una pseudosimilitudine:

Qual ¢ coliii che sognando vede,

che dopo ‘1 sogno la passione impressa
rimane, e ’altro a la mente non riede,
cotal son io, ché quasi tutta cessa

mia visione, e ancor mi distilla

nel core il dolce che nacque da essa.
(XXXIII, 58-63)

Nel corso del poema Dante passa

from one version of the self — deprived of light, limited in perspective, false — to another,
whose transcendent vision is beyond the power of mortal language to describe. [...] In this
respect the false simile is paradoxical: an obviously inadequate linguistic form (a failed or
gratuitous comparison metaphorically expresses the distance from likeness better than a more
traditional comparison could. [...] Dante’s statement that he is “like one who” has as its sub-
text the statement “I was not precisely one who,” or rather, “I cannot quite describe what I
was.” (Mallin, 1984, pp. 26-27)

La cantica paradisiaca si era aperta con 1’affermazione dell’indicibilita di quanto avreb-
be in seguito visto perché avvicinandosi a Dio «nostro intelletto si profonda tanto, / che
dietro la memoria non puo ire» (Par. I, 8-9) e si chiude con 1’aggiunta che quello che ri-
mane, come nei sogni, € un’impressione®. Se di fallimento si puo parlare a proposito del
significato espresso dalla pseudosimilitudine, esso viene attenuato dalla scelta del sogno
come veicolo perché esso lascia una traccia di dolcezza che non svanisce allo svanire della
visione (Serianni, 2010, p. 40). La «fenomenologia dello scacco» (Ledda, 2002, p. 178) che
aveva interessato Dante personaggio, a questo punto coinvolge il solo narratore. La vista del
pellegrino ¢ tanto sicura che non gli occorre 1’esortazione di Bernardo «per ch’io guardassi
suso» (Par. XXXIII, 50) perché la sua vista ormai «e piu e piu intrava per lo raggio / de
I’alta luce che da sé ¢ vera» (XXXIII, 53-54); «la variatio retorica e la tensione narrativay
riguardano il solo poeta «tra gli scacchi della memoria e quelli della lingua» (Ledda, 2002,
p- 311). Due similitudini “vere”, nella prosecuzione dei versi, concorrono a formare questo
quadro: «Cosi la neve al sol si disigilla; / cosi al vento ne le foglie levi/ si perdea la sentenza
di Sibillay (Par. XXXIII, 64-66).

Alla fine del poema sembra quasi che Dante voglia “chiudere il cerchio” riprendendo
alcuni degli itinerari che hanno guidato la produzione di molte delle strutture comparative

25 1l termine ¢ usato, qui, nel suo senso etimologico di “andare oltre” e quindi di “superare il limite” (Pasquini e
Quaglio, 2020, p. 576).

26  Piudi un commentatore ha messo questo passo in relazione con uno in cui Tommaso (Sum. Th. 11, II, CLXXXYV,
4) spiega la natura dei ricordi di Paolo tornato dal terzo cielo (4i Cor: 11, 12, 2). Come ha ben notato Chiavacci Leonardi
(2023, p. 916) c’¢ una sostanziale differenza tra le due visioni perché I’esperienza paolina € rimasta nel suo intelletto per
aliquas species intelligibiles cio¢ sotto forma di immagini mentre quella dantesca, rimanendo a livello di sensazione, non
puo essere convertita in una qualsivoglia figurazione.

Estudios Romanicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255 251



Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Cordoba

del poema: la natura e il mito insieme al sogno®’. La neve che si scioglie al sole perde il “si-
gillo”, la sua impronta (Chiavacci Leonardi, 2016, p. 916). 1l verbo «disigillare» completa
la descrizione degli effetti di labilita della visione aperta dal verbo «distillare» (v. 62) tanto
quanto il successivo «si perdea (v. 67). Il richiamo ¢ ancora una volta ad un passo virgiliano
(En. 111, 443-451). Le foglie su cui la Sibilla scriveva “i fati”, disposte in ordine e immobili,
venivano chiuse nel suo antro e volteggiavano nella cavita rocciosa una volta girato il car-
dine ed entrato il vento, senza che 1’indovina le ricollocasse nell’ordine iniziale, suscitando
I’ira di chi aveva sperato in un responso chiaro. Nel testo dantesco le foglie si disperdono
al vento con la stessa leggerezza con cui si scioglie la neve e con la stessa lentezza con cui
una goccia fluisce. Non a caso il tempo scelto per questo verbo («si perdea») che chiude la
sequenza delle tre terzine € I’imperfetto con valore aspettuale di indeterminatezza (Serianni,
1988, p. 488), «il tempo del passato che esprime una situazione che si svolge lentamente»
(Rohlfs, 1969, p. 43). Ben diverse queste «foglie levi» da quelle che «d’autunno si levan
/[...] fin che ‘1 ramo / vede a terra tutte le sue spoglie» (Inf. 111, 112-114) rappresentazio-
ne queste ultime della massima distanza dalla luce di Dio, le prime di una vicinanza che
consente solo di intravedere forma e ordine, attributi propri dell’essenza divina (Chiavacci
Leonardi, 2023, p. 916) proprio nel momento in cui li si perde.

Il poema si chiude con una pseudosimilitudine come si era aperto. La falsa similitudine
del naufrago (/nf. 1, 22-27) ¢ la prima struttura comparativa che si presenta al lettore seguita
da altri due analoghi costrutti in Inf. I, 55-60 e 11, 37-40. La seconda in particolare «E qual
e quei che disvuol cio che volle | e per novi pensier cangia proposta, / si che dal cominciar
tutto si tolle, / tal mi fec’io ‘n quella oscura costa [...]» spiegando la limitatezza della visio-
ne del pellegrino (Mallin, 1984, p. 18) incerto sull’opportunita di procedere con il viaggio
apre la strada ad un percorso di dubbi, cadute e riprese. L’idea veicolata, attraverso la pseu-
dosimilitudine, dal sogno tra verita e menzogna, dal punto di vista narratologico vede cedere
progressivamente il passo dall’io agens che arriva alla visione di Dio al narratore che non sta
piu «come quei che ‘n sé repreme / la punta del disio, e non s’attenta / di domandar, si del
troppo si teme» (Par. XXII, 25-27), ma ¢ (questa volta senza il “come”) colui che esprime
I’ultimo suo fallimento, questa volta dal solo punto di vista retorico, non piu esperienziale.

In conclusione e dopo ’analisi portata a termine si potrebbe dire che I’uso relativamente
ampio del tema del sogno (rappresenta il 15% delle occorrenze totali) ¢ servito come stru-
mento di verifica circa la natura della pseudosimilitudine. Nel sogno, in cui convivono le
due dimensioni di verita e menzogna, si vive una realta che ¢ vera solo nella nostra mente,
ma ¢ al contempo illusoria. Il rapporto tra veicolo e tenore nelle pseudosimilitudini si con-
figura in modo analogo. Non sono due elementi identici, ma uguali, nel senso che il primo
¢ il riflesso speculare e percio ingannevole del secondo che invece rappresenta 1’elemento
reale fra i due. Il tenore esprime la concretezza oggettiva del personaggio, il veicolo, nella

27  «Dante sembra voler riassumere, giunto al termine del poema, tre delle grandi direttrici lungo le quali sono
articolate molte delle similitudini della Commedia. La prima [in particolare] ¢ suggerita dal mondo onirico, il luogo
privilegiato della soggettivita: I’immagine della visione di Dio si ¢ dissolta nella sua individualita, ma sopravvive 1’alone
emotivo che essa ha suscitato, «il dolce» che lascia tenui eppure percepibili tracce di sé (e il verso 62 ¢ studiatamente
prolungato dalla dieresi di visione e dalla dialefe e"ancor) [...]» (Serianni, 2010, p. 40).

252 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255



«Com’uom che sognay: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore
e del personaggio

sua indeterminatezza, delinea invece la componente soggettiva e percio interpretabile in un
senso o in un altro.

La nostra disamina ha ripercorso 1’'uso peculiare che Dante fa della pseudosimilitudine
seguendo ’ordine delle occorrenze nelle tre cantiche. A questa struttura retorica per sua
natura ambigua egli ha affidato, dall’inizio alla fine dell’opera, il compito di manifestare le
esitazioni e i dubbi che accompagnano il personaggio durante il viaggio e I’estrema dichia-
razione di indicibilita dell’esperienza paradisiaca e della visione di Dio.

RIFERIMENTI BIBLIOGRAFICI

Agostino (2016). Solilogui (M. Simonetti, Trad.). Mondadori (Opera originale composta nel
387d. C.).

Alighieri, Dante (2021). Vita nuova. Feltrinelli.

Alighieri, Dante (2021). Convivio. Mondadori.

Applewhite, James (1964). Dante’s use of the extended simile in the Inferno. ltalica, 41,
294-309. https://www.jstor.org/stable/477137?read-now=1#page scan_tab con-
tents

Barolini, Teodolinda (2012). Il secolo di Dante. Viaggio alle origini della cultura letteraria
italiana. Bompiani.

Brandeis, Irma (1962). The ladder of vision. A study of Dante'’s Comedy. Doubleday and
Company, Inc.

Bufano, Antonietta (1976). Mancanza. In Enciclopedia dantesca (vol. 4, pp. 797-798). Isti-
tuto dell’Enciclopedia Italiana.

Chiavacci Leonardi, Anna Maria (a cura di) (2016): Dante Alighieri, Divina Commedia.
Paradiso. Mondadori.

Chiavacci Leonardi, Anna Maria (a cura di) (2023): Dante Alighieri, Divina Commedia.
Purgatorio. Mondadori.

Cicerone (2015). La retorica a Gaio Erennio. (F. Cancelli Trad.). Fabbri Centauria (Opera
originale pubblicata all’inizio del I sec. a. C.).

Colombo, Manuela (a cura di) (2021): Dante Alighieri, Vita Nuova. Feltrinelli.

Davidson, Lola Sharon (1994). Aeneid VI and medieval views of dreaming. Sydney Studies
in Society and Culture, 11, 56-65.

Dominik, William (1996). Reading Vergil’s Aeneid: the gates of sleep (VI 893-898). Maia.
Rivista di letterature classiche, 58, 129-138.

Eco, Umberto (1983). La struttura assente. Bompiani.

Eco, Umberto (1990). Sugli specchi e altri saggi. Bompiani.

Giacalone, Giuseppe (a cura di) (1988): Dante Alighieri, La Divina Commedia. Purgatorio.
Signorelli.

Girardi, Enzo No¢ (1987). Nuovi studi su Dante. Edizioni di teoria e storia letteraria.

Goldin, Frederick (1983). Lyrics of the troubadors and trouveres. An anthology and a his-
tory. P. S. Smith.

Lansing, Richard (1977). From image to idea. A study of the simile in Dante's « Commediay.
Longo.

Estudios Romanicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255 253



Maria Antonella Piera Di Liberto / Universidad de Cordoba

Ledda, Giuseppe (2002). La guerra della lingua. Ineffabilita, retorica e narrativa nella
«Commediay di Dante. Longo.

Ledda, Giuseppe (2008). Dante. 11 Mulino.

Lewis, Clive Staples (1940). Studies in medieval and renaissance literature. Cambridge
University Press.

Maldina, Nicolo (2012). Le similitudini nel tessuto narrativo della Commedia di Dante.
Note per un’analisi strutturale. Studi e problemi di critica testuale, 84, 85-109.

Mallin, Eric (1984). The false simile in Dante’s «Commedia». Dante Studies, 102, 15-36.

Niccoli, Alessandro (1976). Reverente. In Enciclopedia dantesca (vol. 4, p. 899). Istituto
dell’Enciclopedia Italiana.

Pagliaro, Antonino (1967). Ulisse. Ricerche semantiche sulla Divina Commedia. D’ Anna.

Pagliaro, Antonino (1976). Similitudine. In Enciclopedia dantesca (vol. 5, pp. 253-259).
Istituto dell’Enciclopedia Italiana.

Pazzaglia, Mario e Porena, Manfredi (a cura di) (1966): Dante Alighieri, Opere, Zanichelli.

Pasquini, Emilio e Quaglio, Antonio (a cura di) (2020): Dante Alighieri, Divina Commedia.
Paradiso. Mondadori.

Picone, Michelangelo (1999). Dante come autore/narratore della Commedia. Nuova rivista
di letteratura italiana, 2(1), 9-26.

Rohlfs, Gerhard (1969) (a cura di). Grammatica storica della lingua italiana e dei suoi dia-
letti: Vol. 2. La morfologia. Einaudi.

Sapegno, Natalino (a cura di) (1985): Dante Alighieri, Divina Commedia. Paradiso. La
Nuova Italia.

Scarpati, Oriana (2008). Retorica del trobar. Le comparazioni nella lirica occitana. Viella.

Schwarze, Christoph (1970). Untersuchungen zum syntaktischen Stil der italienischen Dich-
tungssprache bei Dante. Gehlen Verlag.

Serianni, Luca (1988). Grammatica italiana. Utet.

Serianni, Luca (2010). Sulle similitudini della Commedia. L’Alighieri. Rassegna dantesca,
35,25-43.

Singleton, Charles (2021). La poesia della Divina Commedia. 11 Mulino.

Tateo, Francesco (1976). Sognare. In Enciclopedia dantesca (vol. 5, pp. 292-293). Istituto
dell’Enciclopedia Italiana.

Venturi, Luigi (2008). Le similitudini dantesche. Ordinate, illustrate e confrontate da Luigi
Venturi. Salerno.

Virgilio (2016). Eneide (L. Canali, Trad.). Mondadori (Opera originale pubblicata nel 19 a.
C).

PROFILO ACCADEMICO-PROFESSIONALE
Maria Antonella Piera Di Liberto frequenta il quarto anno di dottorato in Lenguas y Cul-
turas presso I’Universita di Corboba. Residente in Italia, ha conseguito la laurea in Lettere

Classiche presso I’Universita degli Studi di Palermo. E in possesso di abilitazione per I’in-
segnamento di Italiano, Storia e Geografia presso la scuola secondaria di primo grado e di

254 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255



«Com’uom che sognay: la pseudosimilitudine nella Commedia dantesca tra fallimento e riscatto del narratore
e del personaggio

abilitazione per I’insegnamento di Latino, Greco, Italiano, Storia, Geografia presso tutti gli
istituti della scuola secondaria di secondo grado conseguite presso Scuola Interuniversitaria
Siciliana di Specializzazione all’Insegnamento Secondario (SISSIS) di Palermo. Ha con-
seguito I’abilitazione per ’insegnamento ai disabili presso la stessa struttura. Vincitrice di
concorso a cattedra 2012 ¢ insegnante di ruolo dal 2014 nella scuola secondaria di secondo
grado. Attualmente ¢ docente presso I’Istituto Rapisardi-Da Vinci di Caltanissetta.

Data di ricevimento: 15-05-2025
Data di accettazione: 28-07-2025

Estudios Romanicos, Volumen 35, 2026, pp. 239-255 255








