Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339
ISSN: 0210-4911

eISSN: 1989-614X

DOI: https://doi.org/10.6018/ER.656101

CUARENTA'Y SEIS ANOS DE SILENCIO Y
RESISTENCIA: UNA REFLEXION CRITICA SOBRE LA
PAROLE AUX NEGRESSES (1978) DE AWA THIAM Y SU

REEDICION (2024)

(Forty-six Years of Silence and Resistance: a Critical Reflection on La Parole aux
Négresses by Awa Thiam and its Reissue in 2024)

Elisabet Sanchez Tocino®
Universidad de Cadiz

Abstract: In 1978, Senegalese anthropologist and political activist Awa Thiam wrote
La parole aux négresses, a groundbreaking essay denouncing female genital mutilation and
other forms of violence suffered by black African women, such as skin bleaching and poly-
gamy. Despite its relevance, the work was silenced after its publication, disappearing from
bookshelves and public discourse for decades. However, in 2024, forty-six years later, the
text was republished in France and Senegal, a double appearance that has allowed Thiam to
be recognised not only as an essential literary figure, but also as a cornerstone in contempo-
rary movements in defence of women’s rights in Africa and its diaspora. Today, her work is
considered a key text in the Francophone literary landscape and the foundational essay of
African feminisms.

Keywords: African Literature, Francophone literatura, Reissue, Women, Denunciation

Resumen: En 1978, Awa Thiam, antropdloga y activista politica senegalesa, escribid La
parole aux négresses, un ensayo con el que denuncio, de forma pionera, la mutilacion geni-
tal femenina y otras formas de violencia sufridas por las mujeres negro-africanas, como el
blanqueamiento de la piel o la poligamia. A pesar de su relevancia, la obra fue silenciada tras
su publicacion, desapareciendo de las estanterias y del discurso ptiblico durante décadas. Sin

* Direccion para correspondencia: Elisabet Sanchez Tocino. Departamento de Filologia Inglesa y Francesa.
Facultad de Filosofia y Letras. Universidad de Cadiz. 11003, Cadiz (elisabet.sanchez@uca.es).

321



Elisabet Sanchez Tocino / Universidad de Cadiz

embargo, en 2024, cuarenta y seis afios mas tarde, el texto fue reeditado en Francia y Sene-
gal, una doble aparicion que ha permitido reconocer a Thiam no solo como una figura litera-
ria esencial, sino también como una piedra angular en los movimientos contemporaneos en
defensa de los derechos de las mujeres en Africa y su diaspora. Hoy, su obra es considerada
como un texto clave en el panorama literario francofono y como el ensayo fundacional de
los feminismos africanos.

Palabras clave: Literatura africana, Literatura francofona, Reedicion, Mujeres, Denuncia

1. Introduccion

Tras las independencias de las colonias, el continente africano experimentd una trans-
formacion profunda en el &mbito social, cultural y literario, un reflejo de los nuevos ideales
de identidad y resistencia con los que la poblacion pretendia recuperar las identidades bo-
rradas durante el largo periodo de colonizacion europea. Este despertar colectivo impulso la
consolidacién de movimientos sociales y la celebracion de congresos y conferencias, donde
las mujeres y la defensa de sus derechos ocuparon un lugar central. Prueba de ello fue el
Coloquio La Civilisation de la femme dans la tradition africaine’, organizado por la Société
Africaine de Culture® y celebrado en 1972 en Costa de Marfil, y la Conferencia Mundial de
la Mujer®, organizada por la ONU en 1975 y celebrada en México (Sanchez Tocino, 2025,
p. 81), dos espacios de reflexion e intercambio que impulsaron discusiones fundamentales
que desafiaron las estructuras sociales y el panorama literario franc6fono del siglo XX.

De esta forma, en un contexto en el que la escritura habia estado, durante las pri-
meras décadas de siglo XX, dominada por las voces masculinas, se abri6 paso una
nueva generacion de autoras y pensadoras que, durante toda la segunda mitad de siglo,
cuestionaron tanto el legado colonial como las estructuras patriarcales de sus propias
sociedades tradicionales. Aparecen entonces, junto con los relatos cortos publicados en
diarios semanales como el Dakar-jeunes’, los primeros textos de autoria femenina en el

1  De este coloquio resultaria un monografico que, bajo el mismo titulo — La Civilisation de la femme dans
la tradition africaine— y publicado en 1975 por la editorial francesa Présence Africaine, recogia las aportaciones de
intelectuales como Henri Ngoa o Aminata Sow sobre el papel de las mujeres en las sociedades precoloniales, la educacion
o la influencia del colonialismo en el continente africano.

2 La Société Africaine de Culture fue una asociacion fundada por Alioune Diop tras la celebracion del Congres
des écrivains et artistes noirs, celebrado en la Universidad de la Sorbona en 1956. Su objetivo principal fue ofrecer un
espacio de encuentro para intelectuales negros provenientes de diversos continentes, como Aimé Césaire, Cheikh Anta
Diop, Jacques Stephen Alexis y Edouard Glissant (Aka-Evy, 2007).

3 La Conferencia de México fue seguida de otros tres encuentros que se celebraron, respectivamente, en
Copenhague, Nairobi y Pekin. Este ciclo de conferencias organizadas por la ONU se reconocié como “El decenio de las
Mujeres” y se celebro entre 1975 y 1985.

4  Este afio fue declarado por la UNESCO como “El Afio Internacional de la Mujer”.

5 En las décadas de los 50 y 60, autoras como Annette Mbaye d’Erneville y Mariama B4 iniciaron su carrera
literaria publicando articulos y relatos cortos en periédicos. Entre ellas, destacaron las alumnas del Ecole Normale de
Rufisque, quienes se adentraron en el mundo de la escritura a través de textos breves que, aunque concisos, ya reflejaban
una identidad femenina en proceso de construccion, fruto de la escolarizacion femenina (Barthélémy, 2009).

322 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339



Cuarenta y seis arios de silencio y resistencia.: una reflexion critica sobre la parole aux négresses (1978) de Awa
Thiam y su reedicion (2024)

continente africano®, como la novela corta Ndonga’, de la camerunesa Marie-Claire
Matip (1956), Rencontres essentielles® (1969) de Thérése Kuoh-Moukouri, o La Vie d’Aoua
Keita racontée par elle-méme’® (1975), la reveladora autobiografia de la maliense Aoua Kei-
ta. Si bien es cierto que durante la primera etapa de produccion literaria en lengua francesa
se observa un auge del género novelistico y del relato autobiografico —especialmente entre
1960 y 1980—, en las tltimas décadas otros géneros, como el ensayo, van cobrando ma-
yor relevancia (Herzberger-Fofana, 2000; Rodriguez Garcia, 2018), un proceso que no solo
diversifica las formas de expresion, sino que también amplia las posibilidades de reflexion
y critica, permitiendo abordar cuestiones sociales, politicas y culturales desde perspectivas
mas complejas y matizadas (Carballo, 1954; Mouralis, 1993; Aullon de Haro, 2019).

Entre las voces mas destacadas de este periodo se encuentra la antropdloga y filésofa
senegalesa Awa Thiam quien, en 1978, tras un intenso periodo en la capital francesa en el
que combind su labor activista en asociaciones como la Coordination des femmes noires'
con la investigacion, publico La parole aux négresses'’. A pesar de que su obra no es dema-
siado extensa'?, este texto revelador ha dejado una huella indeleble, marcando un antes y un

6  Es importante sefialar que, durante las primeras décadas del siglo (1920-1930), otras mujeres negras, como
las hermanas martiniquesas Paulette y Jeanne Nardal ya se habian consolidado como figuras clave en el desarrollo del
movimiento literario de la Negritud. A través de sus escritos y su labor intelectual, desempefiaron un papel fundamental
en la articulaciéon de un pensamiento anticolonial y en la creacion de espacios de debate en la capital francesa sobre la
identidad negra, el racismo y la emancipacion. Su trabajo, aunque a menudo eclipsado por sus homologos masculinos
—entre ellos Léopold Sédar Senghor, Aimé Césaire o René Maran—, sento las bases para futuras reflexiones sobre raza,
género y pertenencia en el contexto poscolonial. En un momento en el que todavia la poblacion negra atin enfrentaba
numerosas barreras, las hermanas Nardal fueron, ademas, las primeras estudiantes negras martiniquesas en la Sorbona.

7  Este relato pionero, escrito por Matip, anticipa una reflexion profunda sobre el rol que deberian desempeiiar las
mujeres en las sociedades africanas. Ademas, de acuerdo con Diaz (2007) y Cuasante (2007), su publicacién marca el
comienzo oficial de la escritura femenina en este ambito (Sanchez Tocino, 2025, p. 150-153).

8  En esta novela, Kuoh-Moukouri aborda temas delicados como el aborto, la infertilidad y el rol reproductivo
de las mujeres en las sociedades africanas, explorando como estos aspectos condicionan las expectativas sociales y
la identidad femenina. A través de su personaje principal, Flo, la autora expone las presiones culturales y familiares
que recaen sobre las mujeres, quienes son valoradas principalmente por su capacidad de procrear. Ademas, la novela
reflexiona sobre las consecuencias emocionales y psicologicas de la infertilidad, desafiando los estereotipos tradicionales
y ofreciendo una mirada critica sobre las estructuras patriarcales que limitan la autonomia de las mujeres en muchas
sociedades africanas.

9  Como su propio titulo sugiere, esta obra autobiografica narra el recorrido politico y personal desde 1930 hasta
1960 de Aoua Keita, intelectual y activista por los derechos de las mujeres. A través de su historia de vida, la autora revela
una época en la que la colonizacion y las tradiciones africanas coexistian con las nuevas inquietudes sociales, ofreciendo
una vision Unica de los desafios y luchas que enfrentd.

10 Grupo activista francés fundado en 1976 y activo hasta 1982 en el que mujeres como la propia Awa Thiam
Maria Kalabobé, Epoupa Missipo o Frangoise Elom combatieron por los derechos de las mujeres negras y africanas.
Como lo muestran las fechas, buena parte del texto analizado en el presente articulo (1978) se integra en estos afios de
investigacion y lucha en el pais galo.

11 Aunque para la realizacion de la investigacion se ha contado también con la publicacion original de 1978, las
paginas de las referencias y citas pertenecen a la edicion de 2024 publicada por la editorial francesa Divergences, ya que
es la version actualmente disponible en el mercado editorial occidental.

12 Aunque su trayectoria como activista y antropologa es extensa, su incursion en el ambito literario ha seguido
un camino particular. Desde sus inicios, la escritura de Awa Thiam ha estado estrechamente vinculada a la Iucha por los
derechos de las mujeres, lo que en multiples ocasiones la ha llevado a enfrentar duras criticas y reproches por parte de
la sociedad africana. En 1978 comienza su andadura literaria con La parole aux négresses y, algunos afios mas tarde, en
1987, publica Continents Noirs. Tras un largo periodo de aparente silencio, reaparece en 2014 con el ensayo La sexualité
féminine africaine en mutation, l’exemple du Sénégal, publicado por la reconocida editorial L’Harmattan.

Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-329 323



Elisabet Sanchez Tocino / Universidad de Cadiz

después en el debate sobre la posicion de las mujeres en el contexto africano. Al cuestionar
las bases de la sociedad tradicional, la autora desafia las normas establecidas sobre el rol
asociado a las mujeres y la estructura patriarcal que lo perpetua, una critica que no se limita
a un contexto local, sino que se inscribe en una reflexion mas amplia sobre la interseccion
de diferentes sistemas de opresion y resistencia.

Es por ello que, aunque el texto se publicd en un momento de aparente apertura en
el que, como sefiala Elena Cuasante, “el terreno parecia listo para la aparicion” (2017,
p. 42), el tono directo y contundente con el que la autora denuncid ciertas practicas
vinculadas a la tradicion africana provoco una rapida reaccion por parte de la socie-
dad senegalesa, que considerd el contenido de la obra como inapropiado y complice
de los valores coloniales. Como resultado, su retirada del mercado fue casi inmediata
y, aunque en otros paises'’, como Francia, si encontré una recepcion mas favorable',
esto no seria suficiente para garantizar su circulacion'>. Esta reaccion impidié que
su mensaje tuviera el alcance y la visibilidad esperada, limitando asi la capacidad de
generar un debate amplio sobre los derechos y opresiones de las mujeres africanas de
finales de siglo.

No obstante, cabe tener en cuenta que el silenciamiento de esta obra no constituyd un
fenomeno aislado, pues, como afirman Emmannuelle Bruneel y Tauana Olivia (2017, p.
61), se enmarca en una tendencia mas amplia en la que “les femmes noires ont été margi-
nalisées, voire exclues du récit qui constitue la mémoire nationale frangaise”. Este patron
de invisibilizacion ha sido una constante en la historia, pues, durante décadas, las voces
de las mujeres negras han sido relegadas a los margenes o, directamente, ignoradas. Como
sujetos oprimidos, su exclusion del relato oficial no solo limita el reconocimiento de sus
aportes, sino que también refuerza una narrativa hegemoénica que desvaloriza sus expe-
riencias y sus luchas en la historia, permitiéndonos confirmar que, como sefiala Cuasante
(2024, p. 11):

Aunque muchos crean que —parafraseando la desafortunada frase del discurso de 2024 de
Nicolas Sarkozy en Dakar— el problema de la mujer negra es que no entr6 suficientemente en
la historia, la realidad es bien diferente. Las africanas y afrodescendientes no solo estuvieron
presentes en la totalidad de los grandes acontecimientos histdricos del continente, sino que

13 En el espacio anglofono, la obra fue traducida por Dorothy Sara Blair el titulo de Speak out, black Sisters:
Feminism and Oppression in Black Africa,y en Alemania por Chantal Doussain bajo el titulo Die Stimme Der schawarzen
Frau. Sin embargo, aunque ambas traducciones fueron esenciales para la divulgacion de la obra, el texto en inglés omite
diferentes partes del original, lo cual acaba contribuyendo a un borrado significativo de aspectos fundamentales del
mensaje de la autora (Johnson, 2023). Estas omisiones, también denunciadas por Mame-Fatou Niang en el prologo de la
nueva edicion (Thiam, 2024b, p. 15), no solo alteran el significado profundo de algunos pasajes, sino que también afectan
la representacion cultural y social de los temas tratados, como la denuncia de las violencias patriarcales y coloniales. En
este sentido, la distorsion parcial de la obra habria privado a los lectores angléfonos de una comprension completa de los
matices que la autora transmite a través de su escritura.

14 En su obra, Thiam abordaba algunos de los temas que en ese entonces preocupaban a los movimientos
feministas occidentales, como el cuerpo femenino y su autonomia o la violencia estructural. Aunque lo hacia desde
una perspectiva africana, esto le permiti6 establecer un vinculo con los debates sobre la opresion de las mujeres que se
estaban llevando a cabo a finales de siglo en Europa y América.

15 En el momento de su publicacion, la obra contd con tiradas, en 1979 y en 1980, y una reedicion, en 1980.

324 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339



Cuarenta y seis arios de silencio y resistencia.: una reflexion critica sobre la parole aux négresses (1978) de Awa
Thiam y su reedicion (2024)

ademas colaboraron de manera activa para moldear el devenir de lo que actualmente conoce-
mos como el Africa negra.

Como respuesta al silencio, y en el contexto de un creciente despertar colectivo de
la conciencia, se lleva a cabo en la actualidad una recuperacion de las figuras de muje-
res que, desde la historia, la literatura y las artes, han transformado el panorama social
y politico del continente africano, impulsando asi una reflexion sobre la resistencia, la
emancipacion y la recuperacion de la memoria historica. Prueba de ello son las obras de
Jacqueline Sorel y Simonne Pierron (2004), Ndeye Fatou Kane (2018), Axelle Jah Njiké,
y, mucho mas reciente, Léonora Miano (2021) y Elena Cuasante (2024), con la que se
pretenden incluir las voces de aquellas mujeres que han sido histéricamente silenciadas
y crear, asi, una genealogia femenina africana que sirva de inspiracion para las futuras
generaciones (Sanchez Tocino, 2024).

En este sentido, la resurgencia de reinas, lideresas y emperadoras (Sorel y Pierron,
2004), junto con los textos de las autoras mencionadas anteriormente y las diversas genera-
ciones que han enriquecido el panorama literario franc6fono del siglo XX, demuestra que,
mientras en Occidente comenzaban a darse los primeros pasos hacia el cuestionamiento de
los sistemas dominantes, las mujeres africanas ya habian tejido un extenso debate en el que
no solo sefialaban las grietas de las luchas hegemonicas, sino que también reclamaban una
reconfiguracion del sistema opresor (Miano, 2021). Dicho de otro modo y en palabras de
Gertrude Mianda, “le discours féministe africain formulé aprés les indépendances en Afti-
que francophone sort des décombres de la colonisation qui avait englouti les Africaines dans
I’invisibilité” (2021, p. 9).

Esto explicaria por qué, hoy, casi medio siglo después de la publicacion de La parole
aux négresses (1978), las palabras de Awa Thiam, que hasta entonces habian permanecido
en la sombra, han sido recuperadas para convertirse en un pilar fundamental de la literatura
africana en lengua francesa. Con el objetivo de poner en valor tanto esta obra clave en el
panorama literario —considerada por Mame Fatou-Niang como el ensayo fundador de los
feminismos africanos (Thiam, 2024a, p. 7) — como de comprender la importancia de sus
reediciones en nuestro tiempo, se analizaran, a lo largo de las siguientes paginas, su forma y
contenido, el contexto de su publicacion y la vigencia de las ideas expuestas en 1978.

2. Una reapropiacion de la palabra

Dieciocho afios después de las independencias, en un Senegal “musulman, conservador
y encorsetado”, como lo describe Amadou Bal Ba, (2024, parr. 5), La parole aux négresses
(1978) irrumpe con fuerza en el panorama intelectual y politico al introducir una reflexién
critica sobre la condicion de las mujeres africanas. En un contexto en el que la mayoria de
los paises ya habia accedido a la soberania nacional, los derechos y las libertades de las
mujeres seguian sin estar plenamente reconocidos, pues, a pesar del surgimiento de mo-
vimientos femeninos en territorios como Senegal o Guinea, “les femmes continuaient de
ployer sous le joug du patriarcat, car les lois mises en place dans les pays nouvellement
indépendants ceuvraient au renforcement du patriarcat” (Ndéye, 2024, parr. 8).

Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-329 325



Elisabet Sanchez Tocino / Universidad de Cadiz

A lo largo de casi doscientas paginas, a través de una estructura tripartita'® y de una
combinacion de entrevistas, analisis sociologico e investigacion antropoldgica, la obra
de Awa Thiam recoge las voces de mujeres subsaharianas e indaga en sus experiencias
y perspectivas historicamente silenciadas. Procedentes de distintos paises como Ghana,
Camertn o Congo, los testimonio de Yacine, Medina, Tabara, Mouna, y otras interlocuto-
ras cobran vida para denunciar las extendidas practicas tabu que todavia tienen lugar en
algunas sociedades, asi como las incontables formas de violencias que contintian siendo
legitimadas bajo el pretexto de la tradicion, como el sistema de dote, el matrimonio for-
mado o la poligamia.

Como sefiala Sarr Kani Ndiaye, al integrar los relatos provenientes de diferentes contex-
tos a lo largo de la primera y la segunda parte de la obra, el texto se convierte en una poli-
fonia de voces, de vidas y de vivencias; en un espacio de enunciacion colectiva en el que
Awa Thiam: “pose son micro de chercheuse en anthropologie, questionne sur les aspects
vécus, pratiques, éprouvés de I’expérience de femmes en Afrique noire francophone et an-
glophone” (2024, parr. 8). En el proceso de recogida de datos y de escritura, la autora se
sitla como parte activa del proceso de conocimiento, pues su voz no se impone sobre la de
las mujeres entrevistadas, sino que se articula como un hilo conductor que organiza y otorga
coherencia al conjunto, sin eclipsar la pluralidad de experiencias, convirtiendo la palabra en
una herramienta de analisis politico y tedrico.

Si bien los temas que plantea, como se podra comprobar en las paginas que siguen, son
por si solos de una relevancia incuestionable, su finalidad va mas alla. A través de la escri-
tura, la autora no solo expone las multiples formas de opresion que enfrentan las mujeres
africanas, sino que también pretende generar un espacio de resistencia y emancipacion a
través de la palabra, rompiendo el silencio impuesto por los siglos de dominacion colonial y
abriendo una via de denuncia y expresion que permita a las mujeres del continente recuperar
su voz, narrar sus propias experiencias y reivindicar su papel en la sociedad. De esta forma,
al otorgar, o mas bien, al devolver, la palabra a las “Négresses”, Thiam rescata un pasado
ignorado protagonizado por mujeres de poder cuya contribucion al desarrollo del continente
ha permanecido en el olvido:

Prise, réappropriation ou restitution de la parole? Longtemps les Négresses se sont tues. N’est-
il pas temps qu’elles (re)découvrent leur voix, qu’elles prennent ou reprennent la parole, ne
serait-ce que pour dire qu’elles existent, qu’elles sont des étres humains —ce qui n’est pas
toujours évident— et, qu’en tant que tels, elles ont droit a la liberté, au respect, a la dignité? Les
négresses ont déja pris la parole? Se sont-elles fait entendre? Oui, quelquefois, mais toujours

16  En la primera parte de La parole aux négresses, titulada “Des maux de négresses”, la autora expone las
entrevistas realizadas a las mujeres africanas de diferentes edades, oficios y procedencias y una entrevista grupal mixta
que permite conocer la historia de vida y las dificultades de cada una de ellas. La segunda parte, titulada “Des maux des
négro-africaines”, consta de cuatro subapartados: “La clitoridectomie et I’infibulation”, “La polygamie institutionalisée”,
“Initiation sexuelle” y “Le blanchiment de la peau: Le mal ‘noir’ de la deuxi¢me moiti¢ du XX¢ siécle”. En esta seccion,
Thiam presenta un exhaustivo trabajo de investigacion en el que, recogiendo igualmente las voces de la experiencia,
analiza las violencias mencionadas. Finalmente, en la tercera parte, titulada “Féminisme et révolution”, la autora aboga
por un feminismo que tenga en cuenta la triple opresion a la que se enfrentan las mujeres negras como victimas de las
opresiones de género, de clase y de raza. Cabe destacar, ademas, que el texto esta precedido por un prefacio de Benoite
Groult y un epilogo en verso escrito por la propia autora con el que introduce su trabajo.

326 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339



Cuarenta y seis arios de silencio y resistencia.: una reflexion critica sobre la parole aux négresses (1978) de Awa
Thiam y su reedicion (2024)

avec la bénédiction des males. Leur parole n’avait rien alors d’une parole de femme. Elle ne
DISAIT pas la femme. Elle ne disait ni ses luttes ni ses problémes fondamentaux. (Thiam,
2024a, p. 29)

Sin embargo, segiin Mianda (2021), para comprender la totalidad y la complejidad de
este ensayo critico, conviene distinguir tres ejes de andlisis que, aun siendo relevantes de
manera independiente, estan estrechamente interconectados. En primer lugar, la denuncia de
la situacion de las mujeres africanas en relacion con su cuerpo; en segundo lugar, una postu-
ra critica frente a la colonizacion, sus consecuencias en el plano sociopolitico y la influencia
de las religiones catolica e isldmica en la vida de la poblacion africana; y por Gltimo, una cri-
tica hacia los movimientos feministas occidentales, que tienden a poner el foco de atencion
en las violencias sexistas y a omitir el resto de opresiones y experiencias que atraviesan las
vidas de las mujeres en distintos contextos geograficos y socioculturales. En este sentido, en
su tercera parte, Thiam insiste en la importancia de establecer una clara distincion entre dos
niveles de opresion, subrayando que las mujeres africanas —y, por extension, las mujeres
negras procedentes de otros territorios como América, las Antillas o Europa— constituyen
el grupo mas expuesto a las multiples formas de vulnerabilidad y violencia estructural. Esta
diferencia no buscaria establecer una jerarquia entre los niveles de sufrimiento, sino visibi-
lizar la especificidad de las luchas que enfrentan estas mujeres:

1l est vrai par ailleurs, que les femmes noires ont a combattre les mémes fléaux que leurs sceurs
européennes. Il s’agit cependant de distinguer deux niveaux de 1’exploitation et de 1’oppres-
sion des femmes: Celui ou 1’exploitation et 1’oppression sont subies sans étre comprises par
celles qui en sont les victimes, c’est le cas de bien des Négro-Africaines traditionalistes ou
non. Celui ou I’exploitation et I’oppression sont subies, comprises partiellement ou totalement
théorisées —et débouchent parfois— sur des mouvements de libération des femmes tel que
c’est le cas aux U.S.A et en Europe. (Thiam, 2024a, p. 161)

Es precisamente en esta diferencia de opresiones y perspectivas donde empiezan a per-
filarse las primeras tensiones entre feminismos del Norte y los movimientos de defensa en
favor de los derechos de las mujeres en el Sur global: mientras que las mujeres africanas
deben hacer frente simultdneamente al colonialismo o neocolonialismo, al capitalismo y al
sistema patriarcal, las mujeres europeas y estadounidenses centran sus luchas principalmen-
te en la resistencia al patriarcado y al sistema capitalista. Esta asimetria en las condiciones
materiales y estructurales genera malentendidos, desequilibrios y conflictos dentro de los
propios movimientos, al tiempo que subraya la necesidad de nuevos enfoques situados que
sean capaces de reconocer la especificidad de las luchas de las mujeres africanas en funcién
de su contexto, como hicieron las mujeres africanas de los paises angl6fonos (Sanchez To-
cino, 2025).

A través de este planteamiento, la autora pone de manifiesto uno de los aspectos clave
que convierte su obra en una contribucion esencial: su analisis detallado se basa en la in-
terrelacion de tres sistemas de opresion: el sexo, el género y la clase. Mediante esta pers-
pectiva, y de manera precursora, Thiam establece las bases de lo que, afios mas tarde, se
consolidaria como la teoria de la Interseccionalidad, desarrollada por autoras angléfonas

Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-329 327



Elisabet Sanchez Tocino / Universidad de Cadiz

como Kimberlé Crenshaw (1989), Patricia Hill Collins (1997) y aplicadas en las obras y li-
neas de pensamiento de otras reconocidas mujeres afroamericanas como Audre Lorde o bell
hooks. Este enfoque reconoce que cada individuo experimenta multiples formas de opresion
y privilegio simultdneamente debido a su pertenencia a diferentes categorias sociales, per-
mitiendo asi una comprension mas precisa y contextualizada de las realidades vividas por
las mujeres, invitando a replantear las estrategias de accion desde una perspectiva que valore
la diversidad de experiencias sin pretender uniformarlas:

Lire Awa Thiam, c¢’est raisonner avec Bell Hooks, avec Audre Lorde, Kemberlé Crenshaw et
Angela Davis, c¢’est revenir aux sources de la pensée féministe noire, aux sources du vocable
d’intersectionnalité, a cela prés que I’ouvrage d’Awa Thiam est paru avant ceux des autrices
citées ici. Autrement dit, Awa Thiam a été une inspiration conceptuelle et militante pour aider
a nommer ce qui a ensuite été traduit en contexte étatsunien dans le courant des années 80.
(Sarr, 2024, parr. 5)

En este sentido, y desmarcandose de los movimientos feministas occidentales, (Mianda,
2021; Sanchez Tocino, 2025) la autora senegalesa lanza a las mujeres africanas un mensaje
con el que les impulsa a romper las barreras y a tomar la palabra-accion como la unica solu-
cion posible ante la institucionalizacion de las violencias: “Prendre la parole pour faire face.
Prendre la parole pour dire son refus, sa révolte. Rendre la parole agissante. Parole-action.
Parole subversive. AGIR-AGIR-AGIR, en liant la pratique théorique a la pratique-pratique”
(Thiam, 2024a, p. 32).

2.1. Los males de la sociedad africana segiin Thiam: el caso de la MGF"

En su capitulo central, “Les maux des Négro-Africaines”, la autora realiza un anali-
sis detallado sobre los que considera que son los cuatro males de la sociedad africana: la
mutilacion genital femenina y la infibulacion, la poligamia institucionalizada, los ritos de
iniciacion sexual y el blanqueamiento de la piel. A partir de testimonios reales, cifras alar-
mantes y datos relevantes sobre el origen, la justificacion y los motivos que explican el
mantenimiento de estas practicas a lo largo de los siglos, Thiam ofrece un inédito estado de
la cuestion que nos permite comprender la complejidad del continente tras “los soles de las
independencias”'®. Asi, aunque la literatura ha sido, desde sus inicios, una via de denuncia
que han utilizado otras autoras como Ken Bugul, Fatou Diome, Mariama Ba o Calixthe
Beyala para hacerse eco de la situacion sociopolitica del continente y de cuestiones como

17 Acrénimo de “Mutilacion Genital Femenina”

18  Los soles de las independencias es el titulo de la novela publicada en 1970 por el autor marfileio Ahmadou
Kourouma en la que muestra la realidad africana tras las independencias de las colonias. Se convirti6 en una obra clave
de este periodo, siendo reconocida actualmente como uno de los textos que mejor refleja la desilusion generalizada de
un continente cuyos suefios de libertad se habian desvanecido tras las independencias; una sociedad desestabilizada,
en primer lugar, por la dominacion colonial y, después, por la entrada de poderes corruptos. Como bien analiza Esther
Gonzalez (2011) se trata de una novela clave en lo que a la situacion de las mujeres se refiere, pues Salimata, uno de los
personajes principales, refleja de manera realista la situacion de las mujeres del momento, ya que encarna la figura de
una mujer atormentada por los recuerdos del pasado: la tradicion, el matrimonio forzado, la violacién y la carga de una
maternidad que no puede realizarse.

328 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339



Cuarenta y seis arios de silencio y resistencia.: una reflexion critica sobre la parole aux négresses (1978) de Awa
Thiam y su reedicion (2024)

la infertilidad, el aborto, la violacion o el matrimonio infantil, Awa Thiam se distingue por
utilizar un lenguaje claro y conciso que consigue romper el silencio que envuelve a algunas
de estas practicas tradicionalmente mantenidas en la esfera privada (Mianda, 2014, p. 8).

Sin embargo, aunque cada una de las denuncias que expone en su pionero trabajo es de
una relevancia incuestionable, destaca su incansable labor activista contra la mutilacion
genital femenina (MGF)", una forma de violencia que supone una violacion extrema de
los derechos humanos y que, a pesar de los esfuerzos globales, sigue estando presente en
nuestros dias. Asi, si bien es cierto que en 1968 Amadou Kourouma ya expuso los peligros
inherentes a esta practica (Gonzalez Alarcon, 2011) y que poco mas tarde, en 1975, con mo-
tivo de la Década de las Mujeres emergieron numerosos debates “en faveur de 1’égalité des
sexes et contre les violences faites aux femmes” (Boni, 2009, p. 21), Awa Thiam se convir-
tio, en 1978, en la primera mujer africana en abordar esta violencia desde una perspectiva
antropoldgica y sociologica (Kane, 2021, p. 69).

De esta forma, en el apartado titulado “Clitoridectomie et I’infibulation”, revela, no solo
la crudeza de esta practica, sino también su persistencia a lo largo del tiempo y las profundas
secuelas fisicas y psicologicas que tiene en las vidas de mujeres y nifias: desde el momento
en el que la practicante separa las piernas de la nifia hasta sus desgarradores e ignorados
gritos de dolor, la ensayista recoge, en apenas dos parrafos, la peligrosa y traumatica expe-
riencia que viven las victimas de la MFG:

Apres avoir écarté de ses doigts les grandes et les petites 1évres de la fillette, la matrone les
fixe dans la chair, de chaque c6té des cuisses, au moyen des grosses épines. Avec son cou-
teau de cuisine, elle fend le capuchon, puis elle coupe. Tandis qu’une autre femme éponge le
sang avec le chiffon, la mére creuse de 1’ongle un trou le long du clitoris afin de décortiquer
cet organe. La fillette pousse des cris épouvantables, mais personne ne s’en soucie. La mére
finit par déraciner le clitoris qu’elle dégage et extirpe avec la pointe de son couteau. A I’aide
éponge a nouveau sang qui gicle. La mere souléve la peau entre le pouce et I’index de ma-
nicre a débrider complétent les chairs. Elle creuse alors de sa main un trou profond, d’ou le
sang jaillit. Les voisines, invitées a controler I’opération, plongent I’une aprés 1’autre 1’index
de sa plaie de facon a s’assurer que le clitoris a été intégralement enlevé» [...] Aprés un bref
moment de répit, la mére reprend son couteau et tranche les petites 1évres...Elle met en suite
a vif la bordure des grandes lévres en les écorchant avec son couteau... Quand la plaie est
bien a vif, elle I’incise plusieurs fois dans le sens de la longueur, puis elle la larde de coups de
couteau... L’écorchement étant terminé selon les régles, la mére rapproche les grandes lévres,
alors sanguinolentes, et les fixe I’une contre I’autre au moyen de longues épines d’acacia. La
meére achéve son intervention en veillant 8 ménager un orifice trés étroit, destinée a ne laisser
passer que les urines et les menstrues. (Thiam, 2024a, p. 87)

19 Siguiendo la descripcion que realiza la Organizacion Mundial de la Salud, habria cuatro tipos de mutilacion
genital femenina. La primera, tipo 1, consiste en la reseccion total o parcial del glande del clitoris y del prepucio o
capuchon que lo rodea; el tipo 2 consiste en la recesion parcial o total del clitoris y de los labios menores, con o sin la
escision de los labios mayores; en el tipo 3, conocido como «infibulaciony, se practica el estrechamiento de la apertura
vaginal mediante sutura en la que los labios, menores y mayores, son cortados o recolocados. En este caso, depende del
contexto y la cultura puede, o no, haber una mutilacion del clitoris. El tipo 4 recogeria “cualquier otro procedimiento
lesivo de los genitales femeninos con fines no médicos, como la puncioén, la perforacion, la incision, el raspado o la
cauterizacion de la zona genital” (OMS, 2024, parr. 3).

Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-329 329



Elisabet Sanchez Tocino / Universidad de Cadiz

A lo largo de varias paginas, Thiam lleva a cabo un exhaustivo trabajo de investigacion
en el que estudia contextos especificos, como el del grupo étnico de los Dogones, en Mali, y
los Bambara, y recoge los testimonios y experiencias de “chroniqueurs arabes et chefs reli-
gieux musulmans negro-africains” (Thiam, 2024, p. 88), informacién contrastada con la que
permite comprender la compleja relacion entre la practica de la ablacion genital femenina
y la religion musulmana. No obstante, y una vez mas, son las voces a las que Thiam otorga
un espacio de enunciacion las que marcan la distincién en su trabajo: al dar protagonismo a
las experiencias directas de mujeres afectadas, subraya la importancia de escuchar a quienes
viven la practica de primera mano, desafiando las narrativas impuestas por voces externas o
autoritarias. Para ello, plantea cuestiones claves con las que les invita a reflexionar profun-
damente sobre el tema:

Pensez-vous qu’il soit possible de mettre fin a ces pratiques? [...] Comment ressentez-vous
le probléme de I’excision? Est-ce pour vous une mutilation ou non? [...] Pensez-vous que
nos ainées ne sachent pas pourquoi elles font subir la clitoridectomie a leurs enfants? [...]
étes-vous sensible de I’endroit ou a été pratiquée 1’excision? [...] Comment se présentent ces
sanations? Sont-elles douloureuses ou agréables? [...] (Thiam, 2024a, pp. 97-88)

Las respuestas a estas complejas preguntas son diversas, aunque todas reflejan una rea-
lidad alarmante: mientras algunas mujeres denuncian el horror de la intervencion: “J’aurais
souhaité, a cet instant, étre a mille lieues 1a, quand dans mes pensés de fuite, une douleur
lancinante me ramena a la réalite” (Thiam, 2024a, p. 97), otras afirman haber sentido una
sensacion “plutdt agréable [...] Aujourd’hui, je m’estime satisfaite de cette opération que
I’on m’a fait subir: I’excision” (Thiam, 2024a, p. 98). Sin embargo, lo que todas tienen en
comun es que evidencian un desconocimiento generalizado por parte de las nifias sobre la
intervencion, pues el procedimiento seguido y sus consecuencias® no se descubren, en la
mayoria de casos, hasta la edad adulta, cuando los efectos se vuelven evidentes y devas-
tadores a nivel fisico, psicologico e identitario: “C’est seulement a vingt ans, a la veille de
mon mariage, que je me suis apercue de mon état” (Thiam, 2024a, p. 96).

No obstante, cuando las adolescentes y mujeres reconocen la violencia ejercida sobre sus
cuerpos y las terribles secuelas de la intervencion, el peso del tabu y las presiones parentales
o familiares impiden o retrasan la denuncia: “Dés que j’ai pris conscience de mon état d’ex-
cisée et d’infibulée, j’ai alors été habitée par un sentiment de révolte. Que faire?” (Thiam,
2024a, p. 96). Es decir, que, como sefiala Gertrude Mianda, aun cuando se posicionan en
contra a estas violencias, en la mayoria de casos terminan aceptandolas con resignacion
por una fuerte coercion social: “la majorité des femmes s’opposent a ces pratiques, mais
qu’elles les adoptent par résignation sous la force de la contrainte sociale. C’est dire qu’elles
ne s’y soumettent pas aveuglément” (2021, p. 22).

20 Los efectos a corto plazo de la MGF son evidentes: dolor, infecciones, hemorragias y altas tasas de mortalidad;
a largo plazo, las mujeres pueden experimentar relaciones sexuales dolorosas, abscesos e infecciones graves, partos
complicados y con riesgo de muerte tanto para la madre como para el recién nacido o retencién de sangre menstrual,
entre otras. Otras de las graves consecuencias de la mutilacion genital femenina es la disfuncion sexual, socavando de
las mujeres el deseo, el orgasmo, la satisfaccion y la lubricacion, y relegando la identidad femenina, una vez mas, a la
funcion reproductiva.

330 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339



Cuarenta y seis arios de silencio y resistencia.: una reflexion critica sobre la parole aux négresses (1978) de Awa
Thiam y su reedicion (2024)

Asi, tanto aquellas nifias que, impulsadas por el temor, intentan huir de sus hogares,
como aquellas otras que, por su edad y contexto, no tienen mas opciones que enfrentar este
tragico destino, se ven atravesadas por una ley tacita del silencio que las acompaia hasta su
edad adulta (Beyala, 1995):

Comment discuter ? Exploser devant la négation de mon étre ? En effet, tout s’est passé
comme si je n’existais pas, tout s’est décidé sans que j’aie un mot a dire. Je me refusai a étre
I’exception qui devait — & ce moment précis — mettre en question tout ce qui émanait de ce chef
religieux, mon grand-pére maternel. Je me sentais déchirée, tiraillée entre cette envie de dire
NON et celle de ne pas vexer mes parents, mais mon silence hypothéquait tout mon avenir...
(...) Un sentiment de révolte germait en moi. (Thiam, 2024a, p. 96)

Este testimonio es solo una muestra de como la mutilacién genital femenina no es Gni-
camente una agresion individual, sino una estructura de poder profundamente arraigada que
regula las dinamicas familiares y comunitarias y que, sobre todo, estd marcada por el dolor
y el miedo: “Je suis restée lourde. Dévorée par la peur. J’étais crispée. J’avais la gorge séche
[...] Cris et larmes de douleur furent ma premiére réaction. Je me sentis mouill€. Je saignais.
[...] Jamais je n’avais autant souffert!” (Thiam, 2024a, p. 92).

Hoy, después de casi medio siglo de la publicacion de esta firme denuncia, y debido a
su arraigo cultural y su resistencia al cambio, la MGF se presenta todavia como una de las
formas mas urgentes y alarmantes de opresion hacia las mujeres. Su practica se concentra
principalmente en treinta paises africanos?', aunque también en Oriente Medio y algunos
paises de Asia, América del Sur y Europa del este, pues, como ya sefiald6 Sow Sibidé “on
trouve aussi des cas de mutilations sexuelles dans certains pays occidentaux tels que la Fran-
ce ou vit une importante colonie d’immigrés africain et arabe” (1999, p. 56). Esto se debe,
ademads, como sefiala el informe del de la Delegacion del Gobierno contra la Violencia de
Género, a que los flujos migratorios y la globalizacion habrian permeado las fronteras politi-
cas. Por lo tanto, si bien se cuenta que mas de 230 millones de mujeres y nifias estan siendo
victimas en la actualidad de la mutilacién genital femenina en los paises de Africa Oriente
Medio y Asia, paises en los que esta practica se contabiliza de manera oficial (Cf., OMS,
2024), no podemos perder de vista que esta cifra no incluye los datos reales, pues, como
también sefialan Marcusan, Monserrat, Anderson y Fabregas “la problematica asociada a
las MGF se ha extendido a zonas de Europa®, Estados Unidos, Canada, Australia y Nueva
Zelanda, es decir, en comunidades migrantes en todo el mundo” (2006, p. 192).

Es por este motivo que La parole aux négresses mantiene su vigencia y relevancia en
la actualidad, consolidandose como una lectura atemporal y esencial para las sociedades
contemporaneas. Su capacidad para denunciar, visibilizar y cuestionar las estructuras de

21  Segun los datos recogidos, se tiene certezas de que la MGF se realiza en Benin, Burkina Faso, Camerun,
Chad, Cote d’Ivoire, Djibouti, Egipto, Etiopia, Eritrea, Gambia, Ghana, Guinea, Guinea-Bissau, Kenia, Liberia, Mali,
Mauritania, Niger, Nigeria, Republica Centroafricana, Reptiblica Democratica del Congo, Republica Unida de Tanzania,
Senegal, Sierra Leona, Somalia, Sudan, Togo, Uganda y Zambia (Fondo de la Poblacion de las Naciones Unidas, 2024).

22 Aunque en Europa la mutilacién genital femenina es ilegal, el Parlamento Europeo estima que, alrededor de
600.000 mujeres han sido sometidas a esta practica en Europa y que otras 180.000 nifias corren riesgo de ser victimas en
13 paises europeos (Parlamento Europeo, 2020, parr. 3).

Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-329 331



Elisabet Sanchez Tocino / Universidad de Cadiz

opresion que perpetian la violencia contra las mujeres la convierte en una obra fundamental
en los debates sobre derechos humanos, género y colonialismo. Al aplicar un enfoque mul-
tidisciplinario a su investigacion, Awa Thiam no solo documenta las experiencias de vida,
sino que los sitiia dentro de un marco critico que nos permite comprender las estructuras de
opresion, resistencia y transformacion que han marcado sus vidas.

3. Nuevo siglo, nuevas lecturas

Publicado en un momento clave para los movimientos en favor de los derechos de las
mujeres en todo el mundo, este texto se presentd, como sefiala Coudy Kane (2021, p. 64),
como “un premier acte posé dans 1’émergence et 1’évolution de la pensée féministe afti-
caine”, una primera piedra en la construccion de un discurso critico y emancipador. Sin
embargo, a pesar de que La Parole aux Négresses se presentaba como un manifiesto de libe-
racion y un urgente llamado a la accion colectiva desde la literatura, la obra quedo silenciada
y su circulacion se vio restringida, tanto en términos de difusion en el &mbito publico como
de recepcion en los circulos académicos y literarios.

Como sefialan Gertude Mianda (1997) y Tanella Boni (2008), al denunciar practicas
institucionalizadas en la sociedad tradicional, el analisis de Awa Thiam se posiciona “trés
proche de celle des féministes radicales des années 70” (Mianda, 1997, p. 90), motivo que
justifico el rechazo y condené su obra al olvido, especialmente en el continente africano. No
obstante, a pesar de que, como sefialé Fatou Sow “son livre fit scandale, aussi bien auprés
des hommes que des femmes, tous choqués par ces critiques de la culture africaine” (Locoh
y Puech, 2008, p. 19) y que esto explicaria la no-circulacion del volumen en el contexto
africano, sorprende ain mas la ausencia de archivos biograficos, textuales y visuales sobre
su autora —fotografias, entrevistas, articulos...—, como si “Awa Thiam avait voulu dispa-
raitre aprés nous avoir offert La parole aux négresses. Car ce livre est un cadeau, un pré-
cieux legs” (Thiam, 2024b, s.p.).

Como resultado de su compleja recepcion, de las traducciones incompletas y la falta de
reediciones en el momento de su publicacion, los escasos ejemplares disponibles se habrian
revalorizado®, elevando su precio considerablemente y transformando la opera prima de
Thiam en un objeto de valor incalculable. Esta dificultad de acceso al contenido coexistio,
a lo largo de las ultimas décadas del siglo XX, con la independencia ilusoria de las colonias
africanas, lo que permite interpretar esta ausencia, como afirma Niang, como un silencia-
miento deliberado de un saber esencial y una clara manifestacion del olvido historico por
parte de las potencias occidentales frente a las denuncias de tales problematicas que les
responsabiliza:

23 De acuerdo con Mianda (2014 y 2021), otra de las razones que explica que la obra no se haya reeditado
hasta 2024 es la lengua de escritura: el francés. En este sentido, la lengua de escritura se presenta como un instrumento
de dominacion, ya que el uso del francés refuerza las estructuras coloniales que atin persisten en la cultura literaria y
académica. Esta situacion se vincula a la nocion de colonizacion lingiiistica, que, segiin autores como Wa Thiong’o
(1987) y Sow, contribuye a la perpetuacion de una jerarquia cultural en la que las lenguas coloniales siguen siendo vistas
como las mas prestigiosas y validas para la produccion intelectual (Sanchez Tocino, 2025).

332 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339



Cuarenta y seis arios de silencio y resistencia.: una reflexion critica sobre la parole aux négresses (1978) de Awa
Thiam y su reedicion (2024)

Tata, je ne te lirai pas dans ce cours qui était donc le cours sur le féminisme [...] Plus qu’une li-
cenciation, ¢’est une amputation, 1I’ceuvre d’une machine qui fabrique I’absence [...] Gertrude
Mianda et Amanda Walker Jonhson exposent les dispositifs de ces amputations, allant de la
mauvaise traduction, a I’enlévement de pages entiéres jugées non essentielles, a I’effacement
de notes de bas de page, au retrait de statistiques ou a la traduction de notions volontairement
posées dans ton textes dans les langues locales. (Thiam, 2024a, pp. 7-15)

Sin embargo, para el gozo del fiel publico lector de Awa Thiam, y a pesar de haber per-
manecido en la sombra y haber circulado entre la comunidad académica a través de copias
digitalizadas®, en primavera de 2024 —casi medio siglo después de su primera tirada— La
parole aux négresses ha sido doblemente reeditada: en Francia, de la mano de la editorial
Divergences. con un prologo de Mame-Fatou Niang, y en Senegal, pais natal de la autora,
bajo el sello de Saaraba Editions, con un prefacio de la escritora Ndéye-Fatou Kane y un
posfacio de Kani Diop. *

Aunque el andlisis de la nueva edicion senegalesa y de sus prologos seria de un valor
incuestionable en la presente investigacion, lamentablemente esta edicion no esta disponible
para su compra en linea, lo que, a pesar de la relevancia de la obra, dificulta enormemente
su acceso fuera del pais. No obstante, en términos de difusion, promocion y visibilidad, se
constata la celebracion de diversos eventos y presentaciones que han contribuido a man-
tener viva la obra en el ambito local y regional®. En Senegal, La parole aux négresses ha
sido objeto de difusion en espacios universitario, destacando su acogida en la Universidad
Cheikh Anta Diop, donde investigadoras y socidlogas como Ndéye-Fatou Kane —autora
del prologo—, Odome Angone y Hayde Bangerezako han impulsado su lectura y debate.
Ademas, la obra ha trascendido el ambito estrictamente académico, siendo promovida en
espacios culturales y sociales —como librerias locales y o centros de estudios— gracias al
apoyo de instituciones como el Institut Frangais de Saint-Louis y la Embajada de Francia en
Senegal. Estas entidades han organizado actividades y presentaciones dirigidas a un publico
mas amplio, contribuyendo asi a visibilizar la importancia histdrica y politica del texto en la
sociedad senegalesa actual.

En lo que respecta a la edicion francesa, publicada por la editorial Divergences, cabe
sefalar que, si bien se han respetado las palabras de Thiam en su lengua original, la editorial
ha suprimido las notas al pie de pagina, que contienen informacion esencial para completar
y aclarar los puntos presentados en el texto. Esta omision no es menor, pues dichas notas
no solo contextualizan los conceptos desarrollados, sino que también permiten al lector o
lectora comprender mejor la perspectiva de la autora, asi como las fuentes y experiencias

24 Como relata Mame Fatou Niang en el prefacio de la nueva edicion, ante la imposibilidad de acceder a la obra
en papel, La parole aux négresses ha sido compartida por académicas e investigadoras en “un vieux PDF” (Thiam, 2024,
p. 7) una red de intercambio en espacios académicos que ha permitido que el texto siga circulando y generando debates,
a pesar de las dificultades de acceso a su version impresa: “S’il existait un Prix du document le plus partagé parmi les
étudiants et certains milieux militants, ton ouvrage le remporterait haut a la main” (Thiam, 2024, p. 7).

25 Toda la informacion relacionada con la difusion de la obra, incluyendo eventos, presentaciones y debates
organizados en torno a La parole aux négresses, asi como una recopilacion de articulos, analisis y materiales
complementarios dedicados a su estudio, puede consultarse en el sitio web: www.laparoleauxnegresses.com. Este portal
constituye un recurso valioso tanto para el personal académico como para lectores interesados en profundizar en el
impacto y la relevancia de esta obra fundamental de la literatura africana de autoria femenina.

Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-329 333


http://www.laparoleauxnegresses.com

Elisabet Sanchez Tocino / Universidad de Cadiz

en las que se apoya su argumentacion. No obstante, a pesar de las ausencias, basta con leer
del prologo que antecede a la obra publicada por la Divergences para percibir la frescura y
actualidad de las palabras de Mame-Fatou Niang, su autora, que, aunque utiliza la primera
persona del singular, habla en nombre de toda una generacion de mujeres africanas y afro-
descendientes influenciada por la accién incansable de Awa Thiam. Ella, asi como otras mu-
chas que habitaron un mundo carente de referentes, tuvo que forjar su identidad e iniciar su
lucha a partir de un feminismo blanco compuesto de figuras destacadas y memorables como
Seneca Falls, Simeone de Beauvoir y Olympe de Gouges, mujeres cuyas experiencias de
vida no ofrecian respuestas a las numerosas interrogantes planteadas por las mujeres negras.

Como si de una carta abierta se tratase, se dirige a Thiam como “Tata Awa”, mostrando
el afecto y la admiracion propios hacia una mentora o maestra y confesandole que la lectura
de su ensayo, aunque provoca un vortice de emociones, es también el balsamo reparador de
una historia amputada: “dérangement, douleur, colére, dégott, joie, résolution, mais apres
chaque lecture I’impression de sentir une partie amputée repose” (Thiam, 2024a, pp. 11-12).

Con la perspectiva y la distancia propia de los afos pasados entre la primera tirada y la
nueva edicion, los nuevos prologos permiten, no solo hacer conocedora a la antropdloga de las
implicaciones emocionales e identitarias que conlleva la lectura de sus palabras, sino también
poner en cuestion el prefacio redactado por la escritora francesa, activista y compaiiera de lu-
cha, Benoite Groult, en la edicion de 1978. En este, la autora de origen galo advierte al publico
lector de que se encuentra ante un texto que no es ni un manifiesto, ni implica una revolucion
y tampoco una reivindicacion. Segun sefiala, La parole aux négresses no contiene informacion
cientifica o estadistica, sino que el texto se limita a ser un conjunto de “confidences toutes
simples qu’Awa Thiam a su recueillir dans leur naiveté, leur maladresse parfois, et dont tout le
pathétique vient justement de cette résignation a un sort qui est considéré comme une fatalité
de la condition féminine” (Thiam, 1978, p. II). Ante tales afirmaciones, y con la certeza de que
las palabras de Thiam si abrieron un camino sin precedentes, Niang sefiala:

Quelle surdité que de refuser d’y entendre la révolte, quel aveuglement que de n’y déceler ni
volonté ni autonomie. Militante infatigable de la cause féminine, Benoite Groult s’est particu-
licrement distinguée dans la lutte contre les mutilations sexuelles. Pourtant, tout a son entrain a
dénoncer I’arriération-des sociétés africaines, elle passera a coté de ton analyse les mutilations
génitales, et des imbrications coloniales puis néocoloniales du sexisme, du patriarcat, de la classe
et du racisme. Groult sera incapable ou peu encline a voir dans ces croisements une production
de connaissance en marge du discours féministe occidental dominant. (Thiam, 2024a, p. 13)

Tal y como expone Coudy Kane, releer hoy la obra de Awa Thiam y sumergirse en sus
paginas “permet de le situer avec plus de recul, ainsi que d’autres textes féministes africains
et noirs américains, dans le contexte africain et mondial de sa parution.” (Coudy Kane, p.
63). En este sentido, se vuelve imprescindible una nueva lectura que nos permita mirar con
ojos criticos, no solo las practicas realizadas en las sociedades tradicionales, sino también
la no-actuacion de las antiguas colonias en situaciones de urgencia. Asi, aunque se obser-
van progresos en materia de igualdad y de derechos hacia las mujeres y las nifias, persisten
interrogantes que aln requieren una respuesta precisa, como estas que son planteadas por

334 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339



Cuarenta y seis arios de silencio y resistencia.: una reflexion critica sobre la parole aux négresses (1978) de Awa
Thiam y su reedicion (2024)

Niang en las tltimas lineas de su prologo: “Qu’est-ce qui a bougé, disparu, s’est amélioré,
s’est aggravé? Comment? Quand? Grace a qui? A cause de qui? Qu’est-ce qui ne se dit plus
ou se dit différemment? Qu’as-tu énoncé que nous avons oublié, mal Iu ou jamais entendu?”’
(Thiam, 2024a, p. 17).

No cabe duda de que las nuevas reediciones llegan para colmar un vacio que existe
desde hace casi medio siglo y, sobre todo, para ofrecer a las nuevas generaciones lectoras
la oportunidad de mesurar el camino recorrido desde la segunda mitad del siglo XX hasta
la actualidad, pues esta historiografia de las opresiones que Thiam planteo a finales de siglo
continua siendo, desafortunadamente, de una actualidad inquietante. En este sentido, resulta
especialmente significativo el caso de la edicion senegalesa, pues que una obra que condena
las précticas populares y tradicionales tan arraigadas en el continente haya sido editada y
publicada por una editorial local y, ademas, esté siendo vendida y divulgada por librerias
senegalesas, nos lleva a confirmar que, si bien es cierto que ain queda mucho trabajo por
delante, el esfuerzo iniciado tras las independencias por autoras como Thiam, comienzan
finalmente a dar resultados.

Sin embargo, como se sefiald hace unas lineas, la doble reedicion de esta obra no es ca-
sual, pues se integra en una dindmica mas amplia de relectura critica del pasado y de reapro-
piacion de voces silenciadas, enmarcada en un despertar que atraviesa distintos espacios del
pensamiento y la accion politica contemporaneos. En este sentido, como sefiala Sarr, en la
ultima década, una parte “—engagée et trés souvent indépendante— du monde du livre s’est
donnée pour mission de rendre accessible des ouvrages importants qui outillent le lectorat
a penser des futurs désirables, en dehors des schémes d’oppressions visibles et invisibles
aux fondements de la société actuelle” (2024, parr. 1). Mediante estrategias de edicion, tra-
duccion o mediacion pedagogica, estos actores no solo reactivan textos valiosos del pasado,
sino que abren caminos de transformacion, ofreciendo herramientas para pasar —como ella
misma expresa— “‘de la marge au centre”, desde una perspectiva critica, inclusiva y eman-
cipadora (Sarr, 2024, parr. 1).

Asi, en un contexto marcado por un renovado interés en las problematicas sociales y
culturales de Africa, esta reedicion, asi como los diferentes eventos celebrados para su di-
fusion, refleja el creciente reconocimiento de la importancia de revisar y reivindicar los
discursos historicos, especialmente aquellos que han sido marginados o silenciados.

4. Conclusiones

Desde 1978, son numerosas las investigadoras e investigadores que han abordado en
sus estudios la obra de Awa Thiam, analizando su impacto en los debates feministas y su
contribucién al pensamiento critico sobre las realidades de las mujeres africanas. En los
ultimos tiempos, su trabajo ha sido objeto de multiples relecturas desde diversas disciplinas,
incluyendo la antropologia, la sociologia, la historia y los estudios poscoloniales, lo que de-
muestra su relevancia y capacidad de interpelar a generaciones posteriores. Esto confirma-
ria, ademas, que las mencionadas reediciones de La parole aux négresses no solo responden
auna demanda intelectual, sino que también ponen de relieve la vigencia de los debates que
ya la autora planted hace décadas.

Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-329 335



Elisabet Sanchez Tocino / Universidad de Cadiz

Lejos de quedar anclada en el pasado, el texto y las voces recogidas en sus paginas
siguen siendo un punto de partida para nuevas reflexiones y estrategias de accion colectiva,
pues no solo se centra en las complejidades de la lucha contra las violencias que atraviesan
la vida de las mujeres africanas, sino que desafia las clasicas justificaciones de estas prac-
ticas, visibilizando el sufrimiento fisico y psicologico que conllevan. Al mismo tiempo,
Thiam denuncia las estructuras patriarcales, sociales y familiares que perpetiian violencias
como la mutilacion genital femenina, un enfoque critico que permite cuestionar, ademas de
las practicas tradicionales, las politicas publicas que no han conseguido erradicarlas.

Esta resistencia a la erradicacion de ciertas violencias se explica, en lineas generales,
por dos factores fundamentales. Por un lado, persiste cierta reticencia al cambio por parte
de ciertos sectores que valoran la preservacion de las tradiciones y que asumen el progreso
como una continuacion del sistema imperialista y de la asimilacion cultural. En este mismo
sentido, el propio establecimiento de los derechos humanos se habria identificado como una
propuesta en beneficio a los paises occidentales, generando aun mas fricciones entre una
parte de la poblacién africana, que apuesta por una transformacién y cuyos movimientos de
lucha incluyen cuestiones como la promocion de la igualdad, el acceso a la educacion o la
participacion de las mujeres en el entorno politico, y entre aquellos ejes mas tradicionales
que pretenden preservar la identidad cultural, que a menudo justifican violencias —como la
mutilacion genital femenina— como parte de las propias practicas culturales, sin tener en
cuenta las consecuencias permanentes que estas tienen en la integridad fisica y moral de las
mujeres y las nifias.

Por otra parte, la practica de violencias como la mutilacion genital femenina, u otras
como el matrimonio infantil o la poligamia —que afectan a las mujeres y a las nifias a ni-
vel fisico, sexual, psicoldgico, familiar y social— se encuentran sostenidas, a menudo, por
escenarios mas complejos, como es la situacion estructural y estatal del continente y de los
diferentes paises africanos. Asi, cuestiones como la pobreza, la falta de agua potable, los al-
tos indices de analfabetismo, la situacion sanitaria y los regimenes dictatoriales y corruptos,
estarian impidiendo el pleno desarrollo de las mujeres y las nifias, asi como la erradicacion
de violencias como el planchado de senos —una practica que, a menudo, se lleva a cabo
como método de prevencion ante los embarazos precoces y las violaciones— o los matrimo-
nios forzados, pactados con el objetivo de preservar la riqueza familiar, proteger el honor o
asegurar el control sobre las mujeres jovenes.

Por lo tanto, la reedicion de esta obra clave del panorama franc6fono no es solo un acto
de recuperacion, sino un llamado a la accion. Como transmitio6 Mame-Fatou Niang a Awa
Thiam en su epilogo de la nueva edicion de La parole aux négresses (2024a), las semillas
que la senegalesa sembro a finales de los afios setenta comienzan a dar sus frutos, palabras
que recuerdan que el legado de Thiam no solo permanece vigente, sino que sigue inspirando
un activismo global, mostrando cémo sus ideas han trascendido las barreras del tiempo y
continuan alimentando las luchas por la justicia social y de género en la actualidad: “Les
graines que tu as semées germent en ces moments dans les algorithmes et les pancartes, dans
les manifestations et les amphithéatres. Il nous appartient maintenant, a nous, tes ni¢ces et
neveux, sceurs” (Thiam, 2024a, p.17).

336 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339



Cuarenta y seis arios de silencio y resistencia.: una reflexion critica sobre la parole aux négresses (1978) de Awa
Thiam y su reedicion (2024)

REFERENCIAS

Aka-Evi, L. (2007). Présence Africaine: De la Société Africaine de Culture a la Communau-
té Africaine de Culture. Présence Africaine, 175-176-177, 234-239. https://doi.
org/10.3917/presa.175.0234

Aullén de Haro, P. (2019). Teorias del ensayo y de los géneros ensayisticos. Ediciones
complutenses.

Ba, A. B. (2024). Awa Thiam, La parole aux négresses. Le club de Mediapart. https://blogs.
mediapart.fr/amadoubal 9gmailcom/blog/280524/awa-thiam-la-parole-aux-ne-
gresses-2024-amadou-bal-ba

Barthélémy, P. (2009). “Je suis une Africaine... j’ai vingt ans”: Ecrits féminins et modernité
en Afrique occidentale francaise (c. 1940-c. 1950). Annales. Histoire, Sciences
sociales, 64(4), 825-852 https://doi:10.1017/S0395264900022484

Beyala, C. (1995). Lettre d 'une africaine a ses sceurs occidentales. Spengler.

Boni, T. (2008). Que vivent les femmes d’Afrique? Editions du Panama.

Boni, T. (2009). Corps blessés, corps retrouvés? Diogene, 225, 15-32. https://doi.
org/10.3917/di10.225.0015

Bruunel, E. y Gomes Silva, T. O. (2017). Paroles de femmes noires. Circulations médiatiques
et enjeux politiques, Réseaux, 201, 59-85. https://doi.org/10.3917/res.201.0059

Carballo, A. (1954). El ensayo como género literario. Notas para su estudio en Espafia. Re-
vista de Literatura, 5(9), 93-156. https://www.proquest.com/scholarly-journals/
el-ensayo-como-género literario-notas-para-su/docview/1305413083/se-2

Crenshaw, K. (1989). Demarginalizing the intersection of race and sex: a black Feminist
critique of antidiscrimination doctrine, Feminist theory and antiracist politics.
University of Chicago Legal Forum, 1, 139-167. http://chicagounbound.uchica-
go.edu/uclf/vol1989/iss1/8

Cuasante Fernandez, E. (2007). La literatura autobiografica negro-africana: la naturaliza-
cion de un legado colonial, Babilonia. Revista Lusofona de Linguas, Culturas e
Tradugao, 5, 43-65. https://www.redalyc.org/pdf/561/56100502.pdf

Cuasante Fernandez, E. (2017). Treinta afios después. La denuncia de la condicion de la
mujer africana de Awa Thiam a Tanella Boni, Anales de filologia francesa, 25,
41-55. https://revistas.um.es/analesff/article/view/315791

Cuasante Fernandez, E. (2024). Mujeres negras para la historia. Editorial UCA.

Diaz Narbona, 1. (2007). Literaturas del Africa subsahariana y del Océano Indico. Servicio
de publicaciones de la Universidad de Cadiz.

Fondo de Poblacion de las Naciones Unidas (2024). Preguntas frecuentes sobre la mutila-
cion genital femenina (MGF). https://www.unfpa.org/es/resources/preguntas-fre-
cuentes-sobre-la-mutilacion-genital-femenina-mgf

Gonzalez Alarcon, E. (2011). El ritual de ablacion en la novela Les soleils des indépendances
y su practica en el colectivo africano residente en Espafia, Gazeta de Antropolo-
gia, 27(2), Articulo 36. http://hdl.handle.net/10481/18982

Herzberger-Fofana, P. (2000). Littérature féminine francophone d’Afrique noire. Suivi d'un
dictionnaire des romancieres. L’ harmattan.

Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-329 337


https://doi.org/10.3917/presa.175.0234
https://doi.org/10.3917/presa.175.0234
https://blogs.mediapart.fr/amadouba19gmailcom/blog/280524/awa-thiam-la-parole-aux-negresses-2024-amadou-bal-ba
https://blogs.mediapart.fr/amadouba19gmailcom/blog/280524/awa-thiam-la-parole-aux-negresses-2024-amadou-bal-ba
https://blogs.mediapart.fr/amadouba19gmailcom/blog/280524/awa-thiam-la-parole-aux-negresses-2024-amadou-bal-ba
https://doi:10.1017/S0395264900022484
https://doi.org/10.3917/dio.225.0015
https://doi.org/10.3917/dio.225.0015
https://doi.org/10.3917/res.201.0059
https://www.proquest.com/scholarly-journals/el-ensayo-como-género%20literario-notas-para-su/docview/1305413083/se-2
https://www.proquest.com/scholarly-journals/el-ensayo-como-género%20literario-notas-para-su/docview/1305413083/se-2
http://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8
http://chicagounbound.uchicago.edu/uclf/vol1989/iss1/8
https://www.redalyc.org/pdf/561/56100502.pdf
https://revistas.um.es/analesff/article/view/315791
https://www.unfpa.org/es/resources/preguntas-frecuentes-sobre-la-mutilacion-genital-femenina-mgf
https://www.unfpa.org/es/resources/preguntas-frecuentes-sobre-la-mutilacion-genital-femenina-mgf
http://hdl.handle.net/10481/18982

Elisabet Sanchez Tocino / Universidad de Cadiz

Hill Collins, P. (1998). Black Feminist Thought in the Matrix of Domination. Black Femi-
nist Thought: Knowledge, Consciousness, and the Politics of Empowerment, /38,
221-238.

Johnson, A. W. (2023) “Measuring Silences” in the Translation of Awa Thiam’s La Pa-
role aux Négresses, Studies in 20th & 21st Century Literature, 47 (1), Articulo 5
https://doi.org/10.4148/2334-4415.2232

Kane, C. (2021). La Parole aux Négresses d’Awa Thiam: relecture d’une ceuvre pionniére
du féminisme africain. Etudes littéraires africaines, 51, pp. 63-75. https://doi.
org/10.7202/1079599ar_

Kourouma, A. (1968). Les soleils des indépendances. Points.

Locoh, T. y Puech, 1. (2008). Fatou Sow. Les défis d’une féministe en Afrique. Travail,
genre et sociétés, 20 (2), 5-22. https://doi.org/10.3917/tgs.020.0005

Marcusan A. K., Monserrat, P. T., Anderson, K. B., & Fabregas, M. J. C. (2006). Las mu-
tilaciones genitales femeninas en Espafia: posibilidades de prevencion desde los
ambitos de la atencion primaria de salud, la educacion y los servicios sociales, Pu-
blicacion del Instituto Universitario de Estudios sobre Migraciones, 19, 189-217.
https://revistas.comillas.edu/index.php/revistamigraciones/article/view/3154

Mianda, G. (1997). Féminisme africain: divergences ou convergences des discours?, Pré-
sence Africaine, 155, 87-99.

Mianda, G. (2014). Reading Awa Thiam’s La parole aux Négresses through the Lens of
Feminisms and English Language Hegemony, Atlantis, 36 (2), 8-19.

Mianda, G. (2021). Le colonialisme, le postcolonialisme et le féminisme : un discours fé-
ministe en Afrique francophone subsaharienne. Recherches féministes, 34(2),
15-32. https://doi.org/10.7202/1092228ar

Miano, L. (2021). L autre langue des femmes. Grasset.

Mouralis, B. (1993). L’essai en Afrique Francophone. Revue de littérature comparé, 67(1),
44-48.

Ndéye, F. K. (2024). La Parole aux négresses de Awa Thiam, livre fondateur du féminisme
africain. TV5Monde. https://information.tvSmonde.com/terriennes/la-parole-aux-
negresses-de-awa-thiam-livre-fondateur-du-feminisme-africain-37372

Organizaciéon Mundial de la Salud. (2024). Mutilacion genital femenina. https://www.who.
ent/es/news-room/fact-sheets/detail/female-genital mutilation

Parlamento Europeo (2020). Mutilacion genital femenina: ;donde se practica? ;por qué?
(qué implica? Parlamento Europeo. https://www.europarl.europa.eu/topics/
es/article/20200206STO7203 1/mutilacion-genital-femenina-donde-se-practi-
ca-por-que-que-implica

Rodriguez Garcia, A. (2018). Africa en femenino: una aproximacion a su(s) literatura(s).
Revista Atlantida: Revista Canaria de Ciencias Sociales, 9, 91-105. https://doi.
org/10.25145/J.ATLANTID.2018.09.005

Sanchez Tocino, E. (2024). Genealogias femeninas del Africa Subsahariana: un anélisis de
L’autre langue des femmes (2021) de Lénora Miano. Dykinson. En L. de la Paz
de Dios y A. M.* Crespo Gomez. (Eds). Mujeres entre oriente y occidente. Una
aproximacion critica feminista a la literatura universal (pp. 163-183), Dykinson.

338 Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-339


https://doi.org/10.4148/2334-4415.2232
https://doi.org/10.7202/1079599ar
https://doi.org/10.7202/1079599ar
https://doi.org/10.3917/tgs.020.0005
https://revistas.comillas.edu/index.php/revistamigraciones/article/view/3154
https://doi.org/10.7202/1092228ar
https://information.tv5monde.com/terriennes/la-parole-aux-negresses-de-awa-thiam-livre-fondateur-du-feminisme-africain-37372
https://information.tv5monde.com/terriennes/la-parole-aux-negresses-de-awa-thiam-livre-fondateur-du-feminisme-africain-37372
https://www.europarl.europa.eu/topics/es/article/20200206STO72031/mutilacion-genital-femenina-donde-se-practica-por-que-que-implica
https://www.europarl.europa.eu/topics/es/article/20200206STO72031/mutilacion-genital-femenina-donde-se-practica-por-que-que-implica
https://www.europarl.europa.eu/topics/es/article/20200206STO72031/mutilacion-genital-femenina-donde-se-practica-por-que-que-implica
https://doi.org/10.25145/J.ATLANTID.2018.09.005
https://doi.org/10.25145/J.ATLANTID.2018.09.005

Cuarenta y seis arios de silencio y resistencia.: una reflexion critica sobre la parole aux négresses (1978) de Awa
Thiam y su reedicion (2024)

Sanchez Tocino, E. (2025). Las mujeres africanas rompen el silencio: formas de lucha y
resistencia en el espacio francéfono. Editorial UCA.

Sarr, K. N. (2024). La Parole aux négresses de Awa Thiam: revenir aux sources de la pensée
féministe noire. Africultures. Les mondes en relation. https://africultures.com/la-
parole-aux-negresses-de-awa-thiam-revenir-aux-sources-de-la-pensee-feministe-
noire/

Sorel, J. y Pierron, S. (2004). Femmes de [’ombre et grandes royales: dans la mémoire du
continent. Présence Africaine.

Sow Sibid¢, A. (1999). Les mutilations génitales féminines au Sénégal. Présence Africaine,
160(2), 55-66.

Thiam, A. (1978). La parole aux négresses. Editions Denoél.

Thiam, A. (1987). Continents noirs. Editions Tierce.

Thiam, A. (2024a). La parole aux négresses. Editions Divergences.

Thiam, A. (2024b). La parole aux négresses. Saaraba Editions.

PERFIL ACADEMICO-PROFESIONAL

Elisabet Sanchez Tocino es profesora en la Universidad de Cadiz y Doctora “Cum Lau-
de” en Estudios Culturales y Poscolonialismo. Su investigacion se centra en el continente
africano, la literatura de expresion francesa escrita por mujeres y los movimientos en favor
de los derechos de las mujeres. Ademas de su labor docente e investigadora, participa acti-
vamente en proyectos de divulgacion y colabora con diversas instituciones culturales.

Es autora del monografico Las mujeres africanas rompen el silencio. Luchas y resistencia
en el espacio francofono (2025), publicado por la Editorial UCA, y coautora de ;Ddnde estd
el hogar? Migraciones y busqueda identitaria en la literatura de mujeres afrodescendientes
(2021), obra galardonada en la mencién especial “Enma Tirado” en el marco del XXI Pre-
mio Nacional de Ensayo “Carmen de Burgos”. Ha publicado trabajos en revistas de impacto,
como el articulo “El pelo afro como elemento discursivo en la obra de la artista marfilefia
Laetitia Ky” (Cédille. Revista de estudios franceses) y ha contribuido con capitulos en mo-
nograficos de editoriales de prestigio, entre ellos “Deseo y homosexualidad femenina en la
literatura africana a partir de Crépuscule du Tourment (2016) de Léonora Miano y La Bas-
tarda (2016) de Trifonia Melibea Obono” (2022, Dykinson) y “Voces femeninas del Africa
francofona: una aproximacion al género novelistico” (2025, Tirant lo Blanch).

Fecha de recepcion: 04-04-2025
Fecha de aceptacion: 18-07-2025

Estudios Romdnicos, Volumen 35, 2026, pp. 321-329 339


https://africultures.com/la-parole-aux-negresses-de-awa-thiam-revenir-aux-sources-de-la-pensee-feministe-noire/
https://africultures.com/la-parole-aux-negresses-de-awa-thiam-revenir-aux-sources-de-la-pensee-feministe-noire/
https://africultures.com/la-parole-aux-negresses-de-awa-thiam-revenir-aux-sources-de-la-pensee-feministe-noire/






