
275

Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290
ISSN: 0210-4911 
eISSN: 1989-614X 
DOI: https://doi.org/10.6018/ER.651301

EL ROMAN ROMANESQUE DE MARCEL PRÉVOST: 
UN GÉNERO LITERARIO EN CLAVE FEMENINA

(Marcel Prévost’s Roman Romanesque. A Literary Genre from a Female Perspective)*

Jordi Luengo López**

Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla

Abstract: In 1891, Marcel Prévost wanted to place his work within a literary genre 
independent of the currents of that time, which we did not identify with. In the view of 
this Parisian author, neither Naturalism nor Impressionism, psychological or experimental 
novels, and certainly not Positivism responded to the sentimental dilemmas emerging from 
the regions of the soul. Prévost called this genre the roman romanesque, and in it he com-
bined the autobiographical novel with the letters and intimate diaries of the bourgeois ladies 
from the circles he frequented. This article analyses the most salient characteristics of this 
literary genre in the work of the author, who, when establishing it, sought not only to renew 
contemporary literature, but also to regenerate French society through the lessons learned 
by his women.

Keywords: Marcel Prévost, Roman Romanesque, Literary Genre, Women, Feminism

Resumen: En 1891, Marcel Prévost quiso emplazar su obra dentro de un género literario 
independiente de las corrientes de aquel entonces con las que no se sentía identificado. Ni 
el naturalismo, ni el impresionismo, ni la novela de índole psicológica o experimental, ni 
mucho menos el positivismo, según el parecer del escritor parisino, respondían a los dilemas 
sentimentales que emergían de las regiones del alma. Prévost denominó a este género roman 
romanesque, y en él aunaba la novela autobiográfica con las cartas y los diarios íntimos de 
las señoritas burguesas de los círculos que frecuentaba. El presente artículo analiza los pun-

*  El presente estudio se ha realizado en el seno del Proyecto de Investigación “L’entre-deux : une réflexion sur 
l’Espagne contemporaine” (2023-2028) del Centre de Recherche sur l’Espagne Contemporaine (CREC) (EA2292) de la 
Université Sorbonne Nouvelle-Paris 3, financiado por el Ministère de l’Éducation Nationale.

**  Dirección para correspondencia: Jordi Luengo López. Departamento de Filología y Traducción. Universidad 
Pablo de Olavide, de Sevilla. Ctra. de Utrera, Km. 1, 41013, Sevilla (jluengol@upo.es).

mailto:jluengol@upo.es


276 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

Jordi Luengo López / Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla

tos más característicos de este género literario en la obra del autor, quien, con el propósito 
de instaurarlo, no sólo buscaba renovar la literatura contemporánea, sino también regenerar 
a la sociedad francesa a través del aleccionamiento de sus mujeres. 

Palabras claves: Marcel Prévost, Roman Romanesque, Género literario, Mujeres, Fe-
minismo

1. Introducción
	
A pesar de tener ya un amplio elenco de novelas publicadas, Marcel Prévost (1862-1941), 

en 1891, decidió situar su obra dentro de un género específico de literatura que respondiera a 
su modo y estilo narrativo. Esta determinación la materializó en un artículo publicado en Le 
Figaro (1826-), donde no sólo lo definía, sino que establecía las características del mismo. 
En este opúsculo de carácter periodístico, presentado como una declaración de principios, 
el escritor parisino exponía también el porqué de la necesidad de que dicho género tuviera 
su lugar en el seno de la literatura francesa contemporánea. El roman romanesque moderne 
aparecía como una nueva corriente desde la que debía surgir una generación literaria sin 
adalides que abogara por la unidad creativa e inclusiva de quienes con ella se identificaran1. 
Marcel Prévost defendía una novela que no se encasillara dentro de un género determinado, 
ni tampoco se supeditara a estrictas normas de estilo y forma, sino que la escritura obede-
ciera únicamente al eterno deseo del autor de plasmar sobre el texto escrito sus más íntimas 
emociones. Mas, Prévost no se mostraba contrario a las corrientes literarias que seguía la 
novela francesa de entonces (el naturalismo, el impresionismo, la novela de análisis expe-
rimental o psicológico, etc.), sino que reclamaba un lugar para el roman romanesque. El 
propósito del escritor consistía en renovar la literatura francesa introduciendo en ella “la 
expresión de la vida sentimental”: “le besoin d’une expression romanesque de la vie […] est 
une des catégories de la conscience et de l’esprit humain ; il subsiste tant que subsiste l’hu-
manité avec ses rêves, ses émotions passionnelles, ses espérances indéterminées” (Prévost, 
1891, p. 1). La marcada simetría entre lo abstracto y lo real desvelaba los vínculos que unían 
la creatividad del espíritu con aquellos elementos que lindaban con el sentir emocional 
del individuo. Un manifiesto compromiso con el ejercicio de introspección requerido en la 
creación literaria, donde el alma demiurga de quien escribe recrea la trama de su existencia 
interior sobre la ficción narrada.

Marcel Prévost advertía que la vida pasional de la Humanidad era imperecedera, rege-
nerándose imperturbablemente a lo largo del tiempo, indiferente a las modas y las varia-
bles que la literatura pudiera adquirir. He ahí por lo que el roman romanesque era la única 
corriente que perduraría en la memoria del imaginario colectivo francés, al margen de las 

1   En el texto publicado en Le Figaro, Prévost confirma este parecer recurriendo a una anécdota expuesta por 
un autor humorista —cuyo nombre no menciona— en la que se contaba que si Émile Zola (1840-1902), Paul Bourget 
(1852-1935), Guy de Maupassant (1850-1893) y Pierre Loti (1850-1923) se reunieran para cenar, y la casa ardiera, la 
novela francesa desaparecería.



277Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

El roman romanesque de Marcel Prévost: un género literario en clave femenina

tonalidades que ésta pudiera adquirir al manifestarse sobre el papel escrito y del marco con-
textual en el que se ejecutara esta acción:

Le romanesque littéraire n’est donc pas une tendance passagère de l’écrivain ou du public ; 
c’est l’une des orientations sous lesquelles on peut, éternellement, envisager la réalité. Il y a 
un romanesque moderne, moderne autant que du Gyp2, un romanesque de 1891 enfin, comme 
il y en a un de 1840 : et celui de 1840 ne vous paraît pas démodé et hors d’usage, parce qu’il 
est romanesque, mais parce qu’il a cinquante années de date. Ainsi surprendront la généra-
tion qui nous suit, et les symbolismes démesurés d’Émile Zola, et certaines préoccupations de 
notation élégante, chez Paul Bourget. La vision naturaliste, la vision psychologique des faits 
ambiants auront-elles, pour cela, disparu de l’œil humain ? (Prévost, 1891, p. 1).

Ese estado de espíritu casi universal no debía ser entendido como un mero accidente ca-
sual de la época donde se escribía una novela, sino como un modo de expresión que reflejaba 
esa región del alma asociada a lo sentimental. De ahí que Prévost arremetiese contra el po-
sitivismo, concibiéndolo como el roman antiromanesque, contrario a su inmediato referente 
literario, que se identificaba con la figura de George Sand (1804-1876)3: “la puérilité des 
écoles antiromanesques, c’est de nier l’existence de cette région de l’âme où se reflétait si 
naturellement les imaginations de l’écrivain de Nohant” (Prévost, 1891, p. 1). La expression 
romanesque de Sand, no obstante, según el escritor parisino, terminó desvaneciéndose en 
los textos filosóficos de Hippolyte Taine (1828-1893), base teórica de la escuela naturalista y 
psicológica, cuyos postulados metafísicos no daban respuesta alguna a los dilemas del alma, 
ni a las problemáticas del sentimiento. Con todo, el roman romanesque, en realidad, no era 
una invención prevostiana, sino que el nombre ya había sido utilizado al referirse a aquel 
género literario oriundo de finales del siglo XVI y principios del XVII, con autores como el 
abbé Desfontaines (1685-1745) o Boyer d’Argens (1704-1771), que narraba las aventuras 
de héroes épicos que franqueaban “les limites du vraisemblable” (Montandon, 1999, pp. 
61-134). Marcel Prévost recuperó el roman romanesque para dotarlo de una visión moderna 
en sintonía con el sentir de aquel crepúsculo sentimental decimonónico. Sin embargo, en su 
roman romanesque, los protagonistas de la trama de las novelas ya no eran aquellos galantes 
caballeros que salvaban a las doncellas en apuros, sino precisamente eran esas señoritas las 
que se convertían en el centro neurálgico de su discurso creativo. Prévost las hizo hablar a 
través de sus diarios íntimos y las cartas que éstas escribían, y recurriendo a su propia auto-
biografía, se introdujo en sus relatos como témoin-romancier para guiarlas hacia un nuevo 
propósito renovador todavía más ambicioso que la emancipación femenina: la regeneración 
de la sociedad francesa.

2   Aunque en sus novelas abordaba también cuestiones de índole amorosa y sentimental, el rasgo característico 
de los textos de Gyp (1849-1932) residía en su tonalidad humorística, la cual llevó a que su obra se identificara con un 
género ágil y repleto de brío denominado roman dialogué (García, 2022: 64-65).

3   Esta apelación, no obstante, ya había sido expuesta por George Sand (1804-1876) en sus obras Indiana (1832), 
Les beaux messieurs de Bois-Doré (1857) y La Marquise de Villemer (1860) (Petcoff, 1992, p. 2). Marcel Prévost, 
en Chonchette (1888), comentaba que Sand, con su obra L’homme de neige (1858), había sido la última escritora en 
conservar la esencia de ese particular roman romanesque antes de que aquellos escritores considerados “populares”, 
contemporáneos a su persona, desacreditaran dicho género literario (Prévost, 1905, p. 4).



278 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

Jordi Luengo López / Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla

Para alcanzar este objetivo, como apunta Christine Petcoff (1992, pp. 1-3), Prévost con-
cibió su producción literaria con cierto “espíritu de consumo”, porque sus romans roma-
nesques tenían que venderse bien para llegar a un amplio público lector femenino. En esta 
actitud, no debe apreciarse ningún ánimo de lucro, sino la firme voluntad del escritor por di-
fundir su mensaje entre las señoritas burguesas de los círculos sociales que frecuentaba. Esta 
idea la encontramos plasmada en Lettres à Françoise (1902), donde Marcel Prévost declara 
a su sobrina que su propósito en este libro era la de aleccionarla, aconsejarla e instruirla en 
aquellos saberes que una señorita moderna debía conocer: “Telle est, chère nièce, la façon 
dont je voudrais que ce petit volume fût reçu et utilisé par ses lectrices naturelles. Qu’elles 
le prennent ainsi, et j’en serai plus fier que d’un roman à cent mille exemplaires” (Prévost, 
1908a, p. 6). Con esta confesión, Prévost exponía abiertamente sus prioridades, las cuales 
coincidían con las directrices del ideario de su producción literaria.

Petcoff (1992, pp. 1–2, 287) también advertía en el novelista y dramaturgo francés una 
imperiosa necesidad de modernismo donde el amor se convertía en el perfecto engranaje 
para afianzar su roman romanesque. Marcel Prévost buscaba conciliar la perspectiva bio-
gráfica de sus memorias, generalmente escritas en primera persona, con la simplicidad de 
una historia de amor4 (Démoris, 2002, p. 419). Las cartas escritas entre mujeres y los diarios 
íntimos de sus protagonistas femeninos facilitaban la permeabilización de ese sentimiento 
en sus relatos. Con esta estrategia, el escritor conseguía tomar prestada la voz de la señorita 
burguesa parisina para convertirse en regenerador de la clase social a la que ambos pertene-
cían, valiéndose, para ello, de la narración de una historia de amor que sirviera de acicate, y 
ejemplo moralizador, de su conducta en sociedad (Rochefort, 2003, p. 348). Prévost lograba 
de este modo estar en sintonía con los nuevos equilibrios entre géneros del recién inaugura-
do siglo XX, donde las mujeres empezaron a conseguir muchas de las libertades anheladas 
por su espíritu vindicador.

2. La demoiselle bourgeoise, centro neurálgico del roman romanesque
	
En la Francia de 1890, se produjo una crisis editorial que perduraría hasta principios de 

1900. Los libros habían dejado de comprarse, atribuyéndose las causas de este fenómeno 
a múltiples factores, aunque, en realidad, eran un compendio de todos ellos. Jean-Alexis 
Néret (1953, p. 213) comentaba que en esos últimos años del siglo XIX, las reiteradas alu-
siones a la caída de los precios y las ventas (mévente), a esa “superproducción literaria”, 
consecuencia directa de la “industrialización de la literatura”, alimentaban un considerable 
número de debates dentro de los periódicos. A esta saturación de publicaciones, además, 
se le sumaba la inadaptación de la oferta y la demanda; las secuelas de la euforia de una 
producción desordenada que dio lugar al lavado de la tinta de las páginas escritas para su 
reimpresión (lavage) y al reciclado forrado de los libros (habillage), métodos a través de 
los cuales se reparaban y acondicionaban los libros para su reventa, enriqueciendo así a los 
libreros de viejo (soldeurs) y empobreciendo a los editores; y, finalmente, la cada vez más 

4   Historias en las que, en realidad, Prévost no creía si bien consideramos lo que apuntaba en Pierre et Thérèse 
(1909), donde el autor francés, a través de su protagonista femenino, señalaba que el verdadero amor nunca podrá 
expresarse a través de la literatura (Prévost, 1912a, p. 40).



279Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

El roman romanesque de Marcel Prévost: un género literario en clave femenina

frecuente venta al peso que devaluaba el valor estético y artesanal de los libros (Luengo, 
2016, p. 128; Néret, 1953, p. 266). Todos estos sucesos trajeron consigo cierta desidia y un 
evidente desencanto por parte del público lector hacia una producción editorial que desde 
hacía décadas no había introducido ningún cambio. Da fe de ello un artículo aparecido en 
Le Figaro, el 22 de octubre de 1892, donde se exponía abiertamente este sentir común en el 
imaginario colectivo francés:

On a énormément écrit cette année sur le krach de la librairie […] Le vaste besoin de renou-
vellement qui agite continuellement les êtres et qui fait les lois implacables du progrès, voilà 
le vrai mal dont souffre la librairie […] La littérature a paru abandonnée. Le public attend 
une librairie nouvelle et des livres nouveaux (Néret, 1953, p. 266)

Esa marcada desilusión, además, se veía agravada por una serie de circunstancias que 
empeoraron la situación de las casas editoriales. Sin embargo, pese a todo, la lectura no dejó 
de incrementarse, por lo que los centros de edición pudieron sobrevivir. Un fenómeno al 
que se le sumaba, como indicaba René Duomic, en la Revue Littéraire, el hecho de que los 
gustos literarios del público lector estaban cambiando, constatándose una cada vez mayor 
decantación hacia el género fantástico en detrimento de la novela naturalista (Duomic, 1900, 
p. 919; Grandjean-Hogg, 1996, p. 290). Al igual que el roman romanesque, el género fantás-
tico permitía una exploración más profunda de la psique humana a través de la inclusión 
del elemento sobrenatural en la narración del relato. Con ello, se conseguía reflejar los 
conflictos internos, inefables deseos e inconfesables miedos, que asaltaban al individuo en 
su solipsista introspección5, lo cual también se extrapola a su amatoria relacional.

Frente a esa crisis editorial, Marcel Prévost supo dirigirse a esa Nueva Mujer para 
atraerse su simpatía, utilizando, con ese fin, las estrategias necesarias para despertar la cu-
riosidad del colectivo femenino. Este femenil arquetipo se identificaba con aquella mujer 
que inició ese proceso de paulatina toma de libertades, construyendo discursos a partir del 
“espacio dialéctico” del que disponía, con el objeto de procurar cambiar la morfología y 
funcionalidad del sistema dominante. Adolphe Brisson (1860-1925), en la biografía que, en 
1904, publicaba Jules Bertaut (1877-1953) sobre Prévost, ensalzaba esta significativa par-
ticularidad del autor contemporáneo del siguiente modo: “Il a pour lui un talent clair, une 
forme aisée, une imagination séduisante ; il sait unir la logique au romanesque ; il possède 
l’art de plaire aux femmes en leur posant des problèmes qui émoustillent leur curiosité” 
(Bertaut, 1904, p. 29, Rochefort, 2003, p. 353). Una de las técnicas a la que recurría Marcel 
Prévost era la de dedicar sus obras, ya fuera a través de un prefacio o bien de una breve intro-
ducción, como aquella que comenzaba con la fórmula “Lectrice inconnue de ce petit livre”6 
(Luengo, 2022, p. 258). Con este tipo de tácticas, el escritor parisino advertía a las señoritas 
burguesas sobre el tema que iban a leer, porque éste sabía que el contenido de estos relatos 

5   En Marcel Prévost, el tratamiento que se da a los personajes lleva consigo una importante carga de introspección 
(Petcoff, 1992, pp. 238-239; Angenot, 1983, p. 336).

6   Prévost (1908b, p. 6) empezaba Nouvelles Lettres de Femmes (1894) de esta forma, la cual versaba sobre los 
distintos modos de amor que existen y en los que, casi siempre, predominaba la infidelidad.



280 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

Jordi Luengo López / Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla

podía confundir sus mentes y enturbiar sus almas al mostrarles un desconocido panorama 
de tentadoras libertades. 

Si nos basamos en la trilogía Lettres à Françoise en su conjunto [Lettres à Françoise 
(1902), Lettres à Françoise mariée (1905) y Lettres à Françoise maman (1912)], la persona 
a quien se dirige es una mujer eminentemente moderna. Prévost sostiene que, una mujer, 
para ser moderna, debía estar dotada de un buen equilibrio físico y mental, pero sobre todo 
de un firme deseo de libertad. En este sentido, Françoise es un arquetipo femenino que re-
presentaba a las mujeres que habían iniciado ese proceso de toma de conciencia de su opre-
sora situación ante los designios de una voluntad ajena a su determinación como individuo7. 
Esta sinécdoque de modernidad en clave femenina se evidenciaba también por el gusto de 
estas mujeres por lo moderno, lo cual se reflejaba en su admiración por los avances técnicos 
e ideológicos de la época (Bertaut, 1904, p. 12). Estas mujeres modernas, según Marcel 
Prévost, buscaban ser estandartes de la Exposición universal de 1900, que tantas nuevas 
libertades les había traído8.

En cuanto a los avances técnicos, Prévost los tuvo en cuenta a lo largo de toda su obra, lo 
que demuestra su innegable interés por la modernidad que fue, sin duda, uno de los ejes cen-
trales de su proyecto de renovación literaria. Vinculada a esta idea, encontramos la anécdota 
de Cécile Royamont, en L’heureux ménage (1901), que desde la terraza de su balcón, mira 
alejarse a su marido cada mañana y compara estos momentos con una serie de fotografías 
que se repiten, una tras otra, sobre la retina de su atenta mirada:

Il a disparu au coin du boulevard : je ne le vois plus. Mais j’ai sous les yeux la kyrielle de 
ses photographies, en buste, à mi-corps, en pied, —chapeau haute-forme, chapeau de paille, 
chapeau mou, toilette d’été ou d’hiver, photographies de professionnels et d’amateurs… voilà 
quinze ans que je les collectionne ! (Prévost, 1907b, p. 9).

En concomitancia con lo recién apuntado, debe indicarse que el autor parisino ya había 
hecho mención a la invención de la fotografía en Cousine Laura (1890), aunque desde un 
prisma eminentemente masculino. Esta referencia la constatamos en uno de los pasajes de 
esta obra, donde se reflexiona sobre el transcurso de los años en el rostro de una mujer, 
comparándolo con el sucesivo paso de las placas fotográficas, las cuales se desgastaban con 
el tiempo, contrariamente al imperecedero recuerdo que dejaba la impresión de la beldad 
femenina en la mente y el corazón: 

Les jolis visages de femmes se réfléchissent et se fixent au fond de notre cerveau comme sur 
une sorte de plaque sensible […] Avec les années, la sensibilité de la plaque merveilleuse s’at-
ténue, puis s’abolit […] Mais dans la jeunesse […] elle est bien nette et polie comme un miroir 
neuf ; elle réfléchit, sans l’altérer, l’image qu’elle a reçue (Prévost, 1906c, p. 22). 

7   Más allá del advenimiento de esta Nueva Mujer, Marcel Prévost era también muy rousseauista en su concepción 
de la mujer ideal, pues algunas de sus obras pueden ser identificadas con Lettres à Henriette (1764), especialmente en lo 
referente a la trilogía Lettres à Françoise.

8   En Lettres à Françoise mariée (1905), Marcel Prévost (1912b, p. 12) comentaba que el equilibrio físico y mental 
de la mujer moderna se debía a que su espíritu estaba en sintonía con el de la Exposición Universal de 1900.



281Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

El roman romanesque de Marcel Prévost: un género literario en clave femenina

La nítida visión de la imagen fotográfica se comparaba con el rostro perfecto de una 
muchacha que, todavía en su lozanía, conserva su atractivo para el “objetivo” masculino, 
siendo su estampa mucho más duradera que la de la placa impresa.

Estos avances técnicos determinaban las relaciones que se daban entre los individuos, 
especialmente en el binomio hombre-mujer, condicionando el cambio que se estaba pro-
duciendo en las mentalidades de esta época intersecular. Prévost, en Lettres à Françoise, 
insistía sobre este hecho diciendo que, con estos aires renovadores, toda persona —toda 
señorita, en realidad— leía sólo aquello que iba a aportarle algún beneficio a su alma e in-
telecto: “chacun de nous cherche dans ce qu’il lit un aliment pour ses passions politiques, 
sentimentales ou autres” (Prévost, 1908a, p. 22). Con esta apreciación, Marcel Prévost, ade-
más, conducía sutilmente a sus personajes hacia el socialismo, dado que consideraba, como 
dejaba de manifiesto el Dr. Daumier en L’automne d’une femme (1893), que esta doctrina 
sería determinante para los cambios que acaecerían en el nuevo siglo (Prévost, 1907a, p. 
21). Este compromiso de naturaleza social se refleja en el hecho de que el escritor no sólo se 
centró en las mujeres parisinas, sino también en las de provincia, puesto que les mostró las 
costumbres y la vida que llevaban sus contrapartes de sexo en la capital. El análisis de Gas-
ton Rageot (1871-1942) (1904, pp. 364-366), publicado en La Renaissance latine, también 
redunda en este sentido cuando explica que el escritor parisino admiraba la elegancia en sí 
que desprendían algunas mujeres de provincia, mientras que en París esta cualidad estética 
se manifestaba a través de los decorados, los ambientes y los juegos de apariencias de los 
salones burgueses y aristocráticos. Así mismo, independientemente de la elegancia atribuida 
a estas mujeres, y al margen del lugar del que fueran oriundas, en las novelas prevostianas, 
el alma femenina seguía siendo la principal base argumental sobre la que se desarrollaba la 
trama del roman romanesque.  

3. Marcel Prévost, témoin-romancier de su propio universo romanesque
	
La intervención directa del autor en su propio relato era una de las características del 

roman romanesque. Ya se ha podido observar que, sin ocultar su identidad, Prévost solía 
manifestarse en las líneas introductorias de sus obras con un preámbulo, una dedicatoria 
o un breve fragmento liminar para captar la atención de sus lectoras. Sin embargo, otros 
fueron también los recursos que el escritor parisino utilizó para la permeabilización de su 
persona en el hilo argumental de su discurso literario. Unas veces lo hizo tomando la voz 
del narrador, otras con la de un alter ego moralizador o simplemente reproduciendo algunos 
episodios de su vida, pero siempre desempeñando una función pedagógica.

En Lettres à Françoise, el escritor parisino interpreta el papel de tío de una señorita 
moderna llamada Françoise, que, en verdad, encarna a todas las jóvenes francesas de la alta 
burguesía de entonces —de ahí el juego de palabras Françoise-Françaises. Al crear este 
personaje ficticio a su imagen y semejanza, dándole incluso vínculos consanguíneos, Pré-
vost se convirtió en un observador minucioso de la realidad vivida a través de la mirada de 
su imaginada sobrina, la cual reprodujo en la trama de sus novelas (Rochefort, 2003, p. 348). 
Mientras, Françoise se siente cómoda al hablar con su tío, porque puede exponerle cuestio-
nes que no daría nunca a conocer a su madre y, sobre todo, porque está convencida de que 



282 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

Jordi Luengo López / Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla

no le hará la corte, ni tampoco insinuación alguna de índole erótico-amorosa, como harían 
otros “caballeros” (Prévost, 1908, p. 8). Este último aspecto no es en nada descabellado, si 
tenemos en cuenta que la diferencia generacional en los matrimonios era de lo más común, 
siendo lo habitual que la mujer fuera mucho más joven que su marido. 

Un fenómeno similar ocurre en Les demi-vierges, donde Marcel Prévost, bajo la aparien-
cia de su alter ego Hector Le Tessier, deambula por los salones de la alta sociedad, como si 
de un flâneur-narrateur se tratase, para describir la ociosa actividad de las mujeres que se 
diluían por voluntad propia en la corrupta atmósfera de París. El proyecto de renovación de 
la sociedad francesa adquiría en estas escenas su verdadera razón de ser, dado que el escritor 
francés buscaba moralizar a sus congéneres femeninos para guiarlos hacia una sociedad 
menos restrictiva. Una visión compartida por el Dr. Daumier, médico de Julie Surgère en 
L’automne d’une femme, alter ego prevostien, quien concibe también la capital francesa 
como un lugar de degeneración moral que acabaría por destruir no sólo los nervios de su 
paciente, sino todo su ser como individuo. La función de sanador de Daumier se extrapola 
a la de su creador literario, quien pretendía “curar” a la sociedad francesa a través de la 
educación de las mujeres. 

Contrariamente a lo que podría creerse, el nivel intelectual del público lector burgués de 
las obras de Marcel Prévost, y de otros/as escritores/as de la época, no era demasiado alto, 
porque la mayoría de sus integrantes provenían del ámbito industrial (Petcoff, 1992, p. 1). 
En lo que respecta a las mujeres, en teoría, debido a los límites de la educación doméstica 
que recibían, su adquisición cultural era mucho menor que la de sus homólogos masculinos. 
A lo largo de las novelas prevostianas, se han observado varios casos en los que las mujeres 
confiesan que se encontraban algo limitadas cuando debían escribir o participar en alguna 
conversación de naturaleza intelectual. Así, Mme Dufresne, en Lettres de femmes (1892), 
envía una carta a M. Jacques de Lalaube, disculpándose desde el principio por los múlti-
ples errores ortográficos que éste podría reparar en su redacción, describiéndose a sí misma 
como “un petit être dépourvu de volonté” (Prévost, 1906b, pp. 21-22). De manera análoga, 
Julie Surgère, en L’automne d’une femme, escribía, según el narrador, “sin arte”, insinuando 
con ello que su pluma carecía de elegancia y de la instrucción necesaria para su correcto 
manejo (Prévost, 1907a, p. 109). Sin embargo, curiosamente, a veces sucedía todo lo con-
trario, pues era la mujer quien se daba cuenta de los errores ortográficos de su interlocutor 
masculino. Este es el caso de la Mme de Guyonnet, quien, en Lettres de femmes, advertía las 
faltas cometidas en el texto de una carta enviada por un antiguo amante, Paul Chamberlan, 
al que, pese a ello, perdona por estar cada una de sus líneas cargadas de encanto (Prévost, 
1906b, p. 82). Lo mismo ocurría con Maud de Rouvre, la semi-virgen por excelencia en 
Les demi-vierges (1894), que no sólo escribía bien, sino que lo hacía con rapidez, maestría 
y elegancia (Prévost, 1907c, pp. 7-8). Estos últimos casos nos demuestran que, aunque las 
mujeres no recibían la misma educación que los hombres, en ocasiones, podían estar por 
encima de ellos.

Otra novela en la que aparece Marcel Prévost como personaje es L’adjudant Benoît 
(1901), donde el escritor parisino interpreta el papel de un amigo del padre del oficial Benoît 
Castain que le había pedido que cuidara a su hijo convaleciente en un hospital por una herida 
de guerra. El narrador visitará al joven herido con cierta constancia, trayéndole libros para 



283Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

El roman romanesque de Marcel Prévost: un género literario en clave femenina

distraerlo, mientras que el militar le contaba los sucesos que le habían llevado al hospital. 
El amigo, alter ego prévostiano, tomará nota de todas las palabras del oficial Castain para 
transmitirlas fielmente al público lector. De este modo, el autor se convierte en redactor 
de su propia narración, la cual escribe desde el mismo texto, remitiéndose, a su vez, como 
dictan los preceptos del roman romanesque, a su propia biografía. Es precisamente en ese 
momento cuando podemos identificar a la persona de Marcel Prévost en el personaje del 
joven oficial, permitiéndose éste, como apunta Nathalie Martinière (2008, p. 72), existir por 
sí mismo. La complejidad de este fenómeno se inscribe, además, en una encapsulada área 
de identidad interseccional, pues Marcel Prévost entra en la historia de su relato como per-
sonaje, el amigo del padre del capitán, para escuchar las experiencias de este joven oficial, 
que, en realidad, son las suyas propias, con el objeto de contárselas al público lector como 
narrador de la mismas.

Estas estrategias de intervención directa en la trama de sus novelas, permitían a Marcel 
Prévost participar en la resolución de los dilemas del alma que preocupaban a las/os prota-
gonistas de sus novelas. El escritor-narrador se convertía así en un ideal guía demiúrgico que 
establecía las directrices a seguir en el desarrollo y desenlace del relato. Este proceso litera-
rio reafirmó el propósito del roman romanesque de profundizar en el universo emocional de 
sus personajes para dar una explicación a los conflictos de índole sentimental presentes en 
la sociedad francesa de la época.

4. El diario íntimo, la ventriloquia prevostiana de la voix féminine
	
Utilizando la voix féminine, Marcel Prévost logró captar la atención de sus lectoras para 

que éstas se identificasen con las protagonistas femeninas de sus novelas, sin llegar a dis-
tinguir su propia identidad de la de los personajes de ficción a ellas asociados. El escritor se 
apoderaba de las palabras de las mujeres para manifestar pensamientos que le eran propios, 
contribuyendo, así, como otros escritores lo habían hecho antes, al fenómeno de la ventrilo-
quia del patriarcado. Este modus operandi se apartaba del proceso de ruptura y proyección 
que acaecía cuando una mujer escribía su propio relato de vida, valiéndose para ello se 
su propia voz, conforme a lo establecido por la denominada écriture féminine de Hélène 
Cixous (1937-) (2010, p. 37). Los hombres siempre habían hablado por las mujeres o en 
nombre de ellas, sin permitirles hacerlo por sí mismas para preservar el régimen relacional 
marcado por el discurso patrimonial9 (Moi, 2002, p. 67). Pese a ser tachado de escritor 
feminista, Prévost no fue una excepción en este ventrílocuo posicionamiento hacia sus con-
géneres femeninos. Este proceder se debe a que, como apunta Florence Rochefort (2003, 
p. 349), Marcel Prévost, aunque no comulgara con todos sus presupuestos, formaba parte 
de un feminismo moderado preconizado por una burguesía republicana, católica y laica, 
que buscaba salvar al matrimonio de su supuesta desaparición reformando el Código civil a 
favor de las mujeres. Christine Petcoff, sin embargo, en su estudio sobre el escritor parisino, 
no sólo no lo considera un autor feminista, sino que además lo concibe como un inteligente 

9   En este discurso, según Alain Corbin (1998), las mujeres eran consideradas como una propiedad privada, sobre 
todo en la concepción burguesa de la vida, que además era apoyada por la Iglesia, enclave moral, pero también político 
y económico desde el cual se mantuvo el orden social.



284 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

Jordi Luengo López / Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla

“mistificador” de la realidad femenina. Para Petcoff (1992, pp. 145, 166, 175), Prévost apro-
vechó la influencia que su literatura tenía sobre el imaginario colectivo femenino para hacer 
que los valores del orden decimonónico continuaran aplicándose a todas las señoritas mo-
dernas que inauguraron el nuevo siglo. Su obra se inscribía en un sistema estructuralmente 
cerrado, donde prevalecía el propósito de preservar el discurso dominante, que el propio 
Prévost contribuyó a consolidar a través de la manipulación de la voix féminine. Las mujeres 
recreadas en el roman romanesque prevostiano, según Petcoff (1992, p. 100), no podían ser 
consideradas “normales”, porque además de ser en su mayoría infieles10, sus experiencias de 
vida se enfocaban casi siempre al servicio del deseo masculino. La libertad moderna que se 
les atribuía era, pues, sólo un subterfugio para alentar esta aspiración.

En relación con esta hipótesis, como se aprecia en la literatura prevostiana, las mujeres 
solían utilizar el diario como recurso terapéutico a través del cual volcaban los conflictos 
generados por su conciencia, las aflicciones del alma y las contadas alegrías de su existir 
cotidiano. En Marcel Prévost, la voz directa que se utiliza es la que supuestamente corres-
ponde a la heroína de la obra, la cual se encuentra desnuda de pudor, así como de miedos y 
reparos, al dirigirse a un destinatario ideal, que resulta ser a menudo su doble. Este cuaderno 
vacío se convierte en el confidente más leal, pues implica una acción secreta de sincero 
soliloquio, desprovisto de toda carga moral. Este fenómeno puede constatarse en Lettres de 
femmes, cuando una joven llamada Simone reflexiona en su cuaderno rojo sobre si puede 
realmente considerarse feliz después de un año de matrimonio (Prévost, 1906b, pp. 57-58). 
En este diario de color carmesí, la protagonista establece un diálogo a través del tiempo 
entre la joven que era en el momento de la boda y aquella en la que se convirtió un año des-
pués. Después de mucho meditar, llega a la conclusión de que, en el matrimonio, la ilusión 
inicial siempre termina por desaparecer. Sin embargo, el nuevo ser que emerge tras esa crisis 
es mucho más noble de lo que una podría creer. Una realidad debida al hecho de que su ser 
actual es consciente de su propio cuerpo, comprende la dinámica del mundo y, aunque ca-
lifica de “perverso” el hecho de haber perdido la castidad, es un individuo mucho más real 
que la entelequia figurativa que representaba la casta e inocente joven burguesa.

De igual modo, en Le jardin secret (1897), Marthe Lecoudrier vierte la angustia, el odio 
y el deseo de venganza contra su marido infiel sobre las satinadas páginas de su diario, sen-
timientos con los que muchas lectoras de la época se identificaban11 (Petcoff, 1992, p. 182). 
Para esta dama burguesa, el diario era el reflejo de su alma vindicativa, libre y contestataria, 
ante las exigencias conductuales marcadas por el discurso dominante, siendo, además, un 
claro símbolo de su desarrollo personal como individuo. Lecoudrier cuenta que desde que 
se casó, había dejado de escribir en su diario por el simple hecho de haber contraído matri-
monio, dándose cuenta, en el momento en que descubre que su marido le es infiel, que había 
estado completamente “anestesiada” desde el instante en que dejó de ser soltera:

10   Este fenómeno se agrava cuando vemos cómo Marcel Prévost hace de las mujeres infieles sus verdaderas 
heroínas (Adler, 1984, p. 170).

11   En Lettres de femmes, todos estos lúgubres sentimientos se transformaban en una pesada carga, melancólica 
y sombría para las mujeres, los cuales eran denominados por Mlle Luce de Giverny con el metafórico nombre de “les 
noirs” (Prévost, 1906b, p. 61).



285Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

El roman romanesque de Marcel Prévost: un género literario en clave femenina

Depuis le mariage, mes cahiers restaient oubliés : je n’y ai pas ajouté une ligne. C’est qu’en 
vérité, depuis mon mariage, je n’ai plus de pensée personnelle. Ainsi, une tragique bourgeoise 
silencieuse, qui ne lit guère, qui pense peu, qui ne demande au lendemain rien de nouveau : 
voilà ce qu’est devenue insensiblement, sans choc et sans souffrance, la petite pédante alerte, 
ambitieuse et vibrante que je fus ! […] La présence de Jean anesthésie, pour ainsi dire, tout un 
coin de moi, et c’est le coin par où l’on est nerveux et par où l’on souffre… (Prévost, 1906a, 
p. 16-17). 

Marthe Lecoudrier se había sentido feliz en ese estado “catatónico”, pero este letargo 
iba contra su naturaleza de ser libre para poder actuar y pensar sin yugos ajenos a su propia 
voluntad. De ahí que ésta deseara que su hija, Yvonne, leyera algún día con detenimiento el 
diario de su madre para saber todo lo que ella había soportado y evitara caer en los mismos 
errores que había cometido: “Toi qui seras peut-être, un jour, la seule lectrice de cette con-
fession, je veux qu’elle te donne, sur le devoir de la femme dans les grandes conjonctures de 
l’amour et du mariage, toutes les leçons que je n’ai pas eues, et que je cherche aujourd’hui, 
un peu à tâtons, dans mon propre passé…” (Prévost, 1906a, p. 57). También en Lettres 
à Françoise, el diario aparecerá como un manual de meditación y reflexión, siendo aquí 
descrito como un inventario de “cosas” que nos interesan (Prévost, 1908a, p. 6). En esas re-
flexiones, sobre todo en Lettres de femmes, encontramos el modo en que las mujeres relatan, 
como si un cuaderno de bitácora se tratase, ese proceso que va desde la ilusión del noviazgo 
hasta el hastío del matrimonio, su crisis y la aparición de la infidelidad. Este fenómeno se 
observa en la carta escrita por Mme de Vineuil a M. Jacques Lethillier, donde cuenta que, 
en cualquier aventura amorosa, como ocurre en las paradas de un trayecto en tren, existen 
distintas etapas por las que se pasa hasta llegar a su fin (Prévost, 1906b, p. 91). El diario de 
Simone también expone esta idea al contar cómo, después del matrimonio, en el breve espa-
cio de un año, tras mucho vivido, el amor-pasión termina por desaparecer (Prévost, 1906b, 
p. 61). El diario se convierte entonces en ese confidente donde el alma femenina encuentra 
un interlocutor en quien poder volcar los deseos, las meditaciones y los sentimientos más 
profundos de su ser.

Asimismo, y en relación a lo recién expuesto, Marta Lecoudrier, en Le jardin secret, 
recuerda que cuando ella era soltera, insensible a los dogmas religiosos y contraria a las nor-
mas establecidas para su clase social, sólo actuaba en función de aquello que le dictaba su 
conciencia, sintiéndose, así, moral e intelectualmente superior a muchas otras personas. Una 
vez casada, no se sentía ni peor ni mejor, pero su conciencia había quedado dormida (Pré-
vost, 1906a, p. 15). Más tarde, Mme Lecoudrier constata esta evidencia cuando encuentra la 
llave del cajón secreto de la oficina de su marido. En este compartimiento, ésta descubre la 
correspondencia que su esposo mantenía con otra mujer, entendiendo, en ese preciso instan-
te, que aquella llave no sólo abría el cajón, sino también las puertas de su propia conciencia 
hasta entonces blindadas al raciocinio: 

Je viens de faire une découverte autrement décisive que celle d’une clef sur le tiroir où mon 
mari enferme ses papiers secrets. C’est la clef de ma conscience que j’avais oubliée durant des 
années, et que l’incident d’une rencontre fortuite replace sous mes yeux (Prévost, 1906a, p. 46). 



286 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

Jordi Luengo López / Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla

Marthe Lecoudrier, a pesar de la angustia, los ataques nerviosos, el insomnio y el ma-
lestar que le causaba el conocimiento de las infidelidades de su marido, se da cuenta del 
sopor en el que el matrimonio había sumergido su mente e inteligencia, además de anular 
aquella imperiosa necesidad de escribir en su diario que tenía de soltera para dar sosiego a 
su espíritu. 

5. La correspondencia epistolar: degradación moral e intelectual
	
El hecho de que las mujeres burguesas se enviaran tantas cartas a lo largo del siglo XIX 

se debe principalmente al clima de individualismo que se había arraigado desde la revolu-
ción industrial. Con este cambio cualitativo, las familias se vieron obligadas a distanciarse 
y las cartas12 se convirtieron en la única forma de mantener el contacto con sus maridos 
(Bellais, 2000, p. 71). Esta focalización sobre el propio yo, y el estrecho vínculo personal 
creado con su interlocutor/a, hacían que el carácter confidencial de estas cartas resultara ser 
tan íntimo como el de las confesiones en un diario. Este hecho lo testimonia Prévost cuando, 
en Lettres à Françoise, pide a su sobrina ficticia que nunca mostrara a sus compañeras las 
cartas que él le enviaba. El escritor francés sabía que las jóvenes en general carecían de la 
mente moderna de su pupila, por lo que éstas podían fácilmente burlarse de ella al no en-
tenderlas, debido, según el autor, a su espíritu frívolo (Prévost, 1908a, p. 91). Sin embargo, 
la correspondencia más personal se daba entre las mujeres burguesas que confesaban sus 
infidelidades a través del género epistolar. De ahí constatamos la “doble moral” en la que és-
tas vivían, ya que mantenían varias relaciones o estaban dispuestas a participar en la lúdica 
dinámica de los amores prohibidos.

Las cartas son también un modo de deleitarse con cada una de las palabras en ellas escri-
tas al poderse guardar con mimo para releerlas una y otra vez13, pero también un documento 
escrito que puede comprometer a quien lo haya redactado. Esta evidencia la constatamos 
en la misiva que Mme Gabrielle d’Arteny manda a M. Maxime Renouard, diciéndole que 
ella no está dispuesta a ser la amante, ni el entretenimiento de nadie, indicándole que le 
devolviera sus cartas, porque, en su haber, todavía conservaba las que él le había escrito, 
además de ciertos documentos concernientes a sus finanzas que podrían ponerle en la cuerda 
floja frente a sus electores (Prévost, 1908b, p. 6). De igual modo, Mme Gaston Royer, será 
consciente de ese peligro cuando escriba a Mlle Jeane Ambrus, pidiéndole que, tras leer la 
carta que esta le envía, la queme cuanto antes (Prévost, 1908b, p. 23). En relación a este úl-
timo caso, cabe decir que son muchas las cartas que se queman en los pasajes de la literatura 
prevostiana. Algunos de estos episodios los tenemos en L’automne d’une femme, cuando 
Cécile Royaumont termina quemando las cartas que un desconocido, bajo el nombre de 
Véritable Ami, le envía contándole la relación íntima que tiene su marido, Paul Royaumont, 

12   No es de extrañar que, en Chonchette, la joven protagonista escribiera a su padre, confesándole que ignoraba 
si la carta que le mandaba llegaría a buen puerto, pues eran muchas las misivas que circulan a lo largo del día por toda 
Francia (Prévost, 1905, p. 85).

13   Es el caso de Mme de Morisset, en Nouvelles Lettres de femmes, cuando ésta confiesa a M. Maurice Leblond 
que las cartas de su “gentilhombre” eran tan hermosas que las guardaba con ternura para poder releerlas tantas veces 
como quisiera (Prévost, 1908b, p. 38)



287Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

El roman romanesque de Marcel Prévost: un género literario en clave femenina

con Ida Fürst (Prévost, 1907a, p. 79); con Jeanne de la Caze, en Chonchette, cuando quema 
todas aquellas cartas —y libros también— que le recuerdan la traición de su marido, Marcel 
de Morange, ante la mirada de su madre, Mme Lucienne de Morange, quien no podía repro-
charle nada a su nuera, pues estaba convencida de que su hijo se encontraba en el purgatorio 
por su adúltera conducta (Prévost, 1905, p. 110); o, cuando Chonchette destruye con fuego 
las cartas que recibe de Jean d’Escarpit en las que le pide perdón y niega la presunta idea de 
que sean hermanos (Prévost, 1905, p. 125). La simbología de prender las cartas se recoge 
en Le jardin secret, donde, según Marthe Lecoudrier, la acción en sí es una metáfora de la 
propia muerte (Prévost, 1906a, p. 120). Los sentimientos más íntimos que se vuelcan en las 
cartas, sobre todo cuando surgen del enamoramiento, una vez pasado este estado de aliena-
ción mental, se convierten en un arma de doble filo.

Existe, además, otra forma de expresar los pensamientos más íntimos a través de la es-
critura, donde comulgan ambos recursos. Este fenómeno se da cuando se escribe una carta 
a un ser querido ya fallecido en el diario personal. Chonchete lo hace con su amiga Louise, 
dirigiéndose a ella como “chère morte” (Prévost, 1905, p. 83). Sin duda, esta práctica será 
igualmente efectiva para vaciar el espíritu, sin pudor alguno y sin estar pendiente de los 
dictámenes del discurso dominante, aunque, obviamente, las cartas escritas nunca tendrán 
respuesta.

6. Conclusiones
	
Las características del roman romanesque contemporáneo fueron establecidas por Mar-

cel Prévost en un intento de situar su producción literaria en una corriente diferente a las 
que entonces existían. Alejándose del naturalismo, el impresionismo, el positivismo y la 
novela psicológica o experimental, el autor francés creó un género literario a partir del cual 
pudo definir su propio ideal de escritor. Este género agrupaba diferentes subgéneros como el 
biográfico, el epistolar o la novela de amor, alejándose a su vez de cualquier asociación con 
el roman romanesque del Renacimiento. En esta estructura de estilo y contenido se podía 
constatar la doble presencia de la novela autobiográfica y las historias de amor, que se ex-
teriorizaban a través de las cartas y diarios escritos por las damas y señoritas interseculares. 
Por medio de esta mezcla literaria, el autor buscaba enunciar los dilemas del espíritu que, en 
el plano sentimental, pesaban sobre la sociedad burguesa de la época en su conjunto, pero 
muy especialmente sobre las mujeres.

Marcel Prévost concibió el roman romanesque como un género universal del que Geor-
ge Sand era la referencia directa en el siglo XIX, pudiéndose extrapolar, empero, aunque 
sin cumplir con sus preceptos descriptivos, a otros escritores pertenecientes a diferentes 
corrientes literarias del periodo decimonónico. Esta concepción holística de la literatura 
reunida en un único género, se explicaba por el hecho de que abordaba directamente el 
universo de los sentimientos, inherente a todo ser humano. Por eso, el proyecto prevostiano 
de renovación literaria consistía en reivindicar la permeabilidad de los dilemas existenciales 
del individuo, destacando, entre ellos, las cuestiones del corazón.

Utilizando diferentes estrategias literarias, el escritor parisino, para asegurar el buen de-
sarrollo de su proyecto de renovación literaria, el cual pasaba por el de las damas burguesas, 



288 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

Jordi Luengo López / Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla

permeabiliza su ser dentro del texto escrito. Lo hizo inventando alter egos que intercedían 
en el desarrollo de la narrativa, con personajes masculinos que guiaban a sus protagonistas 
femeninas hacia una regeneración moral acorde con los tiempos modernos, aunque también 
usurpando la voz de las mujeres al recurrir a sus diarios íntimos y correspondencia epistolar. 
Marcel Prévost, en efecto, comulgó también con el fenómeno de la ventriloquia del patriar-
cado al exponer los problemas y dilemas que atormentaban las mentes de sus heroínas bajo 
su prisma interpretativo. En este sentido, el roman romanesque, cuya base era abordar el 
universo emocional de sus personajes, carecía de sinceridad al exponer el pensamiento fe-
menino a través de una voz que no le era propia, sino que venía condicionada por la voluntad 
masculina. Con todo, a pesar de la ausencia de la écriture féminine cixousiana en el relato 
prevostiano, el escritor parisino supo acercarse de manera empática a esta Nueva Mujer que 
inauguraría la pasada centuria.

El roman romanesque moderne no se ha consolidado en los anales de la literatura france-
sa, siendo atribuido por la crítica literaria actual a Marcel Prévost, aunque sus novelas sean 
un testimonio inestimable de la sociedad burguesa de la época y, en particular, del trans-
gresor proceder de algunas mujeres de esa clase social —recuérdese que Les demi-vierges 
estuvo condenada por haber revelado al mundo “los secretos de la burguesía”. De ahí que 
este género merezca ser abordado, e incluso recuperado, dado que si bien Prévost describió 
el sentimiento del alma femenina desde su condición de hombre, es innegable que, más allá 
de ese “feminismo moderado” que se le atribuía, supo esbozar el sentir de estas damas bur-
guesas ante la llegada de nuevas libertades que traería consigo el nuevo siglo.

REFERENCIAS

Adler, L. (1984). Secrets d’alcôve. Histoire du couple 1830-1930. Éditions Complexe. 
Angenot, M. (1983). Des Romans pour les femmes : un secteur du discours social en 1889. 

Études littéraires, 16 (3), 317-350. 
Bellais, R. (2000). La femme et l’industriel : travailleuses et ménagères en colère dans la 

révolution industrielle. L’Harmattan.
Bertaut, J. (1904). Marcel Prévost. Bibliothèque Internationale d’Édition.
Cixous, H. (2010). Le rire de la Méduse et autres ironies. Galilée. 
Corbin, A. (1998). Le temps, le désir et l’horreur. Essais sur le dix-neuvième siècle. Flamarion. 
Démoris, R. (2002). Le roman à la première personne. Du classicisme aux lumières. Droz.
Duomic, R. (mai/juin, 1900). Deux romans de M. Marcel Prévost. Revue Littéraire. Revue 

des Deux Mondes, 913-924.
García Fuentes, R. (2022) : El legado feminista de Gyp: la irrupción de “jeune fille moder-

ne” en la Francia de entresiglos (1990-1920). Universidad de Málaga. 
Grandjean-Hogg, S. (1996). L’évolution de la librairie Arthème Fayard (1857-1936). Thèse 

présentée en vue de l’obtention du Doctorat d’Histoire Contemporaine, sous la 
direction du professeur Jean-Yves Mollire. Université de Versailles Saint-Quen-
tin-en-Yvelines. 

Luengo, J. (2022). Les dames bourgeoises dans le Paris du péché sans faute. La corruption 
de la dévotion chrétienne dans l’œuvre prévostienne. Thélème. Revista Complu-



289Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

El roman romanesque de Marcel Prévost: un género literario en clave femenina

tense de Estudios Franceses, 37 (2), 257-265. DOI: https://dx.doi.org/10.5209/
thel.80921 

Luengo, J. (2016). Actitudes y contingencias ante la libertad sexual femenina de un París de 
entresiglos (1880-1914). En C. Martínez-López, Cándida et al.. Mujeres e Histo-
ria (pp. 121-170). Universidad de Valladolid. 

Martinière, N. (2008). Figures du double : du personnage au texte. Presses Universitaires 
de Rennes.

Moi, T. (2002). Sexual/Textual Politics: Feminist Literary Theory. Routledge.  
Montandon, A. (1999). Le Roman au XVIIIe siècle en Europe. Presses Universitaires de 

France.
Néret, J.-A. (1953). Histoire illustrée de la Librairie et du livre français des origines à nos 

jours. Lamarre.
Petcoff, C. (1992). Le féminisme de Marcel Prévost ou l’art de la mystification. A thesis sub-

mitted to the Faculty of Graduate Studies and Research in patriarcal fultillment of 
the requirements for the degree of Ph. D.. Departement of French Language and 
Literature. McGill University, 1992.

Prévost, M. (1912a). Pierre et Thérèse. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1912b). Lettres à Françoise mariée. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1908a). Lettres à Françoise. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1908b). Nouvelles lettres de femmes. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1907a). L’automne d’une femme. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1907b). L’heureux ménage. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1907c). Les demi-vierges. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1906a). Le jardin secret. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1906b). Lettres de femmes. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1906c). Cousine Laura. Mœurs du théâtre. Arthème Fayard.
Prévost, M. (1905). Chonchette. Arthème Fayard.
Prévost, M. (12 mai, 1891). Le Roman Romanesque Moderne. Le Figaro, 1.
Rageot, G. (octobre/novembre/décembre, 1904). Le roman de la morale. Marcel Prévost. À 

propos de La Princesse d’Erminge. La Renaissance Latine, 4, 358-366.
Rochefort, F. (2003). Assignations de genres dans Lettres à Françoise de Marcel Prévost. En 

C. Boustani (Ed.). Aux frontières des deux genres. En hommage à Andrée Chedid 
(pp. 343-356). Karthala. 

PERFIL ACADÉMICO-PROFESIONAL

Jordi Luengo es Profesor Titular en el Área de Filología francesa del Departamento de 
Filología y Traducción de la Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla. Es doctor por la Uni-
versitat Jaume I de Castellón (Premio Extraordinario) (2007) y por la Universidad del País 
Vasco-Euskal Herriko Unibertsitatea (Premio Extraordinario) (2017). Ha recibido el premio 
de Investigación Victoria Kent del Seminario de Estudios Interdisciplinares de la Mujer de 
la Universidad de Málaga (2007) y el premio de Investigación Presen Sáez de Descatllar 

https://dx.doi.org/10.5209/thel.80921
https://dx.doi.org/10.5209/thel.80921


290 Estudios Románicos, Volumen 35, 2026, pp. 275-290

Jordi Luengo López / Universidad Pablo de Olavide, de Sevilla

del Centro de Coordinación de Estudios de Género de las Universidades de la Comunidad 
Valenciana (2008). También ha recibido el Premio Nacional de la Asociación Española de 
Investigación de Historia de las Mujeres (AEIHM) (2008). Desde el año 2008 hasta el 2010 
impartió su docencia en la Université de Franche-Comté de Besançon, año en que se le 
concedió la Beca Postdoctoral del Ministerio de Educación para desarrollar su investigación 
en el Centre de Recherche sur l’Espagne Contemporaine (CREC) de la Université Sorbonne 
Nouvelle - Paris 3 del que todavía forma parte. Entre sus publicaciones destacan La otra 
cara de la Bohemia. Entre la subversión y la resignificación identitaria (2009), Gozos y 
ocios de la Mujer Moderna. Transgresiones estéticas en la vida urbana del primer tercio 
del siglo XX (2008) y Teatro de Mujer (Traducción y edición crítica de Théâtre de Madame 
de Jeanne Marni) (2016).

Fecha de recepción: 24-02-2025
Fecha de aceptación: 11-07-2025




