Daimon. Revista Internacional de Filosofia, en prensa, aceptado para publicacion tras revision por pares doble ciego.

ISSN: 1989-4651 (electronico) http://dx.doi.org/10.6018/daimon.667551

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 3.0 Espafia (texto legal). Se pueden copiar, usar,
difundir, transmitir y exponer publicamente, siempre que: i) se cite la autoria y la fuente original de su publicacién (revista,
editorial y URL de la obra); ii) no se usen para fines comerciales; iii) si remezcla, transforma o crea a partir del material, no
podra distribuir el material modificado.

Confluencias entre soledad y nostalgia, claves fenomenoldgicas para su
comprension
Confluence between loneliness and nostalgia, phenomenological key to understanding

them
JORGE MONTESO-VENTURA!

Resumen: En el marco del creciente interés que ambitos como la salud o lo social estan demostrando por
fendmenos como la soledad o la nostalgia, el presente articulo pretende aportar una mirada filosofica a la
relacion que ambas mantienen; relacion que, como veremos, nos acompafia desde el momento de su
conceptualizacion. Para ello nos centraremos en dos objetivos fundamentales: un primero orientado a dar
muestra, mediante andlisis de textos y una revision lingiiistica, de lo antigua y arraigada que se encuentra
dicha relacion, hasta el punto de darse por sentada, sin un cuestionamiento suficiente que prevenga el
extremo de imprecisar sus limites. El segundo, y principal, destinado a analizar, desde un prisma
fenomenoldgico, qué justifica dicha relacion asi como a delimitar sus margenes, permitiendo afinar su
comprension al tiempo que apuntar hacia un potencial uso aplicado de la misma, retornando asi al interés
de las citadas ciencias aplicadas.

Palabras clave: Soledad, nostalgia, recuerdos, hogar, regreso, fenomenologia.

Abstract: Within the framework of the growing interest that areas such as health or social studies are
showing in phenomena such as loneliness and nostalgia, this article aims to provide a philosophical
perspective on the relationship between the two, a relationship that, as we will see, has been with us
since its conceptualization. To this end, we will focus on two fundamental objectives: the first, aimed at
demonstrating, through text analysis and a linguistic review, how ancient and deeply rooted this
relationship is, to the point of being taken for granted, without sufficient questioning to prevent the
extreme of imprecise its limits. The second and main objective is aimed at analysing, from a
phenomenological perspective, what justifies this relationship, as well as delimiting its margins, allowing
for a refined understanding while pointing toward its potential applied use, thus returning to the interest
of the aforementioned applied sciences.

Key words: Loneliness, nostalgia, memories, home, homecoming, phenomenology.

1. Introduccion
En el canto V de la Odisea, Homero expone como, llevando ya Odiseo cerca de

siete afios en Ogigia, se sentaba a diario «en el mismo cantil; no acababa de secarse en

Recibido: 18/06/2025.  Aceptado: 04/01/2026.

! Responsable del area de Antropologia filosofica del Centre d’Estudis Antropologics ACAF. Contacto:
jmonteso@centreacaf.org. Lineas de investigacion: Antropologia filoséfica, fenomenologia y afectividad.
Publicaciones recientes: (2025). “Soledad, entre relevancias y discontinuidades, una mirada desde la
fenomenologia”. Isegoria, 73. https://doi.org/10.3989/isegoria.2025.73.1666; (2024). “La nostalgia como

anhelo del presente que nunca llego a ser”. Endoxa, 54: 217-239.
https://doi.org/10.5944/endoxa.54.2024.30702.



sus ojos el llanto, se le iba la vida en gemir por su hogar» (5, 150)%. Odiseo, pese a la
complaciente compaiiia de Calipso, no podia evitar los envites de la soledad, ese
malestar provocado por un distanciamiento amargo, indeseado, respecto de lo que para
si era familiar y que, poco a poco, iba «destrozando su alma en dolores, gemidos y en
lloro que caia de sus ojos atentos al mar infecundo» (5, 155). Como a muchos de sus
compafieros de viaje, la distancia —espacial y temporal— respecto de su hogar (con la
ignorancia que trae consigo) provocaba en ellos una amarga sensacion de soledad, de
pesar, de melancolia. El «recuerdo del hogar», constante manifestacion de su inevitable
ausencia, perseguia a los aqueos presentificando ese anhelo inquebrantable de recuperar
la continuidad de sus vidas, esas que el inesperado viaje a Ilion truncod; un deseo,
rabioso desde entonces, solo capaz de saciarse con la llegada del amanecer en que sus
ojos por fin volviesen a divisar las costas de sus ciudades. El propio laertiada expresaba
su anhelo lamentando que «es ansia de todos mis dias, el llegar a mi casa y gozar con la
luz del regreso (véotiov fjuap)» (5, 220).

Amarrada en recuerdos, en esa mas o menos vaga «memoria de hogar» —que,
aunque perdido, sigue muy presente en su forma ausente—, la soledad se ha asociado
historica e incluso en ocasiones semanticamente, asi lo veremos, a cierto tipo de
afioranza, a ese sentir que Hofer, en 1688, rebautizase como «nostalgia» para enfatizar
el dolor o melancolia que sufre quien anhela regresar a su hogar pero que, por avatares
del destino, lo ve fuera de su alcance®. Esa ausencia, esa pérdida, evidenciada en la
anulacion que implica el hecho mismo de ser ahora un recuerdo, ha sido, y sigue siendo,
causa poderosa de soledades, de tristezas, de duelos; pero en su expresion de anhelo, de
deseo, también ha sido impulso de vida para muchos solitarios quienes, en su intencion,
hallan cierta exhalacion para resistir, para no sucumbir a la melancolia.

Esta relacion, aparentemente ambivalente, entre soledad y nostalgia, donde esta
ultima se presenta como refugio a la vez que aliciente ante la soledad, sigue estando
muy presente en nuestros dias, quizd incluso con animo renovado. Tal es asi que, con
solo una sencilla revision sistematica, podemos ver como el nimero de estudios
provenientes de las ciencias sociales y de la salud orientados a tales fendmenos han

crecido sobremanera en los ultimos afios, entre ellos aquellos que se centran en la

2 Para las traducciones de la Odisea nos basamos en las de José Manuel Pabon para Gredos.

3 Para un andlisis conceptual de lo nostalgico ver Scheuchzer (1731); Starobinsky (1966); Castelnuovo-
Tedesco (1980); o Boym (2015). Sobre un estudio histérico se puede consultar a Bolzinger (2006) o a
Dodman (2018). Finalmente, para una mirada fenomenologica, ver Quepons (2013 y 2015) y Monteso-
Ventura (2022).



irrupcion de la nostalgia ante determinadas situaciones de soledad®. Asi, pese al paso del
tiempo, tan lejos ya de Odiseo, esta entroncada dupla soledad-nostalgia no solo no se ha
disipado sino que parece robustecerse a través de los cambios culturales y sociales
transitados, cierto que con sus necesarios matices y variaciones, que abordaremos, pero
manteniendo suficientes visos de mismidad como para reconocerlos.

De este modo, nuestro primer objetivo ird dirigido, precisamente, a encuadrar la
referida relacion, y lo haremos poniendo el acento en el origen y conceptualizacion de la
misma, la cual, como hemos avanzado, se remonta a los textos pristinos de nuestro
legado cultural. Sin embargo, su genuinidad irdA mucho mas alld de las conocidas
referencias literarias, llegando a determinar, por cuan asumida se experimenta la
relacion, la misma formacion de los conceptos que historicamente hemos utilizado para
su referencia, hasta el extremo de compartir no solo parte del significado sino incluso
origen etimoldgico. Asimismo, tras enmarcar la vivencia de esta relacién soledad-
nostalgia, realizaremos un escrutinio y seguimiento de la formacién conceptual de
ambos términos a través de distintos diccionarios historicos® en lengua castellana,
atendiendo al establecimiento de sus acepciones y a los matices que el tiempo ha ido
fijando. Con ello llegaremos a nuestros dias, donde, con la RAE, comprobaremos el
alcance de su vinculacion hasta el extremos de considerar ambos conceptos sindnimos,
incluyendo una acepcion especifica para soledad —la tercera— que la acerca
especialmente al sentir nostalgico®.

Finalmente, encuadrada la relacion, quedara, como segundo y principal objetivo,
analizar qué justifica dicha relacion y, por tanto, qué motiva a que ambas vivencias
confluyan de un modo tan extendido en su significacion. Esto se hard mediante analisis
fenomenoldgico, considerando cada una de las vivencias en particular, delimitando sus
alcances, como las vivimos, de modo que su circunscripcidon nos permita, a
continuacion, centrarnos en sus puntos de encuentro, en sus confluencias, en como se
relacionan y se sustentan mutuamente.

Este andlisis descriptivo permitird no solo delimitar ambas vivencias, y por tanto

hacerlas mas comprensibles, sino también abrir posibilidades a su empleo, a su gestion

4 Como ejemplos mas destacados resefiamos los trabajos de Zhou et al. (2008); Wildschut ef al. (2010);
Abeyta et al. (2020, 2023) o Newman y Sachs (2020).

5 Consultaremos la Enciclopedia de Alonso (1958), que cubre los ss. XII-XX, asi como diccionarios tales
al DEMel (https://demel.uni-rostock.de/browse/attestations?used lemma object=100002876); o el
DICCA-XV (http://ghcl.ub.edu/diccaxv/dictionary/SearchAlll emas).

® REAL ACADEMIA ESPANOLA: Diccionario de la lengua espaiiola, 23.* ed., [version 23.8 en linea]:
https://dle.rae.es/soledad?m=form [01/06/2025].




tal y como pretenden las referidas ciencias sociales y de la salud, esto es, permitird no
solo esclarecer y justificar la aparente ambivalencia que define su relacion, sino también
abrir ventanas de posibilidad a mejorar la experiencia de emociones que, en
determinadas ocasiones, pueden llegar a ser germen de malestares o desazones y que

tanto parecen preocupar hoy en dia.

2. La “luz del regreso”

Néotiov fjuap, traducida al castellano como «la luz del regreso»’, es una de las
expresiones mas empleadas por Homero a la hora de referir ese deseado regreso de los
héroes a sus ciudades (7olig), en particular de Odiseo. En su forma literal, la expresion
aparece referida de forma invariable a lo largo de toda la Odisea (1, 10; 1, 350; 5, 215;
6, 310; 8, 465), aunque también implicita en distintas consideraciones (1, 55; 1, 75; 10,
90; 12, 35). No sera el Unico autor que la utilice, siglos después Esquilo seguira
haciéndolo en Los persas (260), y con variantes en Agamenon (340, 500, 600); también
Sofocles en su Ayax (700, 855), y en Filoctetes (660) mediante variantes donde la luz se
vincula, a nivel simbdlico, con la idea de regreso (voorog).

Para comprender este uso debemos recordar la tendencia, muy arraigada en el
marco moral griego, por la que todo ciudadano mantenia siempre una relacion de
compromiso permanente para con su polis, especialmente cuando hablamos de lideres o
soberanos, héroes para quienes tal obligacion fundamentaba el sentido mismo de sus
vidas®. Precisamente por ello, y asi nos los describen los poetas, estos héroes son por
definicion seres Unicos y, por ende, solitarios. En los relatos suelen presentarse como
personajes continuamente privados de esa «vivencia de hogar» que colma sus
obligaciones, arrastrados a contextos inhospitos que por guerra, traiciones, desastres o
simplemente por las tribulaciones de un accidentado regreso, les mantienen privados de
semejante horizonte de familiaridad. Por tanto, como bien remarca Nieto Herndndez
(1988), son personajes siempre solos frente a muchos (uodvog éwv woléot); Unicos en su
condicion y, por tanto, que se sienten solos, que se saben solos: el héroe vive «solo en
su grandeza porque, debido precisamente a ella, nadie puede ser su igual» (Nieto

Hernéndez, 1988: 137). Esa exigencia, que les obliga a estar por encima del resto (de

7 Asi lo vemos en las traducciones de Pabon de la Odisea o en las de Perea Morales a las Tragedias de
Esquilo.

8 En su Politica, decia Aristoteles: «la ciudad (wd/ic) es por naturaleza, y el hombre es por naturaleza un
animal social ({@ov moditixov), y que el insocial por naturaleza y no por azar es o un ser inferior o un ser
superior al hombre» (1, 2, 1253a).



sus hombres, de sus subditos, de su pasado incluso), ese afan por sobresalir entre sus
iguales y acrecentar su gloria, les empuja a una individuacion que, en su rareza, les
vuelve aun mas responsables de su «hogar», de su mundo-familiar, en tanto son los
unicos. Pero precisamente en su dislocamiento, cuando se hallan alejados de este
mundo, de su destino, la soledad irrumpe de forma inevitable en ellos.

Esto se aprecia de forma excepcional en el laertiada, especialmente en su
Odisea’. Su soledad no solo emana de su cualidad de héroe (algo que ya vemos en la
[liada), en su retorno a ftaca se agrava. En primer lugar porque Odiseo, cuando se nos
presenta el poema, es el Unico de entre los héroes que todavia no ha alcanzado las costas
de su hogar; el resto o ya lo estan o perdieron la /uz del regreso en su caida (1, 350). A
su vez, porque a su soledad se le afiade la que le hacen sentir sus hombres cuando, por
insubordinacion o por constantes debilidades o negligencias, provocan no pocos males
afiadidos a su caudillo, avatares que alimentan sus dudas y le arrojan més a la soledad.
Finalmente, por su simple e irrenunciable condicién de extranjero; en tanto viajante
perenne, su andanza le lleva a ser y a sentirse extrafio en cada puerto, pues nunca es el
suyo. Quizd por eso, como apuntase Muller (1966), solo Atenea, en su condicion
inmaterial, se le presenta como Unica cuidadora, tan maternal como inalcanzable.

En este mundo de soledades, en plural —pues no es solo Odiseo quien las
sufre—, el recuerdo del hogar parece convertirse en una especie de /uz o baliza, quiza la
unica mas alld de la sed de gloria, capaz de alumbrar sus destinos. Una luz que les
permite resistir los avatares en tanto promesa, como esperanza de recuperar la compafiia
perdida y de la que solo saborean la amargura de su ignorancia (afioranza'®). Y esto es
interesante, pues no son ajenos a que, estrictamente, ese hogar, ese pasado, ya nunca
volvera a ser, al menos no como lo anhelan, no como lo recuerdan, pues lo que
perdieron es irrecuperable: ni ellos son los mismos que partieron hacia Ilion (ahora
arrastran tantas heridas y lamentos como glorias); ni sus hogares quedaron suspendidos
en el tiempo, mas bien sucede lo contrario. Un buen ejemplo de ello lo vemos en el

regreso de Agamenon a Micenas, argumento de no pocas tragedias.

° En todo el ciclo troyano, al menos en lo que de él conocemos (incluyendo fragmentos o restimenes de
los Nostoi), podemos encontrar alusiones constantes a ese anhelo de regreso ya la soledad que se le
asocia. Ver Bernabé Pajares (1999).

10 dfiorar proviene del catalan enyorar que, a su vez, deriva del latin ignordare (DECat, 111, 412, b, 60),
esto es, no saber, desconocer algo, que en el latin oral se empleaba en expresiones como ignorare de
aliquo, y que implicaba el desconocimiento del paradero o situacion de alguien o no tener noticias de ¢l,
Asi, afiorar equivaldria al dolor que provoca la ignorancia de no saber qué esta pasando en el hogar de
uno durante su ausencia.



Como decimos, los autores griegos, especialmente Homero, utilizaron con cierta
frecuencia la expresion véoriuov fjuop para referir precisamente ese anhelo de regreso
que nace de su soledad y su afioranza, una expresion que, en este contexto, torna
especialmente pertinente la traduccion castellana de «luz del regreso». Como bien
analiza Frame a partir de sus trabajos sobre el mito del retorno (1978), el concepto
vootog (en su forma transitiva véouar) esta estrechamente relacionado con el término de
raiz indoeuropea nes-, el cual alude a ese «regreso de la muerte» o «regreso de la
oscuridad» que, en su forma positiva, nos lleva «al regreso a la luz y a la vida»!!. Por
tanto, cuando Homero habla del retorno, segin las tesis de Frame, el aedo esta
refiriéndose a algo mas que a un simple anhelo de regreso al lugar o a la ciudad de
origen, su deseo no se circunscribe a una tierra o a un pais, sino a toda una «vivencia de
hogar», con lo que esta implica a nivel de familiaridad o propiedad!?. Asi, vemos como
la «luz del regreso» clama por la recuperacion no de un espacio o de un tiempo vivido
sino por el sentido de vida que se le asocia, ahora alterada. En otras palabras, clama por
restablecer esa temporalidad interna que vincula al héroe consigo mismo, ese yo-
presente —solitario— que pretende ese yo-prelapsario que qued6 mas alla de la partida
y con el que busca, pese a su irrecuperabilidad, recomponer al menos cierta continuidad,
superando la rotura vivida en su proyecto y recuperar asi su vida, su luz.

Es por esto que la memoria, los recuerdos, son tan relevantes para los personajes
homéricos. El recuerdo ya es por si mismo una forma de regreso, de presentificacion del
pasado, de volver a la mente o a la conciencia (vodg) ese yo, ahora pretérito, que a su
vez se anhela futuro, pues se torna objeto de todas sus intenciones. Sin el recuerdo del
hogar, la vivencia de soledad del héroe pierde el contenido que la dota de sentido para
¢l, se vuelve vacia, oscura (nes-). Asi lo vemos en el pasaje de los lotéfagos donde el
autor cuenta: «el que de ellos probaba su meloso dulzor, al instante perdia todo gusto de
volver y llegar con noticias al suelo paterno; solo ansiaba quedarse entre aquellos

lotéfagos, dando al olvido el regreso» (9, 90); también cuando Odiseo baja al Hades y

! Frame analiza la relacién entre douévag (salvarse o regresar de la muerte) y véouou que, en sentido
transitivo significaria volver a casa, con la presencia del elemento —vodg, el cual contiene la raiz
indoeuropea rnes- cuyo significado se ajustaria a «regreso de la muerte o de la oscuridad» (1978: 30), por
tanto, «regreso a la vida y a la luz» que, en tal caso, estaria relacionada con la vision o el entendimiento.
Asi, el propio Frame (1978: 41) afirma sobre el pasaje de la Odisea en que los compaiieros del laertiada
(«insensatos») son privados de la [uz del regreso por el Sol Hiperion (1, 10), «perdieron su ndstos por
falta de noos». En este sentido, también Benveniste (1966: 172) nos traduce véouar como «regreso a un
estado familiar», muy relacionado con la idea de «vivencia de hogar».

12 Sobre la nocion de «vivencia de hogar» o mundo-familiar, ver: Husserl (Hua VI); Waldenfels (2001);
Osswald (2018); o Steinbock (2022).



se encuentra con Elpénor quien le suplica: «haz memoria de mi, te lo ruego, no me dejes
alli en soledad, sin sepulcro y sin llanto» (11, 70), suceso que Homero aprovecha para
acentuar esta relacion entre soledad, recuerdo y nostalgia.

La memoria, el recuerdo, actia como una /uz que mantiene viva la llama del
deseo por el regreso, evidenciando y a la vez protegiendo de la soledad. Sin ella, sin
recuerdos, el olvido convierte la «vivencia de hogar» en oscuridad, la desvanece o,
como diria Husserl, la somete a un «apagamiento del presente» (Hua XXXIII, 65: 14-
18) por el que toda vivencia se hunde en la oscuridad de la memoria, se debilita, pierde
claridad'®. Por eso, no solo en el marco cultural griego sino también en el actual, la
soledad, acompafiada de memoria, atrae a la nostalgia, a ese deseo por recuperar el
sentido o la luz de nuestras vidas; en cambio, sin memoria, la soledad solo llama a la
indiferencia, a la oscuridad y, por tanto, puede que ni siquiera tomemos consciencia de

ella.

3. El sentimiento de soledad y el término saudade

Visto, de un modo mdas o menos sucinto, como esta relacion soledad-nostalgia
nos acompana, al menos, desde que disponemos de registros escritos, analizaremos
ahora cémo surgen esos conceptos con que pretendemos abrazar significativamente
tales estados afectivos. Asi, en tiempos ya mas recientes, Karl Vossler, en su estudio
sobre La soledad en la poesia espaniola (1941), volvié a poner el acento sobre esta
relacion remontando sus pesquisas hasta periodos medievales. No era tal el proposito
del hispanista, a este inicamente le interesaba escrutar el origen del término soledad,
pero en su busqueda dio en otro punto de encuentro, muy significativo para nosotros,
que no solo emparentaba semanticamente la soledad con la nostalgia, sino también
etimoldgicamente.

En su estudio, Vossler ahond6 hasta dar con el origen del uso de la palabra
soledad en el término soédade (neologismo erudito inspirado en el término de raiz latina
solitatem)'*. Detectado por vez primera en los cancioneros portugueses de los siglos
XIII y XIV (en particular del Rey don Denis o en autores como Camdes o Sa de

Miranda), el término se usé precisamente para nombrar, de manera lirica, el sentimiento

13 Sobre el olvido en Husserl, ver Kretschel (2018).

4 BEn su obra, Vossler (2000: 13) manifiesta como el término soledad procede etimologica y
fonéticamente de solitatem, pero dada la rareza del término latino y su derivacion, hace suponer que se
trata de un neologismo de origen ibérico, de influencia galaico-portuguesa, refiriendo las formas
originales de soédade, soidade, y suidade.



de tristeza, afan, anhelo o nostalgia que provoca la ausencia o abandono. Este uso del
término para referirse a la vivencia subjetiva de soledad —al sentirse solo— se
contrapondria con una soledad de cardcter mas objetivo, propia del aislamiento —del
estar solo—, a la que se mentaria con términos como isolamento, retiro o deserto entre
otros.

Mas alld de como el uso del término llegara a influir en autores castellanos
siglos después, para lo cual remitimos al estudio de Vossler, nos interesa aqui centrar la
atencion en esa acepcion subjetiva por la cual la soledad se asocia semanticamente, y de
una manera muy directa, a la nostalgia, hecho que, no sin modulaciones, llegara hasta
nuestros dias. Es el propio hispanista quien pone el acento en ello cuando subraya la
asociacion entre el término soledad y su forma saudade (Vossler, 2000: 15),
evolucionada de la referida soédade.

La forma saudade empieza a aparecer en el siglo XIV ganando mayor presencia
a medida que se extingue el uso de las formas analogas como soédade, soidade, o
suidade, con la que llega a coexistir en competencia durante cierto tiempo.
Independientemente de la escasa alteracion fonética recibida —bésicamente en los
acentos—, saudade perdurard hasta nuestro tiempo para nombrar precisamente, no a
una soledad sui generis, sino explicitamente a esa soledad impregnada de nostalgia, de
tristeza y anhelo que puentea a ambos sentimientos. De hecho, la Academia das
Ciéncias, en su Diciondrio da Lingua Portuguesa, define actualmente saudade como
«recuerdo de algo que fue agradable pero que esta distante en el tiempo o el espacio» o
«sentimiento de tristeza por la muerte de alguien o la pérdida de algo a lo que uno
estaba apegado emocionalmente», acepcion esta ultima muy cercana a esa tercera que
propone la RAE para soledad («pesar y melancolia que se sienten por la ausencia,
muerte o pérdida de alguien o de algo»), coincidiendo incluso en algunos de sus
sinénimos como melancolia, nostalgia o pesar!®.

Asi las cosas, la relacion entre soledad y nostalgia no se limita unicamente al
ambito de lo simbdlico o de lo semantico, sino que atafie incluso al campo fonético,
compartiendo raices en el origen mismo del término y desarrollando conceptos que
pretenden afectos tan entroncados entre si que, en ocasiones, como podemos apreciar,

resulta dificil hablar del uno sin verse obligado a apoyarse en el otro.

'S ACADEMIA DAS CIENCIAS DE LISBOA: Diciondrio da Lingua Portuguesa. [version en linea]:
https://dicionario.acad-ciencias.pt/pesquisa/saudade [01/06/2025].




Esto es consecuencia, como no puede ser de otro modo, de que su familiaridad
trasciende el &mbito de lo lingiiistico, el cual no es sino un reflejo de lo que se pretende
nombrar. Como analizaremos en el siguiente apartado, desplegando las presunciones
sugeridas hasta este punto, pondremos de manifiesto como esa relacion entre soledad y
nostalgia, esa proximidad tan comentada, pivota esencialmente en que ambos son
consecuencia de una misma sensacion de ruptura en el curso de la temporalidad
interna que da sentido a la vida de toda persona, un lapso o alteracion entre aquello que
soy —sedimento de mi pasado— y lo que pretendo ser —objeto de mis aspiraciones—,

donde los recuerdos, especialmente los biograficos, juegan un papel fundamental.

4. De la soledad...

La soledad, tal y como la estamos entendiendo en el presente articulo, es
fundamentalmente sentida, esto es, una soledad que se vive en tanto nos afecta o
participa de mis intenciones'®. Cuando aqui mentamos a la soledad no lo hacemos
apelando al hecho de encontrarse aislado o apartado de los otros en sentido objetivo —o
fisico— sino al hecho de «sentirse solo», a esa sensacion que se produce al percibir en
nosotros cierta carencia o falta de compaiiia. Son vivencias distintas que es necesario
diferenciar, pues bien podemos llegar a sentirnos solos estando entre muchos —incluso
con los mas allegados o significativos— como, en cambio, no hacerlo hallindonos en el
mas estricto aislamiento.

La carencia que suscita soledad no responde, en ningun caso pues, a la negacion
de la presencia fisica del otro, sino a una estimacién por parte de quien la vive
sustentada por un sentimiento de vacio, de ausencia. Podriamos decir que no alude a
qué vivimos, sino a como lo hacemos o a qué sentido le atribuimos. Y en tanto
humanos, como vivimos una vivencia implica ya en su constitucion al otro, pues
existimos, y esto lo hacemos siempre en un mundo compartido, en un mundo comin
(Mitsein) que se nos presenta como una comunidad de sentido. Esto, precisamente, es lo
que hace de la soledad un estado tan particular y que solo cobra sentido en tanto
contamos-con el mismo elemento que la provoca, el otro.

El otro, en sus multiples formas de presencia, se halla siempre en el mundo con

nosotros, siempre contamos con él'7, incluso, aunque parezca irdnico, cuando

16 Por afeccion entendemos la capacidad de la pasividad para incidir en la actividad, esto es, la capacidad
que tiene la sensacion para predelinear nuestra intencionalidad (Osswald, 2016: 157-158).
17 Remitimos a la distincion orteguiana entre reparar-en 'y contar-con (OC, VIII, 555).



intentamos negarlo seguimos contando con ¢l. Las personas vivimos y nos descubrimos
con y a través del otro, es el «mediador indispensable entre yo y yo mismo» (Sartre,
2017: 314) por el cual me cuestiono y me reconozco. Del otro adquirimos codigos y
formas de concebir el mundo; un acervo conceptual con el que dar nombre y sentido a
las cosas; también un conjunto de habitualidades que, junto a las que adquirimos
individualmente, sedimentaran en nosotros estableciendo modos de proceder,
disposiciones que incorporamos y encarnamos a modo de tradicion (cfr. Lopez Séenz,
2011) y por la cual ese otro llega a formar parte intrinseca de nosotros.

Asi, en nuestra consideracion de la soledad —como de cualquier otra vivencia—
no podemos sino considerar al otro como parte de la misma, independientemente del
distanciamiento que mantengamos respecto de ¢l o de la ignorancia en la que lo
pretendamos. Incluso en su forma ausente, en la mas radical, el otro sigue participando
de nosotros, latente, como esa «incurable otredad que padece lo uno» de la que hablase
Machado. Por eso, cuando hablamos de soledad no lo hacemos de una soledad que
menta la no-presencia del otro sino, precisamente por su inevitabilidad, de una que
aspira o lamenta su forma ausente. No cabe otra opcion, pues, como vimos en el pasaje
de los lotéfagos, la no-presencia no es otra cosa que el olvido, oscuridad, y esta no trae
consciencia de soledad, sino indiferencia. Sera precisamente por ese estado de
presencia-ausente donde el otro, con su ausencia, pueda seguir participando de la
prefiguracion de nuestras intencionalidades, aunque sea como elemento de obstruccion
en su cumplimiento'®. Por ello, precisamente por esa participacion, la soledad sera
cuestionada por nosotros, advertida como relevante y, en consecuencia, elemento
potencial para acceder a nuestra consciencia, consciencia de carencia, consciencia de
soledad?.

Cuando afirmamos que la presencia ausente del otro tiene la capacidad de
obstruir nuestras intenciones, en tal caso de expectativa (Erwartungsintentionen),
estamos afirmando que el otro, en su ausencia, alberga la capacidad de alterar el
despliegue previsto de nuestras habitualidades, contrariando aquello que esperabamos

obtener segiin nuestra experiencia, o lo que es lo mismo, esa sensacion de continuidad

18 Para profundizar en la decepcion de intenciones de expectativa y el papel de la obstruccién, ver
Husserl, 1980: 94 y sig.

19 Es importante apuntar que hablamos de consciencia del estado afectivo, de la soledad. Cosa distinta es
la tematizacion del contenido que acompafia el sentir, la cual no siempre se da, o no de un modo
inmediato. A veces sentimos soledad sin saber qué la provoca; o solo lo sabemos de forma retroactiva.
Ver: Monteso-Ventura (2025).

10



que establecemos entre yo, como sedimento de experiencia y disposiciones, y yo
mismo, en tanto prefiguracion de lo que deseo.

Esta sensacion de continuidad emerge por la accion de sintesis de cumplimiento
(Synthese der Erfiillung)® por las cuales, en conformidad con ciertos lineamientos
tipicos?!, sentimos la capacidad de predelinear nuestra accion en pos de un fin
determinado y actuar segun ello, esto es, tendemos a operar en el mundo valiéndonos de
nuestras habitualidades, sin una constante participacion activa del yo, abriéndonos al
mundo como si este nos fuese familiar (Hua VI; Waldenfels, 2001: 122), donde todo
tiene su nombre, su sentido. En otras palabras, estamos en el mundo como si nos
hallasemos «en casa», pues a priori todo nos es conocido. De este modo, si nada
obstruye el cumplimiento de nuestras intenciones, si nuestras habitualidades hallan el
debido curso, viviremos en la ejecutividad misma de nuestro vivir, sin cuestionarnos su
operatividad en el mundo, esto es, volcados en la tarea. Sin embargo, cuando este
despliegue se ve atenazado u obstruido (cfr. Husserl, 1980: § 21; Hua XIX/2, § 11), en
este caso por la presencia en forma ausente de un otro al que pretendiamos con otra
modalidad de presencia, esa atmdsfera de familiaridad sera puesta en cuestion, y en
cierto modo se desvanecerd, pues aquello que esperdbamos no ha sido, al menos «no
asi, sino mas bien de otro modo», de manera que la «concordancia» se tornara
«discordancia» o «contrariedad» (Hua XIX/2, 575) provocando lo que Husserl llamase
un conflicto (Widerstreit) entre lo que pre-tendiamos que fuese y lo que finalmente ha
sido??.

Esta contrariedad pone inevitablemente sobre la mesa la cuestion de la
continuidad de uno consigo mismo, de ese nexo de temporalidad entre las pretensiones
por las que uno se mueve y lo que va siendo en realidad, recordando, en su
discordancia, la fragilidad propia de toda persona, renovando una inevitable consciencia
de finitud, de la condicion vulnerable del ser, en definitiva, de que todo se puede tornar
pasado o irrealizable en cualquier momento.

Esta consciencia aboca irremisiblemente al ser a un estado de desazon respecto

del mundo, de ese que hasta entonces sentia como su hogar y que ahora, ante la

20 Sobre la fundamentacion pasiva de la conciencia hemos referido ya el trabajo de Osswald (2016).

2L Sobre la nocidn de «tipo» ver Husserl, 1980: § 8.

22 En cierto modo, este posicionamiento entronca con la mirada que Peplau y Perlman (1982)
establecieran sobre la soledad, una soledad relacionada con la decepcion de expectativas. Sin embargo,
discrepamos en la mirada preponderantemente cognitiva que defienden, en tanto la decepcion, como toda
vivencia, implica una reaccion mucho mas compleja que meros pensamientos, pues atafie tanto a la
experiencia como al juicio, en su sentido mas amplio.

11



presencia ausente del otro, se torna inhdspito (Unheimlichkeit), extrano (Fremdwelt) o
vacio de referencias (cfr. Hua XV, 429), de aqui la angustia, y la soledad. El sujeto se
cuestiona el mundo (donde se halla con los otros), pero también su situacion en él,
pasando de estar arrojado al mundo a quedar «aislado, pero aislado en cuanto estar-en-
el-mundo» (Heidegger, 2009: 207), no porque haya perdido a los otros —pues puede
que sigan a su lado, aunque no segun esperaba—, sino porque esa alteracion ha puesto
en cuestion la familiaridad —el sentido— que tenia para ¢l ese mundo que implicaba a
los otros. Es por esto que Ozawa-de Silva (2021: 216) afirma como «la soledad no es
solo una falta de relaciones, sino también la falta de un contexto o entorno en el que uno
pueda sentirse en casa y ser uno mismoy, pues, como anticipabamos, uno puede sentirse
solo incluso con el otro presente a su lado —también con el otro significativo—, pues la
soledad no depende estrictamente de la ausencia de compaifiia, sino de la carencia de un
horizonte de familiaridad donde todo lo demés, también el otro, cobra sentido para mi.

Y serd aqui, en este cuestionamiento de mi situacion en el mundo, de esa continuidad

conmigo mismo que hasta ahora daba por sentado, que la nostalgia halle su lugar.

5. ...ala nostalgia

Aunque sea de manera muy concisa, hemos precisado ya a la nostalgia como
aquella vivencia en la que experimentamos cierto dolor (dAyog) por el anhelo
insatisfecho de regreso (vdarog), de recuperar el hogar perdido o, en sentido estricto,
esa «luz del regreso» que evoca la familiaridad para con el mundo que especificamos
como «vivencia de hogary. La pérdida de esa sensacion de continuidad que apela a la
temporalidad interna de la persona, dada su relevancia y ante la angustia que genera, es
la que suscita precisamente el anhelo por su restauracion, por la recuperacion de esa
atmosfera donde sentia que todo tiene sentido para mi, eso si, sin ser ajenos, como
deciamos, a su estricta irrecuperabilidad —rescatemos el ejemplo de Agamenon—, de
aqui precisamente el dolor (o duelo) y la ambivalencia (o conflicto) que define el origen
y expresion de este temple afectivo.

Asi pues, con esta definicion en la retina y retomando el momento en qué la
soledad irrumpe como respuesta a la sensacion de pérdida de familiaridad con el
mundo, hallamos la nostalgia como una respuesta, o reaccion si cabe —depende de la
consciencia y voluntariedad—, frente a ese conflicto surgido entre lo que es y lo que no
ha sido (a pesar de esperarlo), un «no ha sido» convertido ahora en posibilidad anulada

por la evidencia de lo sido.

12



Como expone Husserl (1980), quien ha analizado en profundidad los efectos de
esto que llama decepcion de intenciones de expectativa, en esta disyuntiva temporal, lo
que se produce no es una exclusién o substitucion de un sentido por otro —de lo
esperado por lo evidente—, sino una duplicidad del contenido total del sentido de lo
vivido®®, de manera que «lo “otro” cubre y anula el sentido protencionalmente pre-
sefalado [...] que existia hasta ese momento» (Husserl, 1980: 96), un sentido, por tanto,
que no desaparece. En otras palabras, la evidencia no excluye el recuerdo de la
posibilidad de lo esperado, solo lo duplica, lo escinde en dos series marcadas con
caracteres diferenciados: uno, el evidente, que preponderara sobre el otro, lo pretendido,
ahora anulado. De este modo, en adelante podremos identificar, mediante
rememoracion, tanto el sentido vigente como el que queda del pre-senalamiento, ya que
ambos permaneceran en la conciencia y ambos podran ser representados, solo que uno,
repetimos, siempre cubierto por el otro con caracter de «anulado» (cfr. Husserl, 1980:
98).

Al margen de que ambas «versiones» puedan coexistir bajo cierto plexo de
compatibilidad, hay que significar en este punto que la relevancia afectiva con que cada
una de ellas se manifieste serd independiente de su modalidad de aparicion, esto es, el
sentido anulado de la serie, aunque s6lo lo podamos recuperar mediante rememoracion,
puede seguir resultindonos, pese a la decepcion vivida, aun mas relevante que el
vigente —el recuerdo del otro como ser-presente puede seguir siendo mas relevante que
la evidencia de ese otro en su forma ausente (es lo que popularmente llamamos «echar
de menos»)—, incluso hacerlo hasta el punto de dificultar la aceptacion de su nueva
condicion. En otras palabras, aceptar lo pasado como anulado no tiene por qué alterar, y
menos aun socavar, la relevancia afectiva que dicho sistema mantenga para mi, pues
so6lo cambia el caracter. Consecuentemente, mi interés por el sentido anulado puede
llegar a ser incluso mayor que el que tengamos por el vigente, el cual puede verse
ignorado o extinguido (recordemos el ejemplo de Odiseo en Ogigia).

Estamos, pues, ante la emergencia de una resistencia a la aceptacion de lo
evidente, especialmente cuando, como venimos exponiendo, esta nueva realidad no
tiene capacidad para ofrecernos —al menos hasta que consigamos resignificarla— los

asideros necesarios para recuperar nuestro estado de familiaridad con el mundo, esa

23 El propio Husserl matiza que no siempre deriva en una modalizacion retroactiva. Cuando la ruptura no
es franca puede dejar abierto el conflicto y llevar a la duda, insoluble incluso, manteniendo la cualidad de
posibilidad abierta o problematica hasta el punto de conducir a una pérdida del interés por el objeto en
cuestion (Husserl, 1980: 99 y sig.).

13



continuidad de mi conmigo mismo de la que la presencia del otro-ausente nos ha
privado. En este punto no es extraio que, ante la desazon que nos genera su ausencia —
proporcionada al nivel de conciencia de su irreversibilidad— optemos, aunque sea
ocasional o temporalmente, por agarrarnos al recuerdo de la realidad anulada,
resistiéndonos a aceptar la nueva que se nos da como presencia de la cosa ausente o
ausente-ya-sido (Hua X, 37). En otras palabras, puede darse una preferencia —con su
consecuente eleccion— por reactivar el sentido anulado que regresa con el recuerdo (Hua
X, 52), esto es, del tiempo en el que todavia guarddbamos nuestras intenciones abiertas,
lo que tiende a rebajar nuestro malestar.

Es esta opcion o asumir la decepcién que permitiria la resignificacion de la
realidad actual, pero esto requiere tiempo, y en ocasiones mucho esfuerzo, pues exige
reconsiderar nuestra relacion con lo perdido, con el pasado, con nuestras expectativas,
pudiendo incluso afligir mas que la opcion alternativa. Asi que, mientras esto no suceda,
la tendencia a echar la vista atrds nos atrae considerablemente, llamados por esa
evocacion del hogar perdido, de ese yo prelapsario que retiene cierto significado de
posibilidad en su presentificacion, hasta llegar a provocar en nosotros una dicha
reconfortante que, sin anular el dolor de reconocer su imposibilidad, nos basta por un
tiempo, concediendo cierta coloracion amable al mundo, una que creiamos perdida.
Justamente por ello, a causa de esa coloracion emocional, todo lo que evoca a ese hogar
perdido, todo lo que permite reactivar esas intenciones anuladas, cobra ahora una
relevancia inusitada ante nuestros ojos (cfr. Ziridon Quijano, 2019), suscita interés.

Esta re-presentacion, pese a nunca responder de forma idéntica a la vivencia
original, pues «es un acto que constantemente declina o se gradua» (Husserl, 2002:
68)**, permite hallar un refugio afectivo y, a su vez, una resignificacion de nuestro
pasado desde el presente, esto es, permite recobrar, mediante el recuerdo y su
interpretacion, cierto estado de continuidad. El anhelo que nos lleva a recordar, lo que
pretende es coser esa continuidad, sentir presente aquello ausente-ya-sido vinculandolo
nuevamente a un yo que busca retomar su operatividad, sentir de nuevo la sensacion de
hogar. En otros términos, dar curso a ese anhelo de regreso, a ese anhelo por la /uz del

regreso, se presenta como una oportunidad de reencuentro donde poder conciliar el

24 Mediante rememoracion pretendemos recuperar una impresion originaria que querriamos conservar, sin
embargo, el hecho de recuperarla nos lleva a interpretarla, desde el presente, uno distinto del «presente
originarioy», y esto sucede asi cada vez que rememoramos, sometiendo el significado de esa impresion a
un proceso de declinacion constante afectada por interpretaciones de interpretaciones que consiguen que,
pese a que la impresion permanezca, lo haga solo en su propio empobrecimiento.

14



sentido anulado con el presente, el cual, debido a la obstruccion vivida —v.g. por la
presencia ausente del otro—, quedd mal cerrada, o bajo un cierre no aceptado por
nosotros, por tanto, como un verso suelto que no halla su lugar en una corriente de
conciencia que pretende preservar sus parametros de concordancia. En definitiva, un
anhelo que busca la posibilidad de un camino de reconocimiento, de reconocimiento de
si, para trazar una narrativa con la que conciliar ambos relatos y desbloquear la
situacion de desazon y conflicto en la que nos hallamos.

Finalmente, como también destacabamos, mas alld de actuar a modo de refugio
ante un presente inhospito o como oportunidad de resignificacion, este anhelo actia, y
asi lo hemos visto en el ejemplo del laertiada, como fuente de motivacion, en particular
y para el caso, ante una soledad que no formaba parte de nuestras pretensiones®. Esto se
justifica porque, en tanto anhelo-de, en la nostalgia, hay una activacion de la
intencionalidad —no siempre tematizada— que se dirige hacia eso ausente o anulado.
Digamos que, en tanto el anhelo es objetivable, puede ser abordado de forma
independiente a la reaccion emocional, en tal caso nostalgica, es decir, puede seguir su
propio curso siendo elevado a la condicion de voluntad una vez tomada consciencia de
¢l, por tanto, convertido en fuente de motivacion para dirigirse a un fin, a saber, volver a
ver la luz del regreso, recuperar la familiaridad perdida donde el otro, entre otros
aspectos esenciales, tiene su lugar. Es lo que en su momento vimos de la mano de los
aqueos (ejemplo extrapolable a tantas otras casuisticas relacionadas con
desplazamientos, pérdidas, etc., todas fuentes de soledad) quienes, pese a su reconocida
irreversibilidad, siguen manteniendo como objetivo principal de vida el deseo de
regreso, regreso a esa vida que, al margen del lapso por el que transitan, conserva en su
memoria el sentido que entonces tenia su vida para ellos, irradidndose hasta el presente
a través del recuerdo e intentando encapsular el momento lapsario como una
experiencia que tarde o temprano llegard a su fin, esto es, aferrandose a esa vida que
para ellos tenia sentido como un salvavidas ante toda contingencia, también ante los

malestares de la soledad.

6. A modo de conclusion

25 Estudios empiricos como los de Cheung ef al. (2013) o Abeyta y Routledge (2016) demuestran como la
nostalgia alberga elementos motivacionales, promoviendo, entre otros, una perspectiva positiva del
futuro. Stephan et al. (2014), por su parte, hablan de una motivacion de aproximacion social. Zhou ef al.
(2008: 1028) llegan a afirmar como el pasado que anhela la nostalgia puede, a través del recuerdo,
«fortalecer las resistencia psicoldgica a las vicisitudes de la vida».

15



Asi pues, tal y como hemos podido exponer, la relacion entre soledad y nostalgia
—mediada por los recuerdos— no es solo algo que nos acompaiie, al menos, desde que
tenemos registros escritos, no es Unicamente un recurso literario, mas bien responde, y
de aqui la atencion recibida a través del tiempo, a una relacion intimamente vinculada
con el vivir mismo. Una relacién, mas bien una reaccidon, que se nos presenta cuando
sentimos la familiaridad atenazada, puesta en cuestion, la cual despierta una conciencia
de finitud o de vulnerabilidad, debido al estado liminar mundo-familiar/mundo extrafio
(cfr. Steinbock, 2022), que se que irradia hacia nuestra existencia en forma de
sentimientos de vacio, como la soledad.

Esa soledad, ese sentirse ante un mundo momentdneamente andénimo Yy
eventualmente extrafio, nos impele en su incomodo transito precisamente a buscar en
cada gesto, incluso inconscientemente, la recuperacion o la preservacion —si es que
algo queda— de esa luz del regreso que supone un amarre con nuestro pasado, con lo
que arrastramos en tanto proyecto. Luz que, a través de la evocacion que le da
contenido, permite, aunque solo sea a modo de aspiracion, reconciliarnos con aquel
tiempo en el que atin no sentiamos perdido o amenazado «el hogary.

Precisamente por ello, y teniendo muy presente la capacidad para objetivar
cualquier anhelo, la nostalgia se ofrece no solo como una reaccion frente a la irrupcion
de ese mundo-extrafio sino como una posible estrategia (preventiva o paliativa) ante la
presencia los sentimientos que este provoca. En otras palabras, la nostalgia puede actuar
no solo como una reaccion de autoproteccion ante la soledad, ante la falta de sentido,
sino como un camino, de recorrido intencional, que nos dé la oportunidad del
reencuentro con nosotros mismos, quiza de nuestro reconocimiento, del reconocimiento
de si, a saber, de ese proceso de generacion de una nueva vinculaciéon temporal con
nosotros mismos, resinificando lo que fuimos —prelapsario— a partir de lo que ahora
somos —postlapsario—, tras las aspiraciones actuales. En el peor de los casos,
ejerciendo de elemento de resistencia ante una sensacion de rotura plena entre los
flancos que recubren ese periodo lapsario las consecuencias del cual transito, evitando
su desconexion, esa conocida disociacion. Para ello, el recuerdo, la memoria, se
presenta como el hilo oportuno capaz de mantener unidas ambas riberas, participando
de la preservacion de la percepcion de unidad, de esa integridad que da substrato al
sentido de lo que somos.

Quizd por eso Saint-Exupéry (1967: 268), entendiendo el poder —a veces

incontrolable— que albergan los recuerdos, afirmaba que «a veces en el silencio de la

16



noche, todos sus recuerdos le eran devueltos con la plenitud de una cancién de
infancia... En la soledad, nadie escapa a los recuerdos», pues estos activan una
nostalgia reconciliadora, reparadora de ese lapso que nos arroja al malestar, que usa los
hilos del pasado para, precisamente, mantener el sentido del proyecto que nos define,

cosiendo lo que fuimos con lo que aun, ahora, pretendemos ser.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Abeyta, A. y C. Routledge (2016). Fountain of youth: The impact of nostalgia on
youthfulness and implications for health. Self Identity, 15, 356-369.

Abeyta, A., Routledge, C. y S. Kaslon (2020). Combating Loneliness with Nostalgia:
Nostalgic Feelings Attenuate Negative Thoughts and Motivations Associated
with Loneliness. Frontiers in Psychology, 11, art.1219.

Abeyta, A. y J. Juhl (2023). Nostalgia restores meaning in life for lonely
people. Emotion, 23 (6), 1791-1795.

Alamillo, A. (1981). Tragedias, Sofocles (intr. José S. Lasso de la Vega), Madrid:
Gredos.

Alonso, M. (1958). Enciclopedia del idioma. Diccionario histérico y moderno de la
lengua espaiiola (siglos XII al XX), Madrid: Aguilar.

Aristoteles (1988). Politica, trad. de Manuela Garcia Valdés, Madrid: Gredos.

Benveniste, E. (1966). Problems de linguistique générale, Paris: Gallimard.

Bernabé Pajares, A. (1999). Fragmentos de épica griega arcaica, Madrid: Gredos.

Bolzinger, A. (20006). Histoire de la nostalgie, Paris: Campagne premicre.

Boym, S. (2015). El futuro de la nostalgia, Trad. de Jaime Blasco Castifieyra, Madrid:
Antonio Machado.

Castelnuovo-Tedesco, P. (1980). “Reminiscence and nostalgia: The pleasure and pain of
remembering” en: Greenspan, S. I. y G. H. Pollack (eds.), The course of life:
Psychoanalytic contributions toward understanding personality development 111
Adulthood and the aging process, Washington DC: Gov. Printing Of., 104-118.

Cheung, W.Y., Wildschut, T., Sedikides, C., Hepper, E. G., Arndt, J., y A. J.
Vingerhoets (2013). Back to the future: nostalgia increases optimism.
Personality and Social Psychology Bulletin, 39 (11), 1484-1496.

Coromines, J. (2024). Diccionari etimologic i complementari de la llengua catalana
(DECat), IEC. [en linea]: https://decat.iec.cat/entrada.asp

Dodman, Th. (2018). What Nostalgia Was: War, Empire, and the Time of a Deadly

17



Emotion, Chicago: Chicago Press.

Frame, D. (1978). The Myth of Return in Early Greek Epic, New Haven: Yale
University press.

Hofer, J. (1934). Medical Dissertation on Nostalgia. Bulletin of the history of medicine,
2, 376-391.

Husserl, E. (1966). Zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917) en
Boehm, R. (ed.), La Haya: Nijhoff. (Hua X).

Husserl, E. (1973). Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt. Texte aus dem Nachlass,
Dritter Teil: 1929-1935, en Kern, 1. (ed.), La Haya: Nijhoff. (Hua XV).

Husserl, E. (1976). Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phdnomenologie, en Walter B. (ed.), La Haya: M. Nijhoff. (Hua VI).

Husserl, E. (1980). Experiencia y juicio, investigaciones acerca de la genealogia de la
logica en Landgrebe, L. (ed.), trad. de Jas Reuter, México: UNAM.

Husserl, E. (1984). Logische Untersuchungen. Zweiter Band: Untersuchungen zur
Phdnomenologie und Theorie der Erkenntnis en Panzer, U. (ed.), La Haya:
Nijhoff. (Hua XIX, 1/2).

Husserl, E. (2001). Die Bernauer Manuskripte iiber das Zeitbewusstsein en Bernet, R. y
D. Lohmar (eds.), Dordrecht: Kluwer Ac. Press (Hua XXXIII).

Husserl, E. (2002). Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo,
trad., intr. y notas de Agustin Serrano de Haro, Madrid: Trotta.

Kretschel, V. (2018). El recuerdo imposible, un andlisis fenomenoldgico sobre los
limites de la rememoracion. Nufen, 10 (3), 124-142.

Lopez Saenz, M. C. (2011). Sedimentaciéon del sentido y tradicion (Uberlieferung).
Eikasia, revista de filosofia, 36, 89-120.

Montesé Ventura, J. (2022). “Nostalgia de futuro”. Expectativas pasadas en la no-
experiencia del presente. Investigaciones fenomenologicas, 19, 119-138.

Montes6 Ventura, J. (2025). Soledad, entre relevancias y discontinuidades, una mirada
desde la fenomenologia. Isegoria, 73.

Muller, M. (1966). Athene als gottliche Helferin in der Odyssee, Heidelberg: UWH.
Newman, D. B. y M. E. Sachs (2020). The Negative Interactive Effects of Nostalgia and
Loneliness on Affect in Daily Life. Frontiers in Psychology, 11, art.1185.

Nieto Hernandez, P. (1988). Mobdvog émv moAéot. La soledad del héroe en la Odisea.
Stephanion. Homenaje a M.C. Giner Soria. Salamanca: USAL Press, 135-141.

Ortega y Gasset, J. (2004-2010). Obras completas, Madrid: Taurus.

18



Osswald, A. M. (2016). La fundamentacion pasiva de la experiencia. Un estudio sobre
la fenomenologia de Edmund Husserl, Madrid: Plaza y Valdés.

Osswald, A. M. (2018). El hogar y lo extrafio. Una aproximacion sobre el habitar: entre
la fenomenologia y el psicoanalisis. Nufen, 10 (3), 64-87.

Ozawa-de-Silva, CH. (2021). The Anatomy of Loneliness: Suicide, Social Connection,
and the Search for Relational Meaning in Contemporary Japan,14, Oakland:
Univ. of California Press.

Pabon, J. M. (2014). Odisea, Homero (prol. Carlos G. Gual), Barcelona: Gredos.

Perea Morales, B. (2024). Tragedias, Esquilo (intr. Marta Gonzalez Gonzélez), Madrid:
Gredos.

Peplau, L. A. y D. Perlman (1982). “Perspectives on Loneliness” en Peplau, L. A. y D.
Perlman (Eds.), Loneliness: A Sourcebook of Current Theory, Research and
Therapy. Nueva York: Wiley, 1-8.

Quepons, 1. (2013). Nostalgia y anhelo. Contribucion a su esclarecimiento
fenomenologico. Open Insight, 4/5, 117-145.

Quepons, 1. (2015). “El resplandor de la nostalgia: esbozo de una descripcion” en
Venebra, M. y A. Jiménez (eds.), Antropologia y fenomenologia, reflexiones
sobre historia y cultura, México: Conaculta/Brajula, 191-227.

Saint-Exupéry, A. (1967). Tierra de hombres. Obras completas, Barcelona: Plaza y
Janés.

Sartre, J-P. (2017). El ser y la Nada. trad. de Juan Valmar, Buenos Aires: Losada.

Scheuchzer, J. J. (1731). De nostalgia. De Bononiensi Scientiarum et Artium Instituto
atque Academia Commentarii, 1, 307-313.

Starobinsky, J. (1966). The Idea of Nostalgia. Diogenes, 54, 81-103.

Steinbock, A. J. (2022). Mundo familiar y mundo ajeno, fenomenologia generativa.
Trad. de Rocio Garcés y Andrés Alonso, Salamanca: Sigueme.

Stephan, E., Wildschut, T., Zhou, X., HE, W., Routledge, C. y W. Y. Cheung (2014).
The mnemonic mover: nostalgia regulates avoidance and approach motivation.
Emotion, 14, 545-561.

Vossler, K. (2000). La soledad en la poesia espariola, trad. de J. M. Sacristdn, Madrid:
Visor Libros.

Waldenfels, B. (2001). Mundo familiar y mundo extrafio. Problemas de la
intersubjetividad y de la interculturalidad a partir de Edmund Husserl. Ideas y

Valores, 116, 119-131.

19



Wildschut, T., Sedikides, C., Routledge, C., Arndt, J., y F. Cordaro (2010). Nostalgia as
a repository of social connectedness: The role of attachment-related avoidance.
Journal of Personality and Social Psychology, 98 (4), 573-586.

Zhou, X., Sedikides, C., Wildschut, T. y G. Ding-Guo (2008). Counteracting
Loneliness, on the restorative function of Nostalgia. Psychological Science, 19
(10), 1023-1029.

Zirion Quijano, A. (2019). Coloraciones emotivas y temples animicos en los Estudios

acerca de la estructura de la conciencia de Husserl. Isegoria, 60, 123-145.

20



