
	 1	

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, en prensa, aceptado para publicación tras revisión por pares doble ciego. 
ISSN: 1989-4651 (electrónico) http://dx.doi.org/10.6018/daimon.667551  
Licencia	Creative	Commons	Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada	3.0	España	(texto	legal).	Se	pueden	copiar,	usar,	
difundir,	transmitir	y	exponer	públicamente,	siempre	que:	i)	se	cite	la	autoría	y	la	fuente	original	de	su	publicación	(revista,	
editorial	y	URL	de	la	obra);	ii)	no	se	usen	para	fines	comerciales;	iii)	si	remezcla,	transforma	o	crea	a	partir	del	material,	no	
podrá	distribuir	el	material	modificado.	

 

Confluencias entre soledad y nostalgia, claves fenomenológicas para su 

comprensión 
Confluence between loneliness and nostalgia, phenomenological key to understanding 

them 

	
JORGE	MONTESÓ-VENTURA1	

 
 
Resumen: En el marco del creciente interés que ámbitos como la salud o lo social están demostrando por 
fenómenos como la soledad o la nostalgia, el presente artículo pretende aportar una mirada filosófica a la 
relación que ambas mantienen; relación que, como veremos, nos acompaña desde el momento de su 
conceptualización. Para ello nos centraremos en dos objetivos fundamentales: un primero orientado a dar 
muestra, mediante análisis de textos y una revisión lingüística, de lo antigua y arraigada que se encuentra 
dicha relación, hasta el punto de darse por sentada, sin un cuestionamiento suficiente que prevenga el 
extremo de imprecisar sus límites. El segundo, y principal, destinado a analizar, desde un prisma 
fenomenológico, qué justifica dicha relación así como a delimitar sus márgenes, permitiendo afinar su 
comprensión al tiempo que apuntar hacia un potencial uso aplicado de la misma, retornando así al interés 
de las citadas ciencias aplicadas. 

Palabras clave: Soledad, nostalgia, recuerdos, hogar, regreso, fenomenología. 

Abstract: Within the framework of the growing interest that areas such as health or social studies are 
showing in phenomena such as loneliness and nostalgia, this article aims to provide a philosophical 
perspective on the relationship between the two; a relationship that, as we will see, has been with us 
since its conceptualization. To this end, we will focus on two fundamental objectives: the first, aimed at 
demonstrating, through text analysis and a linguistic review, how ancient and deeply rooted this 
relationship is, to the point of being taken for granted, without sufficient questioning to prevent the 
extreme of imprecise its limits. The second and main objective is aimed at analysing, from a 
phenomenological perspective, what justifies this relationship, as well as delimiting its margins, allowing 
for a refined understanding while pointing toward its potential applied use, thus returning to the interest 
of the aforementioned applied sciences. 

Key words: Loneliness, nostalgia, memories, home, homecoming, phenomenology. 

 

1. Introducción 

En el canto V de la Odisea, Homero expone como, llevando ya Odiseo cerca de 

siete años en Ogigia, se sentaba a diario «en el mismo cantil; no acababa de secarse en 

																																																								
Recibido: 18/06/2025.     Aceptado:  04/01/2026. 
1 Responsable del área de Antropología filosófica del Centre d’Estudis Antropològics ACAF. Contacto: 
jmonteso@centreacaf.org. Líneas de investigación: Antropología filosófica, fenomenología y afectividad. 
Publicaciones recientes: (2025). “Soledad, entre relevancias y discontinuidades, una mirada desde la 
fenomenología”. Isegoría, 73. https://doi.org/10.3989/isegoria.2025.73.1666; (2024). “La nostalgia como 
anhelo del presente que nunca llegó a ser”. Éndoxa, 54: 217-239. 
https://doi.org/10.5944/endoxa.54.2024.30702. 



	 2	

sus ojos el llanto, se le iba la vida en gemir por su hogar» (5, 150)2. Odiseo, pese a la 

complaciente compañía de Calipso, no podía evitar los envites de la soledad, ese 

malestar provocado por un distanciamiento amargo, indeseado, respecto de lo que para 

sí era familiar y que, poco a poco, iba «destrozando su alma en dolores, gemidos y en 

lloro que caía de sus ojos atentos al mar infecundo» (5, 155). Como a muchos de sus 

compañeros de viaje, la distancia —espacial y temporal— respecto de su hogar (con la 

ignorancia que trae consigo) provocaba en ellos una amarga sensación de soledad, de 

pesar, de melancolía. El «recuerdo del hogar», constante manifestación de su inevitable 

ausencia, perseguía a los aqueos presentificando ese anhelo inquebrantable de recuperar 

la continuidad de sus vidas, esas que el inesperado viaje a Ilión truncó; un deseo, 

rabioso desde entonces, solo capaz de saciarse con la llegada del amanecer en que sus 

ojos por fin volviesen a divisar las costas de sus ciudades. El propio laertíada expresaba 

su anhelo lamentando que «es ansia de todos mis días, el llegar a mi casa y gozar con la 

luz del regreso (νόστιµον ἦµαρ)» (5, 220). 

Amarrada en recuerdos, en esa más o menos vaga «memoria de hogar» —que, 

aunque perdido, sigue muy presente en su forma ausente—, la soledad se ha asociado 

histórica e incluso en ocasiones semánticamente, así lo veremos, a cierto tipo de 

añoranza, a ese sentir que Hofer, en 1688, rebautizase como «nostalgia» para enfatizar 

el dolor o melancolía que sufre quien anhela regresar a su hogar pero que, por avatares 

del destino, lo ve fuera de su alcance3. Esa ausencia, esa pérdida, evidenciada en la 

anulación que implica el hecho mismo de ser ahora un recuerdo, ha sido, y sigue siendo, 

causa poderosa de soledades, de tristezas, de duelos; pero en su expresión de anhelo, de 

deseo, también ha sido impulso de vida para muchos solitarios quienes, en su intención, 

hallan cierta exhalación para resistir, para no sucumbir a la melancolía. 

Esta relación, aparentemente ambivalente, entre soledad y nostalgia, donde esta 

última se presenta como refugio a la vez que aliciente ante la soledad, sigue estando 

muy presente en nuestros días, quizá incluso con ánimo renovado. Tal es así que, con 

solo una sencilla revisión sistemática, podemos ver como el número de estudios 

provenientes de las ciencias sociales y de la salud orientados a tales fenómenos han 

crecido sobremanera en los últimos años, entre ellos aquellos que se centran en la 

																																																								
2 Para las traducciones de la Odisea nos basamos en las de José Manuel Pabón para Gredos. 
3 Para un análisis conceptual de lo nostálgico ver Scheuchzer (1731); Starobinsky (1966); Castelnuovo-
Tedesco (1980); o Boym (2015). Sobre un estudio histórico se puede consultar a Bolzinger (2006) o a 
Dodman (2018). Finalmente, para una mirada fenomenológica, ver Quepons (2013 y 2015) y Montesó-
Ventura (2022). 



	 3	

irrupción de la nostalgia ante determinadas situaciones de soledad4. Así, pese al paso del 

tiempo, tan lejos ya de Odiseo, esta entroncada dupla soledad-nostalgia no solo no se ha 

disipado sino que parece robustecerse a través de los cambios culturales y sociales 

transitados, cierto que con sus necesarios matices y variaciones, que abordaremos, pero 

manteniendo suficientes visos de mismidad como para reconocerlos. 

De este modo, nuestro primer objetivo irá dirigido, precisamente, a encuadrar la 

referida relación, y lo haremos poniendo el acento en el origen y conceptualización de la 

misma, la cual, como hemos avanzado, se remonta a los textos prístinos de nuestro 

legado cultural. Sin embargo, su genuinidad irá mucho más allá de las conocidas 

referencias literarias, llegando a determinar, por cuan asumida se experimenta la 

relación, la misma formación de los conceptos que históricamente hemos utilizado para 

su referencia, hasta el extremo de compartir no solo parte del significado sino incluso 

origen etimológico. Asimismo, tras enmarcar la vivencia de esta relación soledad-

nostalgia, realizaremos un escrutinio y seguimiento de la formación conceptual de 

ambos términos a través de distintos diccionarios históricos5 en lengua castellana, 

atendiendo al establecimiento de sus acepciones y a los matices que el tiempo ha ido 

fijando. Con ello llegaremos a nuestros días, donde, con la RAE, comprobaremos el 

alcance de su vinculación hasta el extremos de considerar ambos conceptos sinónimos, 

incluyendo una acepción específica para soledad —la tercera— que la acerca 

especialmente al sentir nostálgico6. 

Finalmente, encuadrada la relación, quedará, como segundo y principal objetivo, 

analizar qué justifica dicha relación y, por tanto, qué motiva a que ambas vivencias 

confluyan de un modo tan extendido en su significación. Esto se hará mediante análisis 

fenomenológico, considerando cada una de las vivencias en particular, delimitando sus 

alcances, cómo las vivimos, de modo que su circunscripción nos permita, a 

continuación, centrarnos en sus puntos de encuentro, en sus confluencias, en cómo se 

relacionan y se sustentan mutuamente.  

Este análisis descriptivo permitirá no solo delimitar ambas vivencias, y por tanto 

hacerlas más comprensibles, sino también abrir posibilidades a su empleo, a su gestión 

																																																								
4 Como ejemplos más destacados reseñamos los trabajos de Zhou et al. (2008); Wildschut et al. (2010); 
Abeyta et al. (2020, 2023) o Newman y Sachs (2020). 
5 Consultaremos la Enciclopedia de Alonso (1958), que cubre los ss. XII-XX, así como diccionarios tales 
al DEMel (https://demel.uni-rostock.de/browse/attestations?used_lemma_object=l00002876); o el 
DICCA-XV (http://ghcl.ub.edu/diccaxv/dictionary/SearchAllLemas). 
6 REAL ACADEMIA ESPAÑOLA: Diccionario de la lengua española, 23.ª ed., [versión 23.8 en línea]: 
 https://dle.rae.es/soledad?m=form [01/06/2025]. 



	 4	

tal y como pretenden las referidas ciencias sociales y de la salud, esto es, permitirá no 

solo esclarecer y justificar la aparente ambivalencia que define su relación, sino también 

abrir ventanas de posibilidad a mejorar la experiencia de emociones que, en 

determinadas ocasiones, pueden llegar a ser germen de malestares o desazones y que 

tanto parecen preocupar hoy en día. 

 

2. La “luz del regreso” 

Nόστιµον ἦµαρ, traducida al castellano como «la luz del regreso»7, es una de las 

expresiones más empleadas por Homero a la hora de referir ese deseado regreso de los 

héroes a sus ciudades (πόλις), en particular de Odiseo. En su forma literal, la expresión 

aparece referida de forma invariable a lo largo de toda la Odisea (1, 10; 1, 350; 5, 215; 

6, 310; 8, 465), aunque también implícita en distintas consideraciones (1, 55; 1, 75; 10, 

90; 12, 35). No será el único autor que la utilice, siglos después Esquilo seguirá 

haciéndolo en Los persas (260), y con variantes en Agamenón (340, 500, 600); también 

Sófocles en su Áyax (700, 855), y en Filoctetes (660) mediante variantes donde la luz se 

vincula, a nivel simbólico, con la idea de regreso (νόστος). 

Para comprender este uso debemos recordar la tendencia, muy arraigada en el 

marco moral griego, por la que todo ciudadano mantenía siempre una relación de 

compromiso permanente para con su pólis, especialmente cuando hablamos de líderes o 

soberanos, héroes para quienes tal obligación fundamentaba el sentido mismo de sus 

vidas8. Precisamente por ello, y así nos los describen los poetas, estos héroes son por 

definición seres únicos y, por ende, solitarios. En los relatos suelen presentarse como 

personajes continuamente privados de esa «vivencia de hogar» que colma sus 

obligaciones, arrastrados a contextos inhóspitos que por guerra, traiciones, desastres o 

simplemente por las tribulaciones de un accidentado regreso, les mantienen privados de 

semejante horizonte de familiaridad. Por tanto, como bien remarca Nieto Hernández 

(1988), son personajes siempre solos frente a muchos (µοῦνος ἐὼν πολέσι); únicos en su 

condición y, por tanto, que se sienten solos, que se saben solos: el héroe vive «solo en 

su grandeza porque, debido precisamente a ella, nadie puede ser su igual» (Nieto 

Hernández, 1988: 137). Esa exigencia, que les obliga a estar por encima del resto (de 

																																																								
7 Así lo vemos en las traducciones de Pabón de la Odisea o en las de Perea Morales a las Tragedias de 
Esquilo. 
8 En su Política, decía Aristóteles: «la ciudad (πόλις) es por naturaleza, y el hombre es por naturaleza un 
animal social (ζῷον πoλιτικόν), y que el insocial por naturaleza y no por azar es o un ser inferior o un ser 
superior al hombre» (1, 2, 1253a). 



	 5	

sus hombres, de sus súbditos, de su pasado incluso), ese afán por sobresalir entre sus 

iguales y acrecentar su gloria, les empuja a una individuación que, en su rareza, les 

vuelve aún más responsables de su «hogar», de su mundo-familiar, en tanto son los 

únicos. Pero precisamente en su dislocamiento, cuando se hallan alejados de este 

mundo, de su destino, la soledad irrumpe de forma inevitable en ellos. 

Esto se aprecia de forma excepcional en el laertíada, especialmente en su 

Odisea9. Su soledad no solo emana de su cualidad de héroe (algo que ya vemos en la 

Iliada), en su retorno a Ítaca se agrava. En primer lugar porque Odiseo, cuando se nos 

presenta el poema, es el único de entre los héroes que todavía no ha alcanzado las costas 

de su hogar; el resto o ya lo están o perdieron la luz del regreso en su caída (1, 350). A 

su vez, porque a su soledad se le añade la que le hacen sentir sus hombres cuando, por 

insubordinación o por constantes debilidades o negligencias, provocan no pocos males 

añadidos a su caudillo, avatares que alimentan sus dudas y le arrojan más a la soledad. 

Finalmente, por su simple e irrenunciable condición de extranjero; en tanto viajante 

perenne, su andanza le lleva a ser y a sentirse extraño en cada puerto, pues nunca es el 

suyo. Quizá por eso, como apuntase Muller (1966), solo Atenea, en su condición 

inmaterial, se le presenta como única cuidadora, tan maternal como inalcanzable. 

En este mundo de soledades, en plural —pues no es solo Odiseo quien las 

sufre—, el recuerdo del hogar parece convertirse en una especie de luz o baliza, quizá la 

única más allá de la sed de gloria, capaz de alumbrar sus destinos. Una luz que les 

permite resistir los avatares en tanto promesa, como esperanza de recuperar la compañía 

perdida y de la que solo saborean la amargura de su ignorancia (añoranza10). Y esto es 

interesante, pues no son ajenos a que, estrictamente, ese hogar, ese pasado, ya nunca 

volverá a ser, al menos no como lo anhelan, no como lo recuerdan, pues lo que 

perdieron es irrecuperable: ni ellos son los mismos que partieron hacia Ilión (ahora 

arrastran tantas heridas y lamentos como glorias); ni sus hogares quedaron suspendidos 

en el tiempo, más bien sucede lo contrario. Un buen ejemplo de ello lo vemos en el 

regreso de Agamenón a Micenas, argumento de no pocas tragedias. 

																																																								
9 En todo el ciclo troyano, al menos en lo que de él conocemos (incluyendo fragmentos o resúmenes de 
los Nostoi), podemos encontrar alusiones constantes a ese anhelo de regreso ya  la soledad que se le 
asocia. Ver Bernabé Pajares (1999). 
10 Añorar proviene del catalán enyorar que, a su vez, deriva del latín īgnōrāre (DECat, III, 412, b, 60), 
esto es, no saber, desconocer algo, que en el latín oral se empleaba en expresiones como īgnōrāre de 
aliquō, y que implicaba el desconocimiento del paradero o situación de alguien o no tener noticias de él, 
Así, añorar equivaldría al dolor que provoca la ignorancia de no saber qué está pasando en el hogar de 
uno durante su ausencia. 



	 6	

Como decimos, los autores griegos, especialmente Homero, utilizaron con cierta 

frecuencia la expresión νόστιµον ἦµαρ para referir precisamente ese anhelo de regreso 

que nace de su soledad y su añoranza, una expresión que, en este contexto, torna 

especialmente pertinente la traducción castellana de «luz del regreso». Como bien 

analiza Frame a partir de sus trabajos sobre el mito del retorno (1978), el concepto 

νόστος (en su forma transitiva νέοµαι) está estrechamente relacionado con el término de 

raíz indoeuropea nes-, el cual alude a ese «regreso de la muerte» o «regreso de la 

oscuridad» que, en su forma positiva, nos lleva «al regreso a la luz y a la vida»11. Por 

tanto, cuando Homero habla del retorno, según las tesis de Frame, el aedo está 

refiriéndose a algo más que a un simple anhelo de regreso al lugar o a la ciudad de 

origen, su deseo no se circunscribe a una tierra o a un país, sino a toda una «vivencia de 

hogar», con lo que esta implica a nivel de familiaridad o propiedad12. Así, vemos como 

la «luz del regreso» clama por la recuperación no de un espacio o de un tiempo vivido 

sino por el sentido de vida que se le asocia, ahora alterada. En otras palabras, clama por 

restablecer esa temporalidad interna que vincula al héroe consigo mismo, ese yo-

presente —solitario— que pretende ese yo-prelapsario que quedó más allá de la partida 

y con el que busca, pese a su irrecuperabilidad, recomponer al menos cierta continuidad, 

superando la rotura vivida en su proyecto y recuperar así su vida, su luz. 

Es por esto que la memoria, los recuerdos, son tan relevantes para los personajes 

homéricos. El recuerdo ya es por sí mismo una forma de regreso, de presentificación del 

pasado, de volver a la mente o a la conciencia (νοῦς) ese yo, ahora pretérito, que a su 

vez se anhela futuro, pues se torna objeto de todas sus intenciones. Sin el recuerdo del 

hogar, la vivencia de soledad del héroe pierde el contenido que la dota de sentido para 

él, se vuelve vacía, oscura (nes-). Así lo vemos en el pasaje de los lotófagos donde el 

autor cuenta: «el que de ellos probaba su meloso dulzor, al instante perdía todo gusto de 

volver y llegar con noticias al suelo paterno; solo ansiaba quedarse entre aquellos 

lotófagos, dando al olvido el regreso» (9, 90); también cuando Odiseo baja al Hades y 

																																																								
11 Frame analiza la relación entre ἀσµένως (salvarse o regresar de la muerte) y νέοµαι que, en sentido 
transitivo significaría volver a casa, con la presencia del elemento –νοῦς, el cual contiene la raíz 
indoeuropea nes- cuyo significado se ajustaría a «regreso de la muerte o de la oscuridad» (1978: 30), por 
tanto, «regreso a la vida y a la luz» que, en tal caso, estaría relacionada con la visión o el entendimiento. 
Así, el propio Frame (1978: 41) afirma sobre el pasaje de la Odisea en que los compañeros del laertíada 
(«insensatos») son privados de la luz del regreso por el Sol Hiperión (1, 10), «perdieron su nóstos por 
falta de nóos». En este sentido, también Benveniste (1966: 172) nos traduce νέοµαι como «regreso a un 
estado familiar», muy relacionado con la idea de «vivencia de hogar». 
12 Sobre la noción de «vivencia de hogar» o mundo-familiar, ver: Husserl (Hua VI); Waldenfels (2001); 
Osswald (2018); o Steinbock (2022). 



	 7	

se encuentra con Elpénor quien le suplica: «haz memoria de mi, te lo ruego, no me dejes 

allí en soledad, sin sepulcro y sin llanto» (11, 70), suceso que Homero aprovecha para 

acentuar esta relación entre soledad, recuerdo y nostalgia. 

La memoria, el recuerdo, actúa como una luz que mantiene viva la llama del 

deseo por el regreso, evidenciando y a la vez protegiendo de la soledad. Sin ella, sin 

recuerdos, el olvido convierte la «vivencia de hogar» en oscuridad, la desvanece o, 

como diría Husserl, la somete a un «apagamiento del presente» (Hua XXXIII, 65: 14-

18) por el que toda vivencia se hunde en la oscuridad de la memoria, se debilita, pierde 

claridad13. Por eso, no solo en el marco cultural griego sino también en el actual, la 

soledad, acompañada de memoria, atrae a la nostalgia, a ese deseo por recuperar el 

sentido o la luz de nuestras vidas; en cambio, sin memoria, la soledad solo llama a la 

indiferencia, a la oscuridad y, por tanto, puede que ni siquiera tomemos consciencia de 

ella. 

 

3. El sentimiento de soledad y el término saudade 

Visto, de un modo más o menos sucinto, cómo esta relación soledad-nostalgia 

nos acompaña, al menos, desde que disponemos de registros escritos, analizaremos 

ahora cómo surgen esos conceptos con que pretendemos abrazar significativamente 

tales estados afectivos. Así, en tiempos ya más recientes, Karl Vossler, en su estudio 

sobre La soledad en la poesía española (1941), volvió a poner el acento sobre esta 

relación remontando sus pesquisas hasta periodos medievales. No era tal el propósito 

del hispanista, a este únicamente le interesaba escrutar el origen del término soledad, 

pero en su búsqueda dio en otro punto de encuentro, muy significativo para nosotros, 

que no solo emparentaba semánticamente la soledad con la nostalgia, sino también 

etimológicamente. 

En su estudio, Vossler ahondó hasta dar con el origen del uso de la palabra 

soledad en el término soëdade (neologismo erudito inspirado en el término de raíz latina 

solitatem)14. Detectado por vez primera en los cancioneros portugueses de los siglos 

XIII y XIV (en particular del Rey don Denis o en autores como Camões o Sá de 

Miranda), el término se usó precisamente para nombrar, de manera lírica, el sentimiento 

																																																								
13 Sobre el olvido en Husserl, ver Kretschel (2018). 
14  En su obra, Vossler (2000: 13) manifiesta cómo el término soledad procede etimológica y 
fonéticamente de solitatem, pero dada la rareza del término latino y su derivación, hace suponer que se 
trata de un neologismo de origen ibérico, de influencia galaico-portuguesa, refiriendo las formas 
originales de soëdade, soïdade, y suïdade. 



	 8	

de tristeza, afán, anhelo o nostalgia que provoca la ausencia o abandono. Este uso del 

término para referirse a la vivencia subjetiva de soledad —al sentirse solo— se 

contrapondría con una soledad de carácter más objetivo, propia del aislamiento —del 

estar solo—, a la que se mentaría con términos como isolamento, retiro o deserto entre 

otros. 

Más allá de cómo el uso del término llegara a influir en autores castellanos 

siglos después, para lo cual remitimos al estudio de Vossler, nos interesa aquí centrar la 

atención en esa acepción subjetiva por la cual la soledad se asocia semánticamente, y de 

una manera muy directa, a la nostalgia, hecho que, no sin modulaciones, llegará hasta 

nuestros días. Es el propio hispanista quien pone el acento en ello cuando subraya la 

asociación entre el término soledad y su forma saudade (Vossler, 2000: 15), 

evolucionada de la referida soëdade. 

La forma saudade empieza a aparecer en el siglo XIV ganando mayor presencia 

a medida que se extingue el uso de las formas análogas como soëdade, soïdade, o 

suidade, con la que llega a coexistir en competencia durante cierto tiempo. 

Independientemente de la escasa alteración fonética recibida —básicamente en los 

acentos—, saudade perdurará hasta nuestro tiempo para nombrar precisamente, no a 

una soledad sui generis, sino explícitamente a esa soledad impregnada de nostalgia, de 

tristeza y anhelo que puentea a ambos sentimientos. De hecho, la Academia das 

Ciências, en su Dicionário da Língua Portuguesa, define actualmente saudade como 

«recuerdo de algo que fue agradable pero que está distante en el tiempo o el espacio» o 

«sentimiento de tristeza por la muerte de alguien o la pérdida de algo a lo que uno 

estaba apegado emocionalmente», acepción esta última muy cercana a esa tercera que 

propone la RAE para soledad («pesar y melancolía que se sienten por la ausencia, 

muerte o pérdida de alguien o de algo»), coincidiendo incluso en algunos de sus 

sinónimos como melancolía, nostalgia o pesar15. 

Así las cosas, la relación entre soledad y nostalgia no se limita únicamente al 

ámbito de lo simbólico o de lo semántico, sino que atañe incluso al campo fonético, 

compartiendo raíces en el origen mismo del término y desarrollando conceptos que 

pretenden afectos tan entroncados entre sí que, en ocasiones, como podemos apreciar, 

resulta difícil hablar del uno sin verse obligado a apoyarse en el otro. 

																																																								
15 ACADEMIA DAS CIÊNCIAS DE LISBOA: Dicionário da Língua Portuguesa. [versión en línea]: 
https://dicionario.acad-ciencias.pt/pesquisa/saudade [01/06/2025]. 



	 9	

Esto es consecuencia, como no puede ser de otro modo, de que su familiaridad 

trasciende el ámbito de lo lingüístico, el cual no es sino un reflejo de lo que se pretende 

nombrar. Como analizaremos en el siguiente apartado, desplegando las presunciones 

sugeridas hasta este punto, pondremos de manifiesto cómo esa relación entre soledad y 

nostalgia, esa proximidad tan comentada, pivota esencialmente en que ambos son 

consecuencia de una misma sensación de ruptura en el curso de la temporalidad 

interna que da sentido a la vida de toda persona, un lapso o alteración entre aquello que 

soy —sedimento de mi pasado— y lo que pretendo ser —objeto de mis aspiraciones—, 

donde los recuerdos, especialmente los biográficos, juegan un papel fundamental. 

 

4. De la soledad… 

La soledad, tal y como la estamos entendiendo en el presente artículo, es 

fundamentalmente sentida, esto es, una soledad que se vive en tanto nos afecta o 

participa de mis intenciones16. Cuando aquí mentamos a la soledad no lo hacemos 

apelando al hecho de encontrarse aislado o apartado de los otros en sentido objetivo —o 

físico— sino al hecho de «sentirse solo», a esa sensación que se produce al percibir en 

nosotros cierta carencia o falta de compañía. Son vivencias distintas que es necesario 

diferenciar, pues bien podemos llegar a sentirnos solos estando entre muchos —incluso 

con los más allegados o significativos— como, en cambio, no hacerlo hallándonos en el 

más estricto aislamiento. 

La carencia que suscita soledad no responde, en ningún caso pues, a la negación 

de la presencia física del otro, sino a una estimación por parte de quien la vive 

sustentada por un sentimiento de vacío, de ausencia. Podríamos decir que no alude a 

qué vivimos, sino a cómo lo hacemos o a qué sentido le atribuimos. Y en tanto 

humanos, cómo vivimos una vivencia implica ya en su constitución al otro, pues 

existimos, y esto lo hacemos siempre en un mundo compartido, en un mundo común 

(Mitsein) que se nos presenta como una comunidad de sentido. Esto, precisamente, es lo 

que hace de la soledad un estado tan particular y que sólo cobra sentido en tanto 

contamos-con el mismo elemento que la provoca, el otro. 

El otro, en sus múltiples formas de presencia, se halla siempre en el mundo con 

nosotros, siempre contamos con él 17 , incluso, aunque parezca irónico, cuando 

																																																								
16 Por afección entendemos la capacidad de la pasividad para incidir en la actividad, esto es, la capacidad 
que tiene la sensación para predelinear nuestra intencionalidad (Osswald, 2016: 157-158). 
17 Remitimos a la distinción orteguiana entre reparar-en y contar-con (OC, VIII, 555). 



	 10	

intentamos negarlo seguimos contando con él. Las personas vivimos y nos descubrimos 

con y a través del otro, es el «mediador indispensable entre yo y yo mismo» (Sartre, 

2017: 314) por el cual me cuestiono y me reconozco. Del otro adquirimos códigos y 

formas de concebir el mundo; un acervo conceptual con el que dar nombre y sentido a 

las cosas; también un conjunto de habitualidades que, junto a las que adquirimos 

individualmente, sedimentarán en nosotros estableciendo modos de proceder, 

disposiciones que incorporamos y encarnamos a modo de tradición (cfr. López Sáenz, 

2011) y por la cual ese otro llega a formar parte intrínseca de nosotros. 

Así, en nuestra consideración de la soledad —como de cualquier otra vivencia— 

no podemos sino considerar al otro como parte de la misma, independientemente del 

distanciamiento que mantengamos respecto de él o de la ignorancia en la que lo 

pretendamos. Incluso en su forma ausente, en la más radical, el otro sigue participando 

de nosotros, latente, como esa «incurable otredad que padece lo uno» de la que hablase 

Machado. Por eso, cuando hablamos de soledad no lo hacemos de una soledad que 

menta la no-presencia del otro sino, precisamente por su inevitabilidad, de una que 

aspira o lamenta su forma ausente. No cabe otra opción, pues, como vimos en el pasaje 

de los lotófagos, la no-presencia no es otra cosa que el olvido, oscuridad, y esta no trae 

consciencia de soledad, sino indiferencia. Será precisamente por ese estado de 

presencia-ausente donde el otro, con su ausencia, pueda seguir participando de la 

prefiguración de nuestras intencionalidades, aunque sea como elemento de obstrucción 

en su cumplimiento18. Por ello, precisamente por esa participación, la soledad será 

cuestionada por nosotros, advertida como relevante y, en consecuencia, elemento 

potencial para acceder a nuestra consciencia, consciencia de carencia, consciencia de 

soledad19. 

Cuando afirmamos que la presencia ausente del otro tiene la capacidad de 

obstruir nuestras intenciones, en tal caso de expectativa (Erwartungsintentionen), 

estamos afirmando que el otro, en su ausencia, alberga la capacidad de alterar el 

despliegue previsto de nuestras habitualidades, contrariando aquello que esperábamos 

obtener según nuestra experiencia, o lo que es lo mismo, esa sensación de continuidad 

																																																								
18 Para profundizar en la decepción de intenciones de expectativa y el papel de la obstrucción, ver 
Husserl, 1980: 94 y sig. 
19 Es importante apuntar que hablamos de consciencia del estado afectivo, de la soledad. Cosa distinta es 
la tematización del contenido que acompaña el sentir, la cual no siempre se da, o no de un modo 
inmediato. A veces sentimos soledad sin saber qué la provoca; o solo lo sabemos de forma retroactiva. 
Ver: Montesó-Ventura (2025). 



	 11	

que establecemos entre yo, como sedimento de experiencia y disposiciones, y yo 

mismo, en tanto prefiguración de lo que deseo. 

Esta sensación de continuidad emerge por la acción de síntesis de cumplimiento 

(Synthese der Erfüllung)20 por las cuales, en conformidad con ciertos lineamientos 

típicos21, sentimos la capacidad de predelinear nuestra acción en pos de un fin 

determinado y actuar según ello, esto es, tendemos a operar en el mundo valiéndonos de 

nuestras habitualidades, sin una constante participación activa del yo, abriéndonos al 

mundo como si este nos fuese familiar (Hua VI; Waldenfels, 2001: 122), donde todo 

tiene su nombre, su sentido. En otras palabras, estamos en el mundo como si nos 

hallásemos «en casa», pues a priori todo nos es conocido. De este modo, si nada 

obstruye el cumplimiento de nuestras intenciones, si nuestras habitualidades hallan el 

debido curso, viviremos en la ejecutividad misma de nuestro vivir, sin cuestionarnos su 

operatividad en el mundo, esto es, volcados en la tarea. Sin embargo, cuando este 

despliegue se ve atenazado u obstruido (cfr. Husserl, 1980: § 21; Hua XIX/2, § 11), en 

este caso por la presencia en forma ausente de un otro al que pretendíamos con otra 

modalidad de presencia, esa atmósfera de familiaridad será puesta en cuestión, y en 

cierto modo se desvanecerá, pues aquello que esperábamos no ha sido, al menos «no 

así, sino más bien de otro modo», de manera que la «concordancia» se tornará 

«discordancia» o «contrariedad» (Hua XIX/2, 575) provocando lo que Husserl llamase 

un conflicto (Widerstreit) entre lo que pre-tendíamos que fuese y lo que finalmente ha 

sido22. 

Esta contrariedad pone inevitablemente sobre la mesa la cuestión de la 

continuidad de uno consigo mismo, de ese nexo de temporalidad entre las pretensiones 

por las que uno se mueve y lo que va siendo en realidad, recordando, en su 

discordancia, la fragilidad propia de toda persona, renovando una inevitable consciencia 

de finitud, de la condición vulnerable del ser, en definitiva, de que todo se puede tornar 

pasado o irrealizable en cualquier momento. 

Esta consciencia aboca irremisiblemente al ser a un estado de desazón respecto 

del mundo, de ese que hasta entonces sentía como su hogar y que ahora, ante la 

																																																								
20 Sobre la fundamentación pasiva de la conciencia hemos referido ya el trabajo de Osswald (2016). 
21 Sobre la noción de «tipo» ver Husserl, 1980: § 8. 
22  En cierto modo, este posicionamiento entronca con la mirada que Peplau y Perlman (1982) 
establecieran sobre la soledad, una soledad relacionada con la decepción de expectativas. Sin embargo, 
discrepamos en la mirada preponderantemente cognitiva que defienden, en tanto la decepción, como toda 
vivencia, implica una reacción mucho más compleja que meros pensamientos, pues atañe tanto a la 
experiencia como al juicio, en su sentido más amplio. 



	 12	

presencia ausente del otro, se torna inhóspito (Unheimlichkeit), extraño (Fremdwelt) o 

vacío de referencias (cfr. Hua XV, 429), de aquí la angustia, y la soledad. El sujeto se 

cuestiona el mundo (donde se halla con los otros), pero también su situación en él, 

pasando de estar arrojado al mundo a quedar «aislado, pero aislado en cuanto estar-en-

el-mundo» (Heidegger, 2009: 207), no porque haya perdido a los otros —pues puede 

que sigan a su lado, aunque no según esperaba—, sino porque esa alteración ha puesto 

en cuestión la familiaridad —el sentido— que tenía para él ese mundo que implicaba a 

los otros. Es por esto que Ozawa-de Silva (2021: 216) afirma cómo «la soledad no es 

sólo una falta de relaciones, sino también la falta de un contexto o entorno en el que uno 

pueda sentirse en casa y ser uno mismo», pues, como anticipábamos, uno puede sentirse 

solo incluso con el otro presente a su lado —también con el otro significativo—, pues la 

soledad no depende estrictamente de la ausencia de compañía, sino de la carencia de un 

horizonte de familiaridad donde todo lo demás, también el otro, cobra sentido para mí. 

Y será aquí, en este cuestionamiento de mi situación en el mundo, de esa continuidad 

conmigo mismo que hasta ahora daba por sentado, que la nostalgia halle su lugar. 

 

5. …a la nostalgia 

Aunque sea de manera muy concisa, hemos precisado ya a la nostalgia como 

aquella vivencia en la que experimentamos cierto dolor (ἄλγος) por el anhelo 

insatisfecho de regreso (νόστος), de recuperar el hogar perdido o, en sentido estricto, 

esa «luz del regreso» que evoca la familiaridad para con el mundo que especificamos 

como «vivencia de hogar». La pérdida de esa sensación de continuidad que apela a la 

temporalidad interna de la persona, dada su relevancia y ante la angustia que genera, es 

la que suscita precisamente el anhelo por su restauración, por la recuperación de esa 

atmósfera donde sentía que todo tiene sentido para mi, eso sí, sin ser ajenos, como 

decíamos, a su estricta irrecuperabilidad —rescatemos el ejemplo de Agamenón—, de 

aquí precisamente el dolor (o duelo) y la ambivalencia (o conflicto) que define el origen 

y expresión de este temple afectivo. 

Así pues, con esta definición en la retina y retomando el momento en qué la 

soledad irrumpe como respuesta a la sensación de pérdida de familiaridad con el 

mundo, hallamos la nostalgia como una respuesta, o reacción si cabe —depende de la 

consciencia y voluntariedad—, frente a ese conflicto surgido entre lo que es y lo que no 

ha sido (a pesar de esperarlo), un «no ha sido» convertido ahora en posibilidad anulada 

por la evidencia de lo sido. 



	 13	

Como expone Husserl (1980), quien ha analizado en profundidad los efectos de 

esto que llama decepción de intenciones de expectativa, en esta disyuntiva temporal, lo 

que se produce no es una exclusión o substitución de un sentido por otro —de lo 

esperado por lo evidente—, sino una duplicidad del contenido total del sentido de lo 

vivido23, de manera que «lo “otro” cubre y anula el sentido protencionalmente pre-

señalado […] que existía hasta ese momento» (Husserl, 1980: 96), un sentido, por tanto, 

que no desaparece. En otras palabras, la evidencia no excluye el recuerdo de la 

posibilidad de lo esperado, solo lo duplica, lo escinde en dos series marcadas con 

caracteres diferenciados: uno, el evidente, que preponderará sobre el otro, lo pretendido, 

ahora anulado. De este modo, en adelante podremos identificar, mediante 

rememoración, tanto el sentido vigente como el que queda del pre-señalamiento, ya que 

ambos permanecerán en la conciencia y ambos podrán ser representados, solo que uno, 

repetimos, siempre cubierto por el otro con carácter de «anulado» (cfr. Husserl, 1980: 

98). 

Al margen de que ambas «versiones» puedan coexistir bajo cierto plexo de 

compatibilidad, hay que significar en este punto que la relevancia afectiva con que cada 

una de ellas se manifieste será independiente de su modalidad de aparición, esto es, el 

sentido anulado de la serie, aunque sólo lo podamos recuperar mediante rememoración, 

puede seguir resultándonos, pese a la decepción vivida, aún más relevante que el 

vigente —el recuerdo del otro como ser-presente puede seguir siendo más relevante que 

la evidencia de ese otro en su forma ausente (es lo que popularmente llamamos «echar 

de menos»)—, incluso hacerlo hasta el punto de dificultar la aceptación de su nueva 

condición. En otras palabras, aceptar lo pasado como anulado no tiene por qué alterar, y 

menos aún socavar, la relevancia afectiva que dicho sistema mantenga para mí, pues 

sólo cambia el carácter. Consecuentemente, mi interés por el sentido anulado puede 

llegar a ser incluso mayor que el que tengamos por el vigente, el cual puede verse 

ignorado o extinguido (recordemos el ejemplo de Odiseo en Ogigia). 

Estamos, pues, ante la emergencia de una resistencia a la aceptación de lo 

evidente, especialmente cuando, como venimos exponiendo, esta nueva realidad no 

tiene capacidad para ofrecernos —al menos hasta que consigamos resignificarla— los 

asideros necesarios para recuperar nuestro estado de familiaridad con el mundo, esa 
																																																								
23 El propio Husserl matiza que no siempre deriva en una modalización retroactiva. Cuando la ruptura no 
es franca puede dejar abierto el conflicto y llevar a la duda, insoluble incluso, manteniendo la cualidad de 
posibilidad abierta o problemática hasta el punto de conducir a una pérdida del interés por el objeto en 
cuestión (Husserl, 1980: 99 y sig.). 



	 14	

continuidad de mí conmigo mismo de la que la presencia del otro-ausente nos ha 

privado. En este punto no es extraño que, ante la desazón que nos genera su ausencia —

proporcionada al nivel de conciencia de su irreversibilidad— optemos, aunque sea 

ocasional o temporalmente, por agarrarnos al recuerdo de la realidad anulada, 

resistiéndonos a aceptar la nueva que se nos da como presencia de la cosa ausente o 

ausente-ya-sido (Hua X, 37). En otras palabras, puede darse una preferencia –con su 

consecuente elección– por reactivar el sentido anulado que regresa con el recuerdo (Hua 

X, 52), esto es, del tiempo en el que todavía guardábamos nuestras intenciones abiertas, 

lo que tiende a rebajar nuestro malestar. 

Es esta opción o asumir la decepción que permitiría la resignificación de la 

realidad actual, pero esto requiere tiempo, y en ocasiones mucho esfuerzo, pues exige 

reconsiderar nuestra relación con lo perdido, con el pasado, con nuestras expectativas, 

pudiendo incluso afligir más que la opción alternativa. Así que, mientras esto no suceda, 

la tendencia a echar la vista atrás nos atrae considerablemente, llamados por esa 

evocación del hogar perdido, de ese yo prelapsario que retiene cierto significado de 

posibilidad en su presentificación, hasta llegar a provocar en nosotros una dicha 

reconfortante que, sin anular el dolor de reconocer su imposibilidad, nos basta por un 

tiempo, concediendo cierta coloración amable al mundo, una que creíamos perdida. 

Justamente por ello, a causa de esa coloración emocional, todo lo que evoca a ese hogar 

perdido, todo lo que permite reactivar esas intenciones anuladas, cobra ahora una 

relevancia inusitada ante nuestros ojos (cfr. Zirión Quijano, 2019), suscita interés. 

Esta re-presentación, pese a nunca responder de forma idéntica a la vivencia 

original, pues «es un acto que constantemente declina o se gradúa» (Husserl, 2002: 

68)24, permite hallar un refugio afectivo y, a su vez, una resignificación de nuestro 

pasado desde el presente, esto es, permite recobrar, mediante el recuerdo y su 

interpretación, cierto estado de continuidad. El anhelo que nos lleva a recordar, lo que 

pretende es coser esa continuidad, sentir presente aquello ausente-ya-sido vinculándolo 

nuevamente a un yo que busca retomar su operatividad, sentir de nuevo la sensación de 

hogar. En otros términos, dar curso a ese anhelo de regreso, a ese anhelo por la luz del 

regreso, se presenta como una oportunidad de reencuentro dónde poder conciliar el 

																																																								
24 Mediante rememoración pretendemos recuperar una impresión originaria que querríamos conservar, sin 
embargo, el hecho de recuperarla nos lleva a interpretarla, desde el presente, uno distinto del «presente 
originario», y esto sucede así cada vez que rememoramos, sometiendo el significado de esa impresión a 
un proceso de declinación constante afectada por interpretaciones de interpretaciones que consiguen que, 
pese a que la impresión permanezca, lo haga solo en su propio empobrecimiento. 



	 15	

sentido anulado con el presente, el cual, debido a la obstrucción vivida —v.g. por la 

presencia ausente del otro—, quedó mal cerrada, o bajo un cierre no aceptado por 

nosotros, por tanto, como un verso suelto que no halla su lugar en una corriente de 

conciencia que pretende preservar sus parámetros de concordancia. En definitiva, un 

anhelo que busca la posibilidad de un camino de reconocimiento, de reconocimiento de 

sí, para trazar una narrativa con la que conciliar ambos relatos y desbloquear la 

situación de desazón y conflicto en la que nos hallamos. 

Finalmente, como también destacábamos, más allá de actuar a modo de refugio 

ante un presente inhóspito o como oportunidad de resignificación, este anhelo actúa, y 

así lo hemos visto en el ejemplo del laertíada, como fuente de motivación, en particular 

y para el caso, ante una soledad que no formaba parte de nuestras pretensiones25. Esto se 

justifica porque, en tanto anhelo-de, en la nostalgia, hay una activación de la 

intencionalidad —no siempre tematizada— que se dirige hacia eso ausente o anulado. 

Digamos que, en tanto el anhelo es objetivable, puede ser abordado de forma 

independiente a la reacción emocional, en tal caso nostálgica, es decir, puede seguir su 

propio curso siendo elevado a la condición de voluntad una vez tomada consciencia de 

él, por tanto, convertido en fuente de motivación para dirigirse a un fin, a saber, volver a 

ver la luz del regreso, recuperar la familiaridad perdida donde el otro, entre otros 

aspectos esenciales, tiene su lugar. Es lo que en su momento vimos de la mano de los 

aqueos (ejemplo extrapolable a tantas otras casuísticas relacionadas con 

desplazamientos, pérdidas, etc., todas fuentes de soledad) quienes, pese a su reconocida 

irreversibilidad, siguen manteniendo como objetivo principal de vida el deseo de 

regreso, regreso a esa vida que, al margen del lapso por el que transitan, conserva en su 

memoria el sentido que entonces tenía su vida para ellos, irradiándose hasta el presente 

a través del recuerdo e intentando encapsular el momento lapsario como una 

experiencia que tarde o temprano llegará a su fin, esto es, aferrándose a esa vida que 

para ellos tenía sentido como un salvavidas ante toda contingencia, también ante los 

malestares de la soledad. 

 
6. A modo de conclusión 

																																																								
25 Estudios empíricos como los de Cheung et al. (2013) o Abeyta y Routledge (2016) demuestran cómo la 
nostalgia alberga elementos motivacionales, promoviendo, entre otros, una perspectiva positiva del 
futuro. Stephan et al. (2014), por su parte, hablan de una motivación de aproximación social. Zhou et al. 
(2008: 1028) llegan a afirmar cómo el pasado que anhela la nostalgia puede, a través del recuerdo, 
«fortalecer las resistencia psicológica a las vicisitudes de la vida». 



	 16	

Así pues, tal y como hemos podido exponer, la relación entre soledad y nostalgia 

–mediada por los recuerdos– no es solo algo que nos acompañe, al menos, desde que 

tenemos registros escritos, no es únicamente un recurso literario, más bien responde, y 

de aquí la atención recibida a través del tiempo, a una relación íntimamente vinculada 

con el vivir mismo. Una relación, más bien una reacción, que se nos presenta cuando 

sentimos la familiaridad atenazada, puesta en cuestión, la cual despierta una conciencia 

de finitud o de vulnerabilidad, debido al estado liminar mundo-familiar/mundo extraño 

(cfr. Steinbock, 2022), que se que irradia hacia nuestra existencia en forma de 

sentimientos de vacío, como la soledad. 

Esa soledad, ese sentirse ante un mundo momentáneamente anónimo y 

eventualmente extraño, nos impele en su incómodo tránsito precisamente a buscar en 

cada gesto, incluso inconscientemente, la recuperación o la preservación —si es que 

algo queda— de esa luz del regreso que supone un amarre con nuestro pasado, con lo 

que arrastramos en tanto proyecto. Luz que, a través de la evocación que le da 

contenido, permite, aunque solo sea a modo de aspiración, reconciliarnos con aquel 

tiempo en el que aún no sentíamos perdido o amenazado «el hogar».  

Precisamente por ello, y teniendo muy presente la capacidad para objetivar 

cualquier anhelo, la nostalgia se ofrece no solo como una reacción frente a la irrupción 

de ese mundo-extraño sino como una posible estrategia (preventiva o paliativa) ante la 

presencia los sentimientos que este provoca. En otras palabras, la nostalgia puede actuar 

no solo como una reacción de autoprotección ante la soledad, ante la falta de sentido, 

sino como un camino, de recorrido intencional, que nos dé la oportunidad del 

reencuentro con nosotros mismos, quizá de nuestro reconocimiento, del reconocimiento 

de sí, a saber, de ese proceso de generación de una nueva vinculación temporal con 

nosotros mismos, resinificando lo que fuimos —prelapsario— a partir de lo que ahora 

somos —postlapsario—, tras las aspiraciones actuales. En el peor de los casos, 

ejerciendo de elemento de resistencia ante una sensación de rotura plena entre los 

flancos que recubren ese periodo lapsario las consecuencias del cual transito, evitando 

su desconexión, esa conocida disociación. Para ello, el recuerdo, la memoria, se 

presenta como el hilo oportuno capaz de mantener unidas ambas riberas, participando 

de la preservación de la percepción de unidad, de esa integridad que da substrato al 

sentido de lo que somos. 

Quizá por eso Saint-Exupéry (1967: 268), entendiendo el poder —a veces 

incontrolable— que albergan los recuerdos, afirmaba que «a veces en el silencio de la 



	 17	

noche, todos sus recuerdos le eran devueltos con la plenitud de una canción de 

infancia… En la soledad, nadie escapa a los recuerdos», pues estos activan una 

nostalgia reconciliadora, reparadora de ese lapso que nos arroja al malestar, que usa los 

hilos del pasado para, precisamente, mantener el sentido del proyecto que nos define, 

cosiendo lo que fuimos con lo que aún, ahora, pretendemos ser. 

 
REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
Abeyta, A. y C. Routledge (2016). Fountain of youth: The impact of nostalgia on 

youthfulness and implications for health. Self Identity, 15, 356-369. 

Abeyta, A., Routledge, C. y S. Kaslon (2020). Combating Loneliness with Nostalgia: 

Nostalgic Feelings Attenuate Negative Thoughts and Motivations Associated 

with Loneliness. Frontiers in Psychology, 11, art.1219. 

Abeyta, A. y J. Juhl (2023). Nostalgia restores meaning in life for lonely 

people. Emotion, 23 (6), 1791-1795. 

Alamillo, A. (1981). Tragedias, Sófocles (intr. José S. Lasso de la Vega), Madrid: 

Gredos. 

Alonso, M. (1958). Enciclopedia del idioma. Diccionario histórico y moderno de la 

lengua española (siglos XII al XX), Madrid: Aguilar. 

Aristóteles (1988). Política, trad. de Manuela García Valdés, Madrid: Gredos. 

Benveniste, E. (1966). Problems de linguistique générale, Paris: Gallimard. 

Bernabé Pajares, A. (1999). Fragmentos de épica griega arcaica, Madrid: Gredos. 

Bolzinger, A. (2006). Histoire de la nostalgie, París: Campagne première. 

Boym, S. (2015). El futuro de la nostalgia, Trad. de Jaime Blasco Castiñeyra, Madrid: 

Antonio Machado. 

Castelnuovo-Tedesco, P. (1980). “Reminiscence and nostalgia: The pleasure and pain of 

remembering” en: Greenspan, S. I. y G. H. Pollack  (eds.), The course of life: 

Psychoanalytic contributions toward understanding personality development III: 

Adulthood and the aging process, Washington DC: Gov. Printing Of., 104-118. 

Cheung, W.Y., Wildschut, T., Sedikides, C., Hepper, E. G., Arndt, J., y A. J. 

Vingerhoets (2013). Back to the future: nostalgia increases optimism. 

Personality and Social Psychology Bulletin, 39 (11), 1484-1496. 

Coromines, J. (2024). Diccionari etimològic i complementari de la llengua catalana 

(DECat), IEC. [en línea]: https://decat.iec.cat/entrada.asp 

Dodman, Th. (2018). What Nostalgia Was: War, Empire, and the Time of a Deadly 



	 18	

Emotion, Chicago: Chicago Press. 

Frame, D. (1978). The Myth of Return in Early Greek Epic, New Haven: Yale 

University press. 

Hofer, J. (1934). Medical Dissertation on Nostalgia. Bulletin of the history of medicine, 

2, 376-391. 

Husserl, E. (1966). Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1893-1917) en 

Boehm, R. (ed.), La Haya: Nijhoff. (Hua X). 

Husserl, E. (1973). Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass, 

Dritter Teil: 1929-1935, en Kern, I. (ed.), La Haya: Nijhoff. (Hua XV). 

Husserl, E. (1976). Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 

Phänomenologie, en Walter B. (ed.), La Haya: M. Nijhoff. (Hua VI). 

Husserl, E. (1980). Experiencia y juicio, investigaciones acerca de la genealogía de la 

lógica en Landgrebe, L. (ed.), trad. de Jas Reuter, México: UNAM. 

Husserl, E. (1984). Logische Untersuchungen. Zweiter Band: Untersuchungen zur 

Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis en Panzer, U. (ed.), La Haya: 

Nijhoff. (Hua XIX, 1/2). 

Husserl, E. (2001). Die Bernauer Manuskripte über das Zeitbewusstsein en Bernet, R. y 

D. Lohmar (eds.), Dordrecht: Kluwer Ac. Press (Hua XXXIII). 

Husserl, E. (2002). Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo, 

trad., intr. y notas de Agustín Serrano de Haro, Madrid: Trotta. 

Kretschel, V. (2018). El recuerdo imposible, un análisis fenomenológico sobre los 

límites de la rememoración. Nufen, 10 (3), 124-142. 

López Sáenz, M. C. (2011). Sedimentación del sentido y tradición (Überlieferung). 

Eikasia, revista de filosofía, 36, 89-120. 

Montesó Ventura, J. (2022). “Nostalgia de futuro”. Expectativas pasadas en la no-

experiencia del presente. Investigaciones fenomenológicas, 19, 119-138. 

Montesó Ventura, J. (2025). Soledad, entre relevancias y discontinuidades, una mirada 

desde la fenomenología. Isegoría, 73. 

Muller, M. (1966). Athene als göttliche Helferin in der Odyssee, Heidelberg: UWH. 

Newman, D. B. y M. E. Sachs (2020). The Negative Interactive Effects of Nostalgia and 

Loneliness on Affect in Daily Life. Frontiers in Psychology, 11, art.1185. 

Nieto Hernández, P. (1988). Mοῦνος ἐὼν πολέσι. La soledad del héroe en la Odisea. 

Stephanion. Homenaje a M.C. Giner Soria. Salamanca: USAL Press, 135-141. 

Ortega y Gasset, J. (2004-2010). Obras completas, Madrid: Taurus. 



	 19	

Osswald, A. M. (2016). La fundamentación pasiva de la experiencia. Un estudio sobre 

la fenomenología de Edmund Husserl, Madrid: Plaza y Valdés. 

Osswald, A. M. (2018). El hogar y lo extraño. Una aproximación sobre el habitar: entre 

la fenomenología y el psicoanálisis. Nufen, 10 (3), 64-87. 

Ozawa-de-Silva, CH. (2021). The Anatomy of Loneliness: Suicide, Social Connection, 

and the Search for Relational Meaning in Contemporary Japan,14, Oakland: 

Univ. of California Press. 

Pabón, J. M. (2014). Odisea, Homero (pról. Carlos G. Gual), Barcelona: Gredos. 

Perea Morales, B. (2024). Tragedias, Esquilo (intr. Marta González González), Madrid: 

Gredos. 

Peplau, L. A. y D. Perlman (1982). “Perspectives on Loneliness” en Peplau, L. A. y D. 

Perlman (Eds.), Loneliness: A Sourcebook of Current Theory, Research and 

Therapy. Nueva York: Wiley, 1-8. 

Quepons, I. (2013). Nostalgia y anhelo. Contribución a su esclarecimiento 

fenomenológico. Open Insight, 4/5, 117-145. 

Quepons, I. (2015). “El resplandor de la nostalgia: esbozo de una descripción” en 

Venebra, M. y A. Jiménez (eds.), Antropología y fenomenología, reflexiones 

sobre historia y cultura, México: Conaculta/Brújula, 191-227. 

Saint-Exupéry, A. (1967). Tierra de hombres. Obras completas, Barcelona: Plaza y 

Janés. 

Sartre, J-P. (2017). El ser y la Nada. trad. de Juan Valmar, Buenos Aires: Losada. 

Scheuchzer, J. J. (1731). De nostalgia. De Bononiensi Scientiarum et Artium Instituto 

atque Academia Commentarii, 1, 307-313. 

Starobinsky, J. (1966). The Idea of Nostalgia. Diogenes, 54, 81-103. 

Steinbock, A. J. (2022). Mundo familiar y mundo ajeno, fenomenología generativa. 

Trad. de Rocío Garcés y Andrés Alonso, Salamanca: Sígueme. 

Stephan, E., Wildschut, T., Zhou, X., HE, W., Routledge, C. y W. Y. Cheung (2014). 

The mnemonic mover: nostalgia regulates avoidance and approach motivation. 

Emotion, 14, 545-561. 

Vossler, K. (2000). La soledad en la poesía española, trad. de J. M. Sacristán, Madrid: 

Visor Libros. 

Waldenfels, B. (2001). Mundo familiar y mundo extraño. Problemas de la 

intersubjetividad y de la interculturalidad a partir de Edmund Husserl. Ideas y 

Valores, 116, 119-131. 



	 20	

Wildschut, T., Sedikides, C., Routledge, C., Arndt, J., y F. Cordaro (2010). Nostalgia as 

a repository of social connectedness: The role of attachment-related avoidance. 

Journal of Personality and Social Psychology, 98 (4), 573-586. 

Zhou, X., Sedikides, C., Wildschut, T. y G. Ding-Guo (2008). Counteracting 

Loneliness, on the restorative function of Nostalgia. Psychological Science, 19 

(10), 1023-1029. 

Zirión Quijano, A. (2019). Coloraciones emotivas y temples anímicos en los Estudios 

acerca de la estructura de la conciencia de Husserl. Isegoría, 60, 123-145. 


