
230 Reseñas

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

miento manifiesta fenomenológicamente 
una relación con el mundo. Hans-Dieter 
Foerster titula su capítulo ,,Die Entwick-
lung der Daseinsanalyse in Österreich.“ Ahí 
plantea que el origen del Daseinsanalyse 
se encuentra en la analítica del Dasein de 
Heidegger e indaga acerca de la relación que 
tenía con el psicoanálisis de Sigmund Freud.

Johann Georg Reck titula su contri-
bución ,,Mögliche Beziehungen in einer 
gemeinsamen Welt“. Su autor explica el 
carácter existencial del ser humano como 
ser-con, en relación con sus experiencias 
cotidianas, pero también en la psicoterapia, 
como relación entre paciente y terapeuta. El 
último capítulo, escrito por Hermes Andreas 
Kick, se titula „Wahn, Zweifelseinwand und 
Transzendierung im Dialog als verstehende 
Therapie und versöhnendes Kunstwerk 
(Heidegger)“. Basándose en el criterio del 
delirio formulado por Jaspers, afirma que 
esta afectiva certidumbre es expresión de 

un cambio subyacente del Dasein. Por ello, 
representa uno de los problemas origina-
rios del tratamiento terapéutico de pacientes 
con delirio. Además, sostiene que se realiza 
como un intercambio dialógico, con la espe-
ranza de superar la situación límite hacia 
una realidad común, cuya verdad se muestra 
especialmente inteligible en la obra de arte. 

En conclusión, este libro expone la rela-
ción entre la fenomenología hermenéutica 
de Heidegger y su influencia en la psico-
logía clínica y psiquiatría desde mediados 
del siglo XX. Un tema que, por su carácter 
interdisciplinar, es de gran interés tanto para 
la filosofía —en particular para los estudios 
heideggerianos— como para la psiquiatría. 
Asimismo, supone una guía fundamental 
para futuras investigaciones.

Ariadna Melina González 
(Universidad de Zaragoza)

GARCÍA GUAL, C; GOMÁ, J; HERNANDEZ DE LA FUENTE, D. (2024) El estoicismo 
romano. Séneca, Epicteto, Marco Aurelio, Barcelona: Arpa

El libro es el resultado de la reunión 
de las tres conferencias pertenecientes al 
ciclo «El estoicismo romano» pronunciadas 
en la sede madrileña de la Fundación Juan 
March en el mes de octubre de 2023. Los 
autores Javier Gomá, Carlos García Gual y 
Javier Hernández de la Fuente ofrecen una 
presentación de la vida y obra de tres de los 
máximos exponentes de la filosofía romana, 
a saber, Séneca, Epicteto y Marco Aurelio. 

La primera de las secciones está dedi-
cada a Séneca. Javier Gomá se encarga de 
retratar al monumental pensador de origen 
cordobés, poniendo especial énfasis en los 

contrastes de luces y sombras que se obser-
van en una figura poliédrica como la de 
Séneca. Filósofo, político, renovador de las 
letras latinas, hombre de negocios o maes-
tro del emperador fueron tan solo algunas 
de las ocupaciones de éste a lo largo de su 
vida. Para ilustrar al hombre que subyace a 
los magníficos títulos que la historiografía 
otorga al pensador, Gomá aporta los datos 
históricos relevantes para ilustrar la con-
tradicción que existió entre el Séneca filó-
sofo, escritor en el exilio corso, y el Séneca 
político, cortesano de Roma. Así, frente a 
la defensa teórica del ascetismo, el rechazo 



231Reseñas

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

de la riqueza y el elogio de la apatía, cuyo 
origen se cifra en la tradición griega de la 
Estoa, se encuentra en la práctica el ascenso 
meteórico de un joven provinciano en la 
capital del imperio, la fortuna hiperbólica 
que adquirió como fruto de sus negocios 
en lo más alto de la sociedad romana, y las 
múltiples acusaciones que, aún hoy, cargan 
contra la figura del filósofo por su posible 
implicación en los despropósitos morales y 
políticos de su discípulo Nerón. 

En estrecha relación con la exposición 
biográfica, Gomá ofrece, primero, una 
reconstrucción del pensamiento estoico tra-
dicional, a través de diversos pasajes de los 
llamados Diálogos de Séneca; y, a conti-
nuación, una interpretación de las Cartas 
a Lucilio, que el autor considera una obra 
maestra de la literatura universal. Las Car-
tas, escritas hacia el final de la vida del filó-
sofo, retirado ya de la vida política, revelan 
una inquietud espiritual dirigida inequívo-
camente a la trascendencia individual, como 
muestran algunos aspectos doctrinales que 
apuntan a una teoría senequista de la inmor-
talidad del alma. En esta línea, el autor cita 
el siguiente pasaje, perteneciente a la cen-
tésimo segunda de las epístolas de Séneca: 
«Cuando llegue el día que disuelva esta 
mezcolanza de lo humano y lo divino, dejaré 
el cuerpo en esta tierra donde lo encontré y 
yo mismo me restituiré a los dioses» (p. 64)

Además, en el estilo íntimo y personal 
de las Cartas a Lucilio, Javier Gomá ve el 
nacimiento del «yo» literario en occidente, 
hasta entonces imposible dada la prioridad 
que el mundo antiguo otorga a la comuni-
dad sobre el individuo. En las Cartas quien 
escribe no es la voz del estoicismo, de la 
filosofía o del bien, como en los Diálogos 
de Córcega, sino un «yo» que, además de 
con su interlocutor, dialoga consigo mismo, 
se interroga y se responde, se exhorta y se 
consuela. Por esta razón, Gomá considera el 

texto como un antecedente –quizá incluso el 
origen– del ensayo como forma de literatura. 

La segunda sección se ocupa de Epicteto, 
y su autor es Carlos García Gual. El insigne 
filólogo expone, a través de una colección 
de las citas más valiosas de la bibliografía 
principal y secundaria, las líneas maestras 
para la comprensión del pensamiento del 
esclavo convertido en maestro de filosofía. 
A su juicio, la ética de Epicteto descansa 
sobre la firme convicción de que la liber-
tad y la felicidad radican, por encima de 
todo lo demás, en uno mismo. Así, el filó-
sofo exhorta a sus alumnos –pues los textos 
de los que disponemos son apuntes de su 
alumno Arriano, ya que Epicteto, siguiendo 
quizá el ejemplo de Sócrates, no vertió su 
doctrina en letra escrita– a la resignación 
respecto a los bienes mundanos: «Es como 
si Epicteto nos dijera que cada uno es res-
ponsable de su felicidad, puesto que esta, 
en definitiva, depende de nuestra propia 
aceptación o rechazo de los datos que nos 
transmiten los sentidos» (p.100)

En relación con lo dicho sobre Séneca, 
frente a la discordancia entre la vida y la 
obra del pensador cordobés, García Gual 
enfatiza precisamente la absoluta armonía 
entre el pensamiento de Epicteto y la forma 
que tuvo de conducir su vida. Esto queda 
especialmente reflejado en la siguiente anéc-
dota: «Para hacerle reconocer que el dolor 
es un mal, su amo le sometió a tormento 
metiendo su pierna en un instrumento de 
tortura. Epicteto no se quejó, y cuando la 
pierna se quebró, Epicteto dijo algo así 
como: Ya te lo había advertido; ahora tienes 
un esclavo cojo»» (p.88)

García Gual ofrece una antología de las 
citas más célebres de las Máximas y las 
Disertaciones. Asimismo, señala la influen-
cia de Epicteto en autores posteriores como 
Descartes, Montaigne, Kant o Nietzsche. 
De este modo, su intervención constituye 



232 Reseñas

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

una excelente revisión, tanto histórica como 
filosófica, del pensamiento de un filósofo 
que conquistó como ningún otro, a través del 
pensamiento y también en su vida práctica, 
la libertad. 

La tercera y última de las secciones, 
dedicada a Marco Aurelio, corre a cargo de 
Javier Hernández de la Fuente, reciente tra-
ductor de las Meditaciones para la editorial 
Arpa. Su exposición consta de tres partes. 
En primer lugar, se siguen las huellas de la 
vida del emperador, cuyo carácter sereno 
se encontró continuamente violentado por 
las convulsiones políticas y militares de su 
tiempo, como reflejan los testimonios de 
la Historia Augusta y del historiador Dion 
Casio. Este esbozo biográfico señala el 
camino para, en la segunda parte, ofrecer 
una recta interpretación del pensamiento 
filosófico de Marco Aurelio, caracterizado 
por la huída al interior y la búsqueda del 
lógos, que penetra todo acontecimiento y lo 
dota de sentido. A modo de cierre, la tercera 
y última parte constituye un elogio de las 
Meditaciones, destacando su carácter íntimo 
y, a la vez, universal.

Hernández de la Fuente expone, asi-
mismo, el impacto de la figura de Marco 
Aurelio en la historia posterior. Además de 
célebres políticos, que van desde Felipe II 
de España a George Washington, múltiples 
intelectuales como Voltaire u Oscar Wilde 
expresaron su admiración por el emperador 
romano. De igual forma, en la actualidad, la 
figura de Marco Aurelio ha sido llevada a 
la gran pantalla por los directores Anthony 
Mann o Ridley Scott. 

No debe sorprendernos el interés, reciente 
y creciente, que despierta aún hoy la filoso-
fía estoica. Dicho interés viene determinado 
por la vigencia de estos pensadores y sus 
planteamientos. En efecto, tanto Séneca, 
como Epicteto y Marco Aurelio enfrenta-
ron problemas filosóficos inherentes a la 

existencia humana, como son las preguntas 
sobre el sentido de nuestras acciones, sobre 
el principio que rige todos los acontecimien-
tos y sobre el modo en el que el ser humano 
ha de conducirse en un mundo en transfor-
mación perpetua. El hombre romano, des-
amparado, despojado de sus tradiciones, de 
sus dioses, y, en general, de sus certezas, 
acudió a la Estoa en busca de la imperturba-
bilidad necesaria para soportar la caída del 
mundo; el hombre contemporáneo, de igual 
modo, encuentra en estos autores unas pala-
bras de consuelo, de certeza y de guía, que 
justifican la edición de libros como este. Sin 
embargo, Hernández de la Fuente advierte 
sobre el peligro de la vulgarización de la 
filosofía estoica que se está llevando a cabo 
por algunas de las publicaciones más pobres 
sobre estos autores, ajeno por completo a 
la figura de Marco Aurelio, caro amigo del 
saber y estudioso fiel de los clásicos. 

Cabe destacar que la lectura de las tres 
secciones, además de contar con la expo-
sición de las particularidades biográficas y 
doctrinales de cada uno de los filósofos, 
acompañadas del comentario a sus obras 
más célebres, alumbra la problemática cues-
tión de la evolución del estoicismo en el 
periodo romano. Así, partiendo de la cru-
deza de la palabras de los primeros Diálogos 
de Séneca, el estoicismo romano halla el 
final de su camino en Marco Aurelio, para 
quien «la libertad del sabio estoico de la 
Estoa antigua se ha transformado también 
en una cierta idea de la responsabilidad, 
reforzada por la relación entre varios planos. 
Hay un énfasis en la vida interior, pero el 
cuidado de sí comporta también el cuidado 
de otros, sobre todo si están a nuestro cargo, 
ya seamos gobernantes, padres o tutores. 
La vieja filantropía estoica, que viene de 
la época helenística, va evolucionando y no 
está lejos de lo que veremos en el cristia-
nismo» (p.148)



233Reseñas

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

En conclusión, el texto constituye un 
sucinto viaje a través de más de un siglo de 
filosofía estoica. Más de un siglo en que la 
agitación política, las intrigas y la inesta-
bilidad fueron el común denominador para 
estos tres pensadores que, cada uno a su 
modo, pero todos ellos desde los principios 

de la Estoa, trataron de dar respuesta a los 
interrogantes de su tiempo, que son, a pesar 
de la distancia cronológica, muy cercanos a 
nosotros. 

 Marc Zapata


