Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (2026), pp. 23-38

ISSN: 1989-4651 (electrénico) http://dx.doi.org/10.6018/daimon.564991

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 3.0 Espafia (texto legal): se pueden
copiar, usar, difundir, transmitir y exponer publicamente, siempre que: i) se cite la autoria y la fuente original de su
publicacioén (revista, editorial y URL de la obra); ii) no se usen para fines comerciales; iii) si remezcla, transforma
o crea a partir del material, no podrd distribuir el material modificado.

El Gran Inquisidor de F. Dostoievsky como El Soberano de
C. Schmitt. Una aproximacion a la tecnologia politica de la
triada milagro/misterio/autoridad

Dostoevsky’s Grand Inquisitor as Carl Schmitt’s Sovereign.
An approach to the political technology of the miracle/mystery/
authority triad

Resumen: En el trabajo se intenta comprender
las particularidades del sistema del poder, esboza-
das en el capitulo “Leyenda del Gran Inquisidor”
de la novela Hermanos Karamazov de Dostoie-
vsky, y revisar los fundamentos de su tecnologia
politica, utilizando los conceptos de Schmitt,
expuestos en su Teologia politica. Se presta espe-
cial atencién a cémo Dostoievsky correlaciona
la verdad y la libertad en un sistema en el que
el poder se presenta en forma de Sacerdote con
la espada de César en sus manos. Se recurre al
método hermenéutico para interpretar en forma
dialdgica el texto de Dostoievsky y los de Sch-
mitt, exponiendo los significados de las metédforas
narrativas y sus correlaciones en la teoria sch-
mittiana, con el fin de revelar los mecanismos de
dominacién en la tecnologia politica, presentados
en la «Leyenda del Gran Inquisidor».

Palabras claves: el Gran Inquisidor, soberania,
tecnologia politica, ideologia

Recibido: 10/04/2023. Aceptado: 21/05/2023.

NELLY PRIGORIAN"

Abstract: In the present work we try to under-
stand the particularities of the system of power
outlined in the chapter “Legend of the Grand
Inquisitor”, from the novel The Brothers Karam-
azov by Fiodor Dostoyevsky, to review the funda-
mentals of the political technology revealed there,
using the concepts of Carl Schmitt expounded in
his Political Theology. Special attention is paid
to how Dostoevsky correlates Truth and Freedom
in a system in which power is presented in the
form of a Priest with Caesar’s sword in his hands.
The hermeneutic method is used to interpret Dos-
toevsky’s text and Schmitt’s texts dialogically,
exposing the meanings of narrative metaphors
and their correlations in Schmitt’s theory, in order
to reveal the mechanisms of domination in politi-
cal technology, presented in the “Legend of the
Grand Inquisitor”.

Keywords: The Grand Inquisitor, the sovereign,
political technology, ideology

*  Doctora en ciencias sociales y humanidades, PhD en ciencias politicas, profesora-investigadora Fundacién
CELARG. Lineas de investigacién: Nihilismo politico, Arte y politica. Correo electrénico nelly.prigorian@gmail.
com Recientes publicaciones mds relevantes:The Concept of the Political as a Space of Conceptual Controver-
sies and Theoretical Debates. RUDN Journal Of Political Science, 25(4), 817-830. doi: 10.22363/2313-1438-
2023-25-4-817-830, Literatura rusa como acto ético y politico, Contexto: revista anual de estudios literarios
N°. 28,2022, pags. 231-243, https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8469450, Tercero incluido en la
dialdgica de Dostoievsky: Una aproximacion a las ideas de Fiodor Dostoievsky a través de la dindmica de lo
contradictorio de Stéphane Lupasco, Caracas: Fundacién CELARG, 2019.


http://dx.doi.org/10.6018/daimon.564991
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/legalcode.es
mailto:nelly.prigorian@gmail.com
mailto:nelly.prigorian@gmail.com
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=8469450

24 Nelly Prigorian

Fiodor Dostoievsky es el escritor ruso mds traducido y el mas estudiado en el mundo. Su
obra fue la inspiracién y el objeto de andlisis de fildésofos, tedricos, asi como de tedlogos,
ensayistas y criticos literarios. Desde hace mds de un siglo y medio sus textos son de obliga-
toria referencia para tratar un tema particular, el que recorre como hilo rojo todas sus obras.
Es el tema de la dignidad humana, estrechamente ligada a la particular nocién de la libertad,
sobre la cual el clésico ruso colocaba profundos y miiltiples interrogantes. Con cada nueva
creacion el autor profundizaba y complejizaba la carga semdntica del concepto de libertad,
ahondando en los pliegues de la dualidad de la propia naturaleza del ser humano, que per-
manentemente se bate entre el bien y el mal, pero siempre con la posibilidad de reivindicarse
(Berdiaev, 2008). La libertad, segtin Dostoievsky, no es la permisividad — si Dios no existe,
entonces todo se puede —, ni el puro impulso de voluntad, sino una particular relacién entre
el hombre y Dios, el ser humano y el otro ser humano, el ser humano y la sociedad, y a
menudo implica el trasfondo politico y social. Con claridad esto se revela en las dltimas
tres novelas del autor. Asi, en Crimen y castigo, el narrador examina la teoria de libertad
como el derecho a matar para acelerar el progreso; en Los demonios — la libertad absoluta,
que irremediablemente deviene en el despotismo absoluto; y, por supuesto, en Los hermanos
Karamazov, especialmente en el capitulo «La Leyenda del Gran Inquisidor» — la libertad
como esencia de la condicién humana, y su relacién con la verdad, cuando ésta muta en
ideologia del discurso institucionalizado del poder, como se verd en las siguientes piginas.

A través de la metdfora de la triada milagro/misterio/autoridad y valiéndose de la condi-
cién de una leyenda, en el texto se describe la tecnologia y los mecanismos a los que recurre
el poder, encarnado en la figura del Sumo Sacerdote, para imponer y desplegar el dominio
de su voluntad sobre el mundo. Ya en Los demonios, Dostoievsky tocé este tema, revelando
las teorias politicas despdticas de Shigaliov, por un lado y por el otro, los proyectos nihilistas
de “incendio” y la destruccion total, llenos de voluntad de poder, de Piotr Verjovensky, uno
de los protagonistas de la obra. Sin embargo, en la «Leyenda» ya se describe una realidad
politica concreta, basada en la autoridad de un poder unipersonal que, apoyandose en los
mecanismos «ocultos» de control politico-social de la multitud humana, logra el mayor bien
social: la paz, el orden y la armonia. Pero el precio de esta armonia asfixiante es la libertad,
el fundamento esencial de ser humano.

Si bien la «Leyenda» siempre ha sido un texto de importantes indagaciones y andlisis
filos6ficos y, desde luego, teoldgicos, pocas veces se abordd desde la perspectiva de la teoria
y filosofia politicas, mds alld de ser s6lo el referente para tratar otros temas (Camus, 1978,
Zagrebelsky, 2017, Barder, 2009, Collison, 2020). Sin embargo, el texto de Dostoievsky
presenta un orden politico con particulares relaciones de poder, un sistema politico con sus
bien afinados mecanismos de dominacion, que se basan en una muy bien definida ideologia,
fundamentada en la interpretacion de la verdad revelada y la sacralidad del poder soberano.
Por otro lado, «La leyenda» describe en detalle no solo los componentes esenciales de la
maquinaria que somete la voluntad del pueblo, sino también como estos se integran entre si
para formar toda una tecnologia politica, entendida no sélo como técnicas para “influir a las
personas para cambiar su comportamiento en la direccién necesaria para el sujeto de la poli-
tica (cliente)” (Kharichkin, 2013: 78), sino, también, como el disciplinamiento del cuerpo
y el alma a través del poder-saber de la verdad (Foucault, 2002), empleando mds el «poder
suave» de la seduccién del misterio que la fuerza, para conseguir que el ser humano se

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



El Gran Inquisidor de F. Dostoievsky como El Soberano de C. Schmitt. Una aproximacion... 25

someta por si mismo al entramado de dominacién (Byung-Chul, 2021). En otras palabras, se
trata de diferentes dispositivos y técnicas de dominacién politica interrelacionadas y retroa-
limentadas entre si, que permite ejercer el control social y politico en una comunidad. Para
aprehender y comprender las particularidades del sistema de poder esbozadas en ese texto,
revisar los fundamentos de la tecnologia politica allf revelados y mostrar los mecanismos del
control social presentados, releeremos la «Leyenda del Gran Inquisidor» en el marco de la
teorfa y filosofia politica, utilizando los conceptos expuestos en la Teologia Politica y en El
concepto de lo politico de Carl Schmitt. Prestaremos especial atencién a como Dostoievsky
correlaciona la verdad y la libertad en un sistema en el que el poder se presenta en forma
de Sumo Sacerdote con la espada de César en sus manos. Dado que estamos analizando
una obra literaria, recurriremos a la hermenéutica, que nos permitird interpretar en forma
dialégica el texto de Dostoievsky y textos tedricos de Schmitt, exponiendo los significados
de los conceptos fundamentales del poder y los mecanismos de dominacidn en la tecnologia
politica, presentada en la «Leyenda del Gran Inquisidor». Finalmente trataremos de respon-
der la pregunta ;qué tienen en comtn la figura de Soberano de Carl Schmitt y la de Sumo
Sacerdote de Fiodor Dostoievsky y qué semejanzas guardan las tecnologias politicas que
sustentan el poder de cada uno?

1. De Los demonios al Gran Inquisidor

De la mano del personaje central de la novela Los hermanos Karamazov, Ivan Karama-
zov, conocemos al Gran Inquisidor, la figura de maximo poder de la localidad, que se sitda
por encima del poder de los reyes, la nobleza, el clero, los jueces y, por supuesto, del pueblo,
es decir, sobre todo aquello que en su conjunto se entiende por Estado, o, en términos de Carl
Schmitt (2016a), una unidad politica nacional. Desde las primeras frases de «la Leyenda»
se deja entender que se trata de una figura que posee el poder soberano, es decir, el poder
decisorio extraordinario dentro de la unidad politica (Schmitt, 2016a: 8, 17), pero que, en el
caso del Inquisidor, estd por encima y fuera del sistema estatal, «una magnifica y despética
voluntad, encarnada en un idolo, apoyada en algo firme y ajena a todo», como la describié
décadas antes el personaje de Los demonios, Piotr Verjovensky (Dostoievsky, 2008: 296).

La narracién comienza con las ya apagadas hogueras, en las cuales en la vispera quema-
ron por orden del Gran Inquisidor a cien herejes. De pronto, de las cenizas de las todavia
humeantes hogueras aparece Cristo, quien «deseaba aparecer al menos por un instante ante
la multitud desgraciada, al pueblo atormentado, sufriente, sumido en el pecado, pero que
lo ama con el amor de un nifio» (Dostoievsky, 1880, capitulo V). Nadie duda quién apare-
cid frente a ellos. El Gran Sacerdote también lo reconoce. Aun sabiendo quién es, ordena
apresarlo y arrojarlo a los calabozos del Santo Oficio. Y el pueblo, que hace tan sélo unos
momentos lo vitoreaba con amor y se inclinaba con profunda reverencia ante El,

acostumbrado, sumiso y medrosamente obediente, (...) inmediatamente se aparta ante
los esbirros, y estos, en medio de un silencio mortal, se lo llevan. La multitud, todos
como una sola persona, inclina la cabeza hasta el suelo ante el Gran Inquisidor, él
bendice en silencio a la gente y pasa de largo (Dostoievsky, 1880, capitulo V).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



26 Nelly Prigorian

Por la noche, el anciano sacerdote visita a Cristo en el calabozo y se produce un largo
mondlogo en el que el Gran Inquisidor le revela desapasionadamente los secretos del
inmenso poder, que ejerce sobre la multitud humana, que, como nifios pequefios, lo adoran
y le temen. Sin embargo, en este discurso suena algo familiar, algo que ya otro personaje
habia pronunciado en las pédginas de otra obra de Dostoievsky. No cabe duda de que las
ideas expresadas por el Gran Inquisidor, en cuando a su sistema de poder y los mecanismos
de dominacion, son casi idénticas a las expresadas por Piotr Verjovensky de Los demonios,
durante la confesién hecha a su «idolo» Stavrogin, en un esfuerzo por involucrarlo en
su Organizacién politica secreta (Dostoievsky, 2008: 236-239). En el fondo es el mismo
discurso, basado en la misma visién sobre la relacion entre el poder y la «masa humana»,
que debe quedarse abajo y sometida; las normas y las reglas de un mundo «nuevo», que se
imponen desde arriba y por la fuerza; la irresistible seduccién de un mito; los mecanismos
de control social a través del sentimiento amor/temor; la manipulacién de la verdad para
dominar y obtener la necesaria obediencia de la multitud. Por ello no es dificil identificar la
figura del Gran Inquisidor con la de Piotr Verjovensky, pero unos 70 afios mds viejo, mds
sabio y quien fue capaz de realizar su afdn y voluntad de poder en una realidad politica
concreta. Las fragmentarias, ni siquiera ideas, sino deseos y aspiraciones de alcanzar el
vago horizonte de la permisividad personal en Los demonios, en «La leyenda» aparecen ya
como un sistema de poder bien estructurado y altamente eficiente, que superd la prueba del
tiempo y de la practica. Ya no es pura voluntad y el deseo de destruir el viejo orden y abolir
todas las normas, ni fantasias sobre establecer su particular «mundo nuevo», con el idolo
Stavrogin a la cabeza. Los impulsos de voluntad de poder de Verjovensky se concretaron en
una realidad politica, creada y normada por el Gran Inquisidor. Las aspiraciones nihilistas
terminaron tomando forma de «mundo nuevo» constituido y gobernado por el anciano Verjo-
vensky como el Gran Inquisidor, quien ahora se traza un nuevo objetivo — el nuevo orden de
escala planetaria de un «reino de paz y felicidad universal» (Dostoievsky, 1880, capitulo V).

Piotr Verjovensky y el Gran Inquisidor estdn conectados no sélo por la continuidad del
mismo discurso, sino también por el significado de la totalidad de decisién, si se mira a
través del prisma de los conceptos de la Teologia politica de Carl Schmitt (2016a). En Los
demonios se nos presenta la voluntad de Verjovensky de «desatar la confusién violenta»
(Dostoievsky, 2008: 237), es decir, crear una situacion de «caso excepcional», el de «extrema
necesidad, de peligro para la existencia del Estado» (Schmitt, 2016a:16). En la teoria de
Schmitt el Soberano es quien decide sobre lo «qué debe suceder para dominar la situacién»
(2016a: 17), después de calificarla como una que amerita decisiones fuera de cualquier
norma establecida. Para el constitucionalista berlines la totalidad estd articulada por estas
dos decisiones: la de considerar una situacién como excepcional, lo que permite remediarla
fuera del marco normativo vigente, y la que se refiere a las medidas que deben tomarse para
su resolucion, actuando «fuera del orden juridico normalmente vigente sin dejar por ello
de pertenecer a él, puesto que tiene competencia para decidir si la Constitucién puede ser
suspendida in foto» (Schmitt, 2016a: 17) y, desde luego, creando un nuevo marco normativo.
O en palabras del propio Verjovensky, figura que decide «apoyada en algo firme y ajena a
todo» (Dostoievsky, 2008: 296).

En la interpretacién teoldgico-politica de Schmitt, «el soberano crea y garantiza la
situaciéon [de normalidad] en su totalidad» (2016a: 26) y se asemeja a la deidad politica,

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



El Gran Inquisidor de F. Dostoievsky como El Soberano de C. Schmitt. Una aproximacion... 27

que crea desde el caos del caso excepcional el mundo para, después, gobernar ese mundo.
Pero Dostoievsky va mds alld en la configuracién de la totalidad de decisién: la misma
figura que crea el caos — Verjovensky y su revuelta — es la que crea el «mundo nuevo», en
el que se impone como el Soberano de Schmitt en figura del Gran Inquisidor, para regir
ese mundo de paz y tranquilidad. De esta manera, Verjovensky/El Gran Inquisidor como
Soberano asume «el monopolio de la dltima decisién» (Schmitt, 2016a: 27), separada de
cualquier norma, sobre el caso excepcional, que él mismo ha creado, tal como suele suce-
der en eventos politicos que deliberadamente crean la crisis y después establecen marcos
normativos que les permiten desplegar la dominacién sobre las sociedades. Son situaciones
que pueden darse con las instauraciones de dictaduras de distintos cortes, pero también en
Estados de democracia liberal.

Ahora bien, en Los demonios Piotr Verjovensky desesperadamente busca seducir a otro
personaje, Stavrogin, para que asuma el rol del «principe sobreviviente», oculto y miste-
rioso, un semidios que trae la «nueva verdad» y el «nuevo orden», «[pJorque aqui de lo
que se trata, amigo, es de una nueva religiéon que viene a desalojar a la vieja» (Dostoievsky,
2008: 238), le confiesa. Para lograr su objetivo Verjovensky necesita un idolo, un mito, una
leyenda, que la lanzaran, la circularan por todos lados y sobre ella basaran su nuevo reino.
Garcia Vasquez en su trabajo sobre el mito y el lider carismatico en Carl Schmitt apunta:

Este mito se propone, por todos los medios, ser la sustancia de una identidad que (...)
es la condicién de la democracia como forma de gobierno del Estado total soberano
y no puede pensarse en ausencia de un lider carismdtico quien, ademds de encarnar
la figura del soberano —de la fuerza que decide en caso de excepciéon—, es el gran
portador del mito; es decir, en su poder se encuentran los medios técnicos ttiles para
crear y popularizar la fe sobre la que se sostiene la homogeneidad del pueblo (2018: 13).

De alli la necesidad del lider de constituirse a base de un mito o, en palabras de Neumann,
poseer condiciones fuera de lo comtn, porque de €1 deben emanar «cualidades sobrehumanas
que penetran en el Estado, el partido y el pueblo» (1943: 109). Estas «cualidades sobrehu-
manas» en el Gran Inquisidor se revelan en el uso del misterio, solo a €l revelado, para dar
forma a una unidad politica nacional, en términos de Carl Schmitt. En ella los gobernados se
identifican con su Soberano, no solo porque este deviene en el representante de su voluntad,
sino también porque es el poseedor de su conciencia, por ende, el Unico capaz de llevar el
mundo a la armonia de paz y orden.

Para crear y poder garantizar ese anhelado mundo de «paz y orden», es necesario
cumplir la condicién fundamental: lograr la uniformidad de la masa humana, eliminando
las diferencias y destruyendo la pluralidad, porque «la norma necesita un ambiente homo-
géneo» para que el orden pueda establecerse y «el ordenamiento juridico tenga sentido»
(Schmitt, 2016a: 26). No en vano la «Leyenda» comienza, como el teléon de fondo, con
las hogueras humeantes de cien herejes. Son ellos los que encarnan la diferencia en el
mundo de totalidad y de la uniformidad, y su ejecucién por medio del fuego purificador
es la garantia de seguridad y de la paz, es decir, la garantia de normalidad, en términos
de Carl Schmitt. Y sobre esas cenizas se erige el Gran Inquisidor, no s6lo como garante
de la ley y el orden, sino también como Soberano, quien decide no sélo durante el estado

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



28 Nelly Prigorian

de excepcion, sino también qué estado puede ser calificado como de excepcién (Schmitt,
2016a: 8). Por ejemplo, la situacién en la que aparece el Cristo y la decision de apresarlo
y arrojarlo a las casamatas del Santo Oficio. ;Cémo se puede explicar este poder tan
omnipotente del Sumo Sacerdote que la multitud, aun sabiendo quién estaba frente a ella,
obediente y mansamente lo entrega a su gobernante?

2. Milagro, misterio, autoridad

En su mondlogo el Gran Inquisidor revela a Cristo los secretos mds velados de su poder,
aquellos que, quizds, no podria revelar a nadie mds, sélo a El. Pero ;por qué el todopoderoso
gobernante necesitaba hablar con tanto detalle y tan sinceramente, como en una confesion,
y revelar el fundamento dltimo y los mecanismos ocultos del ejercicio de su poder? La
forma desapasionada de esta «confesidén» indica que el anciano no intentd justificarse,
mucho menos arrepentirse y buscar el perdén. Carl Schmitt sostiene que «no existe tal
poder humano que escape a la dialéctica de la autoafirmacién y el autodistanciamiento» que
necesita realizar todo gobernante, que «se vuelve tanto mds aislado cuanto mds poder directo
se concentra en su persona individual» (2016c¢: 423). S6lo ante Cristo el Sumo Sacerdote
puede realizar este distanciamiento de si mismo para alcanzar el mds alto grado de concien-
cia de si y, a través de ello, reafirmarse. Reafirmarse ante si y, sobre todo, frente a El Su
«confesién» es una confesion al revés: no es un reconocimiento de su pecaminosidad y la
sordidez de sus acciones, sino una autoafirmacién en su santidad y la condicién sacra de su
poder, como y de él mismo.

Entonces, ;en qué se fundamenta el inmenso poder de Sumo Sacerdote? Sobre la «feli-
cidad humana», revela el propio Inquisidor, que se basa en el convencimiento de la multitud
de que es libre, «y sin embargo ellos mismos nos trajeron su libertad y humildemente la
pusieron a nuestros pies», a cambio del «pan terrenal», la paz y la seguridad (Dostoievsky,
1880: cap. V). Para el Gran Inquisidor las personas son «débiles, viciosas, insignificantes y
rebeldes» (Dostoievsky, 1880, capitulo V) para quienes, en realidad, la libertad es una carga,
la eleccién es un martirio y la conciencia es un tormento. Es la base sobre cual se construye
una cierta légica: «de la debilidad nace la amenaza, de la amenaza, el miedo, del miedo, la
necesidad de garantias de seguridad, y de aqui, la necesidad de un aparato de defensa con
una estructura de organizacién mds o menos compleja» (Schmitt, 2016c: 420). Ciertamente,
Schmitt comparte el pesimismo antropoldgico del Inquisidor, suponiendo «al hombre como
malo, o sea que lo consideran como un ser extremadamente problemético, mds bien peli-
groso y dindmico» (Schmitt, 1968: 40), de alli 1a necesidad de una estructura adecuada, una
organizacidn estatal particular para procurar el orden y la tranquilidad.

Esta «organizaciéon mds o menos compleja» en la «Leyenda» se basa sobre tres postula-
dos fundamentales de la maquinaria politica: el milagro, el misterio, la autoridad, una triple
condicion que hace a las personas «felices» y al mundo pacifico y seguro. El Cardenal insiste
en su origen divino: el milagro — la reparticiéon del «pan terrenal»; el misterio — la posesion
de la verdad, es decir, «el pan espiritual»; y la autoridad — la figura divina que trae la libertad
y la verdad. Pero, en la prictica del ejercicio de poder, la triada milagro-misterio-autoridad
se convierte en el mecanismo de dominacidn:

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



El Gran Inquisidor de F. Dostoievsky como El Soberano de C. Schmitt. Una aproximacion... 29

el hombre se hubiera inclinado ante ti si le hubieras dado el pan, porque no hay nada
mds incontestable que el pan; pero si, al mismo tiempo, otro se hubiera aduefiado de
su conciencia humana - oh, entonces el hombre, incluso, arrojard tu pan e ird tras éI,
que engafia a su conciencia. (...) No hay preocupacién mds honda e intensa para el
hombre cémo, permaneciendo libre, encontrar rdpidamente a alguien ante quien podria
inclinarse. Pero busca inclinarse ante una fuerza indiscutible, tan indiscutible que sin
duda y todos a la vez estarfan de acuerdo en su adoracién (Dostoievsky, 1880: cap. V).

Asi, el milagro se reduce a la renuncia a la libertad por el pan terrenal, mejor dicho,
por el control social y la seguridad; el misterio — a la nueva verdad que establece qué es el
bien, qué es el mal, quién es leal, quién es traidor; y la autoridad — a la figura de adoracién,
convertida en el duefio de las conciencias, que distribuye los panes terrenales y espirituales,
asegurando la normalidad y librando al ser humano de toda responsabilidad por sus acciones.
Pero, si trazamos los paralelos entre los significados de la triada y los conceptos politicos
de Carl Schmitt, entonces el milagro seria la decisién politica indiscutible; el misterio — la
ideologia de una unidad politica especifica; y la autoridad — el Soberano, la fuente de la
verdad, que toma decisiones politicas, indica quién es el amigo y quien es el enemigo, dicta
normas y leyes, pero no se subordina a ellos, porque no puede subordinarse a su propia
creacion, y por lo tanto estd fuera y por encima de lo que le pertenece.

Sin embargo, Carl Schmitt tiene su propia triada fuertemente interrelacionada: el Estado,
la soberania y lo politico. Son tres conceptos centrales en el pensamiento politico schmit-
tiano, siendo el dltimo, el de lo politico, el fundamental, porque integra y da sentido parti-
cular a los otros dos.

Schmitt conceptualiza lo politico como contraposicién en espacio publico de categorias de
amigo y enemigo, y le atribuye el mismo papel constitutivo que las categorias de lo bueno y lo
malo en la moral, lo bello y lo feo en el arte, rentable y no rentable en la economia, pero sin el
determinado 4mbito de su actuacion. La relacion amigo/enemigo se caracteriza meramente por
su intensidad, pero que estd presente en todo, en todos los dmbitos del quehacer humano. Esto
significa que virtualmente todo puede ser politizado, es decir, convertido en asunto publico
por la intensidad de la relacién antagénica amigo/enemigo, «cruzando la frontera (por cierto
“imaginaria”) entre lo publico y lo privado», creando «espacio publico virtual», en el cual se
desarrolla el enfrentamiento para combatir al enemigo con la intensidad esperada en un enfren-
tamiento politico (Arditi, 1995: 341). En Schmitt, el sentido de lo politico incluye lo publico y
lo institucional, pero, a diferencia de la politica, lo politico rebasa esos espacios, constituyendo,
como lo subraya Arditi, un espacio publico virtual, mévil y ubicuo, que eventualmente puede
abarcar cualquier otra esfera del quehacer humano (1995: 343).

Para Schmitt «el concepto de Estado presupone el concepto de lo politico. (...), el Estado
es el estatus politico de un pueblo organizado en el interior de unas fronteras territoriales»
(Schmitt, 2016b). Por lo tanto, el Estado nacional es

la identidad entre gobernantes y gobernados, dominadores y dominados, identidad
entre el pueblo y su representacion en el parlamento, identidad entre Estado y pueblo
que vota, identidad entre Estado y ley y, finalmente, identidad entre lo cuantitativo
(mayorfa o unanimidad) y lo cualitativo (lo justo de la ley) (Schmitt, 2016b: 34).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



30 Nelly Prigorian

En otras palabras, es una totalidad sin fisuras, monolitica, donde las partes — la sociedad
civil y el Estado — se entrelazan y son idénticas entre si, y no admiten presencia de un otro
diferente, presupone un denominador comun que hace posible que toda la sociedad devenga
en una unidad absolutamente homogénea y este otro se perciba no como un adversario, un
oponente 0 un contrincante, sino como una amenaza para esta unidad, para el modo de su
existencia. Este ofro es una amenaza existencial, un enemigo en «permanente disposicion a
guerra, esto es, la permanente posibilidad cierta de muerte» (Strauss, 2008: 143). Por otro
lado, esta identificacién nacional se da en relacién con algo externo y amenazante, como
el otro pueblo u otro Estado. Por ello en Schmitt lo politico hace referencia primordial al
Estado en cuanto es la expresién de la unidad de un pueblo frente a sus enemigos y la guerra
se vuelve constitutiva de lo politico, no su mero instrumento (Alvarez Yagiiez, 1998: 154).
Por ello es la aseveracion que lo politico es anterior al Estado. En ese contexto actda el
Soberano de Schmitt en procura de seguridad, el orden y la paz.

En cuanto al Sumo Sacerdote, este por el gran amor a la humanidad hasta estd dispuesto
a ser el duefio de las conciencias de la multitud, para que la gente no piense, no sufra, no
se atormente.

Les diremos que todo el pecado cometido serd perdonado, si se hace con nuestro
permiso y lo haremos por el amor, pues, de sus pecados, el castigo serd para nosotros
y el placer para ellos. Y nos adorardn como a bienhechores que llevan sus pecados
ante Dios (Dostoievsky, 1880: cap. V).

Asi nace no sélo el ser sacro, dispuesto a asumir el pecado humano y sacrificarse por
el amor a todos, sino también el poder unipersonal del gran martir, que se inmola por la
felicidad de toda la humanidad, se esclaviza a su propio poder, «atributo de seres que pagan
por ello, y pagan con su propia personalidad: no existe poder, sobre cuyo poseedor no caeria
la sombra de los cuernos del becerro de sacrificio» (Caillois, 2004: 118). De esta manera el
gran mdrtir se convierte en autoridad absoluta, personificando el poder sagrado y sacrificial,
ante el cual pueden inclinarse «sin duda y todos a la vez». Sin duda porque es la fuente de
la verdad y es sagrado. Y todos a la vez porque la comunidad misma es una homogénea
totalidad de una unidad ideoldgica, basada en el mito, en la fuerza de la misma “verdad” y
en el poder que la produce.

En cierto modo, para Schmitt, un catélico devoto, todo poder es el poder divino. «Todo
poder es de El, y es, y permanece en su divinidad y su condicién de bien. Si el Diablo tuviera
poder, entonces, y ese poder, precisamente por ser poder, seria divino y bueno», cita al Papa
Gregorio Magno (2016c¢: 426). En sus obras tempranas La dictadura y Teologia Politica Sch-
mitt se fundamenta y desarrolla las ideas de Hobbes, expresadas en su obra capital Leviatdn,
ideas que fueron cuestionadas y criticadas por las teorias politicas liberales de la Modernidad
mds tardias, como, por ejemplo, el estado de guerra de todos contra todos, la renuncia a la
parte de libertad para conseguir proteccién y seguridad, y sobre todo, la unidad entre el poder
civico y el religioso en una sola estructura de Estado omnipotente. El monstruo Leviatdn, con
la espada de César y el baculo de pastor espiritual en sus manos es el simbolo del poder més
importante de la tierra, el poder de «dios mortal». En la «Leyenda» este poder estd encarnado
en el Gran Inquisidor, un hombre de noventa afios que expulsa a Cristo de sus dominios.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



El Gran Inquisidor de F. Dostoievsky como El Soberano de C. Schmitt. Una aproximacion... 31

Pero el trabajo del Gran Inquisidor atin no ha terminado, queda una cosa mds por hacer,
la dltima: la construccion de una comunidad universal encabezada por un solo Soberano,
«un ser en torno a quien [se puede] unirse, formando un inmenso hormiguero de paz y con-
cordia, ya que la necesidad de la unién universal es el otro de los tres supremos tormentos
de la Humanidad» (Dostoievsky, 1880: Capitulo V). Asi, en la «Leyenda» se plasma una
perspectiva politica que va mas alld del marco de esta localidad concreta, es decir, se habla
de una politica de alcances planetarios con el objetivo bien determinado: lograr una comu-
nidad global homogénea y uniforme, en donde las partes del todo son idénticas entre si e
impere una unidad consensuada. Los medios para lograrlo no difieren de los que ya habia
aplicado con el sumo éxito el Gran Inquisidor en su localidad: el milagro, el misterio y la
autoridad. Es decir, César como Sumo Sacerdote, fusién absoluta entre la politica y la reli-
gion, el Estado y la Iglesia, formando la «estructura sacral» de Carl Schmitt, que conducirad
a la humanidad a un mundo unificado, bajo el mando de un soberano unipersonal, que lo
llevara a la paz y la armonia total.

Con nosotros, todos serdn felices y ya no se rebelardn ni se destruirdn unos a otros, como
en vuestra libertad, en todas partes. Oh, los convenceremos de que solo serdn libres
cuando renuncien a su libertad y se sometan a nosotros (Dostoievsky, 1880: cap. V).

Sin embargo, en este afdn del Gran Inquisidor de dominio imperial se halla la radical
diferencia frente al pensamiento de Carl Schmitt. El esfuerzo tedrico del jurista berlines se
enfoca en problematizar asuntos politicos y juridicos referidos al Estado nacional moderno en
procura de seguridad frente a otros Estados. Su triada Estado/soberania/lo politico no sé6lo tiene
una comarca nacional determinada, sino, también, se delimita por la coyuntura concreta del
momento histérico. En otras palabras, frente al pretendido universalismo del Gran Inquisidor
Carl Schmitt expone lo concreto y lo fético dentro de unas circunstancias determinadas.

3. Lalibertad y la verdad

Mientras tanto, la figura de Cristo en la «Leyenda» se identifica absolutamente con la
libertad. «Con un corazén libre, una persona debe en lo sucesivo decidir por si misma lo
que es bueno y lo que es malo, teniendo sélo tu imagen ante si como guia» (Dostoievsky,
1880: cap. V), comenta el Gran Inquisidor en su monélogo. La libertad de voluntad, la
libertad de conciencia, la libertad de perfeccionamiento personal. Y es precisamente por
esto el Gran Inquisidor lo rechaza, lo amenaza con quemarlo en la hoguera y, finalmente,
lo echa de sus tierras. No puede permitir que se tenga otro guia que no fuese él solo,
menos si encarna el sentido de la libertad. Porque en esencia el Gran Inquisidor «libera»
a las personas de su libertad y, en el acto, las priva de su humanidad, colocdndolas en un
umbral ente lo humano y no humano.

El Sumo Sacerdote es consciente de que siempre habrd un pequefio grupo de humanos
que no estaria dispuesto hacer el trato y perder su libertad y su dignidad humana. Pero para
ellos siempre se puede «encender hogueras», como las que humeaban en el momento de
la llegada de Cristo a la localidad. Esta aparicién entre las cenizas de cientos de herejes

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



32 Nelly Prigorian

quemados el dia anterior es mas que metaférica. Los cien herejes, que han conservado su
libertad de conciencia, son el fundamento de la libertad misma, no como concepto abstracto,
sino como el acto de ser humano. ;De dénde mds podria salir la figura que personifica
absolutamente la libertad, sino de estas cenizas, y no por ser un simbolo extremo, sino por
ser fundamental? En este sentido, la misma descripcion de la figura de Cristo no es menos
metaférica: «La Luz, la Ciencia y la Fuerza fluyen de sus ojos (...) De El, de sus ropas,
emana una virtud curativa” (Dostoievsky, 1880: cap. V). La luz, la ciencia y la fuerza es lo
que solemos asociar con la verdad, y esta verdad en Dostoievsky toma forma de una virtud
curativa, es decir, un acto moral acorde con su esencia. Y su esencia es la libertad. En otras
palabras, en la «Leyenda» la verdad y la libertad se identifican absolutamente. Toda verdad
sin la libertad pierde su veracidad, se convierte en una entelequia, en una afirmacion cerrada
sobre si misma y a la vez negdndose a si misma. Pero la libertad sin la verdad se convierte en
(dis)limite, sin orientaciones ni fundamentos, solo una voluntad de poder inconmensurable.

Por otro lado, Carl Schmitt en su texto Teologia politica sostiene la tesis de que todos los
conceptos politicos modernos referidos al Estado son conceptos teoldgicos secularizados vy,
sobre esta base, desarrolla el concepto de soberania y el Soberano, que toma decisiones politicas
a semejanza de milagro en la teologia, es decir, fuera de toda norma juridica, para establecer/
reestablecer el orden. Ahora, segiin Erokhov para Schmitt «era fundamental mostrar que la clave
para el conocimiento de la deidad es el soberano, que mantiene una conexién sagrada con Dios»
(2019: 28), para que el sacro heroismo del poder establezca su propio orden personal (pag. 29).
Exactamente esto describe Dostoievsky en la «Leyenda». El Gran Inquisidor establecié su orden
personal, basdndose en sus conocimientos sobre Cristo y sus tentaciones en el desierto. Pero dis-
puso este conocimiento para erigirse como «dios mortal»; la «conexién sagrada» la utilizé para
la negacién de la deidad misma; y la verdad la convirtié en su opuesto radical.

La figura del Gran Inquisidor se convierte, entonces, en una figura divina y sagrada,
conectada sélo consigo misma, en la fuente directa e inmediata de la verdad, el derecho, la
legalidad, la norma y la moral. Exactamente aquello que el jurista Carl Schmitt indicaba «como
efecto inmediato de la revolucién nacionalsocialista» que otorgé la condicién de Soberano, y
las consecuentes facultades, al Fiihrer (Agamben, 2006: 215). De esta manera la verdad irre-
mediablemente muta en una ideologia y el orden adquiere condicién de totalidad, basada en
el representante plenipotenciario de si mismo, que articula y realiza los «deseos mds intimos»
de la comunidad (Dostoievsky, 1880: cap. V): la seguridad, la unidad, la aclamacién. El Gran
Inquisidor construyé una relacién causal entre ellos: para garantizar la seguridad es necesaria
la unidad, la unidad sélo es posible si la comunidad es uniforme, construida sobre la base de la
verdad y la fe innegables, cuya fuente y el guardidn es el Soberano, que estd fuera de la norma
por el mismo creada. En otras palabras, los conceptos teoldgicos — el milagro, el misterio, la
autoridad — se transforman y cobran nuevo sentido en mundo «nuevo».

«Mientras lo religioso-teoldgico estuvo en el centro, la posicion cujus regio ejus religio!
tenia sentido politico», asevera Carl Schmitt (2016b: 364), refiriendo este paradigma al
contexto premoderno, que desaparece con la conformacién de Estados nacionales, después
de la firma del Tratado de Westfalia (1648). Lo problemadtico de este argumento estd en que
ese «sentido politico» comenz6 a regir dentro de las fronteras nacionales, basdndose en la

1 De quien es el poder, de aquel es la fe

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



El Gran Inquisidor de F. Dostoievsky como El Soberano de C. Schmitt. Una aproximacion... 33

fuerza del poder estatal. Asfi, lo «religioso-teoldgico» se reduce a tan s6lo ideologia, que este
poder impone desde arriba, por ejemplo, racial, de clase, de mercado, imperial, etc. Segtin
Erokhov (2019), la teologia politica de Schmitt es esencialmente una teologia ideoldgica,
que pretende formar no tanto una vision politica mayoritaria dentro del Estado, sino impulsar
la construccién de un nuevo Estado, y el concepto de lo politico, como tal, se construye sobre
esta base. El «enemigo», en este sentido, puede ser cualquiera a quien el Soberano sefiale, a
base a su propio entendimiento o interés personal, por ejemplo, los cien herejes quemados
en la hoguera o el Cristo descendido, el simbolo de la libertad y la verdad.

Es un sistema que se cierra sobre la figura del Soberano, que le pertenece, porque es
su creador y como creador estd fuera del sistema, sin someterse a sus leyes y normas. Sin
embargo y de manera paraddjica, él también pertenece al sistema, aun estando por encima
y fuera de él. La «Leyenda» culmina con el beso de Cristo que le da al Sumo Sacerdote,
como respuesta a su «confesion». Y «el beso arde sobre su corazén, pero el viejo se queda
en la misma idea» (Dostoievsky, 1880: cap. V). Este giro idiomético «sobre el corazén» en
lugar de «en el corazén», segin Ugryumova,

adquiere un nuevo significado: un beso, pero ademds el que arde sobre el corazén
como un sello en llamas, deja una marca indeleble en €l. La siguiente frase transmite,
a nuestro juicio, la sumision ideoldgica del personaje, “él se queda en la misma idea”,
como en cautiverio (2012: 272).

En otras palabras, el Gran Inquisidor, habiendo creado un sistema basado en la no-
libertad, se convirti6 en su principal prisionero y sin posibilidad de rebelién. En este sentido,
el decisionismo de Carl Schmitt también encuentra un obstaculo insalvable, de hecho, su
Soberano no tiene el monopolio de la tdltima decision, su poder estd limitado por el sistema
que él mismo constituyd, todas sus acciones estdn dictadas por el propio sistema y subordi-
nadas a este, o, mejor dicho, al fundamento sobre cual fue levantado. Y este fundamento es
el poder y la posesién del poder. Al final toda decision, toda norma, toda ley son dictadas
en funcién del poder y la preservacion del poder. Es decir, el poder por el poder mismo.
El omnipotente Gran Inquisidor no puede permitir ni permitirse que Cristo se quede en sus
dominios, aun siendo la tinica entidad con la cual puede recobrar su propia personalidad y
despejar, aunque sea por unos instantes, su profunda soledad y aislamiento. Solo su silen-
ciosa presencia constituye una amenaza a la existencia del Sumo Sacerdote como Soberano.
En términos de Carl Schmitt, Cristo y todo lo que personifica — la verdad y la libertad — es el
enemigo existencial del Gran Inquisidor y de alli, de la localidad que €l gobierna. La sombra
de los cuernos del becerro del sacrificio recae sobre el Gran Inquisidor y sobre el Soberano
de Schmitt, no sélo en el sentido de la pérdida de su personalidad, sino también en sentido
de la pérdida de su propia libertad.

4. Tecnologias de dominacion

Tal vez el capitulo sobre el Gran Inquisidor de la novela Los hermanos Karamazov es la
expresion mds profunda de la radicalmente diferente comprension de Dostoievsky de la natu-

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



34 Nelly Prigorian

raleza humana: el principio divino en el hombre, dotado de comprensién del bien y el mal
y que estd en libertad de escoger entre ellos, pero siempre con la posibilidad de superarse y
de perfeccionarse en esta libertad. Esta es la critica de fondo a la figura del Sumo Sacerdote,
que «no cree en las personas, no cree que sean capaces de revelar en si este principio divino
absoluto» (Evlampiev, 2008: 164). El Gran Inquisidor, privando a la persona de su libertad,
le aliena de su naturaleza humana, de su personalidad tnica e irrepetible, convirtiéndola en
una criatura sin rostro, sin voluntad, sin posibilidad de relacionarse con el otro, incapaz de
conocer la verdad, elegir entre el bien y el mal y crear una comunidad.

Carl Schmitt, por su lado, construye sus teorias partiendo de la naturaleza dafiada del
ser humano, agresivo y permanentemente dispuesto a guerra. Este «material» dafiado sélo
puede ser agrupado en una «unidad politica nacional» bajo la fuerza del lider, quien se vale
del mito y del estado de excepcioén que

se presenta como la forma legal de aquello que no puede tener forma legal (y)[...] no
solo se presenta cada vez mds como una técnica de gobierno y no como una medida
excepcional, sino que inclusive deja también salir a la luz su naturaleza de paradigma
constitutivo del orden juridico (Agamben, 2017: 32).

El orden, que se diferencia del instaurado por el Gran Inquisidor mas de forma que de
fondo, es el instrumento para lograr una homogénea masa humana, sometida a los dicté-
menes del poder.

El Gran Inquisidor revela en su mondlogo que las tres tentaciones, que se convirtieron
en el fundamento para la constitucién de su sistema de poder, fueron susurradas a Cristo
en el desierto por «el espiritu de negacioén y la nada» (Dostoievsky, 1880: cap. V). Lo
que Cristo rechazd, lo recogié el Gran Inquisidor. Carl Schmitt, a su vez, se inspiré y
desarroll6 las ideas de Thomas Hobbes. «La autoridad, no la verdad, crea las leyes», cita
Schmitt a Hobbes (2016a: 32) y enfatiza: «El creador del mundo es al mismo tiempo un
legislador, es decir, una autoridad legitimadora» (pdg. 44). El fin dltimo anunciado por
la autoridad, tanto para el Sumo Sacerdote como para Schmitt, es la seguridad. Su precio
es la renuncia a la libertad y la individualidad. Ambos se basan en el principio de la rela-
cién mutua entre la proteccion y la obediencia, «the mutual relation between Protection
and Obedience, cuya obligatoria observancia exige tanto la naturaleza humana como la
ley divina» (Schmitt, 2016b: 329). La naturaleza humana para ambos es pecaminosa y
corrupta, incapaz de crear una comunidad sin el «derecho divino», es decir, sin el poder.
La comunidad para ambos es una homogénea totalidad sin rostros, un conjunto indiferen-
ciable de unidades humanas obedientes, sea «el hormiguero humano» del Inquisidor o «la
unidad politica nacional» de Schmitt.

El desconcierto y los riesgos que produce la pluralidad de sentidos nos permite
comprender por qué los tiranos, los dictadores, los lideres totalitarios, asi como
gran parte de los filésofos, soflaron con encontrar una verdad que permitiera homo-
geneizar los sentidos que se expresan en la pluralidad de opiniones. En efecto, esa
supuesta verdad permitirfa solventar la dificultad que encierra la coexistencia de la
pluralidad con la necesidad de mantener la unidad del orden social. (...) Pero las

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



El Gran Inquisidor de F. Dostoievsky como El Soberano de C. Schmitt. Una aproximacion... 35

promesas de armonia y seguridad que encierra esa unioén entre verdad y politica
han desembocado siempre en el terror. Ello no se debe a la falta de conciencia del
pueblo o a su poca ilustracién, sino al intento, muy poco realista, de suprimir la
pluralidad del mundo humano en nombre de una verdad incuestionable (Serrano
Goémez, 2002 :90).

Esa comunidad se funda en la verdad del poder, es decir, en la ideologia, cuya fuente
es la autoridad, ya sea el Gran Inquisidor, el Soberano o el lider de la nacién, quien decide
para todos qué es bueno, qué es malo, qué es un acto de bien y qué es una ofensa, quién es
amigo y quién es enemigo. Por lo tanto, el poder solo puede ser el poder, si la autoridad — el
Soberano o el lider de la nacion — tiene la espada de César en una mano y el baculo de Sumo
Sacerdote en la otra, para crear una “estructura sagrada” del Estado/Iglesia en la figura del
Soberano legislador, juez y censor.

El principal soporte de esta estructura es el misterio, el pan espiritual que

crea el temor reverente, el miedo y el terror. E1 hombre siente escalofrios ante el
demonio o ante la ira de Dios. Pero su actitud es ambivalente —estd atemorizado y
fascinado a la vez—; experimenta momentos de entusiasmo extremo durante los cua-
les se identifica con lo sagrado. [...] Hay siempre un factor de calculo, con frecuencia
en ambas partes. El lider usa y realza el sentimiento de temor reverente; los secuaces
se aborregan junto a €l para alcanzar sus fines (Neumann, 1943: 121).

Para afianzar la seguridad existe el mecanismo del milagro. Y si en la «Leyenda» es
el control social a través de la «distribucién del pan terrenal», en Schmitt el milagro es la
decisién del Soberano, que va mds alld del marco de la ley, que crea una nueva realidad
normativa. En cualquiera de los dos casos el «milagro» es el mecanismo que esta a la dis-
posicion del sistema de poder y su tecnologia politica, que funciona para alcanzar el fin
ultimo, su preservacion. Precisamente por eso la «seguridad» de la comunidad implica la
limitacién o la renuncia a la libertad, lo que deviene en la seguridad del sistema de poder
con la autoridad en la jefatura de la «estructura sagrada».

Y asi se construye el triple mecanismo de la tecnologia politica: milagro/decisidn;
misterio/ideologia; autoridad/soberano. Lo tnico que puede atascar este mecanismo es la
libertad. Tanto para el Sumo Sacerdote como para Schmitt, la libertad es problemadtica.
Para ambos, conduce al caos, a la rebelion, a la guerra civil, a la desintegracién de la
comunidad construida.

La critica de Schmitt a las teorias liberal y anarquista, y ciertamente a la sociedad liberal,
radica precisamente en la amenaza a la unidad politica nacional y a su sistema de poder
soberano a través de las expresiones libres del individuo, lo que conlleva a la pluralidad de
opiniones. La decision de la autoridad puede ser impugnada, descalificada, rechazada; la
unidad — destruida; la autoridad — socavada. Para Schmitt, la libertad es concebible sélo en
el marco de la triada milagro/misterio/autoridad, o como dice el Sumo Sacerdote: «sélo serdn
libres cuando renuncien a su libertad y se sometan a nosotros» (Dostoievsky, 1880: cap. V).
El exilio de Cristo en la «Leyenda» es una metifora de la expulsién no sélo de la verdad,
sino también de la libertad, es decir, de lo que hace del ser humano humano.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



36 Nelly Prigorian

A modo de conclusion

La lectura dialégica del mondlogo del Sumo Sacerdote y de los textos de Carl
Schmitt permitié revelar, en primera instancia, el fundamento esencial de sistema de
poder presentado en el texto «Leyenda de Gran Inquisidor» de Dostoievsky, a saber,
la naturaleza dafiada, corrupta y agresiva del ser humano. A partir de esta premisa se
constituyen unas relaciones politicas, en las cuales el tnico sujeto politico existente
es el ente supremo — el Gran Inquisidor, en Dostoievsky, o el Soberano, en Schmitt —
que estd por encima del Estado y actia, de ser necesario, fuera del marco normativo y
juridico. La legitimidad y la legalidad de estas relaciones y actuaciones fuera de la ley
es proporcionada por la «verdad» o ideologia, interpretada por el propio ente supremo,
convirtiéndola en el centro del sistema. De esta manera el sistema de poder se cierra
sobre el ente, la fuente y el intérprete de la «verdad», apoyado en los mecanismos de
control social de redistribucién de los bienes o en la violencia extrema. La amalgama
«panes espirituales» / «panes terrenales», es decir, la ideologia y el control social, ase-
gura un conjunto homogéneo e impersonal de unidades humanas sin conexién, incapaces
de relacionarse entre si para crear una comunidad politica, porque se relacionan solo
con el ente supremo como masa despersonalizada. El mecanismo fundamental para la
constitucién del sistema es la promesa bésica de seguridad, que demanda no solo la obe-
diencia sino la supresion de toda diferencia, divergencia, oposicion al poder, al sistema
y su ideologia. La seguridad directamente se asocia con el orden, que puede cumplirse
efectivamente sélo en una comunidad homogénea. De esta manera se cierra el circulo:
todos los mecanismos dispuestos en la trfada milagro/misterio/autoridad se retroali-
mentan y terminan conformando la tecnologia politica de dominacién para asegurar el
poder por el poder mismo. Para el poder del Gran inquisidor, el Soberano o el lider de
la nacioén la pluralidad, la diversidad, la diferencia representan la amenaza directa a su
existencia. Por eso las limitaciones o las restricciones de la libertad y, por ende, a la pro-
pia dignidad humana, siempre serdn justificadas con el mismo argumento que esgrimen
el Gran Inquisidor y el Soberano de Carl Schmitt: la seguridad, el orden y la armodnica
paz. Contradictoriamente, ese no es un sistema exclusivo de los regimenes de corte
autoritario/totalitario. Las democracias, tanto liberales como populares y populistas, no
han escapado de la tentacién de implementar las tecnologias politicas, entendidas como
dispositivos y mecanismos de dominacién politica interrelacionadas entre si, que en el
fondo atentan contra la libertad, por ende, contra la dignidad del ser humano.

Bibliografia

Agamben, G. (2006). Homo sacer. El poder soberano y la nuda vida. Valencia: Pre-textos.

Agamben, G. (2017). Homo sacer, 1I, 2 Stasis: la guerra civil como paradigma politico.
Ciudad Auténoma de Buenos Aires: Adriana Hidalgo editora.

Alvarez Yaguez,J.(1998) Bellum versus agora, Revista Internacional de Filosofia Politica (12)
pp- 153-176, disponible en http://e-spacio.uned.es/fez/view.php?pid=bibliuned:filopoli-
1998-12-A0695A11-948D-0BC1-D5A1-1452C753DB33

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026


http://e-spacio.uned.es/fez/view.php?pid=bibliuned:filopoli-1998-12-A0695A11-948D-0BC1-D5A1-1452C753DB33
http://e-spacio.uned.es/fez/view.php?pid=bibliuned:filopoli-1998-12-A0695A11-948D-0BC1-D5A1-1452C753DB33

El Gran Inquisidor de F. Dostoievsky como El Soberano de C. Schmitt. Una aproximacion... 37

Arditi, B. (1995) Rastreando lo politico, Revista de estudios politicos (nueva época), N°87,
Enero-Marzo 1995, pp. 333-351, disponible en https://recyt.fecyt.es/index.php/RevEs-
Pol/article/view/46840

Barder, A.D. (2009). Lessons from the Grand Inquisitor: Carl Schmitt and the Providential
Enemy. Theory & Event 12(3), doi:10.1353/tae.0.0082.

Berdiaev, N. (2008). El espiritu de Dostoievsky [Mirovozrenie Dostoyevskovo] Trad. O.
Trankova. Granada: Nuevo inicio.

Byung-Chul Han (2021). Psicopolitica: Neoliberalismo y nuevas técnicas de poder. Bar-
celona: Herder.

Caillois, R. (2004). Power. En Ollie Dennis College of Sociology. Ed. V. Yu. Bystrov. (pp
115-132). San Petersburg: Science.

Camus, A. (1978). El hombre rebelde. Buenos Aires: Editorial Losada, S.A.

Collison, L. (2020). Schmitt, Katechon, Dictator, Grand Inquisitor, Memorias de Con-
greso The Society for European Philosophy and The Forum for European Philosophy,
30-31 October and 67 November 2020, Londres. Disponible en https://www.academia.
edu/45464563/Carl_Schmitt_and_Dictator_Katechon_Grand_Inquisitor

Dostoievsky, FM. (1880). El Grand Inquisidor. En Hermanos Karamazov. Moscow: Rus-
sian Historical Library. Disponible en http://rushist.com/index.php/rus-literature/4156-
dostoevskij-legenda-o-velikom-inkvizitore-chitat-onlajn

Dostoievsky, FM. (2008). Los demonios. Moscow: LitRes.

Erokhov, I. A. (2019). Ideological theology of Carl Schmitt. History and Modernity. Release
Ne3(33), 24-48. Disponible en https://doi.org/10.30884/iis/2019.03.02

Evlampiev, I. I. (2008). What did Dostoievsky believe in? Bulletin of the Samara Humani-
tarian Academy. Series: Philosophy. Philology, (1), 150-166. Disponible en https://
cyberleninka.ru/article/n/vo-chto-veril-dostoevskiy

Foucault, M. (2002). Vigilar y castigar. Traduccién de: Aurelio Garzén del Camino. Argen-
tina: Editorial Siglo XXI.

Garcia, L. (2018). La irracionalidad de la técnica. Aproximaciones a los conceptos de mito y
lider carismatico en Carl Schmitt. Estudios de Filosofia,57, 11-33. Disponible en https://
doi.org/10.17533/udea.ef.n57a02

Kharichkin, I. K. (2013). On the concept of “Political technologies” Bulletin of the State Uni-
versity of Management No. 8, 75-78. Disponible en https://cyberleninka.ru/article/n/o-
ponyatii-politicheskie-tehnologii

Neumann, F. (1943). Behemoth. Pensamiento y accion en el nacionalsocialismo. Trad.
Vicente Herrero y Javier Marquez. México: Fondo de Cultura Econémica

Schmitt, C. (1968) La dictadura. Desde los comienzos del pensamiento moderno de la
soberania hasta la lucha de clases proletaria. Trad. del aleman por José Diaz Garcia.
Madrid: Revista de Occidente.

Schmitt, C. (2016a). Teologia politica. Ed. AF. Filippov. St. Petersburg: Science.

Schmitt, C. (2016b). Concepto de lo politico en Teologia politica. Ed. A.F. Filippov. St.
Petersburg: Science.

Schmitt, C. (2016c). Talk about power and access to the ruler. En Teologia politica. Ed. A F.
Filippov. St. Petersburg: Science.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026


https://recyt.fecyt.es/index.php/RevEsPol/article/view/46840
https://recyt.fecyt.es/index.php/RevEsPol/article/view/46840
http://doi.org/10.1353/tae.0.0082
https://www.academia.edu/45464563/Carl_Schmitt_and_Dictator_Katechon_Grand_Inquisitor
https://www.academia.edu/45464563/Carl_Schmitt_and_Dictator_Katechon_Grand_Inquisitor
http://rushist.com/index.php/rus-literature/4156-dostoevskij-legenda-o-velikom-inkvizitore-chitat-onlajn
http://rushist.com/index.php/rus-literature/4156-dostoevskij-legenda-o-velikom-inkvizitore-chitat-onlajn
https://doi.org/10.30884/iis/2019.03.02
https://cyberleninka.ru/article/n/vo-chto-veril-dostoevskiy
https://cyberleninka.ru/article/n/vo-chto-veril-dostoevskiy
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n57a02
https://doi.org/10.17533/udea.ef.n57a02
https://cyberleninka.ru/article/n/o-ponyatii-politicheskie-tehnologii
https://cyberleninka.ru/article/n/o-ponyatii-politicheskie-tehnologii

38 Nelly Prigorian

Serrano Gémez, E. (2002). Consenso y conflicto, Schmitt y Arendt: la definicion de lo poli-
tico. Medellin: Editorial Universidad de Antioquia

Strauss, L. (2008) Comentario sobre El concepto de lo politico de Carl Schmitt en Carl
Schmitt, Leo Strauss y “El concepto de lo politico”: Sobre un dialogo entre ausentes de
Heinrich Meiere. Buenos Aires: Katz editores.

Ugryumova, E. N. (2012). On the silence of Christ in the legend of the Grand Inquisitor
F. M. Dostoievsky. Bulletin of Bashkirsk University (1), 271-272. Disponible en https://
cyberleninka.ru/article/n/o-molchanii-hrista-v-legende-o-velikom-inkvizitore-f-m-dosto-
evskogo

Zagrebelsky, G. (2017). Libres siervos: El Gran Inquisidor y el enigma del poder (Estruc-
turas y procesos - Derecho), Madrid: Trotta S.A.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026


https://cyberleninka.ru/article/n/o-molchanii-hrista-v-legende-o-velikom-inkvizitore-f-m-dostoevskogo
https://cyberleninka.ru/article/n/o-molchanii-hrista-v-legende-o-velikom-inkvizitore-f-m-dostoevskogo
https://cyberleninka.ru/article/n/o-molchanii-hrista-v-legende-o-velikom-inkvizitore-f-m-dostoevskogo

