Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (2025), pp. 97-111

ISSN: 1989-4651 (electrénico) http://dx.doi.org/10.6018/daimon.555901

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 3.0 Espafia (texto legal): se pueden
copiar, usar, difundir, transmitir y exponer publicamente, siempre que: i) se cite la autoria y la fuente original de su
publicacioén (revista, editorial y URL de la obra); ii) no se usen para fines comerciales; iii) si remezcla, transforma
o crea a partir del material, no podrd distribuir el material modificado.

La inversion clausewitzeana de la teologia politica. La
afectividad del pueblo como guardiana de la constitucion”

The Clausewitzian inversion of political theology. The
Affectivity of the People as Guardian of the Constitution

Resumen: Tras revisar la lectura que Schmitt
hace en Teologia politica de los autores contra-
rrevolucionarios en general y de Donoso Cortés
en particular, el articulo apela a la nocién de
“extrafia trinidad” de Carl von Clausewitz —uti-
lizada para describir la guerra—, como una suerte
de contraejemplo de la perspectiva schmittiana.
Se mostrard que el militar prusiano habilité una
manera de pensar la unidad politica que da cuenta
de un nivel de heterogeneidad que, en 1922, Sch-
mitt cancela o encapsula. Asi, la articulacion tri-
nitaria entre la Idea, el soberano y el pueblo por
¢l propuesta lejos de montarse sobre la compleja
y contingente relacién que da lugar a la necesidad
de una decisién siempre imposible, puede derivar
en los caminos de una esterilidad regulativa que
desconoce el valor real del pueblo como agente
de la soberania.

Palabras clave: teologia politica; soberania;
decision; afectos; pueblo.

Recibido: 01/02/2023. Aceptado: 19/04/2023.

RICARDO LALEFF ILIEFF™

Abstract: After reviewing Schmitt’s reading
in Political Theology of contrarrevolutionary
authors in general and of Donoso Cortés in
particular, the paper will summon Carl von
Clausewitz’s concept of “strange trinity” —used
to describe war—, as a sort of counterexample of
Schmittian perspective. I will show that the Prus-
sian military enabled a way of approaching politi-
cal unity that accounts for an heterogeneity level
that, in 1922, Schmitt cancels or encapsulates.
Therefore, the trinitarian articulation between the
Idea, the sovereign and the people he proposed,
far from being based on the complex and contin-
gent relationship that gives rise to the need for an
always impossible decision, can lead to the paths
of a regulative sterility that ignores the people’s
real value as an agent of sovereignty.
Keywords: Political Theology; Sovereignty;
Decision; Affects; People.

*  Agradezco especialmente a Daniel Inojosa Bravo, Guillermo Andrés Duque Silva y Gerardo Tripolone por los
comentarios recibidos a una version preliminar de este escrito.

**  Investigador del CONICET y del Instituto Gino Germani de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad
de Buenos Aires. Profesor en dicha casa de estudios. Especialista en pensamiento politico contemporédneo,
teorfa de la guerra y subjetivacién politica. Ultimas publicaciones: Poderes de la abyeccion. Politica 'y ontologia
lacaniana 1 (Buenos Aires, Miflo y Ddvila, 2023); “La afectividad organizada. De la teorfa de la guerra de
Maquiavelo a la teorfa del populismo de Laclau” (Ingenium. Revista Electronica de Pensamiento Moderno 'y
Metodologia en Historia de las Ideas, 2022). Correo electrénico: ricardo laleffilieff@conicet.gov.ar


http://dx.doi.org/10.6018/daimon.555901
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/legalcode.es
mailto:ricardo.laleffilieff@conicet.gov.ar

08 Ricardo Laleff Ilieff

Introduccion

No seria inapropiado sostener que Teologia politica [1922] se estructura a partir de dos
grandes definiciones seguidas, cada una de ellas, de un corolario.

La primera de estas definiciones se encuentra en el inicio del primer capitulo y refiere,
como es harto conocido, a la soberania: “soberano es aquel que decide sobre el estado de
excepcidon” (Schmitt, 2009, 13). La segunda, por su parte, se ubica al comienzo del tercer
capitulo y remite a la problemadtica de la secularizacién: “todos los conceptos centrales de
la moderna teoria del Estado son conceptos teoldgicos secularizados” (Schmitt, 2009, 37).

Esta acepcion de soberania marca un momento bien especifico del discurrir de lo politico
—que recuerda la imposibilidad de reducirlo a una forma contingente de manifestacién, a
una forma institucional transhistérica (Schmitt, 1984a)—, mientras que la de secularizacién
convierte a la “teologia politica” en un concepto que subraya una especificidad, una suerte
de herencia o deuda rechazada por el discurso ilustrado, y que alude a cuestiones mds vastas
sobre la historia —como, por ejemplo, sus modos de comprensién y andlisis—.

Sin embargo, “decisién” y “teologia politica” son nociones dispares en el corpus sch-
mittiano. De hecho, ni bien se extiende una mirada mas basta sobre el mismo, se avizora
un horizonte que revela elementos tedricos en tension. En otro lugar (Laleff Ilieff, 2020)
me ocupé de criticar los abordajes que aducen una pura continuidad en la obra de Schmitt
haciendo de la teologia politica una suerte de hilo que enhebra distintas reflexiones de los
mds diversos periodos'. El punto a destacar es que mientras la decision es una categoria y un
problema crucial que marca las reflexiones mds eminentes del autor aleman desde los afios
1920, la teologia politica resulta flagrantemente omitida, negada desde mediados de dicha
década y solo revalorizada hacia 1960, es decir, en el final de su produccién intelectual.
Esto se explica porque, tardiamente, Schmitt desplegé una estrategia peculiar, acaso como
un ultimo gesto que pretendia imponer una interpretacién consistente de su propia obra, una
visién que aminorara sus abyecciones politicas y sus corrimientos teéricos?. Sin embargo
ninguna salvedad o referencia exegética puede impugnar la importancia de la teologia poli-
tica y de su escrito homénimo para el horizonte contemporaneo.

Realizada esta aclaracién —que no deja de habilitar una dimensién retroactiva en la
interpretacién en tanto asume que el parecer sobre un autor tan polémico como Schmitt debe
estar presto a buscar relaciones interpretativas de distintos alcances—, quisiera sugerir que
la obra hoy centenaria debe ser leida a partir del binomio soberania-decision. Al hacerlo se
vuelve posible captar la dindmica interna de su argumentacion y habilitar toda una serie de
interrogantes para pensar la politica contempordnea. Intentaré mostrar que, en dicho trabajo,
Schmitt da cuenta de un matiz que hace del problema de la articulacion politica un tépico de
una complejidad mayor que lo que deja entrever el propio modelo teoldgico-politico — por
articulacién entiendo la reunion de elementos heterogéneos que, sin ser anulados, conviven
en un espacio de representacion siempre en disputa—. Apelaré para ello a Carl von Clau-

1 Sobre esta cuestion, véase: Montserrat Herrero (2007) y Jorge Dotti (2014).
Sobre todo con la reedicién de El concepto de lo politico [1927] del afio 1963, a la que Schmitt le agrega una
famosa nota al pie sobre el “cristal de Hobbes” y su apertura a la trascendencia entendiendo esto como un
hallazgo, como “el fruto de una bisqueda que duré toda” su “vida sobre el tema general aqui tratado y sobre la
obra de Thomas Hobbes en particular” (1984a, 63).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



La inversion clausewitzeana de la teologia politica. La afectividad del pueblo como... 99

sewitz precisando que sus reflexiones sobre la guerra alumbran aspectos de la soberania
que conllevan una diferencia fundamental con la perspectiva schmittiana. A tal punto que es
dable observar cierta inversién que revaloriza el rol del pueblo y admite niveles de hetero-
geneidad cruciales para toda unidad politica, acaso simplificados u omitidos por el recurso
de la decision en apariencia inapelable.

El matiz

Como he sefialado, dos definiciones y dos corolarios estructuran Teologia politica.

La discusion de apertura sobre el estado de excepcidn ubica la decision soberana como
un elemento crucial ya en el primer capitulo del escrito, pero es en el segundo —que oficia
de primer corolario— donde mejor se observan sus consecuencias debido a la mordaz critica
que Schmitt ensaya al positivismo juridico. En el cuarto capitulo —esto es, en el segundo
corolario— la excepcionalidad cobra nuevos brios a partir de la evocacién de los autores
contrarrevolucionarios, a saber, Joseph de Maistre, Louis de Bonald y, muy especialmente,
Juan Donoso Cortés. Este gesto permite al oriundo de Plettenberg acentuar la necesidad de
una intervencién que conjurara las amenazas revolucionarias y corrigiera la inestabilidad
weimariana, con sus tendencias partidarias centrifugas’; cuestiones estas indisociables de
las debilidades intrinsecas que Schmitt creyé reconocer en la Modernidad y que sugirio,
incisivamente, con la problemadtica de la secularizacién®.

Lo interesante de esto es que en la dltima parte de su escrito de 1922, Schmitt subraya
una diferencia fundamental que define su decir contrarrevolucionario y permite rever la
formulacién teoldgico-politica propuesta. Se observa alli cuando diferencia su apuesta sobre
el fortalecimiento del presidente del Reich —via el articulo 48 de la Constitucién— de la
evocacién donosiana de una dictadura “puramente” teoldgica:

Los filésofos politicos contrarrevolucionarios deben precisamente su significado
actual a su resolucion para decidirse. Tanto exaltan el principio de la decision, que
a la postre se aniquila la idea de legitimidad que fuera su punto de partida. Cuando
Donoso Cortés vio que la monarquia tocaba a su fin, porque ni reyes habia ya, ni
nadie con valor para serlo sin contar con la voluntad del pueblo, sac la consecuencia
dltima de su decisionismo, es decir, reclamo la dictadura politica. (2009, 57)

Lo decisivo, sin embargo, aparece un poco mds abajo de esta cita, més especificamente,
con la conjuncién adversativa: “pero esto es esencialmente dictadura, no legitimidad” (2009,
57, itdlicas agregadas)’.

Schmitt recupera a Bonald, de Maistre y Donoso, en tanto los tres comprendieron la nece-
sidad de la decision —de una decision— que suspendiera los coloquios interminables del
liberalismo para hacer frente a los peligros revolucionarios, no sin marcar una distancia, en
especial con el espafiol, quien en pleno 1848 lo avizor6 como problema fundamental. As{, se

3 Paraun andlisis de esta cuestion, se recomienda: Beaud (1997) y Bueno (2016).
4 Sobre algunas aristas de esta problemadtica tan vasta, ver: Navarrete Alonso (2015).
5 Enel original: “Das ist aber wesentlich Diktatur, nicht Legitimitédt” (Schmitt, 2015, 69).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



100 Ricardo Laleff Ilieff

filia en el decir de los contrarrevolucionarios catélicos, recupera una tradiciéon antimoderna,
renovandola. El matiz, por tanto, se convierte en algo mds, esto es, en todo un aspecto que
elucida el real estatuto que tiene la legitimidad para el esquema teoldgico-politico schmit-
tiano. De hecho, es lo que sugiere que la decision necesita de la legitimidad del pueblo, algo
que, para Schmitt, fue negado por sus ilustres antecesores®.

Lo interesante es que este juicio ve la luz un afio después de que su enunciador se valiera
de la dictadura para pensar la excepcién. Es menester advertir que la excepcion, tal como
se comprueba en Teologia politica, excede por mucho la dimension institucional de esta
invencion romana. Esto marca un cambio decisivo en el abordaje schmittiano. No obstante,
en cierta medida, es un cambio que ya aparece evidenciado en su texto de 1921, en especial
cuando afirma que la matriz republicana de Roma fue superada primero por la resignifica-
cion del concepto “dictadura” en tiempos de la Revolucién francesa y luego por el accionar
del marxismo. De manera que aun cuando sea cierto que en estos escritos consecutivos
Schmitt abogara por el empoderamiento del presidente del Reich —avalando asi una suerte
de “dictadura constitucional”—, en Teologia politica la forma juridica se encuentra supe-
rada por la excepcion en el sentido de que en ella opera la dimensién existencial, fielmente
tematizada unos pocos afios después en El concepto de lo politico. Es, de cierta manera, una
antecedente de lo que remarcard la relacién amigo-enemigo.

En suma, Teologia politica indica que el momento extraordinario no puede ser circuns-
cripto a la distincién ofrecida en 1921 entre dictadura “comisaria” y “soberana” (Schmitt,
2003), ya que lo politico excede cualquier formalismo aun cuando la decisién, como uno de
sus elementos sustanciales, se atiene siempre a la realizacién de una forma juridico-politica.
De alli que la decision schmittiana sea una suerte de artilugio que busca hacer posible, en la
mds pura contingencia, la empresa de articular lo ordinario y lo extraordinario, lo juridico y
lo politico, pero también que ese hacer pueda derivar en un rotundo fracaso. En cierta medida
acierta Schmitt cuando reza que Kelsen y sus continuadores no quisieron entender estas
vicisitudes, negando asf las tribulaciones de la vida del derecho; los contrarrevolucionarios,
desde su Optica, solo las avistaron, mds sin captar tampoco las fuentes de la legitimidad
moderna, esto es, que la autoridad no puede ya sélo beber de aguas teoldgicas.

La teologia politica, entonces, —como bien ha marcado Jorge Dotti (2014)— busca
anudar “lo alto” y “lo bajo”, la Idea y su realizacién (Galli, 1996). De esta manera, coaliga
el perfil de la divinidad del Antiguo Testamento —el Dios judio que actia directamente y
hasta violentamente sobre el mundo— con el de la divinidad del Nuevo Testamento —el
Dios cristiano que influye en los asuntos humanos a partir de una mediacién—. La repre-
sentacion moderna se vuelve asi “cristolégica”; el soberano emula la funcién articuladora
del Ungido, es decir, la funcién que conecta a Dios con su pueblo. No obstante es menes-
ter seflalar una diferencia estructural que proviene, en cierto modo, de pretensiones bien
distintas y, por tanto, de contenidos antagénicos que van mds alld de la forma que procura
destacar Schmitt en 1922. Es que lo politico, a diferencia de lo teoldgico, no se manifiesta
como universalidad, sino como pura parcialidad, como voz singular que se constituye por

6 Poco importa aqui si Schmitt es fiel o no realiza una lectura exegéticamente rigurosa de los contrarrevolucionarios
catélicos; de hecho, bien se podrian encontrar elementos que matizan muchos de sus juicios. El punto, en
verdad, es el efecto tedrico-politico que implica su operacién de lectura. De todos modos, sobre su particular
figuracién de Donoso, véase: Fabricio Castro (2017).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



La inversion clausewitzeana de la teologia politica. La afectividad del pueblo como... 101

distancia de otras voces. Es por esta razén que Schmitt (1984a), tiempo después, expresa
el rasgo necesariamente particularista de lo politico, contrario al teolégico y a cualquier
otro paradigma homogeneizador que apele a un conjunto tan vasto como la “humanidad”
cuyas fronteras son las fronteras del mismo orbe. “El mundo politico es un pluriverso y no
un universo” (1984a, 50) es, precisamente, la frase que mejor destaca el tono diferencial,
heterogéneo y conflictivo de un escenario en el que, para Schmitt, conviven comunidades
politicas diversas.

Ahora bien, la relevancia de aquel “pero” que postula Schmitt refiriéndose a Donoso
proviene, como se ha dicho aqui, de que la legitimidad ya no opera solamente de manera
descendente, sino también ascendente’. La Modernidad ha producido este cambio sustancial;
cambio que, a diferencia de lo esgrimido por los pensadores contrarrevolucionarios, Schmitt
juzga imposible de combatir o de retraer. En este sentido, el nacido en Plettenberg no deja
de ser un pensador que asume las bases sobre las que se asienta la politica moderna. A dife-
rencia de Bonald o de Maistre, que abjuran del cisma revolucionario de 1789 o de Donoso
que observa, desesperado, la continuacién del estallido francés en la dispersion de 1848,
busca curar las laceraciones de la época haciendo uso de las tradiciones que la constituyen
y que se encuentran sepultadas, mds no muertas, por los discursos técnico-econdmicos
predominantes —liberalismo y marxismo—. Sé6lo de este modo Schmitt puede ocuparse de
denunciar el juego de omision de la Ilustracién y marcar, no sin provocacién, que la con-
trarrevolucién es también moderna, aunque sus principales referentes no lo hayan querido
aceptar. En consecuencia, el polémico jurista admite que él si ha podido comprenderlo, ha
podido aprehender lo que Donoso no: el principio de la legitimidad divina ya no existe en
soledad y, por tanto, no es posible (re)establecer una dictadura teoldgica. La potencia del
pueblo ha sido consagrada, tal como tematiza en Teoria de la constitucion [1928] al valerse
de la nocién de “poder constituyente” de Emmanuel-Joseph Sieyes.

Por estos motivos, Teologia politica debe ser entendida como una obra dirigida a pole-
mizar con aquellos que comprenden la secularizacién como un corte en la historia, como
una verdadera separacion que logra que los tiempos no se contaminen; pero también como
una obra que se diferencia de aquellas otras interpretaciones que no asumen el hecho de
que, efectivamente, una diferencia ha sido ya consagrada y, por tanto, la temporalidad no
puede ser entendida como pura linealidad. Esto, que bien podria ser una suerte de “conser-
vadurismo heterodoxo” de parte de Schmitt —;qué paradoja esta adjetivacion tratdndose
de un pensador con sus caracteristicas! —, lejos de la nostalgia muestra cémo, dicho autor,
supo admitir las polaridades tipicamente modernas vinculadas a la representacién; polarida-
des que, en su parecer, no podian cancelarse, s6lo mantenerse, pues en ese juego radica la
posibilidad de un minimo de orden para los asuntos humanos, la posibilidad de que exista
—en términos hobbesianos— la “sociedad”. Por ello es que Schmitt juzgé como peligrosa
la incapacidad del positivismo juridico de entender la relacion entre derecho y politica. Asf,
contra la herencia kantiana en la jurisprudencia, niega que el Estado sea un Estado de dere-
cho por determinados principios a priori. De admitirse esta lectura, la legitimidad popular
careceria del poder que brinda la inmanencia tipicamente moderna.

7  Sigo aqui las categorfas ya cldsicas de Walter Ullmann (1999) utilizadas para analizar el pensamiento medieval.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



102 Ricardo Laleff Ilieff

La restauracién que Schmitt efectda de la trascendencia en 1922 no va en detrimento de
semejante principio. La discusién sobre la unidad estd, por antonomasia, siempre abierta,
lo que amerita una clausura por parte de la decisién, una clausura siempre a posteriori. La
decisién existe, entonces, por la heterogeneidad irreductible de lo politico; heterogeneidad
que da lugar a las diferencias que se expresan entre la Idea y su realizacién. De manera
que con un hegelianismo no hegeliano, Schmitt concibe la decisién, que permite el cierre
momentaneo de la unidad, como sutura y no como devenir de la historia o como obra de una
norma fundamental®. Acaso esto es lo que permite ubicar una ontologia politica que tema-
tiza sobre la carencia ultima de fundamento de la vida politica. En consecuencia se podria
afirmar que ya en Teologia politica la decision se revela tan imprescindible como inestable®.
Por tales considerandos propongo asumir cierto revés de la definicién que se entrega en las
primeras paginas del escrito de 1922 —que, como todo revés, es distinto a una negacién
de su anverso— y afirmar que soberano es quien admite la excepcion como parte nodal de
la unidad. Esto indica que el problema crucial de lo politico no es, como se ha creido, el
estado de excepcion, sino la conjuncién, en un mismo punto, de la heterogeneidad social.

En lo que sigue buscaré adentrarme mejor en esta cuestién advirtiendo una dimensién
aporética de la representaciéon moderna que conducird a revisar la obra de Clausewitz y, de
ese modo, pensar la actualidad y pertinencia de las reflexiones schmittianas sobre lo politico.

La “extrana trinidad”

Siguiendo a Giuseppe Duso (2016), quien sostiene que la teologia politica schmittiana
describe —como ninguna otra formulacién— los elementos nodales de la representacion
despuntados por Thomas Hobbes, se puede afirmar que la politica moderna encierra una
aporia.

Para Duso, Schmitt no logra resolverla en términos conceptuales, como tampoco habilitar
una renovacion en el campo “de la praxis politica” (2016, 65). El problema fundamental, en
los términos del mencionado académico italiano, seria el siguiente:

La autoridad —el soberano— se produce por un proceso de autorizacion que lo cons-
tituye en representante, y entonces, en el tnico medio de expresion de la voluntad
y de la accién del sujeto colectivo. Solo en este doble movimiento de la representa-
ciébn —que constituye desde abajo la autoridad y que desde arriba decide la ley—,
es pensable el pueblo, una persona artificial constituida por muchos individuos. Por
esto, se puede decir que la representacién constituye el secreto de la soberania. Sin
representacion no hay soberania, y sin soberania no hay sociedad politica. Cuando se
olvida esta matriz l6gica de la soberania moderna, se corre el riesgo de caer en una
trampa, porque uno intenta liberarse del concepto de soberania y de sus contradic-
ciones a través de una concepcion que entiende el poder como fundado desde abajo.
Pero de este modo, no se hace sino repetir el momento genético de la soberania y
terminamos quedando prisioneros de sus mallas. (2016, 47).

8  Para un abordaje cldsico sobre Schmitt y Hegel, véase: Kervégan (2007).
9  Abordo esta cuestion sobre la ontologia en mi tltimo libro (Laleff Ilieff, 2023).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



La inversion clausewitzeana de la teologia politica. La afectividad del pueblo como... 103

No es aqui el lugar para comentar la salida que ensaya Duso para superar los limites
de la Modernidad —que, por lo demds, no parece ser del todo consistente al mezclar cierta
dimensién regulativa platénica, la nocién foucaultiana de gobierno y el federalismo de
Johannes Althusius—, aunque si indicar que no es en el nivel de la resolucién de la aporia
donde es menester cuestionar a Schmitt, sino en el de su sostenimiento. Para decirlo cla-
ramente, Schmitt apela a la decision no para resolver la aporia de la representacion, sino
para hacerla consistente.

Recuérdese: la decisién busca hacer congruente la heterogeneidad de toda sociedad o
campo de representacién. En este sentido, podriamos rastrear al menos cinco niveles de
heterogeneidad que operan al interior de una unidad politica: 1) aquel que se gesta entre la
Idea y la interpretacion de la Idea a manos del soberano; 2) entre el soberano como repre-
sentante y sus representados; 3) entre el pueblo y la Idea; 4) al interior mismo del pueblo,
y; 5) acaso el mds general y destacable en un texto como El concepto de lo politico, entre
un espacio de representacion y otro, es decir, entre amigos y enemigos!©.

El punto que quisiera advertir con ello es que la teologia politica schmittiana reduce estos
cinco niveles de heterogeneidad al movimiento vertical —ascendiente y descendiente —
entre lo alto y lo bajo. La decisién sirve para explicar la necesidad de poner fin a la disper-
sién, en un momento en el que hace falta sostener la unidad ante su probable disolucién,
descuidando el tercer nivel de heterogeneidad que, como veremos, no es ajeno al segundo.
Precisamente este punto es el que Schmitt encapsula con la intencién de hacer consistente
la aporia de la representacion.

Con una hipétesis semejante no creo estar imprecandole al autor una falta de precisién
sobre “la politica” en beneficio de “lo politico” —para utilizar una distincién demasiado
conocida (Marchart, 2009)—, pues es impensable un aspecto sin el otro. Toda reflexién
sobre lo “politico” es siempre situada, histérica y polémica, en suma, es siempre politica —
esto Schmitt lo sabia muy bien—. Considero, de todos modos, que es menester recuperar el
nivel aporético de la reflexién sobre la representacion y dirigir el andlisis al nivel ontolégico
en el que se indica la imposibilidad dltima de toda forma simbdlica y, por tanto, la idea ya
mencionada de una sutura constante a manos de la autoridad politica. Para ello apelaré a
Carl von Clausewitz y su nocién de “extrafia trinidad” enunciada en su célebre tratado De
la guerra [1832]. Al hacerlo, la contingencia se mostrard como un elemento que excede la
capacidad decisoria y que permite plantear una inversiéon de la maxima schmittiana sobre
la soberania, convirtiendo al pueblo y no a la autoridad en el defensor de la constitucién
(Schmitt, 1983). Esto, a su vez, permitird pensar el problema siempre actual y urgente de
la unidad politica.

En el tltimo apartado del primer capitulo de De la guerra —unica seccién que Clau-
sewitz revisé y terminé de corregir— es donde se puede leer la siguiente descripcion sobre
el momento bélico:

no es solamente un verdadero camaledn, por el hecho de que en cada caso concreto
cambia algo su cardcter, sino que es también una extrafia trinidad, si se la considera

10 Tomo la idea de los niveles de heterogeneidad del trabajo de Sebastidn Barros (2018) sobre el pensamiento de
Ernesto Laclau.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



104 Ricardo Laleff llieff

como un todo, en relacién con las tendencias que predominan en ella. Esta trinidad
la constituyen el odio, la enemistad y la violencia primitiva de su esencia, que deben
ser considerados como un ciego impulso natural el juego y el azar y la probabilidad,
que hacen de ella una actividad libre de emociones y el cardcter subordinado de
instrumento politico, que hace que pertenezca al dominio de la inteligencia pura.

El primero de estos tres aspectos interesa especialmente al pueblo; el segundo al jefe
y a su ejército y el tercero solamente al gobierno. Las pasiones que enciende la guerra
deben existir en los pueblos afectados por ella; el alcance que lograran el juego del
talento y el valor en el dominio de las probabilidades del azar, dependerd del cardcter
del jefe y del ejército; los objetivos politicos, sin embargo, incumben sélo al gobierno.

Estas tres tendencias, que se manifiestan con fuerza de leyes, reposan profundamente
sobre la naturaleza del sujeto y al mismo tiempo varfan en magnitud. Una teorfa que
insistiera en no tomar en cuenta a una de ella o en fijar una relacion arbitraria entre
las mismas, caerfa en tal contradiccién con la realidad que, por lo mismo, deberia
ser desechada inmediatamente.

El problema consiste, por lo tanto, en mantener a la teoria en equilibrio entre estas
tendencias, como si fueran tres centros de atraccion. (Clausewitz, 1983, 25-26).

Esta larga cita es la culminacién de un desarrollo tedrico que se da en las primeras pagi-
nas de De la guerra y que marca su ténica nodal. Clausewitz lo inicia con una nocién de
guerra que apela al “duelo” (1983, 9), pero que prontamente rechaza en tanto en la guerra
hay “voluntad” (1983, 9) y es precisamente su imposicién al enemigo el objetivo de toda
contienda.

La voluntad, entonces, aparece como un componente extrafio, en apariencia no bélico,
pero del cual se deriva la conexién genética entre guerra y politica. Tras proponer una nocién
de “guerra real” que contradice la posibilidad de una guerra “absoluta” (1983, 15) —que
no entiende de limitantes materiales, morales y politicos—, Clausewitz ofrece su célebre
definicién de la guerra como “continuacién de la politica por otros medios”. Al decir esto
remarca que la politica no se interrumpe con las hostilidades, no cesa con los estruendos de la
lucha, ya que la guerra es siempre politica, algo que, por otro lado, Schmitt capté muy bien.!!

Que Clausewitz expresara que la guerra es como un “camaleén” sugiere que se trata de
un hecho que solo puede ser comprendido fenomenoldgicamente, esto es, por la experiencia
temporal y geograficamente situada. Por ello mismo verifica una distancia irreductible entre
realidad de la guerra y su concepto. De este modo, no hace mds que remarcar su oposicion
a las pretensiones geometrizantes y matematizables sobre la guerra imperantes en su época,
argiiidas por algunos de los mads ilustres contempordneos del pensamiento militar —como
Friedrich Wilhelm von Biilow y Antoine-Henri Jomini (Bonavena y Nievas, 2022). Clau-
sewitz, tajantemente, rechaza la biisqueda de leyes o reglas universales sobre lo bélico, tal
como podia procurar el ideal de la ciencia moderna. Como contrapartida, se apoya en la

11 Basta para ello la referencia presente en El concepto de lo politico (1984a, 30).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



La inversion clausewitzeana de la teologia politica. La afectividad del pueblo como... 105

importancia decisiva de la contingencia; gesto solo equiparable al desplegado por Nicolds
Maquiavelo en sus distintos textos —autor que Clausewitz admiraba (Paret, 1979)—'2.

La trinidad de la guerra es “extrafia” precisamente porque revela su radical contingencia.
De este modo, la importancia de la decisién se enaltece como momento articulador de la
heterogeneidad. Esto parece indicar toda una semejanza entre el decir de Clausewitz y el de
su extemporaneo Schmitt. Sin embargo, como se ha visto, en el escrito de 1922, el jurista
alemdn poco agrega sobre la heterogeneidad que habita y habilita a la unidad politica. Es
por ello que al soberano le asigna la tarea de efectuar una suerte de castracion. Clausewitz,
en cambio, rescata la heterogeneidad del pueblo en el momento excepcional, lo que aqui
significa toda una inversién conceptual de Schmitt. Si bien cabe admitir que su visién poli-
tica puede ser conservadora (Ferndndez Vega, 2005; Jacoby, 2014) —en tanto nada explicita
sobre el rol del pueblo mds alld de la guerra—, sin dificultad alguna se observan numerosos
pasajes que afirman que es en el pueblo donde se ubica el reservorio de la unidad. “Fuerzas
morales”, “voluntad”, “odio”, y otros sentimientos y afectos, son los términos que utiliza
Clausewitz para denotarlo. En esto puede que no haya avanzado mads alld de los estudios
de su época —en especial, en el terreno de la psicologia (Ferndndez, Vega 2005; Paret,
1979)—, pero su acento es lo suficientemente férreo como para convertirse en un pensador
crucial sobre la relacién entre afectividad y politica!3. No en vano, el pueblo es el primer
actor que se distingue en la “extrafia trinidad de la guerra”; s6lo después de él, Clausewitz
destaca al general y su accionar sopesado al frente del ejército, y a las maximas autoridades
politicas —las cuales imponen los objetivos que dan lugar al inicio y a la culminacién de
las hostilidades.

Asi, quien escribi6 un tratado a fin de comprender la guerra, es el que mejor comprendié
la compleja alquimia que conlleva la gestacién de una unidad en la Modernidad, acaso el
problema fundamental de la politica. Es en la articulacién de distintos niveles de heteroge-
neidad donde Clausewitz encuentra el secreto de la soberania; lo hace mientras reflexiona
sobre la guerra y sobre la imposibilidad de imponer recetas o leyes a su desenvolvimiento; lo
hace mientras entiende que no puede pensar acabadamente la guerra sin la politica, incluso
cuando sea esa misma especificidad —junto a su rol de militar y su esperable condicién de
hombre de convicciones conservadoras— la que lo lleva a no decir nada mas en su célebre
tratado. De haberlo hecho se hubiera adentrado en un nivel de la trinidad que excedia por
mucho el avistamiento logrado desde el barro de la guerra.

Con estos considerandos a cuestas es posible plantear un emparejamiento entre el
esquema clausewitzeano de la extrafia trinidad y la triada teoldgico-politica schmittiana:

12 Sobre el particular, véase: Laleff Ilieff (2022).

13 Sorprende que el general Eric Ludendorff expresara lo contrario en 1935 —“insisto particularmente sobre las
fuerzas animicas del pueblo de las que Clausewitz no dice palabra en su tratado de la guerra” (1964, 18)—,
de no ser por el hecho de que, ya en connivencia con el nazismo, su decir remitia a un belicismo que buscaba
deslegitimar la regulacion politica de la guerra defendida por el prusiano. En Argentina, autores adscritos a
las izquierdas politicas como Juan Carlos Marin (2009), Amanda Peralta (2022) y Leén Rozitchner (2003),
tematizaron sobre la importancia de los afectos en Clausewitz a los fines de pensar la politica que se abria con
la experiencia guerrillera y la represion efectuada por el Proceso de Reorganizacién Nacional de 1976. Sobre
la relacion entre Marin y Clausewitz, ver: Pierbattisti y Rebén (2022). Sobre una apropiacion actual desde el
pensamiento trotskista: Albamonte y Maiello (2017).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



106 Ricardo Laleff Ilieff

Objetivos politicos Idea
General Soberano
Pueblo Pueblo

Sin embargo, la relacién conceptual que se entabla al interior de cada esquema entre los
tres respectivos elementos es bien diferente. Se puede afirmar que es en el decir clausewit-
zeano donde se indica, de mejor modo, el problema de la unidad en la heterogeneidad. Es
que el militar nacido en el ducado de Magdeburgo en 1780 indica aristas cruciales sobre
la reunién de elementos diversos que conforman una tnica voluntad. Lo laborioso de tal
empresa aparece referida en De la guerra al describirse las funciones del general; funciones
que deben mantener y nutrirse de la afectividad popular, lidiar con un sinniimero de aspectos
que intervienen en la campafia e interpretar y operacionalizar las directrices provenientes de
la autoridad politica. Aunque se trate, esto ultimo, de un tépico cldsico que conlleva la dis-
cusién sobre la comunicacién entre el mdximo nivel politico y el mdximo nivel militar —a
tal punto que puede derivar en el problema de la subordinacién del segundo al primero—,
se trata de un aspecto bien acotado del problema de la contingencia, pues lo fundamental
consiste en lograr —como se procura hacia el final de la cita transcripta— “mantener a la
teoria en equilibrio entre estas tendencias, como si fueran tres centros de atraccién”.

En este punto, la diferencia con la teologia politica de Schmitt es que la extrafia trini-
dad de Clausewitz no funciona solo verticalmente —de arriba hacia abajo y de abajo hacia
arriba—, sino también en tridngulo, donde cada vértice se conecta con los otros —aunque
de maneras siempre distintas—, pero donde siempre el pueblo se encuentra en la base:

Idea/Objetivos Politicos Idea/Objetivos Politicos

Soberano/General

Pueblo Soberano/General Pueblo

Cabe preguntarse, entonces, si Clausewitz no termina elucidando y suplementando a
Schmitt. Y si su teoria de la guerra no brinda elementos de comprension sobre algo funda-
mental de la politica, no porque en “el inicio de los tiempos primero haya sido lo bélico”,
sino porque si en lo bélico la contingencia revela su dramatismo, y si —siguiendo a Clau-
sewitz— se trata de un momento que es de naturaleza eminentemente politica, entonces la
teorfa de la guerra es teoria politica. Lejos esto de quitarle especificidad a la primera, la
asume atada a una reflexién mayor, acaso con mds complicaciones; reflexién que, desde ya,
no puede caer en un belicismo que confunda “légica politica” y “gramadtica bélica” (Aron,
1987) o una “estetizacion” (Benjamin, 2008) que haga de la guerra la mdxima experiencia
interior (Jiinger, 1998).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



La inversion clausewitzeana de la teologia politica. La afectividad del pueblo como... 107

Clausewitz —parafraseando al propio Schmitt (1969)— debe ser reconocido como un
pensador crucial para la Modernidad porque su andlisis sobre estrategia militar permite
comprender el discurrir mismo de la politica. Y en esto elucida a Schmitt, cuyo mérito
indudable es el de haber ensayado en 1922 una manera de hacer consistente la aporia de la
representacion. Ese mérito, que remite a la nocién de decision, trae aparejado, sin embargo,
una subestimacion de la gramadtica politica. En cierta medida, El concepto de lo politico
parece ser la obra en la que Schmitt procura subsanar esta carencia, entre otras cosas a partir
del problema de la “intensidad” de la enemistad y de la apelacién a la comunidad como
fundamento de la unidad politica!4. No obstante, su reflexién concluye en el mismo puerto
que la de Teologia politica, es decir, en el cifrado de la decisién como parte del monopolio
del Estado’>. En cambio Clausewitz ofrece un analisis sumamente dindmico, atravesado mas
por una apertura radical a la contingencia que a la trascendencia. Asfi, al operar en tridngulo,
la extrafia trinidad desplaza la decisién hacia sus dngulos habilitando la agencia de sus
distintos niveles y las variaciones en los modos de conjugar la heterogeneidad social. Por
eso mismo la afectividad aparece como su amalgama, como el ingrediente secreto que hace
cuajar la unidad y que se postula como reserva tltima de la investidura soberana. No en
vano, Sigmund Freud —en un escrito también centenario intitulado Psicologia de las masas
y andlisis del yo [1921]— se vali6 del ejemplo del ejército —junto al de la Iglesia— para
pensar la constitucion de un colectivo a partir de lazos libidinales; lazos que no prescinden
de un momento ascendiente en la organizacioén, pero que, como bien ha indicado Ernesto
Laclau (2015), expresan una funcién y no una relacién de manipulacién entre el lider —o
el general — y sus seguidores—o sus soldados—.

Para Clausewitz, en el drama de la guerra prusiana contra el invasor Napoledn, lo extraor-
dinario debia conjurarse con una milicia popular. Pero las armas, como bien inmortalizé
Magquiavelo, son un canal indudable de politizacién; implican cierta democratizacién, aun
cuando refieran a un condotiero que puede ser, al mismo tiempo, militar y politico. Ese vinculo
jerarquico, de todas maneras, es siempre pasible de reversiéon —para anoticiarse de ello basta
con visitar las pdginas del libro de José Ramos Mejia intitulado Las multitudes argentinas
[1899]. Clausewitz, con su tratado, lejos estaba de abonar derivas politicas semejantes, pues
no dejaba de ser una disquisicién sobre la peculiaridad de la guerra. No obstante, en su consa-
bida admiracién al pueblo espafiol —que defendi6 su autonomia volviéndose partisano— se
esconde algo que escapa al registro de la intencién autoral, y al tono de un escrito, y se vuelve
materia del pensamiento. Es aqui donde es posible reactivar el decir de Clausewitz, pues,
desde el momento en que plante6 la necesidad de que la autoridad politica prusiana organizara

14 El esquema comunitarista indica una relacion técnica con el Estado en tanto se trata de un dispositivo del pueblo
gestado para defender su forma de vida; dispositivo que remite a un periodo de la Modernidad bien especifico:
aquel de las guerras civiles de matriz religiosa, propias de la época de Hobbes. En ese esquema, la relacién con
la Idea no es teoldgico-politica, de hecho, reactiva al mito como un elemento nodal de lo politico, a tono con
su cardcter particularista. A diferencia de otros pensadores alemanes —por caso, Ferdinand Tonnies (1947)—,
la comunidad — Gemeinschaft— natural se articula con la sociedad — Gesellschaft— artificial. Esto no solo
aparece destacado en El concepto de lo politico, sino también en Teoria de la Constitucion. Para un andlisis mds
extenso al respecto, remito nuevamente a mi trabajo de 2020.

15 El asunto también puede ser replanteado a la luz de Teoria del partisano [1962]. Considero que este, junto
a El Leviatdn en la teoria del Estado [1938], es el escrito schmittiano que demuestra, mds claramente, la
imposibilidad de la decisién. Sobre este tltimo escrito, véase: Villacafias (2008).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



108 Ricardo Laleff Ilieff

milicias populares como las espafiolas, ;no estaba acaso habilitando una articulacién politica
distinta a la dominante? ;No estaba resignificando el lazo establecido entre el “soberano” y
sus “subditos” al barrer las presunciones aristocraticas establecidas? Inclusive, ;no estaba
haciendo del pueblo el verdadero soberano que aparece en la excepcién y se revela como el
ultimo bastion de la patria, dispuesto a todo para defender su forma de vida?

Se podria afirmar que Clausewitz no llegé a entender que el afecto presente en el pueblo
espafiol no estaba en el pueblo prusiano y que no estaria tampoco jamds en él, aun si se lo
organizaba bajo tales premisas. En definitiva, la reaccién espafiola fue espontdnea —con los
reparos que esto conlleva— y Clausewitz buscaba producirla desde “arriba”. Sin embargo
—esto es lo importante— comprendié que en el pueblo hay algo que no se encuentra en la
autoridad; de alli el motivo por el que se recostaba en la opacidad afectiva; de alli que viera
en ella el sustrato nodal para la defensa de la unidad o constitucién del pais.

Su proyecto —como se sabe— fue desoido. Prusia seguiria apelando a un ejército de
nobles y negando la nueva legitimidad que, como mostraria Schmitt, resultaba ya irrefrena-
ble tras el cisma de 1789'¢. Sin embargo, cuando Prusia pacté con Napoleén y se convirtié
en un territorio vasallo al implacable emperador, Clausewitz decidié abandonar su terrufio
y alistarse en las todavia beligerantes tropas rusas; su compromiso no era con el rey, sino
con algo que iba mds alld del rey. Es por ello que tras su regreso y su reincorporacion al
ejército del que habia formado parte desde joven, no lograria escapar de la desconfianza que
el monarca y sus consejeros le propinaban por aquella afrenta, por aquella insubordinacion.
Se trat, mas bien, de una silenciosa desobediencia hacia la decisién que tomé la persona
del soberano, no hacia la unidad politica que el soberano representaba. Clausewitz termina-
ria por convertirse en vida en un general sin reconocimiento. Moriria de célera en 1831 en
plena campaiia militar en Polonia.

16 Mis alld de la introduccion de reformas liberales —como el Cédigo general de 1794, que surgio para satisfacer
las necesidades de recaudacion y reclutamiento impuestas por la guerra (Koselleck, 2010)—, Prusia obturd
el principio de la soberania popular. Como bien demuestra una perspectiva histérico-conceptual, la teoria
clausewitzeana se ubica en este proceso, que no es otro que el de la consolidacion del Estado. Sin embargo, el
problema de la “conduccién” del pueblo (Veldzquez Ramirez, 2015, 75) que con €l se abre y que Clausewitz
evidencia con la estrategia de una guerra popular, alude a que la politica no puede reducirse al ejercicio de
una autoridad que opere sobre la sociedad como si estuviese por fuera de ella. La politica moderna, en verdad,
admite la existencia de distintos puntos que deben ser articulados de alguna manera. Esto explica por qué,
para el mencionado militar prusiano, el vinculo guerra-politica no sea un simple continuo, como tampoco una
yuxtaposicion; hay una diferencia que opera en el modo combinado de ser de ambas fases. De hecho, si se apela
al patriotismo como la traduccién de cierta dimensién afectiva propia de la Modernidad, se constata que remite
a una agencia solo pensable desde tales premisas. Koselleck (2012) indica muy bien c6mo el patriotismo hace
responsables del destino de la unidad politica a todos y a cada uno de sus integrantes; es el sentimiento que
mejor muestra el desplazamiento de la politica —o su existencia— mds alld de la autoridad. En este sentido, una
politica popular es patridtica en tanto va mds alld del “padre”, aun cuando no pueda ser sin él. Para decirlo de
otro modo —lacanianamente—, es esa politica que comprende que el “padre real” no es el Nombre-del-Padre,
sino la encarnacién momentédnea y diferida de la metdfora primordial que aglutina la heterogeneidad social.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



La inversion clausewitzeana de la teologia politica. La afectividad del pueblo como... 109

A modo de cierre

Aspectos biograficos como los sefialados no deberian importar conceptualmente, pues
s6lo satisfacen la curiosidad que cree dar con ironias del destino. No obstante, en cierto
modo, algo de lo dicho en esta ténica sobre el militar prusiano ilustra lo que las presentes
lineas han procurado advertir en términos tedricos, a saber: el pensamiento clausewitzeano
sobre la guerra conduce a un pensamiento popular sobre la politica.

El esquema de la extrafia trinidad afirma que las fuerzas morales se encuentran en el
pueblo y que el pueblo es el sujeto de la soberania, con un alma insondable en su heteroge-
neidad. El esquema teoldgico-politico schmittiano, formulado en pleno periodo de entregue-
rras europeo, no llegé a comprender el trasfondo de la politica moderna; no lo hizo porque
su objetivo era encapsular este nivel de diferencias en vistas a que la decision reposara solo
en un lugar y que fuera en ese lugar donde el consenso y el disenso se administraran. Su
pretendida fortaleza conclusiva, su aparente potencia regulativa, implica una notoria pérdida
de capacidad explicativa, sobre todo para aquellas coyunturas —como la espafiola en tiem-
pos de Napoledn y, por afiadidura, el origen de las independencias en América— donde la
autoridad aparece perimida o su lugar vacio.

Leido desde Clausewitz, el artilugio conceptual que Schmitt formula para sostener la
aporia de la representacion moderna se revela, por tanto, inconsistente.

Bibliografia

Albamonte, E. y Maiello, M. (2017), Estrategia socialista y arte militar, Buenos Aires:
Ediciones IPS.

Aron, R. (1987), Pensar la guerra: Clausewitz [Tomos I y II], Buenos Aires: IPN.

Barros, S. (2018), “Polarizacién y pluralismo en la teoria de la hegemonia de Ernesto
Laclau”, Revista de Estudios Latinoamericanos, pp. 15-38.

Beaud, O. (1997), Les derniers jours de Weimar, Paris: Descartes et Cie.

Benjamin, W. (2008), “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica”, Obras.
Libro I/Vol.2, Madrid: Abada.

Bonavena, P. y Nievas, F. (2022), Guerra. Modernidad y contramodernidad, Buenos Aires:
Final Abierto.

Buenos, R. (2016), “Carl Schmitt y la corrosién del Estado de Derecho por la cultura tota-
litaria”, Daimon Revista Internacional de Filosofia, (69), pp. 23-38.

Castro, F. (2017), “Tradicién, decisiéon y moderacion: critica a las tres vias de acceso al
pensamiento de Juan Donoso Cortés”, Las Torres de Lucca: revista internacional de
filosofia politica, vol. 6, pp. 283-327.

De Maistre, J. (2014), Sobre la soberania popular, Madrid: Escolar y Mayo.

De Maistre, J. (2015), Consideraciones sobre Francia, Madrid: Escolar y Mayo.

Dotti, J. (2014), “La representacion teoldgico-politica en Carl Schmitt”, Avatares filosdficos
1, pp. 27-54.

Duso, G. (2016), “Pensar la democracia més alld de las elecciones”. Conceptos Historicos
2: 40-76.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



110 Ricardo Laleff Ilieff

Fernandez Vega, J. (2005), Las guerras de la politica. Clausewitz de Maquiavelo a Peron,
Buenos Aires: Edhasa.

Freud, S. (1997), “Psicologia de las masas y andlisis del yo”, Obras Completas [Tomo
XVIII], Buenos Aires: Amorrortu.

Galli, C. (1996). Genealogia della politica: Carl Schmitt e la crisi del pensiero politico
moderno, Bologna: Il mulino.

Herrero, M. (2007), EI Nomos y lo politico: la filosofia politica de Carl Schmitt, Pamplona:
Ediciones Universidad de Navarra.

Jacoby, R. (2014), El asalto al cielo, Buenos Aires: Mansalva.

Jinger, E. (1998), Tempestades de Acero, Barcelona: Tusquets Editores.

Kervégan, J. (2007), Hegel, Carl Schmitt. Lo politico: entre especulacion y positividad,
Madrid: Escolar y Mayo.

Koselleck, R. (2010), “La descomposicién de la ‘casa’ como entidad de dominacién”. Dela-
croix, Christian; Dosse, Francois y Garcia, Patrick (dirs.), Historicidades, Buenos Aires:
Waldhuter Editores,

Koselleck, R. (2012), “Patriotismo. Fundamentos y limites de un concepto moderno”,
Historias de Conceptos: Estudios sobre semdntica y pragmdtica del lenguaje politico,
Madrid: Trotta.

Laclau, E. (2015), La razon populista, Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica.

Laleff Ilieff, R. (2020), Lo politico y la derrota. Un contrapunto entre Antonio Gramsci y
Carl Schmitt, Madrid: Guillermo Escolar Editor.

Laleff Ilieff, R. (2022). “La afectividad organizada. De la teoria de la guerra de Maquiavelo
a la teorfa del populismo de Laclau”, Ingenium. Revista Electrénica de Pensamiento
Moderno y Metodologia en Historia de las Ideas, vol. 16, pp. 47 - 58

Laleff Ilieff, R. (2023), Poderes de la abyeccion. Politica y ontologia lacaniana I, Buenos
Aires: Mifio y Dévila Editores.

Ludendorff, E. (1964), La guerra total, Buenos Aires: Pleamar.

Marchart, O. (2009), El pensamiento politico posfundacional, México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Marin, J. (2009), “Leyendo Clausewitz”, Cuaderno 8, Buenos Aires: Ediciones PICASO/
Colectivo Ediciones.

Mejia Ramos, J. (2012), Las multitudes argentinas: estudio de psicologia colectiva, Buenos
Aires: Fondo Nacional de las Artes.

Navarrete Alonso, R. (2015), “Teologia politica y Modernidad: Peterson, Blumenberg y
Schmitt”, Daimon: Revista internacional de filosofia, Ndm. 65, pp. 63-75.

Paret, P. (1979), Clausewitz y el Estado, Madrid: Centro de Estudios Constitucionales.

Peralta, A. (2022), ...por otros medios. De Clausewitz a Guevara; guerra, revolucion y
politica en la tradicion del pensamiento marxista, Buenos Aires: Caterva.

Pierbattisti, D. y Rebdn, J. (2009), “La continuacién por otros medios”, Marin, J. “Leyendo
Clausewitz”, Cuaderno 8, Buenos Aires: Ediciones PICASO/Colectivo Ediciones.

Rozitchner, L. (2003), Freud y el problema del poder, Buenos Aires: Losada.

Schmitt, C. (1969), “Clausewitz como pensador politico o el honor de Prusia”, Revista de
Estudios Politicos 163: pp. 5-30.

Schmitt, C. (1983), La defensa de la constitucion, Madrid: Tecnos.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



La inversion clausewitzeana de la teologia politica. La afectividad del pueblo como... 111

Schmitt, C. (1984a), El concepto de lo politico, Buenos Aires: Folios.

Schmitt, C. (1984b), “Teoria del partisano”, El concepto de lo politico, Buenos Aires: Folios.

Schmitt, C. (2003), La dictadura: desde los comienzos del pensamiento moderno de la
soberania hasta la lucha de clases proletaria, Madrid: Alianza.

Schmitt, C. (2004), El Leviathan en la teoria del Estado de Thomas Hobbes, Granada:
Comares.

Schmitt, C. (2009), Teologia politica, Madrid: Trotta.

Schmitt, C. (2011), Teoria de la constitucion, Madrid: Alianza.

Schmitt, C. (2015), Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souverdnitdt. Ber-
lin: Duncker & Humblot.

Tonnies, F. (1947), Comunidad y sociedad, Buenos Aires: Losada.

Ullmann, W. (2009), Historia del pensamiento politico en la Edad Media, Barcelona: Ariel.

Veldzquez Ramirez, A. (2015), “Teoria de la guerra e historia conceptual: Clausewitz y la
sublevacion popular”, Conceptos Historicos 1, pp. 72-97.

Villacafias, J. (2008), Poder y conflicto: ensayos sobre Carl Schmitt, Madrid: Biblioteca
Nueva.

Von Clausewitz, C. (1983), De la guerra, Buenos Aires: Solar.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025





