
Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (2025), pp. 97-111
ISSN: 1989-4651 (electrónico) http://dx.doi.org/10.6018/daimon.555901
Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 3.0 España (texto legal): se pueden 
copiar, usar, difundir, transmitir y exponer públicamente, siempre que: i) se cite la autoría y la fuente original de su 
publicación (revista, editorial y URL de la obra); ii) no se usen para fines comerciales; iii) si remezcla, transforma 
o crea a partir del material, no podrá distribuir el material modificado.

Recibido: 01/02/2023. Aceptado: 19/04/2023.
*	 Agradezco especialmente a Daniel Inojosa Bravo, Guillermo Andrés Duque Silva y Gerardo Tripolone por los 

comentarios recibidos a una versión preliminar de este escrito. 
**	 Investigador del CONICET y del Instituto Gino Germani de la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad 

de Buenos Aires. Profesor en dicha casa de estudios.  Especialista en pensamiento político contemporáneo, 
teoría de la guerra y subjetivación política. Últimas publicaciones: Poderes de la abyección. Política y ontología 
lacaniana I (Buenos Aires, Miño y Dávila, 2023); “La afectividad organizada. De la teoría de la guerra de 
Maquiavelo a la teoría del populismo de Laclau” (Ingenium. Revista Electrónica de Pensamiento Moderno y 
Metodología en Historia de las Ideas, 2022). Correo electrónico: ricardo.laleffilieff@conicet.gov.ar

La inversión clausewitzeana de la teología política. La 
afectividad del pueblo como guardiana de la constitución*

The Clausewitzian inversion of political theology. The 
Affectivity of the People as Guardian of the Constitution

RICARDO LALEFF ILIEFF**

Resumen: Tras revisar la lectura que Schmitt 
hace en Teología política de los autores contra-
rrevolucionarios en general y de Donoso Cortés 
en particular, el artículo apela a la noción de 
“extraña trinidad” de Carl von Clausewitz —uti-
lizada para describir la guerra—, como una suerte 
de contraejemplo de la perspectiva schmittiana. 
Se mostrará que el militar prusiano habilitó una 
manera de pensar la unidad política que da cuenta 
de un nivel de heterogeneidad que, en 1922, Sch-
mitt cancela o encapsula. Así, la articulación tri-
nitaria entre la Idea, el soberano y el pueblo por 
él propuesta lejos de montarse sobre la compleja 
y contingente relación que da lugar a la necesidad 
de una decisión siempre imposible, puede derivar 
en los caminos de una esterilidad regulativa que 
desconoce el valor real del pueblo como agente 
de la soberanía. 
Palabras clave: teología política; soberanía; 
decisión; afectos; pueblo.

Abstract: After reviewing Schmitt’s reading 
in Political Theology of contrarrevolutionary 
authors in general and of Donoso Cortés in 
particular, the paper will summon Carl von 
Clausewitz’s concept of “strange trinity” —used 
to describe war—, as a sort of counterexample of 
Schmittian perspective. I will show that the Prus-
sian military enabled a way of approaching politi-
cal unity that accounts for an heterogeneity level 
that, in 1922, Schmitt cancels or encapsulates. 
Therefore, the trinitarian articulation between the 
Idea, the sovereign and the people he proposed, 
far from being based on the complex and contin-
gent relationship that gives rise to the need for an 
always impossible decision, can lead to the paths 
of a regulative sterility that ignores the people’s 
real value as an agent of sovereignty.
Keywords: Political Theology; Sovereignty; 
Decision; Affects; People. 

http://dx.doi.org/10.6018/daimon.555901
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/legalcode.es
mailto:ricardo.laleffilieff@conicet.gov.ar


98 Ricardo Laleff Ilieff

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

Introducción

No sería inapropiado sostener que Teología política [1922] se estructura a partir de dos 
grandes definiciones seguidas, cada una de ellas, de un corolario. 

La primera de estas definiciones se encuentra en el inicio del primer capítulo y refiere, 
como es harto conocido, a la soberanía: “soberano es aquel que decide sobre el estado de 
excepción” (Schmitt, 2009, 13). La segunda, por su parte, se ubica al comienzo del tercer 
capítulo y remite a la problemática de la secularización: “todos los conceptos centrales de 
la moderna teoría del Estado son conceptos teológicos secularizados” (Schmitt, 2009, 37). 

Esta acepción de soberanía marca un momento bien específico del discurrir de lo político 
—que recuerda la imposibilidad de reducirlo a una forma contingente de manifestación, a 
una forma institucional transhistórica (Schmitt, 1984a)—, mientras que la de secularización 
convierte a la “teología política” en un concepto que subraya una especificidad, una suerte 
de herencia o deuda rechazada por el discurso ilustrado, y que alude a cuestiones más vastas 
sobre la historia —como, por ejemplo, sus modos de comprensión y análisis—. 

Sin embargo, “decisión” y “teología política” son nociones dispares en el corpus sch-
mittiano. De hecho, ni bien se extiende una mirada más basta sobre el mismo, se avizora 
un horizonte que revela elementos teóricos en tensión. En otro lugar (Laleff Ilieff, 2020) 
me ocupé de criticar los abordajes que aducen una pura continuidad en la obra de Schmitt 
haciendo de la teología política una suerte de hilo que enhebra distintas reflexiones de los 
más diversos períodos1. El punto a destacar es que mientras la decisión es una categoría y un 
problema crucial que marca las reflexiones más eminentes del autor alemán desde los años 
1920, la teología política resulta flagrantemente omitida, negada desde mediados de dicha 
década y solo revalorizada hacia 1960, es decir, en el final de su producción intelectual. 
Esto se explica porque, tardíamente, Schmitt desplegó una estrategia peculiar, acaso como 
un último gesto que pretendía imponer una interpretación consistente de su propia obra, una 
visión que aminorara sus abyecciones políticas y sus corrimientos teóricos2. Sin embargo 
ninguna salvedad o referencia exegética puede impugnar la importancia de la teología polí-
tica y de su escrito homónimo para el horizonte contemporáneo.

Realizada esta aclaración —que no deja de habilitar una dimensión retroactiva en la 
interpretación en tanto asume que el parecer sobre un autor tan polémico como Schmitt debe 
estar presto a buscar relaciones interpretativas de distintos alcances—, quisiera sugerir que 
la obra hoy centenaria debe ser leída a partir del binomio soberanía-decisión. Al hacerlo se 
vuelve posible captar la dinámica interna de su argumentación y habilitar toda una serie de 
interrogantes para pensar la política contemporánea. Intentaré mostrar que, en dicho trabajo, 
Schmitt da cuenta de un matiz que hace del problema de la articulación política un tópico de 
una complejidad mayor que lo que deja entrever el propio modelo teológico-político —por 
articulación entiendo la reunión de elementos heterogéneos que, sin ser anulados, conviven 
en un espacio de representación siempre en disputa—. Apelaré para ello a Carl von Clau-

1	 Sobre esta cuestión, véase: Montserrat Herrero (2007) y Jorge Dotti (2014). 
2	 Sobre todo con la reedición de El concepto de lo político [1927] del año 1963, a la que Schmitt le agrega una 

famosa nota al pie sobre el “cristal de Hobbes” y su apertura a la trascendencia entendiendo esto como un 
hallazgo, como “el fruto de una búsqueda que duró toda” su “vida sobre el tema general aquí tratado y sobre la 
obra de Thomas Hobbes en particular” (1984a, 63). 



99La inversión clausewitzeana de la teología política. La afectividad del pueblo como...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

sewitz precisando que sus reflexiones sobre la guerra alumbran aspectos de la soberanía 
que conllevan una diferencia fundamental con la perspectiva schmittiana. A tal punto que es 
dable observar cierta inversión que revaloriza el rol del pueblo y admite niveles de hetero-
geneidad cruciales para toda unidad política, acaso simplificados u omitidos por el recurso 
de la decisión en apariencia inapelable. 

El matiz

Como he señalado, dos definiciones y dos corolarios estructuran Teología política. 
La discusión de apertura sobre el estado de excepción ubica la decisión soberana como 

un elemento crucial ya en el primer capítulo del escrito, pero es en el segundo —que oficia 
de primer corolario— donde mejor se observan sus consecuencias debido a la mordaz crítica 
que Schmitt ensaya al positivismo jurídico. En el cuarto capítulo —esto es, en el segundo 
corolario— la excepcionalidad cobra nuevos bríos a partir de la evocación de los autores 
contrarrevolucionarios, a saber, Joseph de Maistre, Louis de Bonald y, muy especialmente, 
Juan Donoso Cortés. Este gesto permite al oriundo de Plettenberg acentuar la necesidad de 
una intervención que conjurara las amenazas revolucionarias y corrigiera la inestabilidad 
weimariana, con sus tendencias partidarias centrífugas3; cuestiones estas indisociables de 
las debilidades intrínsecas que Schmitt creyó reconocer en la Modernidad y que sugirió, 
incisivamente, con la problemática de la secularización4. 

Lo interesante de esto es que en la última parte de su escrito de 1922, Schmitt subraya 
una diferencia fundamental que define su decir contrarrevolucionario y permite rever la 
formulación teológico-política propuesta. Se observa allí cuando diferencia su apuesta sobre 
el fortalecimiento del presidente del Reich —vía el artículo 48 de la Constitución— de la 
evocación donosiana de una dictadura “puramente” teológica:

Los filósofos políticos contrarrevolucionarios deben precisamente su significado 
actual a su resolución para decidirse. Tanto exaltan el principio de la decisión, que 
a la postre se aniquila la idea de legitimidad que fuera su punto de partida. Cuando 
Donoso Cortés vio que la monarquía tocaba a su fin, porque ni reyes había ya, ni 
nadie con valor para serlo sin contar con la voluntad del pueblo, sacó la consecuencia 
última de su decisionismo, es decir, reclamó la dictadura política. (2009, 57)

Lo decisivo, sin embargo, aparece un poco más abajo de esta cita, más específicamente, 
con la conjunción adversativa: “pero esto es esencialmente dictadura, no legitimidad” (2009, 
57, itálicas agregadas)5. 

Schmitt recupera a Bonald, de Maistre y Donoso, en tanto los tres comprendieron la nece-
sidad de la decisión —de una decisión— que suspendiera los coloquios interminables del 
liberalismo para hacer frente a los peligros revolucionarios, no sin marcar una distancia, en 
especial con el español, quien en pleno 1848 lo avizoró como problema fundamental. Así, se 

3	 Para un análisis de esta cuestión, se recomienda: Beaud (1997) y Bueno (2016).
4	 Sobre algunas aristas de esta problemática tan vasta, ver: Navarrete Alonso (2015). 
5	 En el original: “Das ist aber wesentlich Diktatur, nicht Legitimität” (Schmitt, 2015, 69). 



100 Ricardo Laleff Ilieff

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

filia en el decir de los contrarrevolucionarios católicos, recupera una tradición antimoderna, 
renovándola. El matiz, por tanto, se convierte en algo más, esto es, en todo un aspecto que 
elucida el real estatuto que tiene la legitimidad para el esquema teológico-político schmit-
tiano. De hecho, es lo que sugiere que la decisión necesita de la legitimidad del pueblo, algo 
que, para Schmitt, fue negado por sus ilustres antecesores6.

Lo interesante es que este juicio ve la luz un año después de que su enunciador se valiera 
de la dictadura para pensar la excepción. Es menester advertir que la excepción, tal como 
se comprueba en Teología política, excede por mucho la dimensión institucional de esta 
invención romana. Esto marca un cambio decisivo en el abordaje schmittiano. No obstante, 
en cierta medida, es un cambio que ya aparece evidenciado en su texto de 1921, en especial 
cuando afirma que la matriz republicana de Roma fue superada primero por la resignifica-
ción del concepto “dictadura” en tiempos de la Revolución francesa y luego por el accionar 
del marxismo. De manera que aun cuando sea cierto que en estos escritos consecutivos 
Schmitt abogara por el empoderamiento del presidente del Reich —avalando así una suerte 
de “dictadura constitucional”—, en Teología política la forma jurídica se encuentra supe-
rada por la excepción en el sentido de que en ella opera la dimensión existencial, fielmente 
tematizada unos pocos años después en El concepto de lo político. Es, de cierta manera, una 
antecedente de lo que remarcará la relación amigo-enemigo.

En suma, Teología política indica que el momento extraordinario no puede ser circuns-
cripto a la distinción ofrecida en 1921 entre dictadura “comisaria” y “soberana” (Schmitt, 
2003), ya que lo político excede cualquier formalismo aun cuando la decisión, como uno de 
sus elementos sustanciales, se atiene siempre a la realización de una forma jurídico-política. 
De allí que la decisión schmittiana sea una suerte de artilugio que busca hacer posible, en la 
más pura contingencia, la empresa de articular lo ordinario y lo extraordinario, lo jurídico y 
lo político, pero también que ese hacer pueda derivar en un rotundo fracaso. En cierta medida 
acierta Schmitt cuando reza que Kelsen y sus continuadores no quisieron entender estas 
vicisitudes, negando así las tribulaciones de la vida del derecho; los contrarrevolucionarios, 
desde su óptica, solo las avistaron, más sin captar tampoco las fuentes de la legitimidad 
moderna, esto es, que la autoridad no puede ya sólo beber de aguas teológicas. 

La teología política, entonces, —como bien ha marcado Jorge Dotti (2014)— busca 
anudar “lo alto” y “lo bajo”, la Idea y su realización (Galli, 1996). De esta manera, coaliga 
el perfil de la divinidad del Antiguo Testamento —el Dios judío que actúa directamente y 
hasta violentamente sobre el mundo— con el de la divinidad del Nuevo Testamento —el 
Dios cristiano que influye en los asuntos humanos a partir de una mediación—. La repre-
sentación moderna se vuelve así “cristológica”; el soberano emula la función articuladora 
del Ungido, es decir, la función que conecta a Dios con su pueblo. No obstante es menes-
ter señalar una diferencia estructural que proviene, en cierto modo, de pretensiones bien 
distintas y, por tanto, de contenidos antagónicos que van más allá de la forma que procura 
destacar Schmitt en 1922. Es que lo político, a diferencia de lo teológico, no se manifiesta 
como universalidad, sino como pura parcialidad, como voz singular que se constituye por 

6	 Poco importa aquí si Schmitt es fiel o no realiza una lectura exegéticamente rigurosa de los contrarrevolucionarios 
católicos; de hecho, bien se podrían encontrar elementos que matizan muchos de sus juicios. El punto, en 
verdad, es el efecto teórico-político que implica su operación de lectura. De todos modos, sobre su particular 
figuración de Donoso, véase: Fabricio Castro (2017). 



101La inversión clausewitzeana de la teología política. La afectividad del pueblo como...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

distancia de otras voces. Es por esta razón que Schmitt (1984a), tiempo después, expresa 
el rasgo necesariamente particularista de lo político, contrario al teológico y a cualquier 
otro paradigma homogeneizador que apele a un conjunto tan vasto como la “humanidad” 
cuyas fronteras son las fronteras del mismo orbe. “El mundo político es un pluriverso y no 
un universo” (1984a, 50) es, precisamente, la frase que mejor destaca el tono diferencial, 
heterogéneo y conflictivo de un escenario en el que, para Schmitt, conviven comunidades 
políticas diversas.

Ahora bien, la relevancia de aquel “pero” que postula Schmitt refiriéndose a Donoso 
proviene, como se ha dicho aquí, de que la legitimidad ya no opera solamente de manera 
descendente, sino también ascendente7. La Modernidad ha producido este cambio sustancial; 
cambio que, a diferencia de lo esgrimido por los pensadores contrarrevolucionarios, Schmitt 
juzga imposible de combatir o de retraer. En este sentido, el nacido en Plettenberg no deja 
de ser un pensador que asume las bases sobre las que se asienta la política moderna. A dife-
rencia de Bonald o de Maistre, que abjuran del cisma revolucionario de 1789 o de Donoso 
que observa, desesperado, la continuación del estallido francés en la dispersión de 1848, 
busca curar las laceraciones de la época haciendo uso de las tradiciones que la constituyen 
y que se encuentran sepultadas, más no muertas, por los discursos técnico-económicos 
predominantes —liberalismo y marxismo—. Sólo de este modo Schmitt puede ocuparse de 
denunciar el juego de omisión de la Ilustración y marcar, no sin provocación, que la con-
trarrevolución es también moderna, aunque sus principales referentes no lo hayan querido 
aceptar. En consecuencia, el polémico jurista admite que él sí ha podido comprenderlo, ha 
podido aprehender lo que Donoso no: el principio de la legitimidad divina ya no existe en 
soledad y, por tanto, no es posible (re)establecer una dictadura teológica. La potencia del 
pueblo ha sido consagrada, tal como tematiza en Teoría de la constitución [1928] al valerse 
de la noción de “poder constituyente” de Emmanuel-Joseph Sieyès.

Por estos motivos, Teología política debe ser entendida como una obra dirigida a pole-
mizar con aquellos que comprenden la secularización como un corte en la historia, como 
una verdadera separación que logra que los tiempos no se contaminen; pero también como 
una obra que se diferencia de aquellas otras interpretaciones que no asumen el hecho de 
que, efectivamente, una diferencia ha sido ya consagrada y, por tanto, la temporalidad no 
puede ser entendida como pura linealidad. Esto, que bien podría ser una suerte de “conser-
vadurismo heterodoxo” de parte de Schmitt —¡qué paradoja esta adjetivación tratándose 
de un pensador con sus características!—, lejos de la nostalgia muestra cómo, dicho autor, 
supo admitir las polaridades típicamente modernas vinculadas a la representación; polarida-
des que, en su parecer, no podían cancelarse, sólo mantenerse, pues en ese juego radica la 
posibilidad de un mínimo de orden para los asuntos humanos, la posibilidad de que exista 
—en términos hobbesianos— la “sociedad”. Por ello es que Schmitt juzgó como peligrosa 
la incapacidad del positivismo jurídico de entender la relación entre derecho y política. Así, 
contra la herencia kantiana en la jurisprudencia, niega que el Estado sea un Estado de dere-
cho por determinados principios a priori. De admitirse esta lectura, la legitimidad popular 
carecería del poder que brinda la inmanencia típicamente moderna. 

7	 Sigo aquí las categorías ya clásicas de Walter Ullmann (1999) utilizadas para analizar el pensamiento medieval. 



102 Ricardo Laleff Ilieff

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

La restauración que Schmitt efectúa de la trascendencia en 1922 no va en detrimento de 
semejante principio. La discusión sobre la unidad está, por antonomasia, siempre abierta, 
lo que amerita una clausura por parte de la decisión, una clausura siempre a posteriori. La 
decisión existe, entonces, por la heterogeneidad irreductible de lo político; heterogeneidad 
que da lugar a las diferencias que se expresan entre la Idea y su realización. De manera 
que con un hegelianismo no hegeliano, Schmitt concibe la decisión, que permite el cierre 
momentáneo de la unidad, como sutura y no como devenir de la historia o como obra de una 
norma fundamental8. Acaso esto es lo que permite ubicar una ontología política que tema-
tiza sobre la carencia última de fundamento de la vida política. En consecuencia se podría 
afirmar que ya en Teología política la decisión se revela tan imprescindible como inestable9. 
Por tales considerandos propongo asumir cierto revés de la definición que se entrega en las 
primeras páginas del escrito de 1922 —que, como todo revés, es distinto a una negación 
de su anverso— y afirmar que soberano es quien admite la excepción como parte nodal de 
la unidad. Esto indica que el problema crucial de lo político no es, como se ha creído, el 
estado de excepción, sino la conjunción, en un mismo punto, de la heterogeneidad social. 

En lo que sigue buscaré adentrarme mejor en esta cuestión advirtiendo una dimensión 
aporética de la representación moderna que conducirá a revisar la obra de Clausewitz y, de 
ese modo, pensar la actualidad y pertinencia de las reflexiones schmittianas sobre lo político.

La “extraña trinidad”

Siguiendo a Giuseppe Duso (2016), quien sostiene que la teología política schmittiana 
describe —como ninguna otra formulación— los elementos nodales de la representación 
despuntados por Thomas Hobbes, se puede afirmar que la política moderna encierra una 
aporía. 

Para Duso, Schmitt no logra resolverla en términos conceptuales, como tampoco habilitar 
una renovación en el campo “de la praxis política” (2016, 65). El problema fundamental, en 
los términos del mencionado académico italiano, sería el siguiente:

La autoridad —el soberano— se produce por un proceso de autorización que lo cons-
tituye en representante, y entonces, en el único medio de expresión de la voluntad 
y de la acción del sujeto colectivo. Solo en este doble movimiento de la representa-
ción —que constituye desde abajo la autoridad y que desde arriba decide la ley—, 
es pensable el pueblo, una persona artificial constituida por muchos individuos. Por 
esto, se puede decir que la representación constituye el secreto de la soberanía. Sin 
representación no hay soberanía, y sin soberanía no hay sociedad política. Cuando se 
olvida esta matriz lógica de la soberanía moderna, se corre el riesgo de caer en una 
trampa, porque uno intenta liberarse del concepto de soberanía y de sus contradic-
ciones a través de una concepción que entiende el poder como fundado desde abajo. 
Pero de este modo, no se hace sino repetir el momento genético de la soberanía y 
terminamos quedando prisioneros de sus mallas. (2016, 47).

8	 Para un abordaje clásico sobre Schmitt y Hegel, véase: Kervégan (2007). 
9	 Abordo esta cuestión sobre la ontología en mi último libro (Laleff Ilieff, 2023). 



103La inversión clausewitzeana de la teología política. La afectividad del pueblo como...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

No es aquí el lugar para comentar la salida que ensaya Duso para superar los límites 
de la Modernidad —que, por lo demás, no parece ser del todo consistente al mezclar cierta 
dimensión regulativa platónica, la noción foucaultiana de gobierno y el federalismo de 
Johannes Althusius—, aunque sí indicar que no es en el nivel de la resolución de la aporía 
donde es menester cuestionar a Schmitt, sino en el de su sostenimiento. Para decirlo cla-
ramente, Schmitt apela a la decisión no para resolver la aporía de la representación, sino 
para hacerla consistente. 

Recuérdese: la decisión busca hacer congruente la heterogeneidad de toda sociedad o 
campo de representación. En este sentido, podríamos rastrear al menos cinco niveles de 
heterogeneidad que operan al interior de una unidad política: 1) aquel que se gesta entre la 
Idea y la interpretación de la Idea a manos del soberano; 2) entre el soberano como repre-
sentante y sus representados; 3) entre el pueblo y la Idea; 4) al interior mismo del pueblo, 
y; 5) acaso el más general y destacable en un texto como El concepto de lo político, entre 
un espacio de representación y otro, es decir, entre amigos y enemigos10. 

El punto que quisiera advertir con ello es que la teología política schmittiana reduce estos 
cinco niveles de heterogeneidad al movimiento vertical —ascendiente y descendiente— 
entre lo alto y lo bajo. La decisión sirve para explicar la necesidad de poner fin a la disper-
sión, en un momento en el que hace falta sostener la unidad ante su probable disolución, 
descuidando el tercer nivel de heterogeneidad que, como veremos, no es ajeno al segundo. 
Precisamente este punto es el que Schmitt encapsula con la intención de hacer consistente 
la aporía de la representación. 

Con una hipótesis semejante no creo estar imprecándole al autor una falta de precisión 
sobre “la política” en beneficio de “lo politico” —para utilizar una distinción demasiado 
conocida (Marchart, 2009)—, pues es impensable un aspecto sin el otro. Toda reflexión 
sobre lo “político” es siempre situada, histórica y polémica, en suma, es siempre política —
esto Schmitt lo sabía muy bien—. Considero, de todos modos, que es menester recuperar el 
nivel aporético de la reflexión sobre la representación y dirigir el análisis al nivel ontológico 
en el que se indica la imposibilidad última de toda forma simbólica y, por tanto, la idea ya 
mencionada de una sutura constante a manos de la autoridad política. Para ello apelaré a 
Carl von Clausewitz y su noción de “extraña trinidad” enunciada en su célebre tratado De 
la guerra [1832]. Al hacerlo, la contingencia se mostrará como un elemento que excede la 
capacidad decisoria y que permite plantear una inversión de la máxima schmittiana sobre 
la soberanía, convirtiendo al pueblo y no a la autoridad en el defensor de la constitución 
(Schmitt, 1983). Esto, a su vez, permitirá pensar el problema siempre actual y urgente de 
la unidad política.

En el último apartado del primer capítulo de De la guerra —única sección que Clau-
sewitz revisó y terminó de corregir— es donde se puede leer la siguiente descripción sobre 
el momento bélico:

no es solamente un verdadero camaleón, por el hecho de que en cada caso concreto 
cambia algo su carácter, sino que es también una extraña trinidad, si se la considera 

10	 Tomo la idea de los niveles de heterogeneidad del trabajo de Sebastián Barros (2018) sobre el pensamiento de 
Ernesto Laclau. 



104 Ricardo Laleff Ilieff

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

como un todo, en relación con las tendencias que predominan en ella. Esta trinidad 
la constituyen el odio, la enemistad y la violencia primitiva de su esencia, que deben 
ser considerados como un ciego impulso natural el juego y el azar y la probabilidad, 
que hacen de ella una actividad libre de emociones y el carácter subordinado de 
instrumento político, que hace que pertenezca al dominio de la inteligencia pura.

El primero de estos tres aspectos interesa especialmente al pueblo; el segundo al jefe 
y a su ejército y el tercero solamente al gobierno. Las pasiones que enciende la guerra 
deben existir en los pueblos afectados por ella; el alcance que lograran el juego del 
talento y el valor en el dominio de las probabilidades del azar, dependerá del carácter 
del jefe y del ejército; los objetivos políticos, sin embargo, incumben sólo al gobierno.

Estas tres tendencias, que se manifiestan con fuerza de leyes, reposan profundamente 
sobre la naturaleza del sujeto y al mismo tiempo varían en magnitud. Una teoría que 
insistiera en no tomar en cuenta a una de ella o en fijar una relación arbitraria entre 
las mismas, caería en tal contradicción con la realidad que, por lo mismo, debería 
ser desechada inmediatamente.

El problema consiste, por lo tanto, en mantener a la teoría en equilibrio entre estas 
tendencias, como si fueran tres centros de atracción. (Clausewitz, 1983, 25-26).

Esta larga cita es la culminación de un desarrollo teórico que se da en las primeras pági-
nas de De la guerra y que marca su tónica nodal. Clausewitz lo inicia con una noción de 
guerra que apela al “duelo” (1983, 9), pero que prontamente rechaza en tanto en la guerra 
hay “voluntad” (1983, 9) y es precisamente su imposición al enemigo el objetivo de toda 
contienda. 

La voluntad, entonces, aparece como un componente extraño, en apariencia no bélico, 
pero del cual se deriva la conexión genética entre guerra y política. Tras proponer una noción 
de “guerra real” que contradice la posibilidad de una guerra “absoluta” (1983, 15) —que 
no entiende de limitantes materiales, morales y políticos—, Clausewitz ofrece su célebre 
definición de la guerra como “continuación de la política por otros medios”. Al decir esto 
remarca que la política no se interrumpe con las hostilidades, no cesa con los estruendos de la 
lucha, ya que la guerra es siempre política, algo que, por otro lado, Schmitt captó muy bien.11 

Que Clausewitz expresara que la guerra es como un “camaleón” sugiere que se trata de 
un hecho que solo puede ser comprendido fenomenológicamente, esto es, por la experiencia 
temporal y geográficamente situada. Por ello mismo verifica una distancia irreductible entre 
realidad de la guerra y su concepto. De este modo, no hace más que remarcar su oposición 
a las pretensiones geometrizantes y matematizables sobre la guerra imperantes en su época, 
argüidas por algunos de los más ilustres contemporáneos del pensamiento militar —como 
Friedrich Wilhelm von Bülow y Antoine-Henri Jomini (Bonavena y Nievas, 2022). Clau-
sewitz, tajantemente, rechaza la búsqueda de leyes o reglas universales sobre lo bélico, tal 
como podía procurar el ideal de la ciencia moderna. Como contrapartida, se apoya en la 

11	 Basta para ello la referencia presente en El concepto de lo político (1984a, 30).



105La inversión clausewitzeana de la teología política. La afectividad del pueblo como...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

importancia decisiva de la contingencia; gesto solo equiparable al desplegado por Nicolás 
Maquiavelo en sus distintos textos —autor que Clausewitz admiraba (Paret, 1979)—12. 

La trinidad de la guerra es “extraña” precisamente porque revela su radical contingencia. 
De este modo, la importancia de la decisión se enaltece como momento articulador de la 
heterogeneidad. Esto parece indicar toda una semejanza entre el decir de Clausewitz y el de 
su extemporáneo Schmitt. Sin embargo, como se ha visto, en el escrito de 1922, el jurista 
alemán poco agrega sobre la heterogeneidad que habita y habilita a la unidad política. Es 
por ello que al soberano le asigna la tarea de efectuar una suerte de castración. Clausewitz, 
en cambio, rescata la heterogeneidad del pueblo en el momento excepcional, lo que aquí 
significa toda una inversión conceptual de Schmitt. Si bien cabe admitir que su visión polí-
tica puede ser conservadora (Fernández Vega, 2005; Jacoby, 2014) —en tanto nada explicita 
sobre el rol del pueblo más allá de la guerra—, sin dificultad alguna se observan numerosos 
pasajes que afirman que es en el pueblo donde se ubica el reservorio de la unidad. “Fuerzas 
morales”, “voluntad”, “odio”, y otros sentimientos y afectos, son los términos que utiliza 
Clausewitz para denotarlo. En esto puede que no haya avanzado más allá de los estudios 
de su época —en especial, en el terreno de la psicología (Fernández, Vega 2005; Paret, 
1979)—, pero su acento es lo suficientemente férreo como para convertirse en un pensador 
crucial sobre la relación entre afectividad y política13. No en vano, el pueblo es el primer 
actor que se distingue en la “extraña trinidad de la guerra”; sólo después de él, Clausewitz 
destaca al general y su accionar sopesado al frente del ejército, y a las máximas autoridades 
políticas —las cuales imponen los objetivos que dan lugar al inicio y a la culminación de 
las hostilidades. 

Así, quien escribió un tratado a fin de comprender la guerra, es el que mejor comprendió 
la compleja alquimia que conlleva la gestación de una unidad en la Modernidad, acaso el 
problema fundamental de la política. Es en la articulación de distintos niveles de heteroge-
neidad donde Clausewitz encuentra el secreto de la soberanía; lo hace mientras reflexiona 
sobre la guerra y sobre la imposibilidad de imponer recetas o leyes a su desenvolvimiento; lo 
hace mientras entiende que no puede pensar acabadamente la guerra sin la política, incluso 
cuando sea esa misma especificidad —junto a su rol de militar y su esperable condición de 
hombre de convicciones conservadoras— la que lo lleva a no decir nada más en su célebre 
tratado. De haberlo hecho se hubiera adentrado en un nivel de la trinidad que excedía por 
mucho el avistamiento logrado desde el barro de la guerra. 

Con estos considerandos a cuestas es posible plantear un emparejamiento entre el 
esquema clausewitzeano de la extraña trinidad y la tríada teológico-política schmittiana:

12	 Sobre el particular, véase: Laleff Ilieff (2022).
13	 Sorprende que el general Eric Ludendorff expresara lo contrario en 1935 —“insisto particularmente sobre las 

fuerzas anímicas del pueblo de las que Clausewitz no dice palabra en su tratado de la guerra” (1964, 18)—, 
de no ser por el hecho de que, ya en connivencia con el nazismo, su decir remitía a un belicismo que buscaba 
deslegitimar la regulación política de la guerra defendida por el prusiano. En Argentina, autores adscritos a 
las izquierdas políticas como Juan Carlos Marín (2009), Amanda Peralta (2022) y León Rozitchner (2003), 
tematizaron sobre la importancia de los afectos en Clausewitz a los fines de pensar la política que se abría con 
la experiencia guerrillera y la represión efectuada por el Proceso de Reorganización Nacional de 1976. Sobre 
la relación entre Marín y Clausewitz, ver: Pierbattisti y Rebón (2022). Sobre una apropiación actual desde el 
pensamiento trotskista: Albamonte y Maiello (2017). 



106 Ricardo Laleff Ilieff

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

Objetivos políticos Idea
General Soberano
Pueblo Pueblo

Sin embargo, la relación conceptual que se entabla al interior de cada esquema entre los 
tres respectivos elementos es bien diferente. Se puede afirmar que es en el decir clausewit-
zeano donde se indica, de mejor modo, el problema de la unidad en la heterogeneidad. Es 
que el militar nacido en el ducado de Magdeburgo en 1780 indica aristas cruciales sobre 
la reunión de elementos diversos que conforman una única voluntad. Lo laborioso de tal 
empresa aparece referida en De la guerra al describirse las funciones del general; funciones 
que deben mantener y nutrirse de la afectividad popular, lidiar con un sinnúmero de aspectos 
que intervienen en la campaña e interpretar y operacionalizar las directrices provenientes de 
la autoridad política. Aunque se trate, esto último, de un tópico clásico que conlleva la dis-
cusión sobre la comunicación entre el máximo nivel político y el máximo nivel militar —a 
tal punto que puede derivar en el problema de la subordinación del segundo al primero—, 
se trata de un aspecto bien acotado del problema de la contingencia, pues lo fundamental 
consiste en lograr —como se procura hacia el final de la cita transcripta— “mantener a la 
teoría en equilibrio entre estas tendencias, como si fueran tres centros de atracción”. 

En este punto, la diferencia con la teología política de Schmitt es que la extraña trini-
dad de Clausewitz no funciona solo verticalmente —de arriba hacia abajo y de abajo hacia 
arriba—, sino también en triángulo, donde cada vértice se conecta con los otros —aunque 
de maneras siempre distintas—, pero donde siempre el pueblo se encuentra en la base:

Cabe preguntarse, entonces, si Clausewitz no termina elucidando y suplementando a 
Schmitt. Y si su teoría de la guerra no brinda elementos de comprensión sobre algo funda-
mental de la política, no porque en “el inicio de los tiempos primero haya sido lo bélico”, 
sino porque si en lo bélico la contingencia revela su dramatismo, y si —siguiendo a Clau-
sewitz— se trata de un momento que es de naturaleza eminentemente política, entonces la 
teoría de la guerra es teoría política. Lejos esto de quitarle especificidad a la primera, la 
asume atada a una reflexión mayor, acaso con más complicaciones; reflexión que, desde ya, 
no puede caer en un belicismo que confunda “lógica política” y “gramática bélica” (Aron, 
1987) o una “estetización” (Benjamin, 2008) que haga de la guerra la máxima experiencia 
interior (Jünger, 1998). 

 

 11 

se indica, de mejor modo, el problema de la unidad en la heterogeneidad. Es que el militar nacido 

en el ducado de Magdeburgo en 1780 indica aristas cruciales sobre la reunión de elementos diversos 

que conforman una única voluntad. Lo laborioso de tal empresa aparece referida en De la guerra al 

describirse las funciones del general; funciones que deben mantener y nutrirse de la afectividad 

popular, lidiar con un sinnúmero de aspectos que intervienen en la campaña e interpretar y 

operacionalizar las directrices provenientes de la autoridad política. Aunque se trate, esto último, de 

un tópico clásico que conlleva la discusión sobre la comunicación entre el máximo nivel político y 

el máximo nivel militar —a tal punto que puede derivar en el problema de la subordinación del 

segundo al primero—, se trata de un aspecto bien acotado del problema de la contingencia, pues lo 

fundamental consiste en lograr —como se procura hacia el final de la cita transcripta— “mantener a 

la teoría en equilibrio entre estas tendencias, como si fueran tres centros de atracción”.  

 En este punto, la diferencia con la teología política de Schmitt es que la extraña trinidad de 

Clausewitz no funciona solo verticalmente —de arriba hacia abajo y de abajo hacia arriba—, sino 

también en triángulo, donde cada vértice se conecta con los otros —aunque de maneras siempre 

distintas—, pero donde siempre el pueblo se encuentra en la base: 

 

 
                                                        Idea/Objetivos Políticos                                        Idea/Objetivos Políticos 
 

 
                          Soberano/General 
 
                       Pueblo                        Soberano/General                          Pueblo 
 

 

 Cabe preguntarse, entonces, si Clausewitz no termina elucidando y suplementando a 

Schmitt. Y si su teoría de la guerra no brinda elementos de comprensión sobre algo fundamental de 

la política, no porque en “el inicio de los tiempos primero haya sido lo bélico”, sino porque si en lo 

bélico la contingencia revela su dramatismo, y si —siguiendo a Clausewitz— se trata de un 

momento que es de naturaleza eminentemente política, entonces la teoría de la guerra es teoría 

política. Lejos esto de quitarle especificidad a la primera, la asume atada a una reflexión mayor, 

acaso con más complicaciones; reflexión que, desde ya, no puede caer en un belicismo que 

confunda “lógica política” y “gramática bélica” (Aron, 1987) o una “estetización” (Benjamin, 2008) 

que haga de la guerra la máxima experiencia interior (Jünger, 1998).  



107La inversión clausewitzeana de la teología política. La afectividad del pueblo como...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

Clausewitz —parafraseando al propio Schmitt (1969)— debe ser reconocido como un 
pensador crucial para la Modernidad porque su análisis sobre estrategia militar permite 
comprender el discurrir mismo de la política. Y en esto elucida a Schmitt, cuyo mérito 
indudable es el de haber ensayado en 1922 una manera de hacer consistente la aporía de la 
representación. Ese mérito, que remite a la noción de decisión, trae aparejado, sin embargo, 
una subestimación de la gramática política. En cierta medida, El concepto de lo político 
parece ser la obra en la que Schmitt procura subsanar esta carencia, entre otras cosas a partir 
del problema de la “intensidad” de la enemistad y de la apelación a la comunidad como 
fundamento de la unidad política14. No obstante, su reflexión concluye en el mismo puerto 
que la de Teología política, es decir, en el cifrado de la decisión como parte del monopolio 
del Estado15. En cambio Clausewitz ofrece un análisis sumamente dinámico, atravesado más 
por una apertura radical a la contingencia que a la trascendencia. Así, al operar en triángulo, 
la extraña trinidad desplaza la decisión hacia sus ángulos habilitando la agencia de sus 
distintos niveles y las variaciones en los modos de conjugar la heterogeneidad social. Por 
eso mismo la afectividad aparece como su amalgama, como el ingrediente secreto que hace 
cuajar la unidad y que se postula como reserva última de la investidura soberana. No en 
vano, Sigmund Freud —en un escrito también centenario intitulado Psicología de las masas 
y análisis del yo [1921]— se valió del ejemplo del ejército —junto al de la Iglesia— para 
pensar la constitución de un colectivo a partir de lazos libidinales; lazos que no prescinden 
de un momento ascendiente en la organización, pero que, como bien ha indicado Ernesto 
Laclau (2015), expresan una función y no una relación de manipulación entre el líder —o 
el general— y sus seguidores—o sus soldados—. 

Para Clausewitz, en el drama de la guerra prusiana contra el invasor Napoleón, lo extraor-
dinario debía conjurarse con una milicia popular. Pero las armas, como bien inmortalizó 
Maquiavelo, son un canal indudable de politización; implican cierta democratización, aun 
cuando refieran a un condotiero que puede ser, al mismo tiempo, militar y político. Ese vínculo 
jerárquico, de todas maneras, es siempre pasible de reversión —para anoticiarse de ello basta 
con visitar las páginas del libro de José Ramos Mejía intitulado Las multitudes argentinas 
[1899]. Clausewitz, con su tratado, lejos estaba de abonar derivas políticas semejantes, pues 
no dejaba de ser una disquisición sobre la peculiaridad de la guerra. No obstante, en su consa-
bida admiración al pueblo español —que defendió su autonomía volviéndose partisano— se 
esconde algo que escapa al registro de la intención autoral, y al tono de un escrito, y se vuelve 
materia del pensamiento. Es aquí donde es posible reactivar el decir de Clausewitz, pues, 
desde el momento en que planteó la necesidad de que la autoridad política prusiana organizara 

14	 El esquema comunitarista indica una relación técnica con el Estado en tanto se trata de un dispositivo del pueblo 
gestado para defender su forma de vida; dispositivo que remite a un período de la Modernidad bien específico: 
aquel de las guerras civiles de matriz religiosa, propias de la época de Hobbes. En ese esquema, la relación con 
la Idea no es teológico-política, de hecho, reactiva al mito como un elemento nodal de lo político, a tono con 
su carácter particularista. A diferencia de otros pensadores alemanes —por caso, Ferdinand Tönnies (1947)—, 
la comunidad —Gemeinschaft— natural se articula con la sociedad —Gesellschaft— artificial. Esto no solo 
aparece destacado en El concepto de lo político, sino también en Teoría de la Constitución. Para un análisis más 
extenso al respecto, remito nuevamente a mi trabajo de 2020. 

15	 El asunto también puede ser replanteado a la luz de Teoría del partisano [1962]. Considero que este, junto 
a El Leviatán en la teoría del Estado [1938], es el escrito schmittiano que demuestra, más claramente, la 
imposibilidad de la decisión. Sobre este último escrito, véase: Villacañas (2008). 



108 Ricardo Laleff Ilieff

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

milicias populares como las españolas, ¿no estaba acaso habilitando una articulación política 
distinta a la dominante? ¿No estaba resignificando el lazo establecido entre el “soberano” y 
sus “súbditos” al barrer las presunciones aristocráticas establecidas? Inclusive, ¿no estaba 
haciendo del pueblo el verdadero soberano que aparece en la excepción y se revela como el 
último bastión de la patria, dispuesto a todo para defender su forma de vida?

Se podría afirmar que Clausewitz no llegó a entender que el afecto presente en el pueblo 
español no estaba en el pueblo prusiano y que no estaría tampoco jamás en él, aun si se lo 
organizaba bajo tales premisas. En definitiva, la reacción española fue espontánea —con los 
reparos que esto conlleva— y Clausewitz buscaba producirla desde “arriba”. Sin embargo 
—esto es lo importante— comprendió que en el pueblo hay algo que no se encuentra en la 
autoridad; de allí el motivo por el que se recostaba en la opacidad afectiva; de allí que viera 
en ella el sustrato nodal para la defensa de la unidad o constitución del país. 

Su proyecto —como se sabe— fue desoído. Prusia seguiría apelando a un ejército de 
nobles y negando la nueva legitimidad que, como mostraría Schmitt, resultaba ya irrefrena-
ble tras el cisma de 178916. Sin embargo, cuando Prusia pactó con Napoleón y se convirtió 
en un territorio vasallo al implacable emperador, Clausewitz decidió abandonar su terruño 
y alistarse en las todavía beligerantes tropas rusas; su compromiso no era con el rey, sino 
con algo que iba más allá del rey. Es por ello que tras su regreso y su reincorporación al 
ejército del que había formado parte desde joven, no lograría escapar de la desconfianza que 
el monarca y sus consejeros le propinaban por aquella afrenta, por aquella insubordinación. 
Se trató, más bien, de una silenciosa desobediencia hacia la decisión que tomó la persona 
del soberano, no hacia la unidad política que el soberano representaba. Clausewitz termina-
ría por convertirse en vida en un general sin reconocimiento. Moriría de cólera en 1831 en 
plena campaña militar en Polonia. 

16	 Más allá de la introducción de reformas liberales —como el Código general de 1794, que surgió para satisfacer 
las necesidades de recaudación y reclutamiento impuestas por la guerra (Koselleck, 2010)—, Prusia obturó 
el principio de la soberanía popular. Como bien demuestra una perspectiva histórico-conceptual, la teoría 
clausewitzeana se ubica en este proceso, que no es otro que el de la consolidación del Estado. Sin embargo, el 
problema de la “conducción” del pueblo (Velázquez Ramírez, 2015, 75) que con él se abre y que Clausewitz 
evidencia con la estrategia de una guerra popular, alude a que la política no puede reducirse al ejercicio de 
una autoridad que opere sobre la sociedad como si estuviese por fuera de ella. La política moderna, en verdad, 
admite la existencia de distintos puntos que deben ser articulados de alguna manera. Esto explica por qué, 
para el mencionado militar prusiano, el vínculo guerra-política no sea un simple continuo, como tampoco una 
yuxtaposición; hay una diferencia que opera en el modo combinado de ser de ambas fases. De hecho, si se apela 
al patriotismo como la traducción de cierta dimensión afectiva propia de la Modernidad, se constata que remite 
a una agencia solo pensable desde tales premisas. Koselleck (2012) indica muy bien cómo el patriotismo hace 
responsables del destino de la unidad política a todos y a cada uno de sus integrantes; es el sentimiento que 
mejor muestra el desplazamiento de la política —o su existencia— más allá de la autoridad. En este sentido, una 
política popular es patriótica en tanto va más allá del “padre”, aun cuando no pueda ser sin él. Para decirlo de 
otro modo —lacanianamente—, es esa política que comprende que el “padre real” no es el Nombre-del-Padre, 
sino la encarnación momentánea y diferida de la metáfora primordial que aglutina la heterogeneidad social. 



109La inversión clausewitzeana de la teología política. La afectividad del pueblo como...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

A modo de cierre

Aspectos biográficos como los señalados no deberían importar conceptualmente, pues 
sólo satisfacen la curiosidad que cree dar con ironías del destino. No obstante, en cierto 
modo, algo de lo dicho en esta tónica sobre el militar prusiano ilustra lo que las presentes 
líneas han procurado advertir en términos teóricos, a saber: el pensamiento clausewitzeano 
sobre la guerra conduce a un pensamiento popular sobre la política. 

El esquema de la extraña trinidad afirma que las fuerzas morales se encuentran en el 
pueblo y que el pueblo es el sujeto de la soberanía, con un alma insondable en su heteroge-
neidad. El esquema teológico-político schmittiano, formulado en pleno período de entregue-
rras europeo, no llegó a comprender el trasfondo de la política moderna; no lo hizo porque 
su objetivo era encapsular este nivel de diferencias en vistas a que la decisión reposara sólo 
en un lugar y que fuera en ese lugar donde el consenso y el disenso se administraran. Su 
pretendida fortaleza conclusiva, su aparente potencia regulativa, implica una notoria pérdida 
de capacidad explicativa, sobre todo para aquellas coyunturas —como la española en tiem-
pos de Napoleón y, por añadidura, el origen de las independencias en América— donde la 
autoridad aparece perimida o su lugar vacío. 

Leído desde Clausewitz, el artilugio conceptual que Schmitt formula para sostener la 
aporía de la representación moderna se revela, por tanto, inconsistente.

Bibliografía

Albamonte, E. y Maiello, M. (2017), Estrategia socialista y arte militar, Buenos Aires: 
Ediciones IPS. 

Aron, R. (1987), Pensar la guerra: Clausewitz [Tomos I y II], Buenos Aires: IPN.
Barros, S. (2018), “Polarización y pluralismo en la teoría de la hegemonía de Ernesto 

Laclau”, Revista de Estudios Latinoamericanos, pp. 15-38.
Beaud, O. (1997), Les derniers jours de Weimar, París: Descartes et Cie.
Benjamin, W. (2008), “La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica”, Obras. 

Libro I/Vol.2, Madrid: Abada.
Bonavena, P. y Nievas, F. (2022), Guerra. Modernidad y contramodernidad, Buenos Aires: 

Final Abierto. 
Buenos, R. (2016), “Carl Schmitt y la corrosión del Estado de Derecho por la cultura tota-

litaria”, Daimon Revista Internacional de Filosofia, (69), pp. 23–38.
Castro, F. (2017), “Tradición, decisión y moderación: crítica a las tres vías de acceso al 

pensamiento de Juan Donoso Cortés”, Las Torres de Lucca: revista internacional de 
filosofía política, vol. 6, pp. 283–327.

De Maistre, J. (2014), Sobre la soberanía popular, Madrid: Escolar y Mayo.
De Maistre, J. (2015), Consideraciones sobre Francia, Madrid: Escolar y Mayo.
Dotti, J. (2014), “La representación teológico-política en Carl Schmitt”, Avatares filosóficos 

1, pp. 27-54.
Duso, G. (2016), “Pensar la democracia más allá de las elecciones”. Conceptos Históricos 

2: 40-76.



110 Ricardo Laleff Ilieff

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

Fernández Vega, J. (2005), Las guerras de la política. Clausewitz de Maquiavelo a Perón, 
Buenos Aires: Edhasa. 

Freud, S. (1997), “Psicología de las masas y análisis del yo”, Obras Completas [Tomo 
XVIII], Buenos Aires: Amorrortu.

Galli, C. (1996). Genealogia della politica: Carl Schmitt e la crisi del pensiero politico 
moderno, Bologna: Il mulino.

Herrero, M. (2007), El Nomos y lo político: la filosofía política de Carl Schmitt, Pamplona: 
Ediciones Universidad de Navarra.

Jacoby, R. (2014), El asalto al cielo, Buenos Aires: Mansalva. 
Jünger, E. (1998), Tempestades de Acero, Barcelona: Tusquets Editores.
Kervégan, J. (2007), Hegel, Carl Schmitt. Lo político: entre especulación y positividad, 

Madrid: Escolar y Mayo.
Koselleck, R. (2010), “La descomposición de la ‘casa’ como entidad de dominación”. Dela-

croix, Christian; Dosse, François y García, Patrick (dirs.), Historicidades, Buenos Aires: 
Waldhuter Editores,

Koselleck, R. (2012), “Patriotismo. Fundamentos y límites de un concepto moderno”, 
Historias de Conceptos: Estudios sobre semántica y pragmática del lenguaje político, 
Madrid: Trotta. 

Laclau, E. (2015), La razón populista, Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica. 
Laleff Ilieff, R. (2020), Lo político y la derrota. Un contrapunto entre Antonio Gramsci y 

Carl Schmitt, Madrid: Guillermo Escolar Editor. 
Laleff Ilieff, R. (2022). “La afectividad organizada. De la teoría de la guerra de Maquiavelo 

a la teoría del populismo de Laclau”, Ingenium. Revista Electrónica de Pensamiento 
Moderno y Metodología en Historia de las Ideas, vol. 16, pp. 47 - 58

Laleff Ilieff, R. (2023), Poderes de la abyección. Política y ontología lacaniana I, Buenos 
Aires: Miño y Dávila Editores.

Ludendorff, E. (1964), La guerra total, Buenos Aires: Pleamar. 
Marchart, O. (2009), El pensamiento político posfundacional, México: Fondo de Cultura 

Económica.
Marín, J. (2009), “Leyendo Clausewitz”, Cuaderno 8, Buenos Aires: Ediciones PICASO/

Colectivo Ediciones. 
Mejía Ramos, J. (2012), Las multitudes argentinas: estudio de psicología colectiva, Buenos 

Aires: Fondo Nacional de las Artes.
Navarrete Alonso, R. (2015), “Teología política y Modernidad: Peterson, Blumenberg y 

Schmitt”, Daimon: Revista internacional de filosofía, Núm. 65, pp. 63-75.
Paret, P. (1979), Clausewitz y el Estado, Madrid: Centro de Estudios Constitucionales. 
Peralta, A. (2022), ...por otros medios. De Clausewitz a Guevara; guerra, revolución y 

política en la tradición del pensamiento marxista, Buenos Aires: Caterva. 
Pierbattisti, D. y Rebón, J. (2009), “La continuación por otros medios”, Marín, J. “Leyendo 

Clausewitz”, Cuaderno 8, Buenos Aires: Ediciones PICASO/Colectivo Ediciones. 
Rozitchner, L. (2003), Freud y el problema del poder, Buenos Aires: Losada. 
Schmitt, C. (1969), “Clausewitz como pensador político o el honor de Prusia”, Revista de 

Estudios Políticos 163: pp. 5-30. 
Schmitt, C. (1983), La defensa de la constitución, Madrid: Tecnos.



111La inversión clausewitzeana de la teología política. La afectividad del pueblo como...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

Schmitt, C. (1984a), El concepto de lo político, Buenos Aires: Folios.
Schmitt, C. (1984b), “Teoría del partisano”, El concepto de lo político, Buenos Aires: Folios.
Schmitt, C. (2003), La dictadura: desde los comienzos del pensamiento moderno de la 

soberanía hasta la lucha de clases proletaria, Madrid: Alianza.
Schmitt, C. (2004), El Leviathan en la teoría del Estado de Thomas Hobbes, Granada: 

Comares.
Schmitt, C. (2009), Teología política, Madrid: Trotta.
Schmitt, C. (2011), Teoría de la constitución, Madrid: Alianza.
Schmitt, C. (2015), Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität. Ber-

lin: Duncker & Humblot.
Tönnies, F. (1947), Comunidad y sociedad, Buenos Aires: Losada.
Ullmann, W. (2009), Historia del pensamiento político en la Edad Media, Barcelona: Ariel. 
Velázquez Ramírez, A. (2015), “Teoría de la guerra e historia conceptual: Clausewitz y la 

sublevación popular”, Conceptos Históricos 1, pp. 72-97.
Villacañas, J. (2008), Poder y conflicto: ensayos sobre Carl Schmitt, Madrid: Biblioteca 

Nueva.
Von Clausewitz, C. (1983), De la guerra, Buenos Aires: Solar.




