
Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (2026), pp. 91-107
ISSN: 1989-4651 (electrónico) http://dx.doi.org/10.6018/daimon.555791 
Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 3.0 España (texto legal). Se pueden 
copiar, usar, difundir, transmitir y exponer públicamente, siempre que: i) se cite la autoría y la fuente original de su 
publicación (revista, editorial y URL de la obra); ii) no se usen para fines comerciales; iii) si remezcla, transforma 
o crea a partir del material, no podrá distribuir el material modificado.

Recibido: 01/02/2023. Aceptado: 11/06/2023.
*	 Es licenciado en Ciencia Política, especialista en Estudios Políticos, magíster en Teoría Política y Social y Doctor 

en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires. También es becario posdoctoral del Consejo Nacional 
de Investigaciones Científicas (CONICET) y del Instituto de Investigaciones Gino Germani (IIGG). Asimismo es 
docente de Teoría Política y Social II y de Filosofía en la Carrera de Ciencia Política de la Facultad de Ciencias 
Sociales de la Universidad de Buenos Aires. Su línea de investigación es el miedo y la superstición en Thomas 
Hobbes y Baruch Spinoza dentro de la relación entre la política del miedo y el COVID-19. Sus últimos libros se 
titulan Spinoza y la multitud: de la física a la política, Buenos Aires, RAGIF ediciones, 2022 y La República de 
Spinoza: ciudadanía, instituciones y libertad, Granada, Comares, 2023. Email: goncernadas@gmail.com.

**	 Es becario doctoral del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas (CONICET) y del Instituto de Inves-
tigaciones Gino Germani (IIGG). Sus líneas de investigación son el pensamiento teórico político de Baruch 
Spinoza a partir de la noción de resistencia. Últimamente ha publicado (en coautoría) “¿El ciudadano que resiste 
o el sujeto que obedece? Tensiones entre la resistencia y la obediencia en la filosofía de Spinoza”, Estudios 
políticos, 58, CDMX, 2023; “Mi cuerpo no es una jaula: Baruch Spinoza y ¿las resistencias de los cuerpos?”, 
Bajo palabra, 29, Madrid, 2022. Email: antoniodavidrozenberg@gmail.com.

***	 Ambos autores han participado en todo el proceso de elaboración del trabajo y han puesto sus nombres en orden 
alfabético de apellidos.

Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer 
también es liberarse 

Spinoza and obedience. Or why sometimes to obey is also to 
free oneself

GONZALO RICCI CERNADAS*

ANTONIO DAVID ROZENBERG **,***

Resumen: En el presente trabajo buscaremos 
elucidar una relación compleja entre la libertad y 
la obediencia. En primer lugar, explicaremos los 
conceptos de libertad y obediencia tal como Spi-
noza los desarrolla y cómo se articulan entre los 
seres humanos considerados de manera abstracta 
y entre los ciudadanos que habitan una comuni-
dad política real. En segundo lugar, se describirá 
la plurivocidad de significados que la noción de la 
obediencia guarda en el autor nacido en Ámster-
dam, la cual se plasma al designar distintos suje-
tos políticos. En el tercer apartado, explicaremos 
por qué la obediencia no debe ser entendida úni-
camente como un sinónimo de servidumbre, sino 
que puede ser articulada virtuosamente con la 
libertad en ciertas condiciones.

Abstract: In this paper we will seek to elucidate 
a complex relationship between freedom and 
obedience. First, we will explain the concepts of 
freedom and obedience as Spinoza develop them 
and how they are articulated between human 
beings considered in an abstract way and between 
citizens who inhabit a real political community. 
Secondly, we will describe the plurivocity of 
meanings that the notion of obedience holds in 
the Amsterdam-born author, which is embodied in 
the designation of different political subjects. In 
the third section, we will explain why obedience 
should not be understood only as a synonym of 
servitude, but can be virtuously articulated with 
freedom under certain conditions.

http://dx.doi.org/10.6018/daimon.555791
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/legalcode.es
mailto:goncernadas@gmail.com
mailto:antoniodavidrozenberg@gmail.com


92 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

1. Introducción

Baruch Spinoza afirma en el Tratado teológico-político que «el verdadero fin del Estado 
es, pues, la libertad» (Spinoza, 2012, p. 504). Dicha afirmación, que parece ser muy sen-
cilla —una formulación moderna de la idea de libertad que la vincula con el fin del orden 
político—, lejos de generar certezas, requiere una explicitación de lo que se entiende, prin-
cipalmente, por libertad.1 

Si empezamos con la libertad, Kiarina Kordela y Dimitris Vardoulakis, al preguntarse 
por la autoridad, enfatizan el rol de la obediencia:

Examinando la autoridad de Spinoza en toda la gama de sus significados —como 
autoridad profética o como soberanía, como poder o como proceso autorizado de 
interpretación— podemos evadir el dilema entre el pesimismo y el optimismo. De 
hecho, podemos ser capaces de seguir un camino que muestre cómo la resistencia es 
posible porque la autoridad está siempre presente como obediencia o como emocio-
nes tristes que disminuyen nuestro poder (2018, p. VI).

La frase con la que finaliza la cita anterior da cuenta del problema central buscamos 
señalar. La obediencia se articula como la disminución de la potencia, las pasiones tristes, 
la determinación externa. Toda autoridad iría siempre en contra de la vida y la obediencia 
solo tendría un camino: la servidumbre. La obediencia política se encontraría del lado de 
la servidumbre, del autoritarismo político que Spinoza mismo busca combatir a partir de 
pensar formas democráticas del poder.

No es raro, entonces que, cuando se piense el problema de la libertad, se mencionen los 
límites del conocimiento humano y se pueda llegar a comprender las causas que lo llevan 
a actuar. Sobre todo, mediante un nuevo tipo de conocimiento, el ser humano puede ser 
determinado a actuar de forma tal de que la libertad sea posible. Esto es algo que Spinoza 
afirma al decir que el sumo bien es la beatitudo, el «conocimiento y el amor de Dios» 
(Spinoza, 2012, p. 141). 

1	 Spinoza nunca separa libertad y Estado. No es posible entender la libertad si ella no es política. Por este motivo, 
la obediencia (al soberano, a la multitud, a las leyes, etc.) se convierte en un tema de suma relevancia. En nues-
tro caso, nos gustaría destacar las diferentes formas de entender la obediencia en lo señalado por Chantal Jaquet 
como «[l]a paradoja de una libertad de pensar sin una libertad de actuar en el Estado» (2018). Allí, la filósofa 
francesa —mediante el análisis del caso de Ulises señalado por Spinoza— afirma que la obediencia debe ser 
entendida tanto como un acto de cumplimiento como de rechazo a las leyes, pues la obediencia «prescribe 
la acción contra las órdenes absurdas en el marco de las instituciones que habilitan a los hombres a hacerlo» 
(Jaquet, 2018, p. 223). Lo interesante no es seguir la tesis de Jaquet, sino mostrar el carácter dinámico de la 
obediencia. No es solamente el cumplimiento de una ley, sino obedecer «a pesar de», es decir, una obediencia 
bien entendida a una voluntad «tambaleante». En ese sentido, la obediencia es más que la pura servidumbre, es 
un acto (en el sentido en que Spinoza piensa el actuar) de libertad.

Palabras clave: Spinoza, obediencia, libertad, 
autodeterminación.

Keywords: Spinoza, obedience, freedom, self-
determination.



93Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

Efectivamente, la libertad no puede ser entendida como una extensión de la obediencia. 
Afirmar lo contrario sería hacer caso omiso a la misma intención política e histórica del 
propio Spinoza al escribir el Tratado teológico-político: contra el poder teológico y político 
que, mediante la reproducción de la superstición a partir de la obediencia, hace que los hom-
bres luchen «por su esclavitud, como si se tratara de su salvación» (Spinoza, 2012, p. 64). 
Ahora bien, creemos que la relación entre obediencia y libertad es más compleja. La misma 
debe ser pensada directamente en la particularidad de la interacción de los modos finitos, 
en otras palabras, en su configuración política inmersa en relaciones de poder que exceden 
la mera reproducción de la superstición. ¿Qué queremos decir con esto? Precisamente que 
obediencia y libertad, lejos de ser algo dado, adquieren un estatuto diferente cuando se las 
piensa en relación al Estado. Explicitar esta compleja relación y analizarla es el objetivo de 
este trabajo. En primer lugar, explicaremos los conceptos de libertad y obediencia tal como 
Spinoza los elucida en su articulación entre los seres humanos considerados de manera abs-
tracta y entre los ciudadanos que habitan una comunidad política real. En segundo lugar, se 
describirá la plurivocidad de significados que la noción de la obediencia guarda en el autor 
nacido en Ámsterdam, la cual se plasma al designar distintos sujetos políticos. En el tercer 
apartado, explicaremos por qué la obediencia no debe ser entendida únicamente como un 
sinónimo de servidumbre, sino que puede ser articulada virtuosamente con la libertad en 
ciertas condiciones.

2. Ser libre, obrar en virtud de la propia naturaleza

La séptima definición de la primera parte de la Ética puede inducir a error al lector 
incauto en lo que respecta al vínculo libertad-obediencia. La misma tiene una particularidad 
que llama la atención de cualquier interesado en el tema de la libertad: a saber, es pensada 
desde la necesidad natural de las cosas.2 La definición es la siguiente:

Se llamará libre aquella cosa que existe por la sola necesidad de su naturaleza y se 
determina por sí sola a obrar. Necesaria, en cambio, o más bien coaccionada, aquella 
que es determinada por otra a existir y a obrar según una razón cierta y determinada 
(Spinoza, 2000, p. 40).

La libertad para Spinoza, a partir de entenderla desde la esencia divina, no puede ser 
pensada como un acto indeterminado. Aún más, en la proposición 17 de la misma parte 
afirma que «Dios actúa por las solas leyes de su naturaleza, y no coaccionado por nadie» 
(Spinoza, 2000, p. 53), por lo cual Dios es libre, esto es, existe en virtud de «la sola nece-
sidad de su naturaleza» como expresa la definición anteriormente citada. Todo esto va a 

2	 La libertad en el pensamiento de Spinoza sigue siendo un tema que inspira y genera debates hasta nuestra 
actualidad. En general se lo intenta asociar a un tipo de libertad positiva (Berlin, 2019, p. 92), al liberalismo 
(Feuer, 1987), a cierto tipo de republicanismo (Prokhovnik, 2004; Herold, 2014), pero también a ciertas ideas 
revolucionarias e incluso al marxismo (Negri, 2000; Montag, 2008, p. IX), por nombrar algunas. En lo que nos 
interesa, nos importa señalar la plasticidad de un concepto como la obediencia en el pensamiento de Spinoza 
para entenderla como un vehículo de libertad, algo que, dentro de algunas tradiciones de pensamiento, sería 
imposible de acuerdo a cómo se ha leído a Spinoza.



94 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

adquirir otra complejidad cuando, en la tercera parte de la Ética, se enuncien las dos pri-
meras definiciones. La primera define la causa adecuada como «aquella cuyo efecto puede 
ser percibido clara y distintamente por ella misma» (Spinoza, 2000, p. 126). Ahora, como 
veremos a continuación, no parece casual que la segunda definición distinga actuar (agere) 
de padecer (pati). Se actúa «cuando de nuestra naturaleza se sigue algo, en nosotros o fuera 
de nosotros, que puede ser entendido clara y distintamente por ella sola» (Spinoza, 2000, 
p. 126) y se padece «cuando en nosotros se produce algo o de nuestra naturaleza se sigue 
algo, de lo que no somos causa sino parcial» (Spinoza, 2000, p. 126).

Esta forma de pensar la libertad da cuenta de dos cuestiones centrales. En primer lugar, 
la libertad no es lo contrario a la determinación. Como veremos más adelante, es a partir 
de un vínculo inmanente con aquella que la libertad es posible. La diferencia se encuentra 
principalmente en si la determinación es interna o externa. Es decir, si la causa de un efecto 
en uno mismo o en el mundo es uno mismo o es el mundo. En segundo lugar, ser causa ade-
cuada de algo remite a la determinación previa de ese algo. En otras palabras, somos causa 
adecuada de un efecto en nosotros o en el mundo cuando dicho efecto se sigue de nuestra 
naturaleza. Determinación y causa adecuada, en ese sentido, se vinculan para dar cuenta del 
registro de interioridad que Spinoza reconoce a la libertad. Una interioridad estrictamente 
relacionada con la acción.3 Ser libre implica la acción en la producción de cierto efecto, en 
ser determinado de manera tal que dicho efecto sea entendido desde nuestra propia natura-
leza. Por lo tanto, libre es aquello que se autodetermina.

Así, los seres humanos se encuentran expuestos al mundo de una forma muy diferente a 
la sustancia. Spinoza, en la proposición 3 de la cuarta parte, afirma que «[l]a fuerza con la 
que el hombre persevera en la existencia es limitada e infinitamente superada por la potencia 
de las causas exteriores» (Spinoza, 2000, p. 188). Las personas son modos finitos y, como 
tales, deben experimentar una libertad correspondiente a su finitud. Pero también la finitud 
de los seres humanos viene acompañada de una característica particular: son prejuiciosos. 
Como afirma Spinoza en el apéndice de la primera parte de la Ética, los hombres creen 
que son libres porque ignoran las causas que los motivan a actuar. El libre albedrío, para 
el holandés, es una ilusión: la creencia de que los hombres son libres porque conocen los 
efectos de su acción, pero no su causa. Este prejuicio es sumamente peligroso, sobre todo y 
para lo que nos interesa en este trabajo, porque es la base de la servidumbre. 

Spinoza, entonces, formula un camino de liberación4 para los seres humanos en tanto 
modos finitos, es decir, una forma en la cual la necesidad y la determinación causal no 
impidan el ejercicio de libertad, sino que se desprenda de ellas. Abdo Ferez (2020) sostiene 

3	 Puede apreciarse aquí una extrema cercanía con las postulaciones de Natalia Sabater vertidas en «La obediencia 
no salva. Reflexiones spinozianas sobre la libertad» (2020), donde, en efecto, la autora postula que, para Spi-
noza, la libertad no puede ser separada de la acción entendida como autodeterminación, tesis que suscribimos 
sin hesitación alguna. Pero, como se verá a lo largo del desarrollo del presente artículo, nos apartaremos de la 
visión de Sabater, en tanto, según entendemos, la obediencia no tiene connotaciones tan negativas y, en varios 
casos, ella puede coadyuvar a la libertad.

4	 Varios autores han insistido en la liberación como un proceso que va de la filosofía a la política en el pensa-
miento de Spinoza (Tatián, 2018; Lordon, 2020; Solé, 2020). En ese sentido, se hace hincapié en el despren-
dimiento de las diferentes servidumbres teológicas mediante la construcción de un ser común que, lejos de 
generar una libertad de lo indeterminado y un ente cerrado en sí mismo, siempre se encuentra en proceso de su 
producción.



95Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

que la libertad no es propia de los seres humanos, sino que le corresponde a Dios. Aunque 
los modos se desprenden necesariamente de la sustancia, su relación con la libertad no es 
de propiedad. La libertad es algo de lo que no se tiene conocimiento previo, es «como algo 
de la esencia de otro que se es y no se es» (Abdo Ferez, 2020, p. 36). Es allí que identifica 
un camino para la liberación, un camino de conocimiento de sí dentro de la sustancia, de la 
determinación en la que uno actúa y es actuado por otros. Ese ejercicio del intelecto es una 
práctica, motivo por el cual debemos dirigir nuestro análisis a la razón.

La razón, para Spinoza, es el tipo de conocimiento por el cual se conoce las causas que 
determinan al ser humano, por la cual se transforma una pasión (Spinoza, 2000, p. 247) 
en otro tipo de determinación (Spinoza, 2000, pp. 223-224). Un pensar y actuar virtuoso 
(Spinoza, 2000, pp. 199-200) que busca la utilidad y en su camino encuentra la forma en 
la que se padecen menos los afectos (Spinoza, 2000, p. 249). Devenir activos, ser causa 
adecuada de los efectos y que ellos se desprendan de nuestra naturaleza implica —como 
sostiene Spinoza en el escolio de la proposición 18 de la cuarta parte de la Ética— tener 
algún «comercio» (commercium) con cosas externas a nuestro ser. La razón, entonces, es 
un tipo de conocimiento que permite autodeterminación y —en ese sentido— encontrar un 
proceso de liberación a partir de concebir la relación causal y necesaria en la que los modos 
finitos interactúan. Esto significa que la razón implica autodeterminarse de tal forma que, 
conociendo lo que es útil comúnmente, se rija por la propia naturaleza, una práctica de 
convivencia como conveniencia. 

Pero volviendo al comienzo de esta sección, ser libre y su relación con la obediencia 
adquiere otra significación si se lo piensa de la forma que venimos desarrollando. Sobre 
todo porque la obediencia aparece como otro tipo de determinación común y se la concibe a 
partir de una particularidad: la autodeterminación generada por seguir las leyes comunes. La 
claridad de dicha problemática aparece cuando observamos dos proposiciones de la cuarta 
parte de la Ética.

En primer lugar, debemos ir al segundo escolio de la proposición 37 de la cuarta parte 
de la Ética. Allí Spinoza sostiene que los hombres están sometidos a afectos, lo que impide 
que cada uno viva según su derecho natural sin perjudicar a los otros. Los afectos, en este 
sentido, superan la capacidad humana o su potencia. Inmediatamente Spinoza sostiene que 
para que los hombres vivan en concordancia debemos prestar atención a la naturaleza de los 
afectos: «Un afecto no puede ser reprimido ni suprimido sino por un afecto contrario y más 
fuerte que el afecto a reprimir» (Spinoza, 2000, p. 190). Solo así es posible una sociedad 
que, por cierto, en tanto protege mediante leyes las relaciones afectivas —entendidas como 
una potencia más fuerte que las potencias individuales—, se llama Estado. Es allí que el 
filósofo holandes piensa al Estado como una suerte de afecto,5 uno mucho más poderoso 

5	 Spinoza cita allí la proposición 7 de la cuarta parte donde dice que un afecto solo puede ser reprimido y supri-
mido por uno más fuerte y contrario. Es decir, el Estado viene a posicionarse como un afecto más fuerte que 
la individualidad de todas las potencias por separado en el estado de naturaleza. Esta concepción afectiva del 
Estado ha sido también examinada por Pierre-François Moreau, junto con otras facetas contractuales y laborales 
que se encuentran en el Tratado teológico-político (2005). Más recientemente Frédéric Lordon ha localizado 
este problema de la afectividad y la institución como una ambivalencia del afecto común en La sociedad de los 
afectos (2018).



96 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

que los afectos individuales (incluso aquellos que dominan a los hombres y que los lleva 
por el camino del prejuicio) y que establece derechos comunes. 

Una objeción posible a este argumento puede darse de la teoría poshegemónica de Jon 
Beasley-Murray (2010). Siguiendo la interpretación de Deleuze sobre Spinoza, sostiene que 
«el afecto marca el pasaje por el que un cuerpo deviene otro cuerpo (…) el afecto siempre 
es un acontecimiento que pasa entre los cuerpos» (2010, p. 128. Cursivas del original). Esto 
supone que un afecto es capturado y que los individuos son cuerpos cerrados, fijados a una 
identidad. Beasley-Murray sostiene un dualismo en su concepción de afecto que no da cuenta 
del carácter dinámico del mismo: el Estado como una cosa que produce afectos o los captura 
y, por otro lado, que afectos son efectos de la misma institución. Al contrario, podemos decir 
que el Estado spinoziano es tanto un efecto como un afecto, esto es, tanto un resultado como 
una afección. De hecho, ambos términos comparten la misma raíz latina «facere», es decir, 
«hacer», aunque difieren en su prefijo: si «efecto» alude al prefijo asimilado «ex», el cual 
indica una relación allende lo producido, esto es, justamente, la conclusión o el corolario 
que se desprende de una causa, el prefijo «ad» de «afecto» implica una proximidad o una 
propincuidad entre dos partes, esto es, enfatizando el aspecto de afección de una cosa a otra. 
Esto significa que el Estado es un efecto, pues es la expresión de la potencia de la multitud 
que se materializa en derecho, como así también un afecto, pues, efectivamente, es un 
conjunto de «afecciones del cuerpo, con las que se aumenta o disminuye, ayuda o estorba 
la potencia de actuar del mismo cuerpo, y al mismo tiempo, las ideas de estas afecciones» 
(Spinoza, 2000, p. 126), es decir, el Estado afecta a los cuerpos que lo componen, siempre, 
al menos normativamente, tendiente a emancipar y liberar a las personas, pues ese es su fin 
(Spinoza, 2012, p. 415).

Así, es particularmente importante el escolio que citamos anteriormente, ya que allí 
Spinoza entiende de otra forma la institución del Estado. Spinoza sostiene que ese aconteci-
miento que, en palabras de Beasley-Murray, pasa entre los cuerpos, no implica un desprendi-
miento trascendente en su institución. Por el contrario, el Estado no es solo aquello reduce la 
multiplicidad de afectos, sino un afecto en sí mismo (incluso alegre) que otorga la capacidad 
de desarrollo de afecciones que no era posible en el estado natural. Es decir, el Estado es 
entendido como una forma de determinación que permite la vida en común mediante leyes 
comunes. El Estado, en ese sentido, es un afecto común que permite ejercer más libertad 
que en el estado de naturaleza. La base del Estado en tanto afecto implica la agencia de los 
seres humanos en la consecución de un efecto: la creación de un afecto común. Por lo que 
la demostración de la proposición 73 de la cuarta parte de la Ética, a saber, que «el hombre 
que se guía por la razón, para vivir más libremente, desea observar los derechos comunes del 
Estado» (Spinoza, 2000, p. 232), da cuenta del vínculo ontológico entre libertad-necesidad 
y obediencia de forma positiva. 

Luego, puede verse que Spinoza establece claramente el vínculo entre obediencia y 
libertad. Allí sostiene que

El hombre que se guía por la razón, no es inducido por el miedo a obedecer (por 
4/63). Por el contrario, en cuanto que se esfuerza en conservar su ser, esto es (por 
4/66e), en cuanto que se esfuerza en vivir libremente, desea mantener la norma de 
la vida común y de la común utilidad (por 4/37) y vivir, por tanto (como hemos 



97Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

mostrado en 4/37e2), según el decreto común del Estado. Luego el hombre que se 
guía por la razón, para vivir más libremente, desea observar los derechos comunes 
del Estado (Spinoza, 2010, p. 232).

Lo interesante aquí es la doble aclaración de Spinoza. El hombre guiado por la razón 
obedece por la razón misma. Es decir «en la medida en que se esfuerza por conservar su 
ser según el dictamen de la razón» el hombre obedece y es libre. Aquella razón lo lleva a 
ejercer una práctica «como hábito, como ethos político-ciudadano democrático, que permita 
vivir en sociedades que no se rijan por ideas ilusas del mal ni del bien, ni por imágenes de 
muerte y peligro, ni que destruyan sus derechos comunes» (Abdo Ferez, 2020, p. 40). Con 
esta doble aclaración Spinoza da cuenta del carácter dinámico de la obediencia sin recaer 
en la servidumbre. Es decir, la obediencia de la razón hacia las leyes no es la obediencia 
de la superstición, sino aquella que permite la propia producción de agentes cuyos efectos 
se desprendan de su propia naturaleza. En ese sentido, obedecer es una actividad del alma 
como del cuerpo, es un afecto activo y no una pasión solamente.

3. Oboedientia dicitur mutipliciter

El problema de la obediencia se encuentra inextricablemente ligado al del sujeto respecto 
del cual esa acción se predica. El sujeto político se alude mediante distintas figuras. En este 
sentido, a lo largo del Tratado teológico-político, el holandés se refiere al agente con los 
nombres de vulgo [vulgus], plebe [plebs] y multitud [multitudo]. En este respecto, es reco-
nocido el escrito de Étienne Balibar en donde discierne las especificidades de cada término:

Pero, mientras que vulgus (que tiene esencialmente una connotación epistemológica: 
es el público ignorante, por no decir retrógrado, caracterizado por sus prejuicios) y 
plebs (que tiene una connotación socio-política: es la masa del pueblo por oposición 
a los gobernantes, siendo así los inferiores, de derecho o de hecho) están presentes 
de punta a punta en el Tratado teológico-político, multitudo, que representa la uni-
dad de los dos aspectos, no interviene más que en tres puntos estratégicos (Balibar, 
1997, p. 68).

El análisis de Balibar se destaca, en este sentido, por haber sido uno de los primeros en 
rastrear de manera puntillosa los distintos vocablos que Spinoza utiliza para designar a la 
masa. Frente a Saccaro Battisti (1984a, 1984b), para quien el vulgo y la plebe son sinónimos, 
Balibar encuentra una especificidad propia de cada término.

Así, parecería que ambas implicaciones de vulgus (faz epistemológica) y plebs (faz 
socio-política) se aúnan en el término de multitudo. Como hemos destacado en otro lugar 
(Ricci Cernadas, 2022, pp. 78-87), frente a la tipología de Balibar se yergue la interpreta-
ción propuesta por Marilena Chaui, para quien Balibar peca en considerar a la multitud en 
el Tratado teológico-político de forma abstracta y ahistórica, como ausente de cualquier 
determinación previa. Precisamente, los términos que utiliza Spinoza para referirse a la 
masa (indiferenciables, según Chaui) de vulgus, plebs, populus y multitudo deben ser con-



98 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

templados al interior del objeto de este tratado recién mentado, esto es, los conceptos de la 
multitud deben ser entendidos a la luz del sistema del miedo y superstición en el cual son 
estudiados. Allí radica la diferencia con el trabajo realizado por Balibar, tal como Chaui lo 
explaya muy claramente: 

Bajo ese aspecto tendemos a no concordar enteramente con el análisis de Balibar 
sobre los conflictos del Tratado teológico-político en cuanto a la idea de «masa», ya 
que nos parece que allí Spinoza lidia con una masa ya determinada por los campos 
políticos teocrático y monárquico, esto es, bajo los efectos del poder teológico-polí-
tico, de la superstición y del sistema del miedo-esperanza, lo que vuelve a la plebe y 
el vulgo prácticamente indiscernibles (Chaui, 2012, pp. 412-413).

Para Chaui, la interpretación de Balibar toma como ya dado algo que en el tratado que 
nos aboca es, antes bien, el resultado de una coyuntura y de una situación en particular. De 
esta manera, Balibar toma la noción de multitud descontextualizada, obviando que Spinoza 
estudia un sistema que perpetúa la servidumbre y ocluye las posibilidades de libertad por 
medio de la promoción del miedo, la esperanza y la superstición. A ojos de Chaui, el ciu-
dadano se mueve por la libertad: «el comportamiento —descripto en el capítulo XX— del 
ciudadano rebelde en un régimen violento y corrupto, listo para luchar por la libertad y que 
será tomado como ejemplo por los demás» (Chaui, 2012, p. 413). Sin embargo, hemos de 
destacar que la figura del ciudadano, que Chaui menta, no se halla horra de problemas, en 
particular, atenientes a la vaguedad con la que Spinoza utiliza dicho término. Específica-
mente, en el capítulo XX que Chaui indica, el término cives aparece en dos ocasiones en 
donde los ciudadanos pueden volverse amenazantes respecto del orden instituido y afectar 
y desestabilizar el orden y la seguridad de Estado. 

Creemos que no puede atribuírseles a los cives las cualidades que Chaui destaca, esto 
es, calificar al ciudadano como un agente que pelea por su libertad en las condiciones de 
un gobierno opresivo y tiránico. Así, si bien la aparición de los ciudadanos en el Tratado 
teológico-político no es siempre negativa, es, cuanto menos, ambivalente: algunas veces 
constituyen un peligro para la duración y estabilidad del Estado, mientras que en otras son 
respetuosos de las leyes y, por eso, buenos ciudadanos. No puede entonces identificarse a 
la figura del ciudadano, al menos en el Tratado teológico-político, como el actor político 
por antonomasia de la filosofía política de Spinoza. Ese agente político debe buscarse en 
otra figura.

En el Tratado teológico-político, Spinoza también discrimina entre distintas figuras de 
agentes que obedecen. Lejos de concebir al individuo como un ser estático e inmóvil, parece 
que dicha persona se define en función de dos variables: por un lado, el origen que motiva 
su acción de obediencia; por otro, quién resulta beneficiado de ese obedecer. Es de esta 
manera que, prima facie, Spinoza distingue tres sujetos diferentes: el esclavo (servum), el 
hijo (filium) y el súbdito (subditus). Vemos que el siervo o esclavo es «alguien quien obedece 
exclusivamente por orden de su amo» (Pirola, 2017, p. 225) y que el hijo es quien hace algo 
que le es útil pero solamente bajo la autorización y la responsabilidad expresa de sus padres. 
El súbdito, en cambio, logra escapar a esta dicotomía en tanto realiza motu proprio aquello 
que él mismo ha elegido y que beneficia tanto a él como al conjunto de la comunidad. 



99Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

Dejando a la figura del hijo de lado, preferimos concentrarnos en las del esclavo (servus) 
y el súbdito (subditus), ya que la concepción de estos términos como algo intercambiable 
por su pretendida identidad o escasa diferencia pueden derivar en grandes errores teóricos y 
políticos. En este sentido, es imprescindible no obviar la distinción entre esta díada, la cual 
puede recomponerse en el binomio sometido (subjectus)-súbdito (subditus). Efectivamente, 
«subjectus» vendría a ocupar estructuralmente la misma función que «servus» ya que es el 
sometido quien, al contrario del ciudadano, e incluso dentro de un contexto civil, se halla 
en una situación de vulnerabilidad y servidumbre.6

4. La obediencia no es siempre servidumbre

Así, en nuestra interpretación, y sin menospreciar las enormes clarificaciones realizadas 
tanto por Balibar como por Chaui respecto del sujeto político spinoziano, debemos mencio-
nar que no lo encontramos, al menos en el Tratado teológico-político, obra sobre la cual se 
desprenden los debates entre los filósofos francés y brasileña, ni en el vulgo, ni en la plebe, 
ni en el ciudadano. Entendemos que, antes bien, el sujeto político se encuentra en la figura 
del súbdito (subditus):

Por derecho civil privado no podemos entender otra cosa que la libertad de cada cual 
a conservarse en su estado, tal como es determinada por los edictos de la potestad 
suprema y defendida por su sola autoridad. Pues, una vez que cada uno transfirió a 
otro su derecho a vivir a su antojo, es decir, su libertad y su poder de defenderse, 
ya está obligado a vivir según la razón de éste y a defenderse con su sola ayuda. La 
injuria se produce cuando un ciudadano o súbdito [cives vel subditus] se ve forzado 
por otro a sufrir algún daño contra el derecho civil o contra el edicto de la suprema 
potestad. En efecto, la injuria sólo puede concebirse en el estado civil; ahora bien, 
las potestades supremas, por estarles todo permitido por derecho, no puede inferir 
injuria alguna a los súbditos [subditis] (Spinoza, 2012, p. 345).

En la elucidación del derecho civil privado logra advertirse la propincuidad existente 
entre las figuras del ciudadano y del súbdito. Damos con el concepto del súbdito, el cual 
reviste una importancia capital en la obra que nos atiene: «En su tensión semántica con la 
noción de “ciudadano” (civis), el “súbdito” (subditus), en relación con la cuestión de la 
obediencia y la ley, se vuelve, en ese terreno de la representación política, un verdadero 
concepto teórico» (Bove, 2014: 80. Traducción modificada). 

De esta manera, a diferencia tanto del siervo como del hijo, el súbdito «participa él 
mismo de la constitución de esta mediación instituyendo primero el interés más amplio de 

6	 Esta cercanía etimológica entre estos dos términos que expresan contenidos disímiles ha dado lugar a con-
fusiones no sólo en nuestra lengua española, sino que también en otras romances e incluso en inglés, en 
donde tanto «subjectus» como «subditus» son traducidos por la misma palabra: «sujet» (francés), «soggeto» 
(italiano), «súdito» (portugués) y «subject» (inglés), por poner algunos ejemplos. Aun así, algunos traductores 
acertadamente logran respetar la diferencia entre ambos conceptos: en la lengua inglesa, Curley (Spinoza, 2016) 
traducirá «subjectus» por «to be subject» y en francés Appuhn (Spinoza, 2014b) lo hará por «être suspendu» y 
por «soumis». Esta vaguedad del término «sujeto» ha sido también recientemente enfatizada por Jaquet (2021).



100 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

la comunidad que preserva y garantiza como forma colectiva de la utilidad todos los lazos 
de obediencia» (Maesschalck, 2015, p. 290), realizando, al mismo tiempo, lo que le es útil 
a sí mismo.7 Ni alienado como el esclavo, ni ausente de participación en el establecimiento 
de la obediencia como el hijo: el súbdito es quien observa la ley y obedece al Estado, por-
que sabe que el fin de esa acción de obedecer «es la utilidad del mismo agente» (Spinoza, 
2012, p. 343). He allí la naturaleza del súbdito: «lo que hace al súbdito, no es el motivo 
de la obediencia, sino la obediencia misma» (Spinoza, 2012, p. 354), esto es, «el Estado 
debe buscar la obediencia de los ciudadanos al derecho común, independientemente de los 
motivos que generen la acción» (Ramos-Alarcón Marcín, 2007, p. 462).

Así pues, es necesario precisar la existencia espacio-temporal en la que este concepto de 
libertad que Spinoza va a proponer se desarrolló. Esto implica un estudio de la coyuntura 
neerlandesa en la que el filósofo holandés vivió en sus facetas intelectuales y semánticas. Si 
bien hemos explorado estas temáticas con mayor profundidad en otro lugar (Ricci Cernadas, 
2023), podemos advertir, muy sintéticamente, tres elementos que signaron la tesitura en la 
que Spinoza desplegó su teoría: la influencia del pensamiento de Descartes, el impacto de la 
filosofía política hobbesiana y los usos del concepto de libertad en el ámbito de la tradición 
republicana de los Países Bajos, la cual había alcanzado su punto álgido a mediados del 
siglo XVII. Respecto de Descartes, la popularidad de su filosofía había sido tal que había 
proliferado en varias universidad de los Países Bajos, aunque con alcances limitados que 
no llegaban a impactar en la metafísica (cfr. Nyden-Bullock, 2007, p. 14-28; Strazzoni, 
2018, pp. 75, 115; van Bunge, 2001, p. 121). No cabe duda de que Spinoza también tenía 
un conocimiento profundo de la obra cartesiana, algo de lo que «Principios de filosofía de 
Descartes» da cuenta a la perfección. Allí, en el escolio de la primera parte, Spinoza, repo-
niendo la doctrina cartesiana de manera geométrica, afirma que, para el filósofo francés, la 
libertad se encuentra íntimamente ligada a la voluntad, la cual se determina por sí misma y 
que implica «la facultad de asentir dentro de los límites del entendimiento y de conseguir, 
por tanto, que no caigamos en el error. Es, pues, absolutamente evidente que sólo del uso 
de la voluntad depende que no caigamos en el error» (Spinoza, 2014a, p. 212). Este tipo 
de libertad, identificada con el libre arbitrio, es precisamente la que Descartes le adjudica 
a los seres humanos y que los separa de la libertad divina, la cual sería fundamentalmente 
una libertad por indiferencia (Descartes, 2005, pp. 784-786). Si para Descartes el error se 
debía a que la voluntad, siempre incausada y libre absolutamente, afirmaba proposiciones 
que sobrepasaban la capacidad del entendimiento, para Spinoza la voluntad es sumisa a 
determinaciones exteriores, lo que impide que este ejercicio tenga la característica propia de 
una acción libre: «En el alma no se da ninguna voluntad absoluta o libre, sino que el alma es 
determinada a querer esto o aquello por una causa, que también es determinada por otra, y 
ésta a su vez por otra, y así al infinito» (Spinoza, 2000, p. 114). Y esto que Spinoza afirma 
para la voluntad también es pasible de ser extendido a todas las acciones que acontecen en 
el mundo, en especial aquellas llevadas a cabo por las personas: sus comportamientos jamás 
son independientes o incondicionados, sino que siempre están determinados causalmente de 
forma necesaria. 

7	 Otra perspectiva de análisis son los mecanismos ideológicos de dominación que asegura la obediencia, lo que 
es analizado por Coelho (1999).



101Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

Respecto de Hobbes, si queremos precisar en Spinoza algún elemento que nos permita 
oficiar de contrapunto con el inglés, debemos centrarnos en Del ciudadano, ya que, como lo 
atestigua el relevamiento de la biblioteca realizado a partir de la muerte de Spinoza, este filó-
sofo sólo poseía en su haber la mencionada obra de Hobbes en latín (Vulliaud, 2012, p. 147). 
En Del ciudadano, Hobbes asevera que la libertad no es otra cosa que el derecho «que tiene 
cada uno de usar sus capacidades naturales según su recta razón» (Hobbes, 2010, p. 134) con el 
objeto de proteger la vida propia. Considerando que el estado natural implica un miedo ubicuo 
esparcido entre todos los individuos y la capacidad de éstos de dañarse entre sí, la razón de la 
personas aconseja que, para preservar la vida, la mejor alternativa es abandonar esa libertad 
natural y animal para convertirse en un súbdito del soberano y obedecer sus dictados. Esto, 
claro, no quiere decir que, al entrar en un estado civil, las personas abandonen su libertad in 
toto, sino que su libertad se resignifica de una manera racional y despojada de ilusiones que 
la interpretan como un libre arbitrio. Así, la libertad bien entendida que se da en el marco de 
un Estado es concebida como «la ausencia de impedimentos al movimiento» (Hobbes, 2010, 
p. 221). Abundando en este sentido, Hobbes define a la sociedad civil como el hecho de que 
«nadie, sea súbdito, hijo de familia o siervo puede de este modo ser impedido por su Estado, 
padre o señor, no importa cuán severa sea la pena dispuesta, de hacer y poder usar por cierto 
todas las cosas necesarias para la protección de la vida y de la salud» (Hobbes, 2010, p. 221). 
Esto significa que el Estado no puede obligar a nadie a atentar contra su propia vida, pero no 
que el súbdito no se encuentre obligado por el contrato que origina al Estado, pues «[d]onde 
termina la libertad comienza la obligación» (Hobbes, 2010, p. 144).

En tercer lugar, debemos detenernos en el contexto de la tradición republicana que afloró 
en los Países Bajos, particularmente cuando la figura del estatuderato quedó desierta y Johan 
de Witt ofició como principal actor a través del cargo de Gran Pensionario (cfr. Blom, 1995; 
Geuna, 1998, pp. 111-113; van Gelderen, 1992). En su radical heterogeneidad, el republica-
nismo neerlandés parecería encerrar una variedad de significados en tanto incluye a sectores 
pro-monárquicos (prinsgezinden) y a favor de Johan de Witt (staatsgezinden), ambos repu-
blicanos, como lo demuestra Weststeijn (2012, pp. 46-47), y cuyo denominador común es 
una concepción de la república de tipo exclusivista en el decir de Hankins, esto es, que niega 
toda legitimidad a los regímenes políticos que no se encuentren fundados en la soberanía 
popular (en particular, a la monarquía no electiva y a los privilegios políticos hereditarios), 
diferente de un republicanismo más integrador, el cual no para mientes en el hecho de si el 
gobierno se encuentra organizado de forma popular u oligárquica (Hankins, 2010, p. 453). 
De esta tradición específica, la obra de los hermanos de la Court se iba a mostrar como una 
de las más influyentes, sobre todo porque en ella se solapan dos definiciones de libertad: 
una en sentido negativo, como ausencia de interferencia, y otra en sentido republicano, como 
libertad de una dominación monárquica. Esto demuestra lo díscolo del papel desempeñado 
por Spinoza en la escena neerlandesa, en tanto él aboga por una libertad en sentido positivo, 
es decir, como capacidad de las personas para devenir autónomas y auto-determinarse: «la 
libertad humana (…) consiste en ser o devenir causa adecuada de los propios afectos y en 
afirmarse plenamente en la producción de un efecto» (Sibilia, 2022, p. 150).8 Así, es patente 

8	 Respecto de esta cuestión, Blom (2007) entiende al Estado spinoziano como perfeccionista, en tanto encarna 
una moralidad en la medida que las instituciones liberan a los ciudadanos. De Tommaso (2009, p. 49) comparte 



102 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

cómo la definición republicana y positiva de la libertad de Spinoza escapa a la entendida 
como no dominación (esto es, como ausencia de interferencias arbitrarias), la cual es postu-
lada por Pettit como la propia del pensamiento republicano contemporáneo (2010).

Esto arroja como resultado el hecho de que el vínculo entre la obediencia y la libertad 
debe ser matizado ya que, lejos de contraponerse, ambos términos pueden articularse de 
forma virtuosa. Precisamente es el mismo Spinoza el que afirma que:

La acción realizada por un mandato, es decir, la obediencia, suprime de algún modo 
la libertad; pero no es la obediencia, sino el fin de la acción, lo que hace a un esclavo. 
Si el fin de la acción no es la utilidad del mismo agente, sino del que manda, entonces 
el agente es esclavo e inútil para sí. Ahora bien, en el Estado y en el gobierno, donde 
la suprema ley es la salvación del pueblo y no del que manda, quien obedece en todo 
a la suprema potestad no debe ser considera como esclavo inútil para sí mismo, sino 
como súbdito (Spinoza, 2012, pp. 342-343).

Es interesante advertir que aquí Spinoza se refiere a la libertad no como un estado 
absoluto, sino como uno relativo al afirmar que la obediencia provoca, en cierto sentido, 
una merma en la libertad del agente. Si analizamos con detenimiento este pasaje, podemos 
advertir que antes de establecer una relación necesaria e inversamente proporcional entre la 
obediencia y la libertad lo que tenemos es que la unión entre estos dos términos se da siem-
pre de una manera contingente y variable. De esta forma podemos contemplar que, por un 
lado, en lo que respecta a la obediencia, según el fin de la acción ordenada por el mandato, 
la misma puede arrojar a las personas a una situación de servidumbre, así como también de 
emancipación. Pero, por otro lado, sería inconcebible llegar a pensar que un ser humano, 
un mero modo finito, pudiera realizar absolutamente su libertad, esto es, ser siempre y de 
manera absoluta causa adecuada de sus acciones, causa de sí mismo, ya que estos son atri-
butos que únicamente le están reservados a la sustancia divina.

Puede analizarse esta temática también en el Tratado político, en donde vuelve a apa-
recer de una manera similar bajo los conceptos de sui iuris y de alterius iuris.9 La primera 
aparición de estos conceptos es en el parágrafo 9 del capítulo 2: 

Se sigue, además, que cada individuo depende jurídicamente de otro [alterius esse sui 
iuris] en tanto en cuanto está bajo la potestad de éste [sub alterius potestate est], y 
que es jurídicamente autónomo [sui iuris] en tanto en cuanto puede repeler, según su 
propio criterio, toda fuerza y vengar todo daño a él inferido, y en cuanto, en general, 
puede vivir según su propio ingenio (Spinoza, 2010, p. 95).

esta vocación ética del Estado159. En nuestro entender, concebimos, junto con Cerezo Galán, que “[l]ibertad e 
igualdad marcan en sentido irrestricto a la democracia” (2016: 42), como, así también, al andamiaje institucio-
nal que acompaña a este tipo de régimen político.

9	 Díada de difícil traducción, dicho sea de paso: Atilano Domínguez la ha traducido al español como «autónomo-
heterónomo», pero en otras traducciones en español y en otros idiomas ha sido formulada como «independiente-
dependiente», «depender de la propia jurisdicción-depender de la jurisdicción de otro» o «vivir bajo el propio 
derecho-vivir bajo la potestad de otro». Ante lo difícil de su traducción, optaremos por mantener, entonces, los 
términos latinos.



103Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

Vemos entonces que Spinoza refiere a tres situaciones que definen al sui iuris: repeler 
toda fuerza, vengar el daño sufrido, y vivir de acuerdo a su propio ingenio. Si ningún modo 
finito puede nunca ser plenamente independiente o sui iuris, entonces debemos inclinarnos 
por entender que ser sui iuris (como así también alterius iuris) no es un estado absoluto, 
sino relativo. Esto es, hay que aprehender el concepto de sui iuris en términos de grados. 
Con ello, pues, borramos cualquier tentativa de postulación mutuamente excluyente entre 
sui iuris y alterius iuris, en tanto entendemos que, comprendidos ambos como grados,10 
pueden solaparse entre sí.

Como con la obediencia y la libertad, si entendemos a ser sui iuris y alterius iuris como 
asuntos de grados, tal como Justin Steinberg (2008) lo explica, entonces puede darse res-
puesta a lo que pareciera, prima facie, una contradicción a partir del siguiente razonamiento: 
1. El parágrafo 11 del segundo capítulo dice que uno es sui iuris en tanto que sigue el 
dictamen de la razón,11 2. El parágrafo 6 del tercer capítulo indica que la razón nos exhorta 
a obedecer las leyes del Estado,12 3. Pero, según el parágrafo 5 del capítulo 3, cuando uno 
obedece la ley del Estado, uno se encuentra bajo el derecho del Estado y no es sui iuris.13 
Esta paradoja podría resolverse, entonces, a través de este encadenamiento de ideas aledaño 
al recién comentado: en el estado político uno es más sui iuris que en el estado natural en 
tanto tiene que temer menos cosas y, por lo tanto, se encuentra menos expuesto a depender 
de otros individuos. En el estado político un individuo será más sui iuris que en el estado 
de naturaleza, pero no lo será completamente porque debe obedecer a las leyes y normas 
del Estado.

Lo que obtenemos de estos análisis es que la libertad no se realiza de forma plena al 
obedecer. Pero, para comprender correctamente lo que acabamos de afirmar, es menester 
entender que el acto de la obediencia no hace necesariamente mella a la libertad de cada 
individuo, esto es, que obedecer no vuelve siervo a un sujeto ipso facto. Y esto por dos razo-
nes. En primer lugar, ya que la libertad no se trata de un término absoluto, sino de grados: 
únicamente Dios o la sustancia es infinita o absolutamente libre al ser causa sui; los demás 
elementos que pueblan la naturaleza son meros modos finitos que pueden aspirar a ser más 
o menos libres, pero nunca libres de manera absoluta. En segundo lugar, la obediencia, en 
ciertas ocasiones —como, por ejemplo, cuando un súbdito o un ciudadano acata las órde-
nes de las supremas potestades— no reduce a las personas a una situación de servidumbre, 
puesto que no quedan libradas a las potenciales interferencias de los poderes de turno que 
gobiernan, sino que los actos que esos súbditos o ciudadanos realizan redundan tanto en un 

10	 Ya Spinoza admite esta posibilidad en el parágrafo 11 del segundo capítulo del Tratado político: «se sigue 
que son autónomos en sumo grado quienes poseen el grado máximo de inteligencia y más se guían por ellas» 
(Spinoza, 2010, p. 96. Cursivas nuestras).

11	 «Por eso mismo llamo libre, sin restricción alguna, al hombre en cuanto se guía por la razón; porque, en cuanto 
así lo hace, es determinado a obrar por causas que pueden ser adecuadamente comprendidas por su sola natura-
leza, aunque éstas le determinen necesariamente a obrar» (Spinoza, 2010, pp. 96-97).

12	 «Por lo cual, cuanto más se guía el hombre por la razón, es decir, cuanto más libre es, con más tesón observará 
los derechos de la sociedad y cumplirá los preceptos de la suprema potestad, de la que es súbdito» (Spinoza, 
2010, p. 110).

13	 «Vemos, pues, que cada ciudadano no es autónomo, sino que depende jurídicamente de la sociedad, cuyos 
preceptos tiene que cumplir en su totalidad, y no tiene derecho a decidir qué es justo o inicuo, piadoso o impío» 
(Spinoza, 2010, p. 109).



104 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

beneficio propio como en un rédito para la comunidad toda. Obedecer, para el súbdito o el 
ciudadano, es volverse más potente o libre, para sí mismo y para la sociedad en general.

5. Conclusiones

En este trabajo nos hemos puesto como objetivo indagar sobre la relación entre la obe-
diencia y la libertad. Nuestra investigación da cuenta de la relación compleja que aparece 
en el pensamiento de Spinoza y que no se agota en separar y distanciar una de otra sin más. 
Por el contrario, Spinoza elucida una relación positiva entre obediencia y libertad, donde el 
cumplimiento de una ley supone el ejercicio de liberación del sujeto político. Esto no solo 
aparece de forma explícita en el pensamiento de Spinoza, sino que es totalmente coherente 
con la intención del holandés de generar una práctica por la cual se es más libre. Es decir 
que, fuera de la servidumbre, es posible vincular obediencia y libertad de manera tal que la 
determinación causal y natural de las cosas se traduzca en un ámbito político como auto-
determinación.

Es así como en el primer apartado partimos del interrogante abierto por el propio Spinoza 
de la posibilidad de libertad humana en un sistema de necesidad y determinación causal. De 
la misma forma en la que Dios es libre porque sigue las leyes de su propia naturaleza y es 
determinado por ella, el ser humano debe encontrar la forma en la que pueda autodetermi-
narse. Lejos de la ilusión del libre albedrío, la obediencia a las leyes comunes aparece como 
la solución al problema de la libertad. Pero, sin caer en la ingenuidad, la libertad como una 
práctica dinámica da lugar a un tipo de ejercicio dentro de la determinación natural de las 
cosas que puede vincularse de forma virtuosa con la obediencia.

En el segundo apartado nos centramos en describir y explicar los diferentes significados 
de la noción de obediencia para poder identificar a los sujetos políticos. Para ello se partió 
del debate establecido entre Étienne Balibar y Marinela Chaui sobre los términos vulgus, 
plebs y multitudo y el propuesto por la filósofa brasileña: cives. Frente a ello, se indagó en 
otros tres términos que se distinguen a partir de dos variables: el origen motivacional de la 
obediencia y el beneficiario de la misma. Dichos términos son el esclavo (servus), el hijo 
(filius) y el súbdito (subditus), los cuales nos permiten apreciar la diferencia que queremos 
sostener entre libertad y servidumbre en la misma noción de obediencia.

En el tercer y último apartado sostenemos que la obediencia no debe ser identificada 
con la servidumbre. Para ello analizamos al súbdito (subditus) como sujeto político que, 
conociendo su propia utilidad, observa la ley (consentida por él mismo) y la obedece. Es 
así como se disuelve la dicotomía entre lo propio y lo común y se matiza el vínculo entre 
obediencia y libertad. Incluso podemos aventurar y aseverar que, si entendemos el ejercicio 
de libertad y lo que en términos del Tratado político se entiende como sui iuris, observa-
mos la gradualidad del ejercicio de la potencia. De esta manera, es factible poder pensar 
una obediencia de acuerdo a un grado de libertad, siempre y cuando esta no se entienda en 
términos absolutos.

A lo largo del trabajo insistimos en que la obediencia en sí misma no es un vehículo 
de libertad necesariamente. No queremos afirmar que la única forma de libertad posible se 
halle en el cumplimiento ciego e irrestricto de una ley o de la soberanía. Por el contrario, 



105Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

el presente trabajo busca resaltar otro tipo de libertad posible. En todo caso, pensar en la 
libertad y las prácticas que implican su ejercicio es parte de su constitución determinada. 
Un afecto común puede ser emancipador siempre y cuando implique la acción del sujeto 
político, es decir, no su servidumbre pasional.

Referencias

Abdo Ferez, M. C. (2020). “Caminos posibles para repensar la libertad en B. de Spinoza”, en 
Jardim Lucas, F. et al. (orgs.), Spinoza, filosofia & liberdade. Volume 1, Rio de Janeiro: 
PUC-Rio.

Balibar, É. (1997). “Spinoza, l’anti-Orwell”, en Balibar, É., La crainte des masses, Paris: Galilée. 
Beasley-Murray, J. (2010). Poshegemonía. Teoría política y América Latina, Argentina: 

Paidós.
Blom, H. (1995). Causality and Morality in Politics. The Rise of Naturalism in Dutch 

Seventeenth-Century Political Thought, Rotterdam: Dissertatie Universiteit Utrecht.
Blom, H. (2007). “Spinoza on res publica, republics and monarchies”, Blom, H, Laursen, J. 

C. & Simonutti, L. (eds.), Monarchisms in the Age of Enlightenment, Toronto: University 
of Toronto Press.

Bove, L. (2014). La estrategia del conatus. Afirmación y resistencia en Spinoza (trad. 
Gemma Díaz), Buenos Aires: Cruce.

Cerezo Galán, P. (2016). “Razón, ciudad y democracia en Benito Spinoza”. Revista de 
estudios políticos 172: 13-45.

Chaui, M. (2008). “Spinoza: poder y libertad”, en Boron A. (Comp.), Filosofía política 
moderna, Buenos Aires: Luxemburg.

Chaui, M. (2012). “¿Quién le tiene miedo al pueblo?” (Florencia Gómez, Trad.), en Chaui, 
M., Política en Spinoza, Buenos Aires: Gorla. 

Coelho, A. B. (1999). “Espinosa e os sistemas ideológico-práticos de obediencia”, en 
Blanco-Echauri, J. (ed.), Espinosa: ética y política, Santiago: Universidade de Santiago 
de Compostela.

De Tommaso, E. M. (2009). “‘Conatus’ e ‘Multitudo’”. Il percorso antropo-fenomenologico 
nel pensiero di Spinoza”. Filosofia oggi XXXII (125): 29-50.

Deleuze, G. (2019). En medio de Spinoza, Buenos Aires: Cactus.
Descartes, R. (2005). Meditaciones metafísicas con objeciones y respuestas (trad. Vidal 

García Peña), Oviedo: KRK
Feuer, L. S. (1987). Spinoza and the Rise of Liberalism, New Jersey: Transaction.
Geuna, M. (1998). “La tradizione repubblicana e i suoi interpreti”. Filosofia politica, XII 

(1): 101-132.
Herold, A. L. (2014). “Spinoza’s Liberal Republicanism and the Challenge of Revealed 

Religion”. Political Research Quarterly 67 (2): 239-252.
Hobbes, T. (2010). Elementos filosóficos. Del ciudadano (trad. Andrés Rosler), Buenos 

Aires: Hydra
Jaquet, C. (2018). “La paradoja de una libertad de pensar sin una libertad de actuar en el 

Estado”. Araucaria 20 (39): 213-225.



106 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

Jaquet, C. (2021). Le statut des sujets chez Spinoza. Revue internationale de philosophie, 
1 (295): 5-17.

Kordela, A. K. y Vardoulakis, D. (2018). “Preface”, en Kordela A. K. y Vardoulakis D. 
(eds.), Spinoza’s Authority. Volume II. Resistance and Power in Political Treatises, 
Oxford: Bloomsbury.

Lordon, F. (2018). La sociedad de los afectos (trad. Antonio Oviedo), Buenos Aires: Adriana 
Hidalgo.

Lordon, F. (2020). La condición anárquica: afectos e instituciones del valor (trad. Antonio 
Oviedo), Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Maesschalck, M. (2015). “L’imaginaire théologico-politique”. Revue Les études philosophi-
ques 2 (113): 283-308.

Montag, W. (2008). “Preface”, en Balibar, É., Spinoza and Politics, Nueva York: Verso.
Moreau, P.-F. (2005). “Les deux genèses de l’État dans le Traité théologico-politique”, en 

Moreau, P.-F., Spinoza. État et religión, Paris: ENS.
Nyden-Bullock, T. (2007). Spinoza’s Radical Cartesian Mind. Londres & Nueva York: 

Continuum.
Pettit, P. (2010). A Theory of Freedom and Government, Oxford: Oxford UP.
Pirola, F. (2017). L’obbedienza nel “Trattato teológico-politico” di Spinoza. Filosofia poli-

tica, 2,:217-234.
Prokhovnik, R. (2004). Spinoza and Republicanism, Londres: Palgrave Macmillan.
Ramos-Alarcón Marcín, L. (2007). “El ingenio de la multitud según Spinoza”, en Martínez, 

J. et al. (Eds.), El saber filosófico, México: Asociación Filosófica de México.
Ricci Cernadas, G. (2022). La multitud en Spinoza. De la física a la política, Buenos Aires: 

RAGIF. 
Ricci Cernadas, G. (2023). La República de Spinoza, Granada: Comares.
Sabater, N. (2020). “La obediencia no salva. Reflexiones spinozianas sobre la libertad”, en 

Aguilar, C. y Kretchel, V. (Comps.), Caminos cruzados de la libertad, Buenos Aires: 
RAGIF.

Sibilia, G. (2022). “Capítulo 6. Libertad”, en Solé, M. J. (Dir.), Introducción a Spinoza, 
Buenos Aires: RAGIF.

Saccaro Battisti, G. (1984a). Spinoza, l’utopia e le masse: un’analisi dei concetti di “plebs”, 
“multitudo”, “populus” e “vulgus”. Rivista di storia della filosofia 39 (1): 61-90.

Saccaro Battisti, G. (1984b). Spinoza, l’utopia e le masse: un’analisi dei concetti di “plebs”, 
“multitudo”, “populus” e “vulgus” (continuazione). Rivista di storia della filosofia 39 
(3): 453-474.

Solé, Jimena (2020). “Libertad como liberación: reflexiones con Spinoza sobre la actuali-
dad”, en Jardim Lucas, F. et al. (orgs.). Spinoza, filosofia & liberdade. Volume 1, Rio 
de Janeiro: PUC-Rio.

Spinoza, B. (2000). Ética (trad. Atilano Domínguez), Madrid: Trotta.
Spinoza, B. (2010). Tratado político (trad. Atilano Domínguez), Madrid: Alianza.
Spinoza, B. (2012). Tratado teológico-político (trad. Atilano Domínguez), Madrid: Alianza.
Spinoza, B. (2014a). “Principios de filosofía de Descartes”, en Tratado de la reforma del 

entendimiento. Principios de la filosofía de Descartes. Pensamientos metafísicos (trad. 
Atilano Domínguez), Madrid: Alianza.



107Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 97 (Enero-Abril) 2026

Spinoza, B. (2014b). Traité théologico-politique (trad. Charles Appuhn), París: Garnier.
Spinoza, B. (2016). Theological-political treatise (trad. Edwin Curley), in The Collected 

Works of Spinoza. Volume II (pp. 65-354), Princeton: Princeton UP.
Steinberg, J. D. (2008). “Spinoza on being sui iuris and the republican conception of liberty”. 

History of European Ideas 34 (3): 239-249.
Strazzoni, A. (2018). Dutch Cartesianism and the Birth of Philosophy of Science, Boston: 

De Gruyter.
Tatián, D. (2018). “Spinoza, filosofía de la liberación”. Scienza & Politica 30 (58): 115-130.
van Bunge, W. (2001). From Stevin to Spinoza. Leiden, Boston & Cologne: Brill.
van Gelderen, M. (1992). The Political Thought of the Dutch Revolt 1555-1590, Cambridge: 

Cambridge UP.
Weststeijn, A. (2012). Commercial Republicanism in the Dutch Golden Age, Leiden & 

Boston: Brill.
Yagüe, P. (2017). “Spinoza y la imaginación teológica”. Anacronismo e irrupción 7 (13): 

122-145.




