Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (2026), pp. 91-107

ISSN: 1989-4651 (electrénico) http://dx.doi.org/10.6018/daimon.555791

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 3.0 Espaiia (texto legal). Se pueden
copiar, usar, difundir, transmitir y exponer publicamente, siempre que: i) se cite la autoria y la fuente original de su
publicacioén (revista, editorial y URL de la obra); ii) no se usen para fines comerciales; iii) si remezcla, transforma
o crea a partir del material, no podrd distribuir el material modificado.

Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer
también es liberarse

Spinoza and obedience. Or why sometimes to obey is also to
free oneself

Resumen: En el presente trabajo buscaremos
elucidar una relacién compleja entre la libertad y
la obediencia. En primer lugar, explicaremos los
conceptos de libertad y obediencia tal como Spi-
noza los desarrolla y cémo se articulan entre los
seres humanos considerados de manera abstracta
y entre los ciudadanos que habitan una comuni-
dad politica real. En segundo lugar, se describird
la plurivocidad de significados que la nocién de la
obediencia guarda en el autor nacido en Amster-
dam, la cual se plasma al designar distintos suje-
tos politicos. En el tercer apartado, explicaremos
por qué la obediencia no debe ser entendida tni-
camente como un sinénimo de servidumbre, sino
que puede ser articulada virtuosamente con la
libertad en ciertas condiciones.

Recibido: 01/02/2023. Aceptado: 11/06/2023.

GONZALO RICCI CERNADAS"
ANTONIO DAVID ROZENBERG ***

Abstract: In this paper we will seek to elucidate
a complex relationship between freedom and
obedience. First, we will explain the concepts of
freedom and obedience as Spinoza develop them
and how they are articulated between human
beings considered in an abstract way and between
citizens who inhabit a real political community.
Secondly, we will describe the plurivocity of
meanings that the notion of obedience holds in
the Amsterdam-born author, which is embodied in
the designation of different political subjects. In
the third section, we will explain why obedience
should not be understood only as a synonym of
servitude, but can be virtuously articulated with
freedom under certain conditions.

Es licenciado en Ciencia Politica, especialista en Estudios Politicos, magister en Teoria Politica y Social y Doctor
en Ciencias Sociales por la Universidad de Buenos Aires. También es becario posdoctoral del Consejo Nacional
de Investigaciones Cientificas (CONICET) y del Instituto de Investigaciones Gino Germani (IIGG). Asimismo es
docente de Teoria Politica y Social II y de Filosoffa en la Carrera de Ciencia Politica de 1a Facultad de Ciencias
Sociales de la Universidad de Buenos Aires. Su linea de investigacion es el miedo y la supersticion en Thomas
Hobbes y Baruch Spinoza dentro de la relacién entre la politica del miedo y el COVID-19. Sus tltimos libros se
titulan Spinoza y la multitud: de la fisica a la politica, Buenos Aires, RAGIF ediciones, 2022 y La Repiiblica de
Spinoza: ciudadania, instituciones y libertad, Granada, Comares, 2023. Email: goncernadas@gmail.com.

Es becario doctoral del Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas (CONICET) y del Instituto de Inves-
tigaciones Gino Germani (IIGG). Sus lineas de investigacién son el pensamiento tedrico politico de Baruch
Spinoza a partir de la nocién de resistencia. Ultimamente ha publicado (en coautoria) “; El ciudadano que resiste
o el sujeto que obedece? Tensiones entre la resistencia y la obediencia en la filosofia de Spinoza”, Estudios
politicos, 58, CDMX, 2023; “Mi cuerpo no es una jaula: Baruch Spinoza y ¢las resistencias de los cuerpos?”,
Bajo palabra, 29, Madrid, 2022. Email: antoniodavidrozenberg @ gmail.com.

Ambos autores han participado en todo el proceso de elaboracion del trabajo y han puesto sus nombres en orden
alfabético de apellidos.


http://dx.doi.org/10.6018/daimon.555791
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/legalcode.es
mailto:goncernadas@gmail.com
mailto:antoniodavidrozenberg@gmail.com

92 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Palabras clave: Spinoza, obediencia, libertad, Keywords: Spinoza, obedience, freedom, self-
autodeterminacion. determination.

1. Introduccion

Baruch Spinoza afirma en el Tratado teologico-politico que «el verdadero fin del Estado
es, pues, la libertad» (Spinoza, 2012, p. 504). Dicha afirmacion, que parece ser muy sen-
cilla —una formulacién moderna de la idea de libertad que la vincula con el fin del orden
politico—, lejos de generar certezas, requiere una explicitacién de lo que se entiende, prin-
cipalmente, por libertad.!

Si empezamos con la libertad, Kiarina Kordela y Dimitris Vardoulakis, al preguntarse
por la autoridad, enfatizan el rol de la obediencia:

Examinando la autoridad de Spinoza en toda la gama de sus significados —como
autoridad profética o como soberania, como poder o como proceso autorizado de
interpretacion — podemos evadir el dilema entre el pesimismo y el optimismo. De
hecho, podemos ser capaces de seguir un camino que muestre como la resistencia es
posible porque la autoridad estd siempre presente como obediencia 0 como emocio-
nes tristes que disminuyen nuestro poder (2018, p. VI).

La frase con la que finaliza la cita anterior da cuenta del problema central buscamos
sefialar. La obediencia se articula como la disminucién de la potencia, las pasiones tristes,
la determinacion externa. Toda autoridad irfa siempre en contra de la vida y la obediencia
solo tendria un camino: la servidumbre. La obediencia politica se encontraria del lado de
la servidumbre, del autoritarismo politico que Spinoza mismo busca combatir a partir de
pensar formas democraticas del poder.

No es raro, entonces que, cuando se piense el problema de la libertad, se mencionen los
limites del conocimiento humano y se pueda llegar a comprender las causas que lo llevan
a actuar. Sobre todo, mediante un nuevo tipo de conocimiento, el ser humano puede ser
determinado a actuar de forma tal de que la libertad sea posible. Esto es algo que Spinoza
afirma al decir que el sumo bien es la beatitudo, el «conocimiento y el amor de Dios»
(Spinoza, 2012, p. 141).

1 Spinoza nunca separa libertad y Estado. No es posible entender la libertad si ella no es politica. Por este motivo,
la obediencia (al soberano, a la multitud, a las leyes, etc.) se convierte en un tema de suma relevancia. En nues-
tro caso, nos gustaria destacar las diferentes formas de entender la obediencia en lo sefialado por Chantal Jaquet
como «[l]a paradoja de una libertad de pensar sin una libertad de actuar en el Estado» (2018). Alli, la filésofa
francesa —mediante el andlisis del caso de Ulises sefialado por Spinoza— afirma que la obediencia debe ser
entendida tanto como un acto de cumplimiento como de rechazo a las leyes, pues la obediencia «prescribe
la accidn contra las érdenes absurdas en el marco de las instituciones que habilitan a los hombres a hacerlo»
(Jaquet, 2018, p. 223). Lo interesante no es seguir la tesis de Jaquet, sino mostrar el cardcter dindmico de la
obediencia. No es solamente el cumplimiento de una ley, sino obedecer «a pesar de», es decir, una obediencia
bien entendida a una voluntad «tambaleante». En ese sentido, la obediencia es mds que la pura servidumbre, es
un acto (en el sentido en que Spinoza piensa el actuar) de libertad.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 93

Efectivamente, la libertad no puede ser entendida como una extensién de la obediencia.
Afirmar lo contrario seria hacer caso omiso a la misma intencién politica e histdrica del
propio Spinoza al escribir el Tratado teoldgico-politico: contra el poder teoldgico y politico
que, mediante la reproduccién de la supersticion a partir de la obediencia, hace que los hom-
bres luchen «por su esclavitud, como si se tratara de su salvacién» (Spinoza, 2012, p. 64).
Ahora bien, creemos que la relacion entre obediencia y libertad es mads compleja. La misma
debe ser pensada directamente en la particularidad de la interaccién de los modos finitos,
en otras palabras, en su configuracion politica inmersa en relaciones de poder que exceden
la mera reproduccion de la supersticion. {Qué queremos decir con esto? Precisamente que
obediencia y libertad, lejos de ser algo dado, adquieren un estatuto diferente cuando se las
piensa en relacién al Estado. Explicitar esta compleja relacion y analizarla es el objetivo de
este trabajo. En primer lugar, explicaremos los conceptos de libertad y obediencia tal como
Spinoza los elucida en su articulacién entre los seres humanos considerados de manera abs-
tracta y entre los ciudadanos que habitan una comunidad politica real. En segundo lugar, se
describird la plurivocidad de significados que la nocién de la obediencia guarda en el autor
nacido en Amsterdam, la cual se plasma al designar distintos sujetos politicos. En el tercer
apartado, explicaremos por qué la obediencia no debe ser entendida Unicamente como un
sinénimo de servidumbre, sino que puede ser articulada virtuosamente con la libertad en
ciertas condiciones.

2. Ser libre, obrar en virtud de la propia naturaleza

La séptima definicién de la primera parte de la Efica puede inducir a error al lector
incauto en lo que respecta al vinculo libertad-obediencia. La misma tiene una particularidad
que llama la atencién de cualquier interesado en el tema de la libertad: a saber, es pensada
desde la necesidad natural de las cosas.? La definicién es la siguiente:

Se llamar4 libre aquella cosa que existe por la sola necesidad de su naturaleza y se
determina por si sola a obrar. Necesaria, en cambio, o mds bien coaccionada, aquella
que es determinada por otra a existir y a obrar segtin una razén cierta y determinada
(Spinoza, 2000, p. 40).

La libertad para Spinoza, a partir de entenderla desde la esencia divina, no puede ser
pensada como un acto indeterminado. Adn mds, en la proposicién 17 de la misma parte
afirma que «Dios actiia por las solas leyes de su naturaleza, y no coaccionado por nadie»
(Spinoza, 2000, p. 53), por lo cual Dios es libre, esto es, existe en virtud de «la sola nece-
sidad de su naturaleza» como expresa la definicién anteriormente citada. Todo esto va a

2 La libertad en el pensamiento de Spinoza sigue siendo un tema que inspira y genera debates hasta nuestra
actualidad. En general se lo intenta asociar a un tipo de libertad positiva (Berlin, 2019, p. 92), al liberalismo
(Feuer, 1987), a cierto tipo de republicanismo (Prokhovnik, 2004; Herold, 2014), pero también a ciertas ideas
revolucionarias e incluso al marxismo (Negri, 2000; Montag, 2008, p. IX), por nombrar algunas. En lo que nos
interesa, nos importa sefialar la plasticidad de un concepto como la obediencia en el pensamiento de Spinoza
para entenderla como un vehiculo de libertad, algo que, dentro de algunas tradiciones de pensamiento, seria
imposible de acuerdo a cémo se ha leido a Spinoza.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



94 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

adquirir otra complejidad cuando, en la tercera parte de la Efica, se enuncien las dos pri-
meras definiciones. La primera define la causa adecuada como «aquella cuyo efecto puede
ser percibido clara y distintamente por ella misma» (Spinoza, 2000, p. 126). Ahora, como
veremos a continuacion, no parece casual que la segunda definicién distinga actuar (agere)
de padecer (pati). Se actia «cuando de nuestra naturaleza se sigue algo, en nosotros o fuera
de nosotros, que puede ser entendido clara y distintamente por ella sola» (Spinoza, 2000,
p. 126) y se padece «cuando en nosotros se produce algo o de nuestra naturaleza se sigue
algo, de lo que no somos causa sino parcial» (Spinoza, 2000, p. 126).

Esta forma de pensar la libertad da cuenta de dos cuestiones centrales. En primer lugar,
la libertad no es lo contrario a la determinacién. Como veremos mas adelante, es a partir
de un vinculo inmanente con aquella que la libertad es posible. La diferencia se encuentra
principalmente en si la determinacién es interna o externa. Es decir, si la causa de un efecto
en uno mismo o en el mundo es uno mismo o es el mundo. En segundo lugar, ser causa ade-
cuada de algo remite a la determinacion previa de ese algo. En otras palabras, somos causa
adecuada de un efecto en nosotros o en el mundo cuando dicho efecto se sigue de nuestra
naturaleza. Determinacion y causa adecuada, en ese sentido, se vinculan para dar cuenta del
registro de interioridad que Spinoza reconoce a la libertad. Una interioridad estrictamente
relacionada con la accién.? Ser libre implica la accién en la produccién de cierto efecto, en
ser determinado de manera tal que dicho efecto sea entendido desde nuestra propia natura-
leza. Por lo tanto, libre es aquello que se autodetermina.

Ast, los seres humanos se encuentran expuestos al mundo de una forma muy diferente a
la sustancia. Spinoza, en la proposicién 3 de la cuarta parte, afirma que «[l]a fuerza con la
que el hombre persevera en la existencia es limitada e infinitamente superada por la potencia
de las causas exteriores» (Spinoza, 2000, p. 188). Las personas son modos finitos y, como
tales, deben experimentar una libertad correspondiente a su finitud. Pero también la finitud
de los seres humanos viene acompafiada de una caracteristica particular: son prejuiciosos.
Como afirma Spinoza en el apéndice de la primera parte de la Etica, los hombres creen
que son libres porque ignoran las causas que los motivan a actuar. El libre albedrio, para
el holandés, es una ilusién: la creencia de que los hombres son libres porque conocen los
efectos de su accidn, pero no su causa. Este prejuicio es sumamente peligroso, sobre todo y
para lo que nos interesa en este trabajo, porque es la base de la servidumbre.

Spinoza, entonces, formula un camino de liberacién* para los seres humanos en tanto
modos finitos, es decir, una forma en la cual la necesidad y la determinacién causal no
impidan el ejercicio de libertad, sino que se desprenda de ellas. Abdo Ferez (2020) sostiene

3 Puede apreciarse aqui una extrema cercania con las postulaciones de Natalia Sabater vertidas en «La obediencia
no salva. Reflexiones spinozianas sobre la libertad» (2020), donde, en efecto, la autora postula que, para Spi-
noza, la libertad no puede ser separada de la accién entendida como autodeterminacion, tesis que suscribimos
sin hesitacion alguna. Pero, como se verd a lo largo del desarrollo del presente articulo, nos apartaremos de la
visién de Sabater, en tanto, seglin entendemos, la obediencia no tiene connotaciones tan negativas y, en varios
casos, ella puede coadyuvar a la libertad.

4 Varios autores han insistido en la liberacién como un proceso que va de la filosofia a la politica en el pensa-
miento de Spinoza (Tatidn, 2018; Lordon, 2020; Solé, 2020). En ese sentido, se hace hincapié en el despren-
dimiento de las diferentes servidumbres teolégicas mediante la construccién de un ser comtn que, lejos de
generar una libertad de lo indeterminado y un ente cerrado en si mismo, siempre se encuentra en proceso de su
produccién.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 95

que la libertad no es propia de los seres humanos, sino que le corresponde a Dios. Aunque
los modos se desprenden necesariamente de la sustancia, su relacién con la libertad no es
de propiedad. La libertad es algo de lo que no se tiene conocimiento previo, es «como algo
de la esencia de otro que se es y no se es» (Abdo Ferez, 2020, p. 36). Es alli que identifica
un camino para la liberacién, un camino de conocimiento de si dentro de la sustancia, de la
determinacién en la que uno actda y es actuado por otros. Ese ejercicio del intelecto es una
préctica, motivo por el cual debemos dirigir nuestro andlisis a la razén.

La razoén, para Spinoza, es el tipo de conocimiento por el cual se conoce las causas que
determinan al ser humano, por la cual se transforma una pasién (Spinoza, 2000, p. 247)
en otro tipo de determinacién (Spinoza, 2000, pp. 223-224). Un pensar y actuar virtuoso
(Spinoza, 2000, pp. 199-200) que busca la utilidad y en su camino encuentra la forma en
la que se padecen menos los afectos (Spinoza, 2000, p. 249). Devenir activos, ser causa
adecuada de los efectos y que ellos se desprendan de nuestra naturaleza implica —como
sostiene Spinoza en el escolio de la proposicién 18 de la cuarta parte de la Efica— tener
algin «comercio» (commercium) con cosas externas a nuestro ser. La razén, entonces, es
un tipo de conocimiento que permite autodeterminacién y —en ese sentido— encontrar un
proceso de liberacién a partir de concebir la relacién causal y necesaria en la que los modos
finitos interactian. Esto significa que la razén implica autodeterminarse de tal forma que,
conociendo lo que es util cominmente, se rija por la propia naturaleza, una prictica de
convivencia como conveniencia.

Pero volviendo al comienzo de esta seccién, ser libre y su relacién con la obediencia
adquiere otra significacion si se lo piensa de la forma que venimos desarrollando. Sobre
todo porque la obediencia aparece como otro tipo de determinacién comun y se la concibe a
partir de una particularidad: la autodeterminacion generada por seguir las leyes comunes. La
claridad de dicha problemadtica aparece cuando observamos dos proposiciones de la cuarta
parte de la Efica.

En primer lugar, debemos ir al segundo escolio de la proposicién 37 de la cuarta parte
de la Etica. Alli Spinoza sostiene que los hombres estan sometidos a afectos, lo que impide
que cada uno viva segtin su derecho natural sin perjudicar a los otros. Los afectos, en este
sentido, superan la capacidad humana o su potencia. Inmediatamente Spinoza sostiene que
para que los hombres vivan en concordancia debemos prestar atencién a la naturaleza de los
afectos: «Un afecto no puede ser reprimido ni suprimido sino por un afecto contrario y més
fuerte que el afecto a reprimir» (Spinoza, 2000, p. 190). Solo asi es posible una sociedad
que, por cierto, en tanto protege mediante leyes las relaciones afectivas —entendidas como
una potencia mds fuerte que las potencias individuales—, se llama Estado. Es alli que el
fil6sofo holandes piensa al Estado como una suerte de afecto,” uno mucho mds poderoso

5  Spinoza cita alli la proposicién 7 de la cuarta parte donde dice que un afecto solo puede ser reprimido y supri-
mido por uno mds fuerte y contrario. Es decir, el Estado viene a posicionarse como un afecto mds fuerte que
la individualidad de todas las potencias por separado en el estado de naturaleza. Esta concepcion afectiva del
Estado ha sido también examinada por Pierre-Francois Moreau, junto con otras facetas contractuales y laborales
que se encuentran en el Tratado teoldgico-politico (2005). Mds recientemente Frédéric Lordon ha localizado
este problema de la afectividad y la institucién como una ambivalencia del afecto comtn en La sociedad de los
afectos (2018).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



96 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

que los afectos individuales (incluso aquellos que dominan a los hombres y que los lleva
por el camino del prejuicio) y que establece derechos comunes.

Una objecién posible a este argumento puede darse de la teoria poshegemédnica de Jon
Beasley-Murray (2010). Siguiendo la interpretacion de Deleuze sobre Spinoza, sostiene que
«el afecto marca el pasaje por el que un cuerpo deviene otro cuerpo (...) el afecto siempre
es un acontecimiento que pasa entre los cuerpos» (2010, p. 128. Cursivas del original). Esto
supone que un afecto es capturado y que los individuos son cuerpos cerrados, fijados a una
identidad. Beasley-Murray sostiene un dualismo en su concepcion de afecto que no da cuenta
del carécter dindmico del mismo: el Estado como una cosa que produce afectos o los captura
y, por otro lado, que afectos son efectos de la misma institucién. Al contrario, podemos decir
que el Estado spinoziano es tanto un efecto como un afecto, esto es, tanto un resultado como
una afeccién. De hecho, ambos términos comparten la misma raiz latina «facere», es decir,
«hacer», aunque difieren en su prefijo: si «efecto» alude al prefijo asimilado «ex», el cual
indica una relacién allende lo producido, esto es, justamente, la conclusién o el corolario
que se desprende de una causa, el prefijo «ad» de «afecto» implica una proximidad o una
propincuidad entre dos partes, esto es, enfatizando el aspecto de afeccién de una cosa a otra.
Esto significa que el Estado es un efecto, pues es la expresién de la potencia de la multitud
que se materializa en derecho, como asi también un afecto, pues, efectivamente, es un
conjunto de «afecciones del cuerpo, con las que se aumenta o disminuye, ayuda o estorba
la potencia de actuar del mismo cuerpo, y al mismo tiempo, las ideas de estas afecciones»
(Spinoza, 2000, p. 126), es decir, el Estado afecta a los cuerpos que lo componen, siempre,
al menos normativamente, tendiente a emancipar y liberar a las personas, pues ese es su fin
(Spinoza, 2012, p. 415).

Asi, es particularmente importante el escolio que citamos anteriormente, ya que alli
Spinoza entiende de otra forma la institucién del Estado. Spinoza sostiene que ese aconteci-
miento que, en palabras de Beasley-Murray, pasa entre los cuerpos, no implica un desprendi-
miento trascendente en su institucién. Por el contrario, el Estado no es solo aquello reduce la
multiplicidad de afectos, sino un afecto en si mismo (incluso alegre) que otorga la capacidad
de desarrollo de afecciones que no era posible en el estado natural. Es decir, el Estado es
entendido como una forma de determinacién que permite la vida en comuin mediante leyes
comunes. El Estado, en ese sentido, es un afecto comin que permite ejercer mds libertad
que en el estado de naturaleza. La base del Estado en tanto afecto implica la agencia de los
seres humanos en la consecucion de un efecto: la creacion de un afecto comun. Por lo que
la demostracién de la proposicién 73 de la cuarta parte de la Etica, a saber, que «el hombre
que se guia por la razén, para vivir mds libremente, desea observar los derechos comunes del
Estado» (Spinoza, 2000, p. 232), da cuenta del vinculo ontolégico entre libertad-necesidad
y obediencia de forma positiva.

Luego, puede verse que Spinoza establece claramente el vinculo entre obediencia y
libertad. All{ sostiene que

El hombre que se guia por la razén, no es inducido por el miedo a obedecer (por
4/63). Por el contrario, en cuanto que se esfuerza en conservar su ser, esto es (por
4/66¢), en cuanto que se esfuerza en vivir libremente, desea mantener la norma de
la vida comin y de la comun utilidad (por 4/37) y vivir, por tanto (como hemos

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 97

mostrado en 4/37¢2), segtn el decreto comun del Estado. Luego el hombre que se
guia por la razén, para vivir mds libremente, desea observar los derechos comunes
del Estado (Spinoza, 2010, p. 232).

Lo interesante aqui es la doble aclaracién de Spinoza. El hombre guiado por la razén
obedece por la razén misma. Es decir «en la medida en que se esfuerza por conservar su
ser segun el dictamen de la razén» el hombre obedece y es libre. Aquella razén lo lleva a
ejercer una practica «como habito, como ethos politico-ciudadano democrético, que permita
vivir en sociedades que no se rijan por ideas ilusas del mal ni del bien, ni por imigenes de
muerte y peligro, ni que destruyan sus derechos comunes» (Abdo Ferez, 2020, p. 40). Con
esta doble aclaracién Spinoza da cuenta del cardcter dindmico de la obediencia sin recaer
en la servidumbre. Es decir, la obediencia de la razén hacia las leyes no es la obediencia
de la supersticion, sino aquella que permite la propia produccién de agentes cuyos efectos
se desprendan de su propia naturaleza. En ese sentido, obedecer es una actividad del alma
como del cuerpo, es un afecto activo y no una pasion solamente.

3. Oboedientia dicitur mutipliciter

El problema de la obediencia se encuentra inextricablemente ligado al del sujeto respecto
del cual esa accion se predica. El sujeto politico se alude mediante distintas figuras. En este
sentido, a lo largo del Tratado teologico-politico, el holandés se refiere al agente con los
nombres de vulgo [vulgus], plebe [plebs] y multitud [multitudo]. En este respecto, es reco-
nocido el escrito de Etienne Balibar en donde discierne las especificidades de cada término:

Pero, mientras que vulgus (que tiene esencialmente una connotacion epistemolégica:
es el pablico ignorante, por no decir retrogrado, caracterizado por sus prejuicios) y
plebs (que tiene una connotacién socio-politica: es la masa del pueblo por oposicién
a los gobernantes, siendo asi los inferiores, de derecho o de hecho) estdn presentes
de punta a punta en el Tratado teoldgico-politico, multitudo, que representa la uni-
dad de los dos aspectos, no interviene mds que en tres puntos estratégicos (Balibar,
1997, p. 68).

El andlisis de Balibar se destaca, en este sentido, por haber sido uno de los primeros en
rastrear de manera puntillosa los distintos vocablos que Spinoza utiliza para designar a la
masa. Frente a Saccaro Battisti (1984a, 1984b), para quien el vulgo y la plebe son sinénimos,
Balibar encuentra una especificidad propia de cada término.

Asi, parecerfa que ambas implicaciones de vulgus (faz epistemolédgica) y plebs (faz
socio-politica) se ainan en el término de multitudo. Como hemos destacado en otro lugar
(Ricci Cernadas, 2022, pp. 78-87), frente a la tipologia de Balibar se yergue la interpreta-
cién propuesta por Marilena Chaui, para quien Balibar peca en considerar a la multitud en
el Tratado teoldgico-politico de forma abstracta y ahistdrica, como ausente de cualquier
determinacién previa. Precisamente, los términos que utiliza Spinoza para referirse a la
masa (indiferenciables, segin Chaui) de vulgus, plebs, populus y multitudo deben ser con-

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



08 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

templados al interior del objeto de este tratado recién mentado, esto es, los conceptos de la
multitud deben ser entendidos a la luz del sistema del miedo y supersticion en el cual son
estudiados. Allf radica la diferencia con el trabajo realizado por Balibar, tal como Chaui lo
explaya muy claramente:

Bajo ese aspecto tendemos a no concordar enteramente con el andlisis de Balibar
sobre los conflictos del Tratado teoldgico-politico en cuanto a la idea de «masa», ya
que nos parece que alli Spinoza lidia con una masa ya determinada por los campos
politicos teocratico y mondrquico, esto es, bajo los efectos del poder teoldgico-poli-
tico, de la supersticion y del sistema del miedo-esperanza, lo que vuelve a la plebe y
el vulgo précticamente indiscernibles (Chaui, 2012, pp. 412-413).

Para Chaui, la interpretacion de Balibar toma como ya dado algo que en el tratado que
nos aboca es, antes bien, el resultado de una coyuntura y de una situacién en particular. De
esta manera, Balibar toma la nocién de multitud descontextualizada, obviando que Spinoza
estudia un sistema que perpetia la servidumbre y ocluye las posibilidades de libertad por
medio de la promocién del miedo, la esperanza y la supersticién. A ojos de Chaui, el ciu-
dadano se mueve por la libertad: «el comportamiento —descripto en el capitulo XX — del
ciudadano rebelde en un régimen violento y corrupto, listo para luchar por la libertad y que
serd tomado como ejemplo por los demés» (Chaui, 2012, p. 413). Sin embargo, hemos de
destacar que la figura del ciudadano, que Chaui menta, no se halla horra de problemas, en
particular, atenientes a la vaguedad con la que Spinoza utiliza dicho término. Especifica-
mente, en el capitulo XX que Chaui indica, el término cives aparece en dos ocasiones en
donde los ciudadanos pueden volverse amenazantes respecto del orden instituido y afectar
y desestabilizar el orden y la seguridad de Estado.

Creemos que no puede atribuirseles a los cives las cualidades que Chaui destaca, esto
es, calificar al ciudadano como un agente que pelea por su libertad en las condiciones de
un gobierno opresivo y tirdnico. Asi, si bien la aparicién de los ciudadanos en el Tratado
teologico-politico no es siempre negativa, es, cuanto menos, ambivalente: algunas veces
constituyen un peligro para la duracién y estabilidad del Estado, mientras que en otras son
respetuosos de las leyes y, por eso, buenos ciudadanos. No puede entonces identificarse a
la figura del ciudadano, al menos en el Tratado teologico-politico, como el actor politico
por antonomasia de la filosoffa politica de Spinoza. Ese agente politico debe buscarse en
otra figura.

En el Tratado teolégico-politico, Spinoza también discrimina entre distintas figuras de
agentes que obedecen. Lejos de concebir al individuo como un ser estdtico e inmévil, parece
que dicha persona se define en funcién de dos variables: por un lado, el origen que motiva
su accién de obediencia; por otro, quién resulta beneficiado de ese obedecer. Es de esta
manera que, prima facie, Spinoza distingue tres sujetos diferentes: el esclavo (servum), el
hijo (filium) y el stibdito (subditus). Vemos que el siervo o esclavo es «alguien quien obedece
exclusivamente por orden de su amo» (Pirola, 2017, p. 225) y que el hijo es quien hace algo
que le es ttil pero solamente bajo la autorizacion y la responsabilidad expresa de sus padres.
El subdito, en cambio, logra escapar a esta dicotomia en tanto realiza motu proprio aquello
que él mismo ha elegido y que beneficia tanto a é1 como al conjunto de la comunidad.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 99

Dejando a la figura del hijo de lado, preferimos concentrarnos en las del esclavo (servis)
y el subdito (subditus), ya que la concepcion de estos términos como algo intercambiable
por su pretendida identidad o escasa diferencia pueden derivar en grandes errores teéricos y
politicos. En este sentido, es imprescindible no obviar la distincién entre esta diada, la cual
puede recomponerse en el binomio sometido (subjectus)-subdito (subditus). Efectivamente,
«subjectus» vendria a ocupar estructuralmente la misma funcién que «servus» ya que es el
sometido quien, al contrario del ciudadano, e incluso dentro de un contexto civil, se halla
en una situacién de vulnerabilidad y servidumbre.6

4. La obediencia no es siempre servidumbre

Asi, en nuestra interpretacion, y sin menospreciar las enormes clarificaciones realizadas
tanto por Balibar como por Chaui respecto del sujeto politico spinoziano, debemos mencio-
nar que no lo encontramos, al menos en el Tratado teologico-politico, obra sobre la cual se
desprenden los debates entre los fil6sofos francés y brasilefia, ni en el vulgo, ni en la plebe,
ni en el ciudadano. Entendemos que, antes bien, el sujeto politico se encuentra en la figura
del subdito (subditus):

Por derecho civil privado no podemos entender otra cosa que la libertad de cada cual
a conservarse en su estado, tal como es determinada por los edictos de la potestad
suprema y defendida por su sola autoridad. Pues, una vez que cada uno transfirié a
otro su derecho a vivir a su antojo, es decir, su libertad y su poder de defenderse,
ya estd obligado a vivir segtin la razon de éste y a defenderse con su sola ayuda. La
injuria se produce cuando un ciudadano o stbdito [cives vel subditus] se ve forzado
por otro a sufrir algin dafio contra el derecho civil o contra el edicto de la suprema
potestad. En efecto, la injuria s6lo puede concebirse en el estado civil; ahora bien,
las potestades supremas, por estarles todo permitido por derecho, no puede inferir
injuria alguna a los subditos [subditis] (Spinoza, 2012, p. 345).

En la elucidacion del derecho civil privado logra advertirse la propincuidad existente
entre las figuras del ciudadano y del stibdito. Damos con el concepto del subdito, el cual
reviste una importancia capital en la obra que nos atiene: «En su tensién semdntica con la
nocidn de “ciudadano” (civis), el “subdito” (subditus), en relacion con la cuestion de la
obediencia y la ley, se vuelve, en ese terreno de la representacion politica, un verdadero
concepto tedrico» (Bove, 2014: 80. Traduccién modificada).

De esta manera, a diferencia tanto del siervo como del hijo, el sibdito «participa €l
mismo de la constitucién de esta mediacion instituyendo primero el interés mds amplio de

6  Esta cercanfa etimoldgica entre estos dos términos que expresan contenidos disimiles ha dado lugar a con-
fusiones no sélo en nuestra lengua espafiola, sino que también en otras romances e incluso en inglés, en
donde tanto «subjectus» como «subditus» son traducidos por la misma palabra: «sujet» (francés), «soggeto»
(italiano), «sudito» (portugués) y «subject» (inglés), por poner algunos ejemplos. Aun asi, algunos traductores
acertadamente logran respetar la diferencia entre ambos conceptos: en la lengua inglesa, Curley (Spinoza, 2016)
traducird «subjectus» por «to be subject» y en francés Appuhn (Spinoza, 2014b) lo hard por «étre suspendu» y
por «soumis». Esta vaguedad del término «sujeto» ha sido también recientemente enfatizada por Jaquet (2021).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



100 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

la comunidad que preserva y garantiza como forma colectiva de la utilidad todos los lazos
de obediencia» (Maesschalck, 2015, p. 290), realizando, al mismo tiempo, lo que le es util
a s mismo.” Ni alienado como el esclavo, ni ausente de participacion en el establecimiento
de la obediencia como el hijo: el stibdito es quien observa la ley y obedece al Estado, por-
que sabe que el fin de esa accidn de obedecer «es la utilidad del mismo agente» (Spinoza,
2012, p. 343). He alli la naturaleza del sibdito: «lo que hace al sibdito, no es el motivo
de la obediencia, sino la obediencia misma» (Spinoza, 2012, p. 354), esto es, «el Estado
debe buscar la obediencia de los ciudadanos al derecho comin, independientemente de los
motivos que generen la accién» (Ramos-Alarcén Marcin, 2007, p. 462).

Asi pues, es necesario precisar la existencia espacio-temporal en la que este concepto de
libertad que Spinoza va a proponer se desarrollé. Esto implica un estudio de la coyuntura
neerlandesa en la que el fil6sofo holandés vivié en sus facetas intelectuales y semdanticas. Si
bien hemos explorado estas temdticas con mayor profundidad en otro lugar (Ricci Cernadas,
2023), podemos advertir, muy sintéticamente, tres elementos que signaron la tesitura en la
que Spinoza desplegd su teorfa: la influencia del pensamiento de Descartes, el impacto de la
filosofia politica hobbesiana y los usos del concepto de libertad en el dmbito de la tradicién
republicana de los Paises Bajos, la cual habia alcanzado su punto dlgido a mediados del
siglo XVII. Respecto de Descartes, la popularidad de su filosofia habia sido tal que habia
proliferado en varias universidad de los Paises Bajos, aunque con alcances limitados que
no llegaban a impactar en la metafisica (cfr. Nyden-Bullock, 2007, p. 14-28; Strazzoni,
2018, pp. 75, 115; van Bunge, 2001, p. 121). No cabe duda de que Spinoza también tenia
un conocimiento profundo de la obra cartesiana, algo de lo que «Principios de filosoffa de
Descartes» da cuenta a la perfeccion. Alli, en el escolio de la primera parte, Spinoza, repo-
niendo la doctrina cartesiana de manera geométrica, afirma que, para el fildsofo francés, la
libertad se encuentra intimamente ligada a la voluntad, la cual se determina por si misma y
que implica «la facultad de asentir dentro de los limites del entendimiento y de conseguir,
por tanto, que no caigamos en el error. Es, pues, absolutamente evidente que sélo del uso
de la voluntad depende que no caigamos en el error» (Spinoza, 2014a, p. 212). Este tipo
de libertad, identificada con el libre arbitrio, es precisamente la que Descartes le adjudica
a los seres humanos y que los separa de la libertad divina, la cual serfa fundamentalmente
una libertad por indiferencia (Descartes, 2005, pp. 784-786). Si para Descartes el error se
debia a que la voluntad, siempre incausada y libre absolutamente, afirmaba proposiciones
que sobrepasaban la capacidad del entendimiento, para Spinoza la voluntad es sumisa a
determinaciones exteriores, lo que impide que este ejercicio tenga la caracteristica propia de
una accién libre: «En el alma no se da ninguna voluntad absoluta o libre, sino que el alma es
determinada a querer esto o aquello por una causa, que también es determinada por otra, y
ésta a su vez por otra, y asi al infinito» (Spinoza, 2000, p. 114). Y esto que Spinoza afirma
para la voluntad también es pasible de ser extendido a todas las acciones que acontecen en
el mundo, en especial aquellas llevadas a cabo por las personas: sus comportamientos jamas
son independientes o incondicionados, sino que siempre estdn determinados causalmente de
forma necesaria.

7  Otra perspectiva de andlisis son los mecanismos ideolégicos de dominacién que asegura la obediencia, lo que
es analizado por Coelho (1999).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 101

Respecto de Hobbes, si queremos precisar en Spinoza algin elemento que nos permita
oficiar de contrapunto con el inglés, debemos centrarnos en Del ciudadano, ya que, como lo
atestigua el relevamiento de la biblioteca realizado a partir de la muerte de Spinoza, este fil6-
sofo sdlo poseia en su haber la mencionada obra de Hobbes en latin (Vulliaud, 2012, p. 147).
En Del ciudadano, Hobbes asevera que la libertad no es otra cosa que el derecho «que tiene
cada uno de usar sus capacidades naturales segtin su recta razén» (Hobbes, 2010, p. 134) con el
objeto de proteger la vida propia. Considerando que el estado natural implica un miedo ubicuo
esparcido entre todos los individuos y la capacidad de éstos de dafarse entre si, la razén de la
personas aconseja que, para preservar la vida, la mejor alternativa es abandonar esa libertad
natural y animal para convertirse en un stibdito del soberano y obedecer sus dictados. Esto,
claro, no quiere decir que, al entrar en un estado civil, las personas abandonen su libertad in
toto, sino que su libertad se resignifica de una manera racional y despojada de ilusiones que
la interpretan como un libre arbitrio. Asi, la libertad bien entendida que se da en el marco de
un Estado es concebida como «la ausencia de impedimentos al movimiento» (Hobbes, 2010,
p. 221). Abundando en este sentido, Hobbes define a la sociedad civil como el hecho de que
«nadie, sea stibdito, hijo de familia o siervo puede de este modo ser impedido por su Estado,
padre o sefior, no importa cudn severa sea la pena dispuesta, de hacer y poder usar por cierto
todas las cosas necesarias para la proteccién de la vida y de la salud» (Hobbes, 2010, p. 221).
Esto significa que el Estado no puede obligar a nadie a atentar contra su propia vida, pero no
que el stibdito no se encuentre obligado por el contrato que origina al Estado, pues «[d]Jonde
termina la libertad comienza la obligacién» (Hobbes, 2010, p. 144).

En tercer lugar, debemos detenernos en el contexto de la tradicién republicana que aflor6
en los Paises Bajos, particularmente cuando la figura del estatuderato quedé desierta y Johan
de Witt oficié como principal actor a través del cargo de Gran Pensionario (¢fr. Blom, 1995;
Geuna, 1998, pp. 111-113; van Gelderen, 1992). En su radical heterogeneidad, el republica-
nismo neerlandés pareceria encerrar una variedad de significados en tanto incluye a sectores
pro-mondrquicos (prinsgezinden) y a favor de Johan de Witt (staatsgezinden), ambos repu-
blicanos, como lo demuestra Weststeijn (2012, pp. 46-47), y cuyo denominador comun es
una concepcién de la republica de tipo exclusivista en el decir de Hankins, esto es, que niega
toda legitimidad a los regimenes politicos que no se encuentren fundados en la soberania
popular (en particular, a la monarquia no electiva y a los privilegios politicos hereditarios),
diferente de un republicanismo mds integrador, el cual no para mientes en el hecho de si el
gobierno se encuentra organizado de forma popular u oligdrquica (Hankins, 2010, p. 453).
De esta tradicién especifica, la obra de los hermanos de la Court se iba a mostrar como una
de las mds influyentes, sobre todo porque en ella se solapan dos definiciones de libertad:
una en sentido negativo, como ausencia de interferencia, y otra en sentido republicano, como
libertad de una dominacién mondérquica. Esto demuestra lo discolo del papel desempefiado
por Spinoza en la escena neerlandesa, en tanto €l aboga por una libertad en sentido positivo,
es decir, como capacidad de las personas para devenir auténomas y auto-determinarse: «la
libertad humana (...) consiste en ser o devenir causa adecuada de los propios afectos y en
afirmarse plenamente en la produccion de un efecto» (Sibilia, 2022, p. 150).8 Asi, es patente

8 Respecto de esta cuestion, Blom (2007) entiende al Estado spinoziano como perfeccionista, en tanto encarna
una moralidad en la medida que las instituciones liberan a los ciudadanos. De Tommaso (2009, p. 49) comparte

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



102 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

c6mo la definicion republicana y positiva de la libertad de Spinoza escapa a la entendida
como no dominacién (esto es, como ausencia de interferencias arbitrarias), la cual es postu-
lada por Pettit como la propia del pensamiento republicano contemporaneo (2010).

Esto arroja como resultado el hecho de que el vinculo entre la obediencia y la libertad
debe ser matizado ya que, lejos de contraponerse, ambos términos pueden articularse de
forma virtuosa. Precisamente es el mismo Spinoza el que afirma que:

La accién realizada por un mandato, es decir, la obediencia, suprime de algin modo
la libertad; pero no es la obediencia, sino el fin de la accién, lo que hace a un esclavo.
Si el fin de la accidn no es la utilidad del mismo agente, sino del que manda, entonces
el agente es esclavo e indtil para si. Ahora bien, en el Estado y en el gobierno, donde
la suprema ley es la salvacion del pueblo y no del que manda, quien obedece en todo
a la suprema potestad no debe ser considera como esclavo intitil para si mismo, sino
como subdito (Spinoza, 2012, pp. 342-343).

Es interesante advertir que aqui Spinoza se refiere a la libertad no como un estado
absoluto, sino como uno relativo al afirmar que la obediencia provoca, en cierto sentido,
una merma en la libertad del agente. Si analizamos con detenimiento este pasaje, podemos
advertir que antes de establecer una relacién necesaria e inversamente proporcional entre la
obediencia y la libertad lo que tenemos es que la unién entre estos dos términos se da siem-
pre de una manera contingente y variable. De esta forma podemos contemplar que, por un
lado, en lo que respecta a la obediencia, segin el fin de la accién ordenada por el mandato,
la misma puede arrojar a las personas a una situacién de servidumbre, asf como también de
emancipacion. Pero, por otro lado, serfa inconcebible llegar a pensar que un ser humano,
un mero modo finito, pudiera realizar absolutamente su libertad, esto es, ser siempre y de
manera absoluta causa adecuada de sus acciones, causa de sf mismo, ya que estos son atri-
butos que tinicamente le estdn reservados a la sustancia divina.

Puede analizarse esta temdtica también en el Tratado politico, en donde vuelve a apa-
recer de una manera similar bajo los conceptos de sui iuris y de alterius iuris.® La primera
aparicion de estos conceptos es en el paragrafo 9 del capitulo 2:

Se sigue, ademds, que cada individuo depende juridicamente de otro [alterius esse sui
iuris] en tanto en cuanto estd bajo la potestad de éste [sub alterius potestate est], y
que es juridicamente auténomo [sui iuris] en tanto en cuanto puede repeler, segin su
propio criterio, toda fuerza y vengar todo dafio a €l inferido, y en cuanto, en general,
puede vivir segin su propio ingenio (Spinoza, 2010, p. 95).

esta vocacion ética del Estado159. En nuestro entender, concebimos, junto con Cerezo Galdn, que “[1]ibertad e
igualdad marcan en sentido irrestricto a la democracia” (2016: 42), como, asi también, al andamiaje institucio-
nal que acompaiia a este tipo de régimen politico.

9  Diada de dificil traduccidn, dicho sea de paso: Atilano Dominguez la ha traducido al espafiol como «auténomo-
heterénomo», pero en otras traducciones en espafiol y en otros idiomas ha sido formulada como «independiente-
dependiente», «depender de la propia jurisdiccién-depender de la jurisdiccién de otro» o «vivir bajo el propio
derecho-vivir bajo la potestad de otro». Ante lo dificil de su traduccién, optaremos por mantener, entonces, los
términos latinos.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 103

Vemos entonces que Spinoza refiere a tres situaciones que definen al sui iuris: repeler
toda fuerza, vengar el dafio sufrido, y vivir de acuerdo a su propio ingenio. Si ningiin modo
finito puede nunca ser plenamente independiente o sui iuris, entonces debemos inclinarnos
por entender que ser sui iuris (como asi también alterius iuris) no es un estado absoluto,
sino relativo. Esto es, hay que aprehender el concepto de sui iuris en términos de grados.
Con ello, pues, borramos cualquier tentativa de postulacién mutuamente excluyente entre
sui iuris y alterius iuris, en tanto entendemos que, comprendidos ambos como grados,'”
pueden solaparse entre si.

Como con la obediencia y la libertad, si entendemos a ser sui iuris y alterius iuris como
asuntos de grados, tal como Justin Steinberg (2008) lo explica, entonces puede darse res-
puesta a lo que pareciera, prima facie, una contradiccién a partir del siguiente razonamiento:
1. El pardgrafo 11 del segundo capitulo dice que uno es sui iuris en tanto que sigue el
dictamen de la razén," 2. El pardgrafo 6 del tercer capitulo indica que la razén nos exhorta
a obedecer las leyes del Estado,'? 3. Pero, segtn el paragrafo 5 del capitulo 3, cuando uno
obedece la ley del Estado, uno se encuentra bajo el derecho del Estado y no es sui iuris."
Esta paradoja podria resolverse, entonces, a través de este encadenamiento de ideas aledafio
al recién comentado: en el estado politico uno es mds sui iuris que en el estado natural en
tanto tiene que temer menos cosas y, por lo tanto, se encuentra menos expuesto a depender
de otros individuos. En el estado politico un individuo serd mds sui iuris que en el estado
de naturaleza, pero no lo serd completamente porque debe obedecer a las leyes y normas
del Estado.

Lo que obtenemos de estos andlisis es que la libertad no se realiza de forma plena al
obedecer. Pero, para comprender correctamente lo que acabamos de afirmar, es menester
entender que el acto de la obediencia no hace necesariamente mella a la libertad de cada
individuo, esto es, que obedecer no vuelve siervo a un sujeto ipso facto.Y esto por dos razo-
nes. En primer lugar, ya que la libertad no se trata de un término absoluto, sino de grados:
unicamente Dios o la sustancia es infinita o absolutamente libre al ser causa sui; los demas
elementos que pueblan la naturaleza son meros modos finitos que pueden aspirar a ser mas
o menos libres, pero nunca libres de manera absoluta. En segundo lugar, la obediencia, en
ciertas ocasiones —como, por ejemplo, cuando un stbdito o un ciudadano acata las 6rde-
nes de las supremas potestades— no reduce a las personas a una situacién de servidumbre,
puesto que no quedan libradas a las potenciales interferencias de los poderes de turno que
gobiernan, sino que los actos que esos subditos o ciudadanos realizan redundan tanto en un

10 Ya Spinoza admite esta posibilidad en el pardgrafo 11 del segundo capitulo del Tratado politico: «se sigue
que son auténomos en sumo grado quienes poseen el grado méaximo de inteligencia y mds se guian por ellas»
(Spinoza, 2010, p. 96. Cursivas nuestras).

11 «Por eso mismo llamo libre, sin restriccién alguna, al hombre en cuanto se guia por la razén; porque, en cuanto
asf lo hace, es determinado a obrar por causas que pueden ser adecuadamente comprendidas por su sola natura-
leza, aunque éstas le determinen necesariamente a obrar» (Spinoza, 2010, pp. 96-97).

12 «Por lo cual, cuanto mds se gufa el hombre por la razdn, es decir, cuanto mas libre es, con mds teson observara
los derechos de la sociedad y cumplird los preceptos de la suprema potestad, de la que es subdito» (Spinoza,
2010, p. 110).

13 «Vemos, pues, que cada ciudadano no es auténomo, sino que depende juridicamente de la sociedad, cuyos
preceptos tiene que cumplir en su totalidad, y no tiene derecho a decidir qué es justo o inicuo, piadoso o impio»
(Spinoza, 2010, p. 109).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



104 Gonzalo Ricci Cernadas 'y Antonio David Rozenberg

beneficio propio como en un rédito para la comunidad toda. Obedecer, para el subdito o el
ciudadano, es volverse mds potente o libre, para si mismo y para la sociedad en general.

5. Conclusiones

En este trabajo nos hemos puesto como objetivo indagar sobre la relacioén entre la obe-
diencia y la libertad. Nuestra investigacion da cuenta de la relacién compleja que aparece
en el pensamiento de Spinoza y que no se agota en separar y distanciar una de otra sin mas.
Por el contrario, Spinoza elucida una relacion positiva entre obediencia y libertad, donde el
cumplimiento de una ley supone el ejercicio de liberacion del sujeto politico. Esto no solo
aparece de forma explicita en el pensamiento de Spinoza, sino que es totalmente coherente
con la intencién del holandés de generar una préctica por la cual se es mds libre. Es decir
que, fuera de la servidumbre, es posible vincular obediencia y libertad de manera tal que la
determinacién causal y natural de las cosas se traduzca en un dmbito politico como auto-
determinacion.

Es asi como en el primer apartado partimos del interrogante abierto por el propio Spinoza
de la posibilidad de libertad humana en un sistema de necesidad y determinacién causal. De
la misma forma en la que Dios es libre porque sigue las leyes de su propia naturaleza y es
determinado por ella, el ser humano debe encontrar la forma en la que pueda autodetermi-
narse. Lejos de la ilusion del libre albedrio, la obediencia a las leyes comunes aparece como
la solucién al problema de la libertad. Pero, sin caer en la ingenuidad, la libertad como una
préctica dindmica da lugar a un tipo de ejercicio dentro de la determinacion natural de las
cosas que puede vincularse de forma virtuosa con la obediencia.

En el segundo apartado nos centramos en describir y explicar los diferentes significados
de la nocién de obediencia para poder identificar a los sujetos politicos. Para ello se partié
del debate establecido entre Etienne Balibar y Marinela Chaui sobre los términos vulgus,
plebs y multitudo y el propuesto por la filésofa brasilefia: cives. Frente a ello, se indagd en
otros tres términos que se distinguen a partir de dos variables: el origen motivacional de la
obediencia y el beneficiario de la misma. Dichos términos son el esclavo (servus), el hijo
(filius) y el subdito (subditus), los cuales nos permiten apreciar la diferencia que queremos
sostener entre libertad y servidumbre en la misma nocién de obediencia.

En el tercer y tltimo apartado sostenemos que la obediencia no debe ser identificada
con la servidumbre. Para ello analizamos al stibdito (subditus) como sujeto politico que,
conociendo su propia utilidad, observa la ley (consentida por él mismo) y la obedece. Es
asi como se disuelve la dicotomia entre lo propio y lo comtn y se matiza el vinculo entre
obediencia y libertad. Incluso podemos aventurar y aseverar que, si entendemos el ejercicio
de libertad y lo que en términos del Tratado politico se entiende como sui iuris, observa-
mos la gradualidad del ejercicio de la potencia. De esta manera, es factible poder pensar
una obediencia de acuerdo a un grado de libertad, siempre y cuando esta no se entienda en
términos absolutos.

A lo largo del trabajo insistimos en que la obediencia en si misma no es un vehiculo
de libertad necesariamente. No queremos afirmar que la tinica forma de libertad posible se
halle en el cumplimiento ciego e irrestricto de una ley o de la soberania. Por el contrario,

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 105

el presente trabajo busca resaltar otro tipo de libertad posible. En todo caso, pensar en la
libertad y las practicas que implican su ejercicio es parte de su constitucién determinada.
Un afecto comtn puede ser emancipador siempre y cuando implique la accién del sujeto
politico, es decir, no su servidumbre pasional.

Referencias

Abdo Ferez, M. C. (2020). “Caminos posibles para repensar la libertad en B. de Spinoza”, en
Jardim Lucas, F. et al. (orgs.), Spinoza, filosofia & liberdade. Volume 1, Rio de Janeiro:
PUC-Rio.

Balibar, E. (1997). “Spinoza, I’anti-Orwell”, en Balibar, E., La crainte des masses, Paris: Galilée.

Beasley-Murray, J. (2010). Poshegemonia. Teoria politica y América Latina, Argentina:
Paidés.

Blom, H. (1995). Causality and Morality in Politics. The Rise of Naturalism in Dutch
Seventeenth-Century Political Thought, Rotterdam: Dissertatie Universiteit Utrecht.
Blom, H. (2007). “Spinoza on res publica, republics and monarchies”, Blom, H, Laursen, J.
C. & Simonutti, L. (eds.), Monarchisms in the Age of Enlightenment, Toronto: University

of Toronto Press.

Bove, L. (2014). La estrategia del conatus. Afirmacion y resistencia en Spinoza (trad.
Gemma Diaz), Buenos Aires: Cruce.

Cerezo Galan, P. (2016). “Razén, ciudad y democracia en Benito Spinoza”. Revista de
estudios politicos 172: 13-45.

Chaui, M. (2008). “Spinoza: poder y libertad”, en Boron A. (Comp.), Filosofia politica
moderna, Buenos Aires: Luxemburg.

Chaui, M. (2012). “;Quién le tiene miedo al pueblo?” (Florencia Gémez, Trad.), en Chaui,
M., Politica en Spinoza, Buenos Aires: Gorla.

Coelho, A. B. (1999). “Espinosa e os sistemas ideoldgico-priticos de obediencia”, en
Blanco-Echauri, J. (ed.), Espinosa: ética y politica, Santiago: Universidade de Santiago
de Compostela.

De Tommaso, E. M. (2009). ““Conatus’ e ‘Multitudo’”. Il percorso antropo-fenomenologico
nel pensiero di Spinoza”. Filosofia oggi XXXII (125): 29-50.

Deleuze, G. (2019). En medio de Spinoza, Buenos Aires: Cactus.

Descartes, R. (2005). Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas (trad. Vidal
Garcia Pefia), Oviedo: KRK

Feuer, L. S. (1987). Spinoza and the Rise of Liberalism, New Jersey: Transaction.

Geuna, M. (1998). “La tradizione repubblicana e i suoi interpreti”. Filosofia politica, XII
(1): 101-132.

Herold, A. L. (2014). “Spinoza’s Liberal Republicanism and the Challenge of Revealed
Religion”. Political Research Quarterly 67 (2): 239-252.

Hobbes, T. (2010). Elementos filosdficos. Del ciudadano (trad. Andrés Rosler), Buenos
Aires: Hydra

Jaquet, C. (2018). “La paradoja de una libertad de pensar sin una libertad de actuar en el
Estado”. Araucaria 20 (39): 213-225.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



106 Gonzalo Ricci Cernadas y Antonio David Rozenberg

Jaquet, C. (2021). Le statut des sujets chez Spinoza. Revue internationale de philosophie,
1 (295): 5-17.

Kordela, A. K. y Vardoulakis, D. (2018). “Preface”, en Kordela A. K. y Vardoulakis D.
(eds.), Spinoza’s Authority. Volume II. Resistance and Power in Political Treatises,
Oxford: Bloomsbury.

Lordon, F. (2018). La sociedad de los afectos (trad. Antonio Oviedo), Buenos Aires: Adriana
Hidalgo.

Lordon, F. (2020). La condicion andrquica: afectos e instituciones del valor (trad. Antonio
Oviedo), Buenos Aires: Adriana Hidalgo.

Maesschalck, M. (2015). “L’imaginaire théologico-politique”. Revue Les études philosophi-
ques 2 (113): 283-308.

Montag, W. (2008). “Preface”, en Balibar, E., Spinoza and Politics, Nueva York: Verso.

Moreau, P-F. (2005). “Les deux genéses de I’Etat dans le Traité théologico-politique”, en
Moreau, P.-F., Spinoza. Ftat et religion, Paris: ENS.

Nyden-Bullock, T. (2007). Spinoza’s Radical Cartesian Mind. Londres & Nueva York:
Continuum.

Pettit, P. (2010). A Theory of Freedom and Government, Oxford: Oxford UP.

Pirola, F. (2017). L’obbedienza nel “Trattato teoldgico-politico” di Spinoza. Filosofia poli-
tica, 2,:217-234.

Prokhovnik, R. (2004). Spinoza and Republicanism, Londres: Palgrave Macmillan.

Ramos-Alarcén Marcin, L. (2007). “El ingenio de la multitud segtin Spinoza”, en Martinez,
J. et al. (Eds.), El saber filosdfico, México: Asociacion Filos6fica de México.

Ricci Cernadas, G. (2022). La multitud en Spinoza. De la fisica a la politica, Buenos Aires:
RAGIF.

Ricci Cernadas, G. (2023). La Repuiblica de Spinoza, Granada: Comares.

Sabater, N. (2020). “La obediencia no salva. Reflexiones spinozianas sobre la libertad”, en
Aguilar, C. y Kretchel, V. (Comps.), Caminos cruzados de la libertad, Buenos Aires:
RAGIF.

Sibilia, G. (2022). “Capitulo 6. Libertad”, en Solé, M. J. (Dir.), Introduccion a Spinoza,
Buenos Aires: RAGIF.

Saccaro Battisti, G. (1984a). Spinoza, I’utopia e le masse: un’analisi dei concetti di “plebs”,
“multitudo”, “populus” e “vulgus”. Rivista di storia della filosofia 39 (1): 61-90.

Saccaro Battisti, G. (1984b). Spinoza, I’'utopia e le masse: un’analisi dei concetti di “plebs”,
“multitudo”, “populus” e “vulgus” (continuazione). Rivista di storia della filosofia 39
(3): 453-474.

Solé, Jimena (2020). “Libertad como liberacién: reflexiones con Spinoza sobre la actuali-
dad”, en Jardim Lucas, F. et al. (orgs.). Spinoza, filosofia & liberdade. Volume 1, Rio
de Janeiro: PUC-Rio.

Spinoza, B. (2000). Etica (trad. Atilano Dominguez), Madrid: Trotta.

Spinoza, B. (2010). Tratado politico (trad. Atilano Dominguez), Madrid: Alianza.

Spinoza, B. (2012). Tratado teolégico-politico (trad. Atilano Dominguez), Madrid: Alianza.

Spinoza, B. (2014a). “Principios de filosoffa de Descartes”, en Tratado de la reforma del
entendimiento. Principios de la filosofia de Descartes. Pensamientos metafisicos (trad.
Atilano Dominguez), Madrid: Alianza.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026



Spinoza y la obediencia. O por qué en ocasiones obedecer también es liberarse 107

Spinoza, B. (2014b). Traité théologico-politique (trad. Charles Appuhn), Paris: Garnier.

Spinoza, B. (2016). Theological-political treatise (trad. Edwin Curley), in The Collected
Works of Spinoza. Volume II (pp. 65-354), Princeton: Princeton UP.

Steinberg, J. D. (2008). “Spinoza on being sui iuris and the republican conception of liberty”.
History of European Ideas 34 (3): 239-249.

Strazzoni, A. (2018). Dutch Cartesianism and the Birth of Philosophy of Science, Boston:
De Gruyter.

Tatian, D. (2018). “Spinoza, filosofia de la liberacion”. Scienza & Politica 30 (58): 115-130.

van Bunge, W. (2001). From Stevin to Spinoza. Leiden, Boston & Cologne: Brill.

van Gelderen, M. (1992). The Political Thought of the Dutch Revolt 1555-1590, Cambridge:
Cambridge UP.

Weststeijn, A. (2012). Commercial Republicanism in the Dutch Golden Age, Leiden &
Boston: Brill.

Yagiie, P. (2017). “Spinoza y la imaginacién teoldgica”. Anacronismo e irrupcion 7 (13):
122-145.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 97 (Enero-Abril) 2026





