
Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (2025), pp. 7-21
ISSN: 1989-4651 (electrónico) http://dx.doi.org/10.6018/daimon.537721
Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 3.0 España (texto legal): se pueden 
copiar, usar, difundir, transmitir y exponer públicamente, siempre que: i) se cite la autoría y la fuente original de su 
publicación (revista, editorial y URL de la obra); ii) no se usen para fines comerciales; iii) si remezcla, transforma 
o crea a partir del material, no podrá distribuir el material modificado.

Recibido: 02/09/2022. Aceptado: 15/01/2023.
*	 Doctora en Filosofía por la Universidad de Buenos Aires y becaria del Consejo Nacional de Investigaciones
	 Científicas y Técnicas (CONICET). Su área de investigación es la filosofía moderna temprana. Correo 

electrónico: claudiamaaguilar@gmail.com. Entre sus trabajos se encuentran Aguilar, C. (2022). Relational 
Autonomy in Spinoza. Freedom and joint Action. Comparative and Continental Philosophy, 14 (1), 1-9 y 
Aguilar, C. (2020). Una filosofía fantástica. Prólogo a Cavendish, M, Fantasías filosóficas (pp. 13-20). Buenos 
Aires: Rara Avis. 

Fantasía y razón en Margaret Cavendish. O acerca del 
conocimiento de animales, vegetales y minerales 

Fancy and Reason in Margaret Cavendish. Or on Animals, 
Vegetables, and Minerals Knowledge

CLAUDIA AGUILAR*

Resumen: Este artículo tiene como objetivo estu-
diar las nociones de fantasía y razón en dos obras 
de Margaret Cavendish: Fantasías filosóficas 
(1653) y Philosophical Letters (Cartas filosóficas, 
1664). La hipótesis que nos interesa defender es 
que, a pesar de tratarse de una obra de juventud 
y una de madurez, esta distinción no hace mella 
en lo que respecta a estos dos conceptos. Es decir, 
observamos una continuidad entre el planteo de 
la obra de juventud de 1653 y el de la obra de 
madurez de 1664 en lo que respecta a la fantasía 
y la razón. Asimismo, a pesar de ciertos cambios 
en los nombres, la filósofa mantiene en Philo-
sophical Letters su postura original respecto del 
conocimiento de animales vegetales y minerales. 
Palabras clave: Cavendish, Fantasía, Razón, 
Conocimiento, Animales, Vegetales.

Abstract: This paper aims to study the notions 
of fancy and reason in two works by Margaret 
Cavendish: Philosophicall Fancies (1653) and 
Philosophical Letters (1664). I argue that, despite 
one being an early work and the other a mature 
one, this distinction does not affect her notions of 
fancy and reason. Therefore, there is continuity 
on this topic between the early work of 1653 and 
the mature work of 1664. Likewise, despite some 
name changes, in Philosophical Letters Caven-
dish maintains her original position regarding the 
knowledge of animals, vegetables, and minerals.
Keywords: Cavendish, Fancy, Reason, 
Knowledge, Animals, Vegetables.

http://dx.doi.org/10.6018/daimon.537721
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/legalcode.es
mailto:claudiamaaguilar@gmail.com


8 Claudia Aguilar

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

1. Introducción

Los escritos de Margaret Cavendish (1623-1673) presentan una increíble variedad tanto 
en sus géneros como en los temas que abordan. Generalmente se divide su producción en 
obras de juventud —que van desde 1653 hasta 1655— y obras de madurez, que abarcan la 
producción de los años 1663-1668. Esta división tiene en cuenta que en el primer período la 
autora no había leído obras filosóficas de manera sistemática, como sí sucede con posterio-
ridad (Calvente, 2022: 155). El objetivo de este artículo es analizar las nociones de fantasía 
y razón en dos de sus producciones: Fantasías filosóficas (1653) y Philosophical Letters 
(Cartas filosóficas, 1664), en aras de mostrar su continuidad. Ambos textos presentan carac-
terísticas peculiares en su escritura. En Fantasías filosóficas encontramos una alternancia 
entre prosa y verso, mientras que Philosophical Letters tiene la forma de un epistolario, pero 
con la particularidad de ser cartas ficticias a una destinataria imaginaria.1

Lo primero a aclarar es que allí tenemos dos concepciones de razón simultáneas: la 
primera en sentido amplio que, en el lenguaje de Fantasías filosóficas, son los espíritus 
racionales, y esto incluye la fantasía. En segundo lugar, está la razón en sentido estricto, que 
se circunscribe a un tipo de movimientos que realizan estos espíritus racionales o la materia 
racional. Es decir, el sentido estricto de razón lo delimita como un producto específico, entre 
otros, de la razón en sentido amplio. Aunque este segundo sentido sea muy marginal, motivo 
por la que no tendrá un análisis exhaustivo, las dos concepciones se mantienen tanto en dicha 
obra de juventud como en la obra de madurez mencionada. En otras palabras, el criterio 
para separar su producción no hace mella en su propia concepción de la razón y la fantasía. 
Por lo aterior, su postura respecto al conocimiento de animales vegetales y minerales sigue 
intacta desde 1653 hasta 1664.

Elegimos el par fantasía-razón y no solo razón en aras de reivindicar uno de los temas 
más sobresalientes de la obra de juventud: la fantasía.2 Esta concepción de la razón y la 
fantasía cavendisheana es muy disímil de otras propuestas que encontramos en sus contem-
poráneos y merece un análisis pormenorizado. Asimismo, nos centramos en estas dos obras 
ya que, si bien últimamente el interés por la autora ha crecido (Broad, 2011: 457) y esto sobre 
todo en el mundo anglo-sajón (Monroy Nasr, 2014: 52); no se presta la misma atención a 
esta obra de juventud, justamente, por considerarla previa a su estudio sistemático filosófico. 
Quizá este es el motivo por el que, hasta donde pude ver, no hay bibliografía específica sobre 
el texto Fantasías filosóficas.3 Sin embargo, a mi juicio, encontramos ideas filosóficamente 
valiosas en esta obra de 1653, ideas que de hecho persisten en sus obras de madurez. 

1	 Para un análisis de la relación entre el estilo de escritura de la autora y su concepto de naturaleza puede 
consultarse Acevedo-Zapata, 2007. En cuanto a su concepto de naturaleza entendida como racional véase 
Goldberg, 2017. 

2	 Por razones de extensión, el análisis pormenorizado de los espíritus sensitivos y de la materia sensitiva será 
objeto de una investigación futura. En cuanto a la traducción de sense si bien en algunos casos se refiere al buen 
sentido, en los pasajes seleccionados el término se ajusta mejor a «sentidos», aunque para mantener el singular 
del texto original optamos por el término «sentido». 

3	 Una excepción a esto es Lisa Sarasohn, quien dedica gran parte del capítulo «The Life of Matter» a Fantasías 
filosóficas (Sarasohn, 2010).



9Fantasía y razón en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

De manera conjunta, a pesar de ciertos cambios en los nombres, la filósofa mantiene en 
Philosophical Letters su postura original respecto del conocimiento de animales, vegetales y 
minerales.4 En primer lugar, exploraremos las concepciones de fantasía y razón en Fantasías 
filosóficas, así como su postura respecto al conocimiento de animales, vegetales y minerales, 
su concepción del cerebro, los grados de espíritus racionales, la relación entre los espíritus 
racionales y los espíritus sensitivos. En segundo lugar, analizaremos los temas antes mencio-
nados en Philosophical Letters, a fin de mostrar la continuidad entre lo estudiado en el primer 
apartado y lo que encontramos en esta obra. Por último, esbozaremos algunas conclusiones.

2. Fantasía y razón en Fantasías filosóficas

Escrito en 1653, Fantasías filosóficas es el segundo texto que publica Margaret Caven-
dish. Lo que la autora presenta allí es un monismo material, que consta de una materia eterna 
e infinita sin lugar para lo inmaterial. Este monismo consta de infinitos grados de materia; es 
decir, si bien solo hay un tipo de materia, esta tiene infinitos grados: más tenue, más densa, 
más suave, más dura. Todo es materia, y lo que llama espíritus son cuerpos muy pequeños, 
un tipo de materia muy tenue y sutil (FF 66).5 Asimismo el movimiento también es uno solo 
pero tiene infinitos grados, ya sea más lento o más veloz (FF 33).6 

Para analizar la razón y la fantasía en este monismo es necesario remitirnos primero a la 
individuación en él, ya que tanto una como la otra van a ser de partes individuales. Lo que 
tenemos al interior de esta materia infinita son infinitas partes, cada una de las cuales tiene 
una determinada figura. En la individuación de esta materia que se divide en infinitas partes 
es crucial la acción de un tipo muy específico de materia, la más tenue, que, como dijimos, 
Cavendish llama espíritus. Los espíritus pueden ser racionales o sensitivos. Los sensitivos 
son los que le dan movimiento a la materia inerte, cuando construyen determinada figura 
y posteriormente, al hacer que esta se mueva (FF 49); es decir, ellos construyen la figura 
reuniendo la materia (FF 55). Así, lo primero que debe suceder para que se construya una 
figura son espíritus sensitivos actuando sobre la materia inerte:

La materia tenue en la sólida puede avanzar, 
y por su movimiento, la materia densa transformar. (FF 41)

Los espíritus sensitivos actúan sobre la materia inerte dándole movimiento y forjándole 
una figura. Por lo anterior, todas las figuras tienen vida (FF 46). Posteriormente sobre esa 
figura actúan los espíritus racionales. Entonces « […] la diferencia entre los espíritus racio-

4	 Como sostiene Michaelian, la categoría de conocimiento es central en la filosofía natural de Cavendish 
(Michaelian, 2009: 31). Este mismo autor realiza un análisis pormenorizado de la distinción entre conocimiento 
exterior y conocimiento interior. Ya que este tema no corresponde a los textos analizados aquí, no nos 
ocuparemos de dicha distinción.

5	 Para referirme a Fantasías filosóficas utilizó las iniciales FF seguidas de la paginación de la traducción 
castellana consignada en la bibliografía. Por su parte, para referirme a Philosophical letters utilizo las siglas PL 
seguido del número de sección y carta. En caso de citar en castellano algún pasaje de esta obra la traducción es 
propia.

6	 Para un análisis del movimiento en la filosofía cavendisheana véase Peterman, 2019. 



10 Claudia Aguilar

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

nales y los sensitivos es que los sensitivos realizan las figuras a partir de la materia inerte, 
mientras que los espíritus racionales se ponen ellos mismos en la figura, ubicándose en 
número y medida» (FF 82). Así, todo tiene espíritus sensitivos y también espíritus racionales, 
aunque en distintos grados. 

Estos espíritus racionales, así podría llamarlos, no obran sobre la materia inerte, como 
sí hacen los espíritus sensitivos, sino que solamente mueven la medida y el número, 
los cuales hacen a las figuras. (FF 57)

Los espíritus racionales actúan sobre cada figura, no sobre la materia inerte (FF 54). 
Por estar habitada por espíritus racionales todas las figuras tienen conocimiento. En una 
concepción bastante original, Cavendish plantea que el conocimiento es el movimiento que 
realizan los espíritus racionales en determinada figura. Es por esto que los vegetales y ani-
males también tienen de algún modo sentido, por los espíritus sensitivos, y razón, por los 
racionales. Aunque debido a los espíritus racionales todas las figuras tengan conocimiento, 
ellas lo expresan de distinto modo. Los animales lo expresan de manera animal, los mine-
rales de manera mineral y los vegetales de manera vegetal (FF 75). El tipo de conocimiento 
depende de la figura en cuestión. La autora lo expresa magistralmente en su poema titulado 
«Del sentido y la razón ejercidos en sus diferentes complexiones (shape)»:

Si todo tiene razón y sentido, entonces puede haber humanos, bestias, aves y peces: 
Ellos tienen, al igual que vegetales y minerales, para expresarlos, a su modo, la 
complexión de animales. Vegetales y minerales, como el hombre, pueden conocer, 
por más que como árboles y piedras deban crecer. (FF 77)

La complexión de cada figura es lo que hace a su tipo de conocimiento; y todas las cria-
turas (o partes individuadas de la materia infinita) son racionales porque la razón, aunque 
de distintos tipos, es algo que tenemos todos los animales, y también vegetales y minerales. 
En otras palabras, nos habitan espíritus racionales y tenemos conocimiento según nuestra 
complexión.7 

Todo lo que tiene movimiento tiene espíritus sensitivos; ¿y qué hay en la tierra que no 
haya sido forjado o hecho en figuras, y luego deshecho por estos espíritus? De modo 
que toda la materia se mueve o es movida por los [espíritus] movientes. Si este es el 
caso todas las cosas tienen sentidos porque todas tienen en sí mismas algo de estos 
espíritus, ¿y si tienen espíritus sensitivos, por qué no racionales? Porque hay tanto 
infinito de cada grado de la materia como si hubiera una sola materia, dado que no 
hay cantidad en el infinito porque el infinito es una cosa continua. En tal caso, quién 
sabe, ¿los vegetales y minerales podrían tener algo de esos espíritus racionales que 
sería como una mente o alma en ellos, al igual que el hombre? Solo que los espíritus 

7	 Quien explora las consecuencias éticas de esta postura cavendisheana es Deborah Boyle en su capítulo 
«Humans and the Natural World» (Boyle, 2018). Sobre la originalidad de su concepción en el siglo xvii, puede 
consultarse Broad, 2011: 458. 



11Fantasía y razón en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

quieren que esa figura (con un tipo de movimiento adecuado para eso) exprese el 
conocimiento de ese modo. (FF 74-75)

Podemos observar en el pasaje que la filósofa identifica el alma o mente de los animales 
con el conjunto de los espíritus racionales de esa figura. Los espíritus van «entrando» a la 
figura por grados, a medida que ocurre el crecimiento de dicha figura; la razón aumenta 
con los años según la concurrencia de los espíritus (FF 69-70). Si bien los espíritus racio-
nales habitan particularmente una sección de una figura animal: la cabeza (FF 68) o, más 
precisamente el cerebro, ellos se encuentran en cada parte de la materia animada. Por lo 
anterior, es un error confundir el cerebro con la mente, porque la mente es el conjunto de 
los espíritus racionales de una figura, no se localiza en una sola parte. Ahora bien, estos 
espíritus parecen deleitarse más en materia como la sangre, el cerebro y los nervios, ya que 
al ser esponjosa, suave y líquida es más cercana a su propia naturaleza y allí además pueden 
moverse con más espacio (Cavendish incluso llega a conjeturar que tal vez la savia podría 
ser a las plantas lo que es el cerebro a los animales, FF 85). En efecto, si bien hay espíritus 
racionales en cada parte de un animal, la cabeza de los animales es como sala de mando de 
los espíritus racionales donde «bailan» sus figuras; ya que allí es el espacio más grande y 
con materiales esponjosos (FF 70). Cavendish nos trae la imagen de los bailes para referirse 
a los distintos movimientos que los espíritus racionales realizan, en contraste con la imagen 
del reloj sumamente elegida por los mecanicistas de su época (Boyle, 2018: 68). Estos bailes 
dependen de la complexión de cada figura.

Volviendo a la fantasía, lo primero a recalcar es que son los espíritus racionales los que 
la generan. Primero los espíritus sensitivos actúan sobre la materia inerte, luego los espí-
ritus racionales actúan sobre determinadas figuras generando lo que usualmente llamamos 
facultades: memoria, entendimiento, imaginación, fantasía, etcétera (FF 57). En esta obra, 
ellas son los distintos bailes que realizan los espíritus racionales. Cada una de ellas es un 
tipo de movimiento y el conocimiento de una figura consiste en la totalidad de ellas. Por 
ejemplo, cuando bailan la misma figura sin el objeto exterior se llama rememoración, se 
trata de fantasía «cuando los espíritus bailan figuras que ellos mismos han inventado; y de 
entendimiento, cuando bailan a la perfección, podría decir, para no perder ni la más mínima 
parte de aquellas figuras traídas por los sentidos» (FF 58). Su calidad depende de la cantidad 
de espíritus racionales involucrados, así como de la regularidad del movimiento de estos. 
Así, la fantasía es un producto de estos espíritus racionales, y en este sentido se ha llegado a 
sostener que en Cavendish la fantasía tiene una intencionalidad racional (Hock, 2018: 801). 
A su vez, la fantasía es un tipo de movimiento distinto del que estos espíritus racionales rea-
lizan cuando hablamos de razón en sentido estricto, es decir, de razonar. Razonar es un tipo 
de movimiento interno. Los movimientos de los animales pueden ser internos o externos. 
Como ejemplos de estos últimos tenemos: trepar, arrastrarse, volar, nadar, correr, etcétera. 
Los movimientos internos consisten, entre otros, en planear, resolver, examinar, comparar, 
juzgar, contemplar y, repetimos, razonar (FF 54). Por la enumeración aquí retomada y la 
que se presenta en múltiples pasajes (como, por ejemplo, FF 57 y FF 58), podemos sostener 
que Cavendish en varias ocasiones utiliza “entendimiento”, “razón” y “razonar” como tér-
minos intercambiables. Pero en este caso “razón” no se refiere al conjunto de los espíritus 
racionales sino a un movimiento peculiar de ellos. Así, razón en sentido amplio consiste en 



12 Claudia Aguilar

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

el conjunto de los espíritus racionales que incluye la fantasía, y razón en sentido estricto 
nos circunscribe a un tipo de movimiento que estos espíritus racionales realizan, y que es 
distinto de la fantasía. Por lo anterior, la fantasía es un producto de estos espíritus racionales 
con tanta legitimidad como lo es la razón en sentido estricto. 

Ahora bien, aunque los campos de acción de los espíritus racionales y sensitivos estén 
bien diferenciados, «los espíritus racionales son tan aptos para cometer excesos como los 
espíritus sensitivos» (FF 61), cuando hay muchos espíritus que no concuerdan y presionan 
unos sobre otros. En otras palabras, no hay una caracterización negativa de los espíritus 
sensitivos en aras de ensalzar a los racionales. Por ejemplo, el mismo movimiento que entre 
los espíritus sensitivos causa la fiebre en el cuerpo, entre los espíritus racionales causa la 
locura en la mente (FF 58). Lo que quisiera poner de relieve es que para la filósofa los 
espíritus racionales, la razón en sentido amplio, también pueden errar. Cavendish invierte el 
ejemplo cartesiano para sostener que cuando los espíritus racionales se mueven con fantas-
mes no generan el movimiento acorde al impacto corporal correspondiente, por lo que los 
pensamientos no registran ese impacto. A diferencia del caso cartesiano de dolor sin impacto, 
como vemos en el ejemplo del miembro fantasma (Descartes, 2004: 164), lo que falla en 
el ejemplo de Cavendish es el registro de los espíritus racionales de algo sensitivamente 
correcto: los fantasmes impiden que se note adecuadamente dichas afecciones corporales 
(FF 72). Traigo lo anterior a colación para mostrar que en la concepción cavendisheana la 
razón, los espíritus racionales, no está por encima de los espíritus sensitivos, esquema según 
el cual la razón vendría a enmendar los errores de los sentidos.

Por el contrario, la relación entre ambos grupos de espíritus la autora la explica remi-
tiéndonos a la imagen de los «compañeros de trabajo» (FF 61). Existe una concordancia 
entre los espíritus racionales y los espíritus sensitivos reunidos en una figura, ellos son como 
compañeros de trabajo que se dan asistencia mutua en la elaboración de las tareas. Lo que 
se propone es una cooperación organizada entre ambos (Manzo & Calvente, 2022: 40). Esto 
sucede cuando ambos grupos van en la misma dirección. Ahora bien, ellos también pueden 
no concordar: los espíritus racionales se mueven a veces en una dirección y los sensitivos en 
otra. En este caso, la razón intenta moderar el apetito de los sentidos a través de indicaciones 
amorosas, esto es, con un movimiento contrario suave busca para que la imiten y sigan la 
indicación con movimientos semejantes. 

Vemos así que la razón no es la rectora de los espíritus sensitivos, incluso, aunque a veces 
preferirían moverse en otra dirección, los espíritus racionales concuerdan con los movi-
mientos de los espíritus sensitivos, moviéndose en la dirección que quieran los últimos (FF 
61-62). Y lo que tenemos como resultado es una semejanza del movimiento de los espíritus 
racionales con los sensitivos (FF 71), por lo que existe una relación de complementariedad 
entre las acciones de ambos grupos. Sin embargo, también cabe aclarar que esta horizontali-
dad es contradicha por momentos en la obra, como cuando sostiene al referirse a los espíritus 
racionales que: «son más fuertes ya que, se podría decir, pertenecen a un extracto más alto 
de la química de la naturaleza, que produce los diferentes grados en el conocimiento debido 
a la diferencia de fuerza y finura, o sutileza, de la materia» (FF 74).

En resumen, en Fantasías filosóficas la razón en sentido amplio es el conjunto de los 
espíritus racionales de determinada figura, y la fantasía es uno de los «bailes» que estos 
espíritus pueden hacer, cuando es una figura que ellos inventan. Otro baile es la razón en 



13Fantasía y razón en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

sentido estricto, que es un baile regulado. Los espíritus racionales al moverse en distintas 
direcciones producen diferentes tipos de conocimiento (FF 65), que las distintas figuras 
expresan a su manera. Así, la razón no es el cálculo de medios y fines, ni la facultad que 
domina las pasiones, sino este conjunto peculiar de cuerpos llamados espíritus racionales 
que, entre otras cosas, realizan las fantasías. Pero todos los movimientos de esos espíritus 
son conocimiento. Con esta concepción de los espíritus racionales Cavendish explica el 
conocimiento de todas las figuras de la naturaleza, al estar todas habitadas por espíritus 
racionales, luego de ser forjadas por espíritus sensitivos. Así cada animal, vegetal o mineral 
conoce según su propia complexión. 

3. Fantasía y razón en Philosophical Letters

Como mencionamos, Philosophical Letters es una obra estructurada de modo epistolario 
que Cavendish escribe como si estuviese hablando con una destinataria. La obra se divide en 
cuatro secciones: en la primera discute ideas de Hobbes y Descartes, en la segunda de More, 
en la tercera de Van Helmont. En la última sección debate sobre concepciones de múltiples 
autores (de manera no tan pormenorizada como en las secciones previas) y presenta ideas 
propias sobre diferentes tópicos. No nos detendremos en esta ocasión en las controversias 
con otros filósofos, sino en la propia postura de la autora, que aparece en estas discusiones, 
respecto de la fantasía y la razón y en su concepción del conocimiento de los animales, 
vegetales y minerales.8

En cuanto a los rasgos generales de su filosofía, en primer lugar, podemos observar 
que en Philosophical Letters su concepción de la materia como única e infinita persiste. La 
materia es una y a partir de la acción del movimiento se generan distintas figuras.

No hay más que una materia y su movimiento es su acción por la que produce varias 
figuras y efectos. De modo que la naturaleza de la materia es una y la misma, aunque 
sus movimientos, es decir, sus acciones, sean diversos, pues los diversos efectos no 
alteran la naturaleza o la unidad de la única materia.9 (PL 4, 18)

La figura y, por tanto, la individuación se dan a partir del movimiento de la propia 
materia. Es decir, si tenemos en cuenta la obra de 1653, a grandes rasgos, su concepción 
de la individuación no cambia. Sin embargo, en esta descripción de la materia ya podemos 
observar una omisión crucial. No son los espíritus sensitivos los que forman la figura. En 
efecto, Cavendish abandona la terminología de «espíritus», ya sean racionales o sensitivos, 
debido a que esta nominación generó confusiones. La autora explica que anteriormente había 
llamado a la materia racional y sensitiva «espíritus racionales» y «sensitivos». Pero, en clara 
referencia a la postura cartesiana (Descartes, 1997), aclara que dicha denominación siempre 

8	 Para un análisis comparativo entre el materialismo de Cavendish, el de Hobbes y el de More véase Duncan, 
2012. 

9	 «there is but one matter, and the motion of that matter is its action by which it produces several figures and 
effects; so that the nature of the matter is one and the same, although its motions, that is, its actions, be various, 
for the various effects alter not the nature or unity of the onely matter».



14 Claudia Aguilar

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

refirió a espíritus materiales en el sentido en que los eruditos hablan de espíritus animales 
que son materiales. La autora confiesa que jamás concibió espíritus inmateriales, ya que 
no puede concebir una naturaleza inmaterial. Entonces, el cambio de nombre tiene que ver 
solamente con una intención de esclarecimiento (PL 2, 34). Como veremos a partir de las 
mismas cartas, este cambio en la denominación no implica un cambio en su concepción de 
la razón y los sentidos. Volviendo a la materia, al igual que en Fantasías filosóficas, esta es 
todo lo que hay: no hay absolutamente nada en la naturaleza que no sea corpóreo (PL 2, 16), 
y no solo es única, sino que además es eterna (PL 4, 32). La materia también en esta obra 
es infinita al igual que el movimiento. A su vez, el movimiento es infinito en sus cambios 
y variaciones y la materia es infinita en sus partes (PL 1, 30).

En cuanto a la razón, vemos que aquella concepción tan particular de su obra de juventud 
persiste en 1664. Aunque lo que en Fantasías filosóficas eran llamados espíritus racionales 
en esta ocasión se los nombre como movimientos corporales racionales, lo que ellos hacen 
sigue siendo lo mismo. Primero, los antes llamados espíritus sensitivos, ahora denominados 
partes sensitivas de la materia, hacen la figura. Luego, la materia racional es la causa de 
todas las nociones, conceptos, imaginaciones, memorias y cualquier otra cosa que perte-
nezca a la mente, que obviamente sigue siendo material (PL 2, 13). Nuevamente, la razón 
es inseparable de la materia (PL 4, 18). La parte racional actúa sobre la figura forjada por 
la parte sensitiva, por lo que, al igual que en 1653, siguen siendo «compañeros de trabajo». 

Similar a lo que ocurría en Fantasías filosóficas, el grado de racionalidad de determi-
nada figura depende de la regularidad de los «espíritus racionales» que habitan en ella. 
Cuando un ser humano tiene más materia racional regulada, tiene más sabiduría que otro, 
ya que la materia racional que se mueve de forma regular tiene mayor sutileza (PL 1, 10). 
Asimismo, la idea de que en determinada figura los espíritus racionales entran por grados 
es una concepción de Fantasías filosóficas que se mantiene en estas cartas, por ejemplo, 
para explicar la razón en los niños. Así, Cavendish insiste en su concepción de la razón por 
grados para discutir con Hobbes la cuestión de si los niños tienen o no razón (PL 1, 11). La 
autora reconoce que algunas criaturas parecen tener más conocimientos que otras al nacer; 
por ejemplo, un potrillo tiene muchas más habilidades que un niño o un joven humano. Lo 
anterior no demuestra que un niño no tenga razón en absoluto, así como tampoco que el ser 
humano sea el monopolio de toda la razón porque los sentidos y la razón están en todas las 
criaturas (PL 1, 11). Lo que sucede es que existen distintos tipos y distintos grados de ello.

Uno de los pilares de Fantasías Filosóficas, esto es, el conocimiento de animales vege-
tales y minerales, se mantiene intacto en esta obra de 1664. Cavendish se explaya sobre la 
idea de Hobbes de que la facultad de razonar es propia del ser humano, ya que este, cuando 
concibe algo, puede preguntarse por las consecuencias de eso. La respuesta de la filósofa 
es que todas las criaturas pueden hacer lo mismo, solo que no lo hacen de la misma manera 
que el ser humano, por lo que este autor asume que no pueden hacerlo de ninguna manera. 
Lo anterior es independiente de que las otras criaturas no lo hagan a partir de aforismos o 
teoremas, sino según la manera particular de su inteligencia (PL 1, 10). Continúa: 

[…] pues, ¿qué sabe el hombre si los peces no saben más de la naturaleza del agua, 
y de su flujo y reflujo, y de la salinidad del mar? ¿O si las aves no saben más sobre 
la naturaleza y grados del aire, o de la causa de las tempestades? ¿O si las lombrices 



15Fantasía y razón en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

no saben más acerca de la naturaleza de la tierra, y de cómo se producen las plantas? 
¿O las abejas de las diversas clases de jugos de las flores que los hombres? ¿Y si no 
hacen allí aforismos y teoremas a la manera de su inteligencia?10 (PL 1, 10)

El desprecio hacia las otras criaturas tiene su germen en la ignorancia humana respecto 
de ellas, por lo cual los seres humanos se imaginan como dioses diminutos en la naturaleza 
(PL 1, 10), y esto impide apreciar el conocimiento de las otras criaturas. Conocimiento que 
tienen por poseer todas ellas materia racional.

Cavendish explícitamente niega la postura de Hobbes según la cual la razón no es más 
que el cálculo. Para ella el cálculo no es la razón sino solo uno de sus tantos efectos. Al igual 
que en Fantasías filosóficas, la razón es, en sí misma, la parte más pura y sutil de la materia 
animada y los diversos movimientos de este tipo de materia producen diversos efectos que 
son las percepciones, la memoria, el recuerdo, etcétera (PL 1, 9). No se circunscribe al mero 
cálculo. «Por lo tanto, esta razón no se encuentra en una parte indivisa, ni está ligada a un 
solo movimiento, ya que se encuentra en cada criatura más o menos, y se mueve en sus 
propias partes de manera diversa»11 (PL 1, 9. La cursiva es nuestra). Lo anterior es así ya 
que la materia racional produce distintos movimientos y todos ellos son conocimiento. En 
este sentido, Cavendish también discute enfáticamente con Hobbes el tema del lenguaje y la 
razón en animales no humanos. La filósofa resume la postura hobbesiana afirmando que para 
este autor el entendimiento es la concepción causada por el habla y esto a juicio del inglés 
es algo particular del ser humano. La autora insiste en que no sabe por qué Hobbes sostiene 
que el habla es algo únicamente humano, pero explicita la conclusión hobbesiana de que 
entonces el entendimiento es algo que pertenece solo a los seres humanos. La concepción de 
Cavendish es que el entendimiento es una parte del conocimiento; por lo que no es causado 
por el habla ni por los objetos externos. Al igual que en la obra de juventud, él es causado 
por la materia racional. La autora insiste en que el razonamiento no consiste en la adición 
y sustracción como sostiene Hobbes, sino que justamente la adición y sustracción son un 
producto del movimiento de la razón (PL 1, 10), entendiendo por esta la materia racional tal 
como ella la explica. Reiteramos, el entendimiento, equiparado aquí con la razón en sentido 
estricto (o razonar), es uno de los muchos efectos de la materia racional de una criatura, que 
es la razón en sentido amplio. 

Ahora bien, para defender el conocimiento de criaturas que no sean humanas Cavendish 
no se contenta con refutar a Hobbes, sino que necesita explayarse sobre una de sus princi-
pales fuentes: Descartes. Así, la filósofa discute la idea cartesiana de que, a excepción de 
los humanos, los animales carecen de razón. El argumento cartesiano que retoma es que los 
animales no pueden expresar sus pensamientos por el habla o por algún otro signo como lo 
hacen los humanos. Para demostrar lo anterior, el autor señala que no es por falta de órga-

10	 «for what man knows, whether Fish do not Know more of the nature of Water, and ebbing and flowing, and 
the saltness of the Sea? or whether Birds do not know more of the nature and degrees of Air, or the cause of 
Tempests? or whether Worms do not know more of the nature of Earth, and how Plants are produced? or Bees 
of the several sorts of juices of Flowers, then Men? And whether they do not make there Aphorismes and 
Theoremes by their manner of Intelligence?»

11	 «Wherefore this Reason is not in one undivided part, nor bound to one motion, for it is in every Creature more 
or less, and moves in its own parts variously;» 



16 Claudia Aguilar

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

nos que dichos animales no pueden hablar; porque, por ejemplo, algunas aves sí pueden 
hacerlo. El problema es que no entienden nada de esas palabras (Descartes, 2004: 77-78). 
La respuesta de Cavendish es que un ser humano que expresa sus pensamientos por medio 
de palabras no declara con ello su excelencia sobre las demás criaturas (más aún, afirma 
que un ser humano que habla no es tan sabio como uno que contempla). En definitiva, del 
hecho de que esos animales no hablen como los humanos o se expresen como ellos no nos 
habilita a concluir que no tengan conocimiento, razón o inteligencia (PL 1, 36). Vemos en 
esta ocasión que la insistencia de la autora en defender el conocimiento de los animales no 
humanos no se circunscribe a Fantasías filosóficas; por el contrario, en las cartas es una 
de sus declaraciones más recurrentes. Lo que ella postula es la peculiaridad de cada cono-
cimiento, que es diferente en los distintos animales, al igual que en su obra de juventud 
(Aguilar, 2020: 17-18).

Ahora bien, como sabemos desde el apartado anterior, Cavendish no se contenta con pos-
tular el conocimiento de animales no humanos. Desde 1653, su postura es mucho más audaz. 
Lo que ella pretende defender es el conocimiento no solo de los animales (ya sean humanos 
o no), sino también de los vegetales y minerales. Esto nos marca una completa continuidad 
entre lo sostenido en Fantasías filosóficas y lo que encontramos en Philosophical Letters. 

En su última carta se complace en expresar que algunos hombres que se consideran 
sabios se rieron con desprecio de mi opinión, cuando digo que toda criatura tiene 
vida y conocimiento, sentido y razón. Lo consideran no solo ridículo, sino absurdo. 
Preguntándose también ¿cómo podría creerse que un trozo de madera, metal o pie-
dra tenía tanto sentido como una bestia, o tanta razón como un humano, sin tener 
cerebro, sangre, corazón o carne, ni órganos, conductos, partes o complexiones como 
los animales? A lo cual, respondo que no es ninguna de estas cosas mencionadas la 
que hace la vida y el conocimiento, sino que la vida y el conocimiento es la causa 
de ellos, que la vida y el conocimiento es materia animada, y está en todas las partes 
de todas las criaturas. Y para hacerlo más claro y perspicaz, el sentido y la razón 
humana pueden percibir, que la madera, la piedra o el metal, actúan tan sabiamente 
como un animal: como, por ejemplo, el ruibarbo o las drogas similares actúan muy 
sabiamente al purgar.12 (PL 4, 30)

Nuevamente, toda figura tiene vida, por tener materia sensitiva, y toda figura tiene 
conocimiento, por tener materia racional. El problema que señala Cavendish es que los seres 
humanos creen que los vegetales y minerales son criaturas muertas, inertes, sin sentidos ni 

12	 «In your last, you were pleased to express, that some men, who think themselves wise, did laugh in a scornful 
manner at my opinion, when I say that every Creature hath life and knowledg, sense and reason; counting it not 
onely ridiculous, but absurd; and asking, whether you did or could believe, a piece of wood, metal, or stone, 
had as much sense as a beast, or as much reason as a man, having neither brain, blood, heart, nor flesh; nor such 
organs, passages, parts, nor shapes as animals? To which, I answer: That it is not any of these mentioned things 
that makes life and knowledg, but life and knowledg is the cause of them, which life and knowledg is animate 
matter, and is in all parts of all Creatures: and to make it more plain and perspicuous, humane sense and reason 
may perceive, that wood, stone, or metal, acts as wisely as an animal: As for example; Rhubarb, or the like 
drugs, will act very wisely in Purging».



17Fantasía y razón en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

razón porque ellas no tienen la misma complexión (shape) que los animales. Así, el error es 
no considerar los diversos e intrincados caminos de la naturaleza que no son conocidos por 
una criatura en particular: el ser humano. Desde la primera sección de la obra, la filósofa 
enfatiza que no hay una parte en la naturaleza que no tenga vida y conocimiento, porque 
toda parte de la naturaleza es una mezcla de materia animada e inanimada. La materia ani-
mada se mueve por sí misma y la inanimada se mueve con la ayuda de esta (PL 1, 30). Lo 
que antes era llamado “espíritus racionales” y “sensitivos” conforman ambos lo que en esta 
obra es la materia animada. Y lo que en 1653 era nombrado como materia inerte es llamado 
en esta obra materia inanimada (Sarasohn, 2010: 59). Pero aunque la parte inanimada no 
tenga vida o conocimiento, ella nunca se da sola. La parte sensitiva le otorga vida y la 
racional, conocimiento. Así, reiteramos, el conocimiento, en tanto movimientos que produce 
la materia racional, puede ser humano, animal, vegetal o mineral, según cada figura (PL 2, 
17). En otras palabras, las partes sensitivas y racionales de la materia son las partes vivas y 
conocedoras, respectivamente, de la naturaleza; no se puede sostener que los sentidos sean 
solo algo propio de los animales y la razón algo propio de los humanos, eso sería sostener 
que la naturaleza es ignorante en su mayor parte, y está muerta en todas sus partes que no 
son animales (PL 2, 18).

Aunque cada especie tenga percepciones diferentes no por eso unas tienen conocimiento 
y otras no. A decir de esta autora, una percepción diferente no es una no percepción. Caven-
dish plantea una posible objeción: hay quienes sostienen que es irreligioso afirmar que, a 
excepción del ser humano, alguna criatura es racional. Lo que responde a esta acusación 
es que, por el contrario, es irreligioso sostener que la única criatura racional de toda la 
naturaleza es el ser humano (PL 4, 30). Cavendish brinda dos ejemplos correspondientes al 
conocimiento vegetal y mineral: una campana y una caja de sorpresas, que es un juguete de 
madera. Cada uno de ellos en su propia especie tiene tanto conocimiento como un animal en 
la suya (PL, 2, 13). La campana tiene conocimiento mineral y este juguete, al ser de madera, 
conocimiento vegetal. Porque todos ellos tienen materia racional y el conocimiento consiste 
en los movimientos de esta última. La autora sostiene que asumir que solo el ser humano 
tiene razón es algo qué muestra un exceso de orgullo, autoconvencimiento y presunción 
(PL 4, 30). 

Ahora bien, como adelantamos, al igual que en Fantasías filosóficas, encontramos en 
las cartas una noción amplia de razón junto con una concepción más acotada de ella. En 
consonancia con su obra de juventud, vemos aquí una concepción de la razón en sentido 
amplio que es sinónimo de esta materia racional y una concepción de la razón en sentido 
estricto que define de la siguiente manera:

El razonamiento es una comparación de las diversas figuras con sus diversas posturas y 
acciones en la mente, lo cual, unido a las distintas palabras, producidas por movimien-
tos sensitivos, informan a otra parte distinta y separada; como a otro hombre, sobre las 
concepciones de su mente entendimiento, opiniones, y similares.13 (PL 1, 10)

13	 «Reasoning is a comparing of the several figures with their several postures and actions in the Mind, which 
joyned with the several words, made by the sensitive motions, inform another distinct and separate part, as an 
other man, of their minds conceptions, understanding, opinions, and the like». 



18 Claudia Aguilar

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

Esta definición complementa de manera más minuciosa lo sostenido en Fantasías 
filosóficas, donde solo aparecía una pequeña mención. La materia racional tiene distintos 
efectos, entre ellos la comparación antes mencionada, que llama razonar, y otro producto 
peculiar es la fantasía. Así, la concepción de la obra de juventud según la cual la fantasía 
es un producto de la materia racional continúa en Philosophical Letters, aunque en esta 
ocasión no nos remita a la imagen de los distintos bailes para explicar en qué consiste. 
En la carta 16 de la tercera sección, encontramos también está concepción de la fantasía, 
ya presentada en Fantasías filosóficas, como algo material hecho por la materia racional. 
En esta ocasión, la autora declara que una fantasía material no puede producir efectos 
inmateriales, esto es, ideas de espíritus incorporales, negando nuevamente la existencia de 
estos últimos (PL 3, 16). Los apetitos son producto del movimiento de la materia sensitiva; 
pero la fantasía (junto con las pasiones,14 la memoria y la imaginación) es un efecto del 
movimiento de la materia racional.

Ahora bien, como la materia sensitiva y la racional son muy parecidas en sus acciones 
es difícil distinguirlas (PL 1, 12). Esta dificultad al distinguirlas no invalida lo sostenido 
en Fantasías filosóficas respecto a que los espíritus racionales y los espíritus sensibles son 
como compañeros de trabajo, con acciones distintas y delimitadas entre sí. La parte racional 
de la materia es similar a la sensitiva porque ambas son parte de la materia animada. Por eso, 
aunque distinguibles entre sí, es posible confundirlas (PL 1, 35). La filósofa insiste en su idea 
de que la distinción entre la materia racional y la sensitiva tiene que ver con que la materia 
racional es más sutil y pura y esto implica una diferencia entre sus efectos (PL 1, 37); pero 
lo anterior no modifica la idea de cooperación mutua entre la materia sensitiva y la racional. 

En cuanto al cerebro, de modo similar a como lo hizo en su obra anterior, la autora 
explica que lo que hay en cada cuerpo es una mezcla de materia animada racional y sensitiva, 
así como también materia inanimada. Por lo cual, no se puede asignar un lugar exclusivo 
a la materia racional, otro lugar a la sensible y otra a la inanimada, sino que todos estos 
grados de materia están mezclados entre sí en todo el cuerpo. Por lo anterior, los sentidos y 
el conocimiento no son una propiedad específica únicamente del cerebro o de la cabeza. En 
la carta 18 de la segunda sección Cavendish se explaya sobre la relación entre la fantasía, 
la razón y el cerebro: su opinión es que la fantasía y la razón no están hechas solamente en 
el cerebro. Si ellas suceden en el cerebro, no es porque es un cerebro, sino porque allí hay 
materia sensible y racional. Pero ambas actúan en todas las partes de una figura, no solo en 
el cerebro. Al igual que en su obra temprana, lo que llama aquí «alma» o «mente» de cada 
criatura consiste en la parte racional de la materia de su figura, que produce la fantasía, los 
pensamientos, etcétera. En breve, es un alma material (PL 2, 30). Como mencionamos, esta 
concepción del alma de los animales también pudimos observar en Fantasías filosóficas, 
cuestión que denota nuevamente una continuidad entre ambas obras. La autora insiste en 
que la mente humana es algo material y que la creencia humana de poder encontrar algo 
inmaterial procede de su vanagloria: esta creencia en sustancias inmateriales en la naturaleza 
es como la creencia en duendes que asustan a los niños (PL 1, 18). En conclusión, vemos 
así que su concepción de 1653 de que el cerebro es el lugar donde habita mayor materia 
racional en una figura animal se continúa en esta obra de madurez. Sin embargo, al igual que 

14	 De este modo, son llamadas por Begley «pasiones racionales». (Begley, 2017)



19Fantasía y razón en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

en Fantasías filosóficas, la materia racional (o, en los términos de su obra de juventud, los 
espíritus racionales) no es algo que se ubique únicamente en el cerebro, sino en toda porción 
de materia, en cada figura. Y toda esa materia racional de una figura es su mente o alma. 

En verdad, en mi opinión, el hombre es más irracional que cualquiera de esas criatu-
ras, cuando cree que todo el conocimiento no solo está confinado a una sola clase de 
criaturas, sino a una parte de una criatura en particular, como la cabeza o el cerebro 
del hombre; porque ¿quién puede pensar razonablemente que no hay otro conoci-
miento sensible y racional en la materia infinita, sino lo que está solo en el hombre 
o en las criaturas animales?15 (PL 4, 30)

Al respecto, la filósofa es taxativa: la materia racional está tanto en los poros de la piel 
como en las partes del cerebro; tanto en el talón como la cabeza. Esto hace que, aunque haya 
diferencia de clases y tipos, en todas partes hay conocimientos. Por lo tanto, la diferencia de 
conocimiento no es un argumento para sostener que algunas partes no tienen conocimiento 
en absoluto. En definitiva, no solo todas las criaturas tienen conocimiento, sino también 
todas sus partes (PL 2, 19); en tanto criaturas que son partes individuadas de una materia 
infinita sensible y racional. 

4. Conclusiones

El análisis de las nociones de razón y fantasía nos muestra una continuidad taxativa entre 
Fantasías filosóficas y Philosophical Letters. Ya se nombre a la razón como espíritus raciona-
les o de otra manera, esta se corresponde con la materia racional que habita cada figura de la 
naturaleza. Asimismo, la fantasía es un producto de esta razón entendida en sentido amplio; 
como así también es un efecto de esta razón el razonar, la razón en sentido estricto. Por este 
motivo, la fantasía no es menos racional que la razón en sentido estricto, porque ambas son 
efectos de los espíritus racionales o materia racional, ambas son distintos movimientos de ella. 
La fantasía ocupa un lugar menor dentro del análisis de Philosophical Letters en comparación 
a su rol en Fantasías filosóficas. Pero, sin embargo, su concepción de la fantasía se mantiene 
en la obra de 1664. Poner de relieve la continuidad de ambas obras, y en especial de su con-
cepción de la fantasía, es importante para valorar profundamente este escrito de juventud, que 
no ha recibido tantos análisis como otras producciones de la filósofa.

La continuidad de las obras también es observada en su concepción del conocimiento 
de animales, vegetales y minerales, que permanece intacta entre 1653 y 1664. La defensa 
del conocimiento animal, vegetal y mineral es de suma importancia en Fantasías filosóficas 
y toma un lugar aún más protagónico en las discusiones de Philosophical Letters. En las 
cartas no teme discutir directamente esta postura con filósofos contemporáneos a ella. Por 
lo anterior, vemos que el conocimiento de todas las criaturas no era solo un invento de su 

15	 «Truly, in my opinion, Man is more irrational then any of those Creatures, when he believes that all knowledg 
is not onely confined to one sort of Creatures, but to one part of one particular Creature, as the head, or brain of 
man; for who can in reason think, that there is no other sensitive and rational knowledg in Infinite Matter, but 
what is onely in Man or animal Creatures?»



20 Claudia Aguilar

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

fantasía en la obra temprana, sino también un producto de la razón en sentido estricto. Esta 
concepción del conocimiento como los movimientos de los espíritus racionales que habitan 
en cada figura, ya sea animal, vegetal o mineral, es una idea previa a su lectura sistemática 
de obras filosóficas, pero que no es abandonada con posterioridad al estudio correspondiente. 
Tener en cuenta esta concepción, y considerarla en su complejidad, nos ayuda a evitar el 
camino de aquellos mencionados en las cartas: que se consideran sabios y se ríen con des-
precio de dicha opinión por un exceso de orgullo, autoconvencimiento y presunción. 

Bibliografía

Aguilar, C. (2020). Prólogo a Cavendish, M. (2020), Fantasías filosóficas. Buenos Aires: 
Rara Avis. 

Azevedo Zapata, D. M. (2017). Margaret Cavendish, Escritura, Estilo y Filosofía Natural. 
Kriterion, 137, 271-290. https://doi.org/101590/0100-512X2017n13703dmaz. 

Begley, J. (2017). The Minde is Matter Moved: Nehemiah Grew on Margaret 
Cavendish. Intellectual History Review Department of English, University of Oxford, 4 
(27), 1-22. https://doi.org/10.1080/17496977.2017.1294862. 

Boyle, D. (2018). The Well-Ordered Universe: the Philosophy of Margaret Cavendish. New 
York: OUP. 

Broad, J. (2011). Is Margaret Cavendish worthy of Study Today? Studies in History and 
Philosophy of Science, 42 (3), 457-461. https://doi.org/10.1016/j.shpsa.2011.02.004. 

Calvente, S. (2022). Una aproximación al pensamiento de Margaret Lucas Cavendish. En 
S. Manzo (coord.). Filósofas y filósofos de la modernidad. Nuevas perspectivas y mate-
riales para el estudio. La Plata: EDULP.

Cavendish, M. (2020). Fantasías filosóficas. Buenos Aires: Rara Avis. 
Cavendish, M. (1664). Philosophical Letters, or, Modest Reflections Upon some Opinions 

in Natural Philosophy, Maintained by several Famous and Learned Authors of this Age. 
Londres.

Descartes, R. (1997). Las pasiones del alma. Madrid: Tecnos.
Descartes, R. (2004). Discurso del método / Meditaciones metafísicas. La Plata: Terramar.
Duncan, S. (2012). Debating Materialism: Cavendish, Hobbes, and More. History of Philo-

sophy Quarterly, 29 (4), 391-409. 
Goldberg, B. (2017). Epigenesis and the rationality of nature in William Harvey and Mar-

garet Cavendish. History and Philosophy of the Life Sciences, 39 (2), 1-23. https://
doi:10.1007/s40656-017-0134-5. 

Hock, J. (2018). Fanciful Poetics and Skeptical Epistemology in Margaret Cavendish’s Poems 
and Fancies. Studies in Philology, 115 (4), 766-802. https://doi:10.1353/sip.2018.0029. 

Manzo S. & Calvente S. (2022). El empirismo y el racionalismo modernos: definiciones, 
evaluaciones y alternativas. En S. Manzo (coord.). Filósofas y filósofos de la moderni-
dad. Nuevas perspectivas y materiales para el estudio. La Plata: EDULP.

Michaelian, K. (2009). Margaret Cavendish’s Epistemology. British Journal for the History 
of Philosophy, 17 (1), 31–53. https://doi:10.1080/09608780802548259. 

https://doi.org/101590/0100-512X2017n13703dmaz
https://doi.org/10.1080/17496977.2017.1294862
https://doi.org/10.1016/j.shpsa.2011.02.004


21Fantasía y razón en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales...

Daimon. Revista Internacional de Filosofía, nº 96 (Septiembre-Diciembre) 2025

Monroy Nasr, Z. (2014). Margaret Cavendish y sus críticas observaciones a la Filosofía 
Experimental. En Platas Benítez, V. & Toledo Marín, L. (Eds.) (2014). Filósofas de la 
Modernidad temprana y la Ilustración. México: Universidad Veracruzana, Biblioteca 
Digital de Humanidades. 

Peterman, A. (2019). Margaret Cavendish on Motion and Mereology. Journal of the History 
of Philosophy, 57 (3), 471–499. https://doi:10.1353/hph.2019.0055. 

Sarasohn, L. (2010), The Natural Philosophy of Margaret Cavendish: Reason and Fancy in 
the Scientific Revolution. Baltimore: John Hopkins University Press. 




