Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (2025), pp. 7-21

ISSN: 1989-4651 (electrénico) http://dx.doi.org/10.6018/daimon.537721

Licencia Creative Commons Reconocimiento-NoComercial-SinObraDerivada 3.0 Espafia (texto legal): se pueden
copiar, usar, difundir, transmitir y exponer publicamente, siempre que: i) se cite la autoria y la fuente original de su
publicacioén (revista, editorial y URL de la obra); ii) no se usen para fines comerciales; iii) si remezcla, transforma
o crea a partir del material, no podrd distribuir el material modificado.

Fantasia y razén en Margaret Cavendish. O acerca del
conocimiento de animales, vegetales y minerales

Fancy and Reason in Margaret Cavendish. Or on Animals,
Vegetables, and Minerals Knowledge

Resumen: Este articulo tiene como objetivo estu-
diar las nociones de fantasia y razén en dos obras
de Margaret Cavendish: Fantastas filosdficas
(1653) y Philosophical Letters (Cartas filosoficas,
1664). La hipdtesis que nos interesa defender es
que, a pesar de tratarse de una obra de juventud
y una de madurez, esta distincién no hace mella
en lo que respecta a estos dos conceptos. Es decir,
observamos una continuidad entre el planteo de
la obra de juventud de 1653 y el de la obra de
madurez de 1664 en lo que respecta a la fantasia
y la razén. Asimismo, a pesar de ciertos cambios
en los nombres, la filésofa mantiene en Philo-
sophical Letters su postura original respecto del
conocimiento de animales vegetales y minerales.
Palabras clave: Cavendish, Fantasia, Razon,
Conocimiento, Animales, Vegetales.

Recibido: 02/09/2022. Aceptado: 15/01/2023.

CLAUDIA AGUILAR*

Abstract: This paper aims to study the notions
of fancy and reason in two works by Margaret
Cavendish: Philosophicall Fancies (1653) and
Philosophical Letters (1664). 1 argue that, despite
one being an early work and the other a mature
one, this distinction does not affect her notions of
fancy and reason. Therefore, there is continuity
on this topic between the early work of 1653 and
the mature work of 1664. Likewise, despite some
name changes, in Philosophical Letters Caven-
dish maintains her original position regarding the
knowledge of animals, vegetables, and minerals.
Keywords: Cavendish, Fancy, Reason,
Knowledge, Animals, Vegetables.

*  Doctora en Filosoffa por la Universidad de Buenos Aires y becaria del Consejo Nacional de Investigaciones
Cientificas y Técnicas (CONICET). Su drea de investigacion es la filosoffa moderna temprana. Correo
electrénico: claudiamaaguilar@gmail.com. Entre sus trabajos se encuentran Aguilar, C. (2022). Relational
Autonomy in Spinoza. Freedom and joint Action. Comparative and Continental Philosophy, 14 (1), 1-9 y
Aguilar, C. (2020). Una filosofia fantdstica. Prélogo a Cavendish, M, Fantasias filosdficas (pp. 13-20). Buenos

Aires: Rara Avis.


http://dx.doi.org/10.6018/daimon.537721
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/es/legalcode.es
mailto:claudiamaaguilar@gmail.com

8 Claudia Aguilar

1. Introduccion

Los escritos de Margaret Cavendish (1623-1673) presentan una increible variedad tanto
en sus géneros como en los temas que abordan. Generalmente se divide su produccién en
obras de juventud —que van desde 1653 hasta 1655— y obras de madurez, que abarcan la
produccién de los afios 1663-1668. Esta divisién tiene en cuenta que en el primer periodo la
autora no habia leido obras filoséficas de manera sistematica, como si sucede con posterio-
ridad (Calvente, 2022: 155). El objetivo de este articulo es analizar las nociones de fantasia
y razén en dos de sus producciones: Fantasias filosdficas (1653) y Philosophical Letters
(Cartas filosdficas, 1664), en aras de mostrar su continuidad. Ambos textos presentan carac-
teristicas peculiares en su escritura. En Fantasias filosdficas encontramos una alternancia
entre prosa y verso, mientras que Philosophical Letters tiene la forma de un epistolario, pero
con la particularidad de ser cartas ficticias a una destinataria imaginaria.!

Lo primero a aclarar es que alli tenemos dos concepciones de razén simultdneas: la
primera en sentido amplio que, en el lenguaje de Fantasias filosdficas, son los espiritus
racionales, y esto incluye la fantasia. En segundo lugar, estd la razén en sentido estricto, que
se circunscribe a un tipo de movimientos que realizan estos espiritus racionales o la materia
racional. Es decir, el sentido estricto de razén lo delimita como un producto especifico, entre
otros, de la razén en sentido amplio. Aunque este segundo sentido sea muy marginal, motivo
por la que no tendrd un andlisis exhaustivo, las dos concepciones se mantienen tanto en dicha
obra de juventud como en la obra de madurez mencionada. En otras palabras, el criterio
para separar su produccién no hace mella en su propia concepcién de la razén y la fantasia.
Por lo aterior, su postura respecto al conocimiento de animales vegetales y minerales sigue
intacta desde 1653 hasta 1664.

Elegimos el par fantasfa-razén y no solo razén en aras de reivindicar uno de los temas
mds sobresalientes de la obra de juventud: la fantasia.? Esta concepcioén de la razén y la
fantasia cavendisheana es muy disimil de otras propuestas que encontramos en sus contem-
pordneos y merece un andlisis pormenorizado. Asimismo, nos centramos en estas dos obras
ya que, si bien dltimamente el interés por la autora ha crecido (Broad, 2011: 457) y esto sobre
todo en el mundo anglo-sajon (Monroy Nasr, 2014: 52); no se presta la misma atencién a
esta obra de juventud, justamente, por considerarla previa a su estudio sistemadtico filoséfico.
Quiz4 este es el motivo por el que, hasta donde pude ver, no hay bibliografia especifica sobre
el texto Fantasias filosdficas?> Sin embargo, a mi juicio, encontramos ideas filoséficamente
valiosas en esta obra de 1653, ideas que de hecho persisten en sus obras de madurez.

1 Para un andlisis de la relacion entre el estilo de escritura de la autora y su concepto de naturaleza puede
consultarse Acevedo-Zapata, 2007. En cuanto a su concepto de naturaleza entendida como racional véase
Goldberg, 2017.

2 Por razones de extension, el andlisis pormenorizado de los espiritus sensitivos y de la materia sensitiva serd
objeto de una investigacion futura. En cuanto a la traduccion de sense si bien en algunos casos se refiere al buen
sentido, en los pasajes seleccionados el término se ajusta mejor a «sentidos», aunque para mantener el singular
del texto original optamos por el término «sentido».

3 Una excepcion a esto es Lisa Sarasohn, quien dedica gran parte del capitulo «The Life of Matter» a Fantasias
filosdficas (Sarasohn, 2010).

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



Fantasia y razon en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales... 9

De manera conjunta, a pesar de ciertos cambios en los nombres, la fildsofa mantiene en
Philosophical Letters su postura original respecto del conocimiento de animales, vegetales y
minerales.* En primer lugar, exploraremos las concepciones de fantasia y razén en Fantasias
filosdficas, asi como su postura respecto al conocimiento de animales, vegetales y minerales,
su concepcion del cerebro, los grados de espiritus racionales, la relacién entre los espiritus
racionales y los espiritus sensitivos. En segundo lugar, analizaremos los temas antes mencio-
nados en Philosophical Letters, a fin de mostrar la continuidad entre lo estudiado en el primer
apartado y lo que encontramos en esta obra. Por tltimo, esbozaremos algunas conclusiones.

2. Fantasia y razon en Fantasias filosoficas

Escrito en 1653, Fantasias filosdficas es el segundo texto que publica Margaret Caven-
dish. Lo que la autora presenta alli es un monismo material, que consta de una materia eterna
e infinita sin lugar para lo inmaterial. Este monismo consta de infinitos grados de materia; es
decir, si bien solo hay un tipo de materia, esta tiene infinitos grados: mds tenue, mas densa,
mds suave, mds dura. Todo es materia, y lo que llama espiritus son cuerpos muy pequefios,
un tipo de materia muy tenue y sutil (FF 66).> Asimismo el movimiento también es uno solo
pero tiene infinitos grados, ya sea mds lento o mas veloz (FF 33).¢

Para analizar la razén y la fantasia en este monismo es necesario remitirnos primero a la
individuacion en €1, ya que tanto una como la otra van a ser de partes individuales. Lo que
tenemos al interior de esta materia infinita son infinitas partes, cada una de las cuales tiene
una determinada figura. En la individuacion de esta materia que se divide en infinitas partes
es crucial la accién de un tipo muy especifico de materia, la més tenue, que, como dijimos,
Cavendish llama espiritus. Los espiritus pueden ser racionales o sensitivos. Los sensitivos
son los que le dan movimiento a la materia inerte, cuando construyen determinada figura
y posteriormente, al hacer que esta se mueva (FF 49); es decir, ellos construyen la figura
reuniendo la materia (FF 55). Asi, lo primero que debe suceder para que se construya una
figura son espiritus sensitivos actuando sobre la materia inerte:

La materia tenue en la sélida puede avanzar,
y por su movimiento, la materia densa transformar. (FF 41)

Los espiritus sensitivos actian sobre la materia inerte ddndole movimiento y forjandole
una figura. Por lo anterior, todas las figuras tienen vida (FF 46). Posteriormente sobre esa
figura actian los espiritus racionales. Entonces « [...] la diferencia entre los espiritus racio-

4 Como sostiene Michaelian, la categoria de conocimiento es central en la filosoffa natural de Cavendish
(Michaelian, 2009: 31). Este mismo autor realiza un andlisis pormenorizado de la distincién entre conocimiento
exterior y conocimiento interior. Ya que este tema no corresponde a los textos analizados aqui, no nos
ocuparemos de dicha distincion.

5 Para referirme a Fantasias filosdficas utilizé las iniciales FF seguidas de la paginacién de la traduccion
castellana consignada en la bibliografia. Por su parte, para referirme a Philosophical letters utilizo las siglas PL
seguido del nimero de seccién y carta. En caso de citar en castellano algin pasaje de esta obra la traduccién es
propia.

6  Para un andlisis del movimiento en la filosofia cavendisheana véase Peterman, 2019.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



10 Claudia Aguilar

nales y los sensitivos es que los sensitivos realizan las figuras a partir de la materia inerte,
mientras que los espiritus racionales se ponen ellos mismos en la figura, ubicandose en
nimero y medida» (FF 82). Asi, todo tiene espiritus sensitivos y también espiritus racionales,
aunque en distintos grados.

Estos espiritus racionales, asi podria llamarlos, no obran sobre la materia inerte, como
si hacen los espiritus sensitivos, sino que solamente mueven la medida y el niimero,
los cuales hacen a las figuras. (FF 57)

Los espiritus racionales actian sobre cada figura, no sobre la materia inerte (FF 54).
Por estar habitada por espiritus racionales todas las figuras tienen conocimiento. En una
concepcion bastante original, Cavendish plantea que el conocimiento es el movimiento que
realizan los espiritus racionales en determinada figura. Es por esto que los vegetales y ani-
males también tienen de algin modo sentido, por los espiritus sensitivos, y razén, por los
racionales. Aunque debido a los espiritus racionales todas las figuras tengan conocimiento,
ellas lo expresan de distinto modo. Los animales lo expresan de manera animal, los mine-
rales de manera mineral y los vegetales de manera vegetal (FF 75). El tipo de conocimiento
depende de la figura en cuestion. La autora lo expresa magistralmente en su poema titulado
«Del sentido y la razén ejercidos en sus diferentes complexiones (shape)»:

Si todo tiene razén y sentido, entonces puede haber humanos, bestias, aves y peces:
Ellos tienen, al igual que vegetales y minerales, para expresarlos, a su modo, la
complexién de animales. Vegetales y minerales, como el hombre, pueden conocer,
por mds que como 4rboles y piedras deban crecer. (FF 77)

La complexion de cada figura es lo que hace a su tipo de conocimiento; y todas las cria-
turas (o partes individuadas de la materia infinita) son racionales porque la razén, aunque
de distintos tipos, es algo que tenemos todos los animales, y también vegetales y minerales.
En otras palabras, nos habitan espiritus racionales y tenemos conocimiento seglin nuestra
complexion.’

Todo lo que tiene movimiento tiene espiritus sensitivos; ;y qué hay en la tierra que no
haya sido forjado o hecho en figuras, y luego deshecho por estos espiritus? De modo
que toda la materia se mueve o es movida por los [espiritus] movientes. Si este es el
caso todas las cosas tienen sentidos porque todas tienen en si mismas algo de estos
espiritus, ;y si tienen espiritus sensitivos, por qué no racionales? Porque hay tanto
infinito de cada grado de la materia como si hubiera una sola materia, dado que no
hay cantidad en el infinito porque el infinito es una cosa continua. En tal caso, quién
sabe, ;los vegetales y minerales podrian tener algo de esos espiritus racionales que
seria como una mente o alma en ellos, al igual que el hombre? Solo que los espiritus

7  Quien explora las consecuencias éticas de esta postura cavendisheana es Deborah Boyle en su capitulo
«Humans and the Natural World» (Boyle, 2018). Sobre la originalidad de su concepcion en el siglo xvii, puede
consultarse Broad, 2011: 458.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



Fantasia y razon en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales... 11

quieren que esa figura (con un tipo de movimiento adecuado para eso) exprese el
conocimiento de ese modo. (FF 74-75)

Podemos observar en el pasaje que la filésofa identifica el alma o mente de los animales
con el conjunto de los espiritus racionales de esa figura. Los espiritus van «entrando» a la
figura por grados, a medida que ocurre el crecimiento de dicha figura; la razén aumenta
con los afios segtin la concurrencia de los espiritus (FF 69-70). Si bien los espiritus racio-
nales habitan particularmente una seccién de una figura animal: la cabeza (FF 68) o, mas
precisamente el cerebro, ellos se encuentran en cada parte de la materia animada. Por lo
anterior, es un error confundir el cerebro con la mente, porque la mente es el conjunto de
los espiritus racionales de una figura, no se localiza en una sola parte. Ahora bien, estos
espiritus parecen deleitarse mds en materia como la sangre, el cerebro y los nervios, ya que
al ser esponjosa, suave y liquida es mds cercana a su propia naturaleza y alli ademds pueden
moverse con mds espacio (Cavendish incluso llega a conjeturar que tal vez la savia podria
ser a las plantas lo que es el cerebro a los animales, FF 85). En efecto, si bien hay espiritus
racionales en cada parte de un animal, la cabeza de los animales es como sala de mando de
los espiritus racionales donde «bailan» sus figuras; ya que alli es el espacio mds grande y
con materiales esponjosos (FF 70). Cavendish nos trae la imagen de los bailes para referirse
a los distintos movimientos que los espiritus racionales realizan, en contraste con la imagen
del reloj sumamente elegida por los mecanicistas de su época (Boyle, 2018: 68). Estos bailes
dependen de la complexién de cada figura.

Volviendo a la fantasia, lo primero a recalcar es que son los espiritus racionales los que
la generan. Primero los espiritus sensitivos actian sobre la materia inerte, luego los espi-
ritus racionales actdan sobre determinadas figuras generando lo que usualmente llamamos
facultades: memoria, entendimiento, imaginacién, fantasia, etcétera (FF 57). En esta obra,
ellas son los distintos bailes que realizan los espiritus racionales. Cada una de ellas es un
tipo de movimiento y el conocimiento de una figura consiste en la totalidad de ellas. Por
ejemplo, cuando bailan la misma figura sin el objeto exterior se llama rememoracién, se
trata de fantasia «cuando los espiritus bailan figuras que ellos mismos han inventado; y de
entendimiento, cuando bailan a la perfeccion, podria decir, para no perder ni la mas minima
parte de aquellas figuras traidas por los sentidos» (FF 58). Su calidad depende de la cantidad
de espiritus racionales involucrados, asi como de la regularidad del movimiento de estos.
Asi, la fantasia es un producto de estos espiritus racionales, y en este sentido se ha llegado a
sostener que en Cavendish la fantasia tiene una intencionalidad racional (Hock, 2018: 801).
A su vez, la fantasia es un tipo de movimiento distinto del que estos espiritus racionales rea-
lizan cuando hablamos de razén en sentido estricto, es decir, de razonar. Razonar es un tipo
de movimiento interno. Los movimientos de los animales pueden ser internos o externos.
Como ejemplos de estos dltimos tenemos: trepar, arrastrarse, volar, nadar, correr, etcétera.
Los movimientos internos consisten, entre otros, en planear, resolver, examinar, comparar,
juzgar, contemplar y, repetimos, razonar (FF 54). Por la enumeracién aqui retomada y la
que se presenta en multiples pasajes (como, por ejemplo, FF 57 y FF 58), podemos sostener
que Cavendish en varias ocasiones utiliza “entendimiento”, “razén” y “razonar” como tér-
minos intercambiables. Pero en este caso “razén” no se refiere al conjunto de los espiritus
racionales sino a un movimiento peculiar de ellos. Asi, razén en sentido amplio consiste en

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



12 Claudia Aguilar

el conjunto de los espiritus racionales que incluye la fantasia, y razén en sentido estricto
nos circunscribe a un tipo de movimiento que estos espiritus racionales realizan, y que es
distinto de la fantasfa. Por lo anterior, la fantasia es un producto de estos espiritus racionales
con tanta legitimidad como lo es la razén en sentido estricto.

Ahora bien, aunque los campos de accién de los espiritus racionales y sensitivos estén
bien diferenciados, «los espiritus racionales son tan aptos para cometer excesos como los
espiritus sensitivos» (FF 61), cuando hay muchos espiritus que no concuerdan y presionan
unos sobre otros. En otras palabras, no hay una caracterizacién negativa de los espiritus
sensitivos en aras de ensalzar a los racionales. Por ejemplo, el mismo movimiento que entre
los espiritus sensitivos causa la fiebre en el cuerpo, entre los espiritus racionales causa la
locura en la mente (FF 58). Lo que quisiera poner de relieve es que para la fildsofa los
espiritus racionales, la razén en sentido amplio, también pueden errar. Cavendish invierte el
ejemplo cartesiano para sostener que cuando los espiritus racionales se mueven con fantas-
mes no generan el movimiento acorde al impacto corporal correspondiente, por lo que los
pensamientos no registran ese impacto. A diferencia del caso cartesiano de dolor sin impacto,
como vemos en el ejemplo del miembro fantasma (Descartes, 2004: 164), lo que falla en
el ejemplo de Cavendish es el registro de los espiritus racionales de algo sensitivamente
correcto: los fantasmes impiden que se note adecuadamente dichas afecciones corporales
(FF 72). Traigo lo anterior a colacién para mostrar que en la concepcién cavendisheana la
razén, los espiritus racionales, no estd por encima de los espiritus sensitivos, esquema segtn
el cual la razén vendria a enmendar los errores de los sentidos.

Por el contrario, la relacién entre ambos grupos de espiritus la autora la explica remi-
tiéndonos a la imagen de los «compaiieros de trabajo» (FF 61). Existe una concordancia
entre los espiritus racionales y los espiritus sensitivos reunidos en una figura, ellos son como
compaileros de trabajo que se dan asistencia mutua en la elaboracién de las tareas. Lo que
se propone es una cooperacién organizada entre ambos (Manzo & Calvente, 2022: 40). Esto
sucede cuando ambos grupos van en la misma direccién. Ahora bien, ellos también pueden
no concordar: los espiritus racionales se mueven a veces en una direccion y los sensitivos en
otra. En este caso, la razén intenta moderar el apetito de los sentidos a través de indicaciones
amorosas, esto es, con un movimiento contrario suave busca para que la imiten y sigan la
indicacién con movimientos semejantes.

Vemos asi que la razén no es la rectora de los espiritus sensitivos, incluso, aunque a veces
preferirian moverse en otra direccidn, los espiritus racionales concuerdan con los movi-
mientos de los espiritus sensitivos, moviéndose en la direcciéon que quieran los dltimos (FF
61-62). Y lo que tenemos como resultado es una semejanza del movimiento de los espiritus
racionales con los sensitivos (FF 71), por lo que existe una relacién de complementariedad
entre las acciones de ambos grupos. Sin embargo, también cabe aclarar que esta horizontali-
dad es contradicha por momentos en la obra, como cuando sostiene al referirse a los espiritus
racionales que: «son mds fuertes ya que, se podria decir, pertenecen a un extracto mas alto
de la quimica de la naturaleza, que produce los diferentes grados en el conocimiento debido
a la diferencia de fuerza y finura, o sutileza, de la materia» (FF 74).

En resumen, en Fantasias filosdficas la razén en sentido amplio es el conjunto de los
espiritus racionales de determinada figura, y la fantasia es uno de los «bailes» que estos
espiritus pueden hacer, cuando es una figura que ellos inventan. Otro baile es la razén en

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



Fantasia y razon en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales... 13

sentido estricto, que es un baile regulado. Los espiritus racionales al moverse en distintas
direcciones producen diferentes tipos de conocimiento (FF 65), que las distintas figuras
expresan a su manera. Asi, la razén no es el cdlculo de medios y fines, ni la facultad que
domina las pasiones, sino este conjunto peculiar de cuerpos llamados espiritus racionales
que, entre otras cosas, realizan las fantasias. Pero todos los movimientos de esos espiritus
son conocimiento. Con esta concepcién de los espiritus racionales Cavendish explica el
conocimiento de todas las figuras de la naturaleza, al estar todas habitadas por espiritus
racionales, luego de ser forjadas por espiritus sensitivos. Asi cada animal, vegetal o mineral
conoce segun su propia complexion.

3. Fantasia y razon en Philosophical Letters

Como mencionamos, Philosophical Letters es una obra estructurada de modo epistolario
que Cavendish escribe como si estuviese hablando con una destinataria. La obra se divide en
cuatro secciones: en la primera discute ideas de Hobbes y Descartes, en la segunda de More,
en la tercera de Van Helmont. En la dltima seccion debate sobre concepciones de multiples
autores (de manera no tan pormenorizada como en las secciones previas) y presenta ideas
propias sobre diferentes tépicos. No nos detendremos en esta ocasioén en las controversias
con otros fildsofos, sino en la propia postura de la autora, que aparece en estas discusiones,
respecto de la fantasia y la razén y en su concepcion del conocimiento de los animales,
vegetales y minerales.?

En cuanto a los rasgos generales de su filosofia, en primer lugar, podemos observar
que en Philosophical Letters su concepcion de la materia como tnica e infinita persiste. La
materia es una y a partir de la accién del movimiento se generan distintas figuras.

No hay mds que una materia y su movimiento es su accion por la que produce varias
figuras y efectos. De modo que la naturaleza de la materia es una y la misma, aunque
sus movimientos, es decir, sus acciones, sean diversos, pues los diversos efectos no
alteran la naturaleza o la unidad de la tinica materia.’ (PL 4, 18)

La figura y, por tanto, la individuacién se dan a partir del movimiento de la propia
materia. Es decir, si tenemos en cuenta la obra de 1653, a grandes rasgos, su concepcién
de la individuacién no cambia. Sin embargo, en esta descripcién de la materia ya podemos
observar una omisién crucial. No son los espiritus sensitivos los que forman la figura. En
efecto, Cavendish abandona la terminologia de «espiritus», ya sean racionales o sensitivos,
debido a que esta nominacién generd confusiones. La autora explica que anteriormente habia
Ilamado a la materia racional y sensitiva «espiritus racionales» y «sensitivos». Pero, en clara
referencia a la postura cartesiana (Descartes, 1997), aclara que dicha denominacién siempre

8  Para un andlisis comparativo entre el materialismo de Cavendish, el de Hobbes y el de More véase Duncan,
2012.

9  «there is but one matter, and the motion of that matter is its action by which it produces several figures and
effects; so that the nature of the matter is one and the same, although its motions, that is, its actions, be various,
for the various effects alter not the nature or unity of the onely matter».

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



14 Claudia Aguilar

refiri6 a espiritus materiales en el sentido en que los eruditos hablan de espiritus animales
que son materiales. La autora confiesa que jamds concibié espiritus inmateriales, ya que
no puede concebir una naturaleza inmaterial. Entonces, el cambio de nombre tiene que ver
solamente con una intencién de esclarecimiento (PL 2, 34). Como veremos a partir de las
mismas cartas, este cambio en la denominacién no implica un cambio en su concepcién de
la razén y los sentidos. Volviendo a la materia, al igual que en Fantasias filosdficas, esta es
todo lo que hay: no hay absolutamente nada en la naturaleza que no sea corpéreo (PL 2, 16),
y no solo es tdnica, sino que ademds es eterna (PL 4, 32). La materia también en esta obra
es infinita al igual que el movimiento. A su vez, el movimiento es infinito en sus cambios
y variaciones y la materia es infinita en sus partes (PL 1, 30).

En cuanto a la razén, vemos que aquella concepcién tan particular de su obra de juventud
persiste en 1664. Aunque lo que en Fantasias filosdficas eran llamados espiritus racionales
en esta ocasion se los nombre como movimientos corporales racionales, lo que ellos hacen
sigue siendo lo mismo. Primero, los antes llamados espiritus sensitivos, ahora denominados
partes sensitivas de la materia, hacen la figura. Luego, la materia racional es la causa de
todas las nociones, conceptos, imaginaciones, memorias y cualquier otra cosa que perte-
nezca a la mente, que obviamente sigue siendo material (PL 2, 13). Nuevamente, la razén
es inseparable de la materia (PL 4, 18). La parte racional actda sobre la figura forjada por
la parte sensitiva, por lo que, al igual que en 1653, siguen siendo «compafieros de trabajo».

Similar a lo que ocurria en Fantasias filosdficas, el grado de racionalidad de determi-
nada figura depende de la regularidad de los «espiritus racionales» que habitan en ella.
Cuando un ser humano tiene mds materia racional regulada, tiene mds sabiduria que otro,
ya que la materia racional que se mueve de forma regular tiene mayor sutileza (PL 1, 10).
Asimismo, la idea de que en determinada figura los espiritus racionales entran por grados
es una concepcién de Fantasias filosdficas que se mantiene en estas cartas, por ejemplo,
para explicar la razén en los nifios. Asi, Cavendish insiste en su concepcion de la razén por
grados para discutir con Hobbes la cuestién de si los nifios tienen o no razén (PL 1, 11). La
autora reconoce que algunas criaturas parecen tener mas conocimientos que otras al nacer;
por ejemplo, un potrillo tiene muchas mas habilidades que un nifio o un joven humano. Lo
anterior no demuestra que un nifio no tenga razén en absoluto, asi como tampoco que el ser
humano sea el monopolio de toda la razén porque los sentidos y la razén estdn en todas las
criaturas (PL 1, 11). Lo que sucede es que existen distintos tipos y distintos grados de ello.

Uno de los pilares de Fantasias Filosdficas, esto es, el conocimiento de animales vege-
tales y minerales, se mantiene intacto en esta obra de 1664. Cavendish se explaya sobre la
idea de Hobbes de que la facultad de razonar es propia del ser humano, ya que este, cuando
concibe algo, puede preguntarse por las consecuencias de eso. La respuesta de la fildsofa
es que todas las criaturas pueden hacer lo mismo, solo que no lo hacen de la misma manera
que el ser humano, por lo que este autor asume que no pueden hacerlo de ninguna manera.
Lo anterior es independiente de que las otras criaturas no lo hagan a partir de aforismos o
teoremas, sino seguin la manera particular de su inteligencia (PL 1, 10). Continda:

[...] pues, ;qué sabe el hombre si los peces no saben mds de la naturaleza del agua,

y de su flujo y reflujo, y de la salinidad del mar? ;O si las aves no saben mas sobre
la naturaleza y grados del aire, o de la causa de las tempestades? ;O si las lombrices

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



Fantasia y razon en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales... 15

no saben mads acerca de la naturaleza de la tierra, y de cémo se producen las plantas?
(O las abejas de las diversas clases de jugos de las flores que los hombres? ;Y si no
hacen alli aforismos y teoremas a la manera de su inteligencia?'® (PL 1, 10)

El desprecio hacia las otras criaturas tiene su germen en la ignorancia humana respecto
de ellas, por lo cual los seres humanos se imaginan como dioses diminutos en la naturaleza
(PL 1, 10), y esto impide apreciar el conocimiento de las otras criaturas. Conocimiento que
tienen por poseer todas ellas materia racional.

Cavendish explicitamente niega la postura de Hobbes segtin la cual la razén no es mas
que el célculo. Para ella el célculo no es la razén sino solo uno de sus tantos efectos. Al igual
que en Fantasias filosdficas, la razén es, en s{ misma, la parte mds pura y sutil de la materia
animada y los diversos movimientos de este tipo de materia producen diversos efectos que
son las percepciones, la memoria, el recuerdo, etcétera (PL 1, 9). No se circunscribe al mero
célculo. «Por lo tanto, esta razén no se encuentra en una parte indivisa, ni estd ligada a un
solo movimiento, ya que se encuentra en cada criatura mds o menos,y se mueve en sus
propias partes de manera diversa»!'! (PL 1, 9. La cursiva es nuestra). Lo anterior es asi ya
que la materia racional produce distintos movimientos y todos ellos son conocimiento. En
este sentido, Cavendish también discute enfiticamente con Hobbes el tema del lenguaje y la
razén en animales no humanos. La fildsofa resume la postura hobbesiana afirmando que para
este autor el entendimiento es la concepcion causada por el habla y esto a juicio del inglés
es algo particular del ser humano. La autora insiste en que no sabe por qué Hobbes sostiene
que el habla es algo tnicamente humano, pero explicita la conclusién hobbesiana de que
entonces el entendimiento es algo que pertenece solo a los seres humanos. La concepcién de
Cavendish es que el entendimiento es una parte del conocimiento; por lo que no es causado
por el habla ni por los objetos externos. Al igual que en la obra de juventud, €l es causado
por la materia racional. La autora insiste en que el razonamiento no consiste en la adicién
y sustraccion como sostiene Hobbes, sino que justamente la adicién y sustraccion son un
producto del movimiento de la razén (PL 1, 10), entendiendo por esta la materia racional tal
como ella la explica. Reiteramos, el entendimiento, equiparado aqui con la razén en sentido
estricto (o razonar), es uno de los muchos efectos de la materia racional de una criatura, que
es la razén en sentido amplio.

Ahora bien, para defender el conocimiento de criaturas que no sean humanas Cavendish
no se contenta con refutar a Hobbes, sino que necesita explayarse sobre una de sus princi-
pales fuentes: Descartes. Asi, la filosofa discute la idea cartesiana de que, a excepcion de
los humanos, los animales carecen de razén. El argumento cartesiano que retoma es que los
animales no pueden expresar sus pensamientos por el habla o por algin otro signo como lo
hacen los humanos. Para demostrar lo anterior, el autor sefiala que no es por falta de 6rga-

10 «for what man knows, whether Fish do not Know more of the nature of Water, and ebbing and flowing, and
the saltness of the Sea? or whether Birds do not know more of the nature and degrees of Air, or the cause of
Tempests? or whether Worms do not know more of the nature of Earth, and how Plants are produced? or Bees
of the several sorts of juices of Flowers, then Men? And whether they do not make there Aphorismes and
Theoremes by their manner of Intelligence?»

11  «Wherefore this Reason is not in one undivided part, nor bound to one motion, for it is in every Creature more
or less, and moves in its own parts variously;»

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



16 Claudia Aguilar

nos que dichos animales no pueden hablar; porque, por ejemplo, algunas aves si pueden
hacerlo. El problema es que no entienden nada de esas palabras (Descartes, 2004: 77-78).
La respuesta de Cavendish es que un ser humano que expresa sus pensamientos por medio
de palabras no declara con ello su excelencia sobre las demds criaturas (mds atin, afirma
que un ser humano que habla no es tan sabio como uno que contempla). En definitiva, del
hecho de que esos animales no hablen como los humanos o se expresen como ellos no nos
habilita a concluir que no tengan conocimiento, razén o inteligencia (PL 1, 36). Vemos en
esta ocasion que la insistencia de la autora en defender el conocimiento de los animales no
humanos no se circunscribe a Fantasias filosdficas; por el contrario, en las cartas es una
de sus declaraciones mds recurrentes. Lo que ella postula es la peculiaridad de cada cono-
cimiento, que es diferente en los distintos animales, al igual que en su obra de juventud
(Aguilar, 2020: 17-18).

Ahora bien, como sabemos desde el apartado anterior, Cavendish no se contenta con pos-
tular el conocimiento de animales no humanos. Desde 1653, su postura es mucho mas audaz.
Lo que ella pretende defender es el conocimiento no solo de los animales (ya sean humanos
0 1n0), sino también de los vegetales y minerales. Esto nos marca una completa continuidad
entre lo sostenido en Fantasias filosoficas y 1o que encontramos en Philosophical Letters.

En su tltima carta se complace en expresar que algunos hombres que se consideran
sabios se rieron con desprecio de mi opinion, cuando digo que toda criatura tiene
vida y conocimiento, sentido y razén. Lo consideran no solo ridiculo, sino absurdo.
Preguntdndose también ;cémo podria creerse que un trozo de madera, metal o pie-
dra tenia tanto sentido como una bestia, o tanta razén como un humano, sin tener
cerebro, sangre, corazén o carne, ni érganos, conductos, partes o complexiones como
los animales? A lo cual, respondo que no es ninguna de estas cosas mencionadas la
que hace la vida y el conocimiento, sino que la vida y el conocimiento es la causa
de ellos, que la vida y el conocimiento es materia animada, y estd en todas las partes
de todas las criaturas. Y para hacerlo mas claro y perspicaz, el sentido y la razén
humana pueden percibir, que la madera, la piedra o el metal, actidan tan sabiamente
como un animal: como, por ejemplo, el ruibarbo o las drogas similares actian muy
sabiamente al purgar.'? (PL 4, 30)

Nuevamente, toda figura tiene vida, por tener materia sensitiva, y toda figura tiene
conocimiento, por tener materia racional. El problema que sefiala Cavendish es que los seres
humanos creen que los vegetales y minerales son criaturas muertas, inertes, sin sentidos ni

12 «In your last, you were pleased to express, that some men, who think themselves wise, did laugh in a scornful
manner at my opinion, when I say that every Creature hath life and knowledg, sense and reason; counting it not
onely ridiculous, but absurd; and asking, whether you did or could believe, a piece of wood, metal, or stone,
had as much sense as a beast, or as much reason as a man, having neither brain, blood, heart, nor flesh; nor such
organs, passages, parts, nor shapes as animals? To which, I answer: That it is not any of these mentioned things
that makes life and knowledg, but life and knowledg is the cause of them, which life and knowledg is animate
matter, and is in all parts of all Creatures: and to make it more plain and perspicuous, humane sense and reason
may perceive, that wood, stone, or metal, acts as wisely as an animal: As for example; Rhubarb, or the like
drugs, will act very wisely in Purging».

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



Fantasia y razon en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales... 17

razén porque ellas no tienen la misma complexion (shape) que los animales. Asi, el error es
no considerar los diversos e intrincados caminos de la naturaleza que no son conocidos por
una criatura en particular: el ser humano. Desde la primera seccién de la obra, la fil6sofa
enfatiza que no hay una parte en la naturaleza que no tenga vida y conocimiento, porque
toda parte de la naturaleza es una mezcla de materia animada e inanimada. La materia ani-
mada se mueve por s{ misma y la inanimada se mueve con la ayuda de esta (PL 1, 30). Lo
que antes era llamado “espiritus racionales” y “sensitivos” conforman ambos lo que en esta
obra es la materia animada. Y lo que en 1653 era nombrado como materia inerte es llamado
en esta obra materia inanimada (Sarasohn, 2010: 59). Pero aunque la parte inanimada no
tenga vida o conocimiento, ella nunca se da sola. La parte sensitiva le otorga vida y la
racional, conocimiento. As{, reiteramos, el conocimiento, en tanto movimientos que produce
la materia racional, puede ser humano, animal, vegetal o mineral, segtin cada figura (PL 2,
17). En otras palabras, las partes sensitivas y racionales de la materia son las partes vivas y
conocedoras, respectivamente, de la naturaleza; no se puede sostener que los sentidos sean
solo algo propio de los animales y la razén algo propio de los humanos, eso seria sostener
que la naturaleza es ignorante en su mayor parte, y estd muerta en todas sus partes que no
son animales (PL 2, 18).

Aunque cada especie tenga percepciones diferentes no por eso unas tienen conocimiento
y otras no. A decir de esta autora, una percepcién diferente no es una no percepcién. Caven-
dish plantea una posible objecién: hay quienes sostienen que es irreligioso afirmar que, a
excepcidn del ser humano, alguna criatura es racional. Lo que responde a esta acusacion
es que, por el contrario, es irreligioso sostener que la tnica criatura racional de toda la
naturaleza es el ser humano (PL 4, 30). Cavendish brinda dos ejemplos correspondientes al
conocimiento vegetal y mineral: una campana y una caja de sorpresas, que es un juguete de
madera. Cada uno de ellos en su propia especie tiene tanto conocimiento como un animal en
la suya (PL, 2, 13). La campana tiene conocimiento mineral y este juguete, al ser de madera,
conocimiento vegetal. Porque todos ellos tienen materia racional y el conocimiento consiste
en los movimientos de esta dltima. La autora sostiene que asumir que solo el ser humano
tiene razén es algo qué muestra un exceso de orgullo, autoconvencimiento y presuncién
(PL 4, 30).

Ahora bien, como adelantamos, al igual que en Fantasias filosdficas, encontramos en
las cartas una nocién amplia de razén junto con una concepcién mds acotada de ella. En
consonancia con su obra de juventud, vemos aqui una concepcién de la razén en sentido
amplio que es sinébnimo de esta materia racional y una concepcion de la razén en sentido
estricto que define de la siguiente manera:

El razonamiento es una comparacion de las diversas figuras con sus diversas posturas y
acciones en la mente, lo cual, unido a las distintas palabras, producidas por movimien-
tos sensitivos, informan a otra parte distinta y separada; como a otro hombre, sobre las
concepciones de su mente entendimiento, opiniones, y similares.”® (PL 1, 10)

13 «Reasoning is a comparing of the several figures with their several postures and actions in the Mind, which
joyned with the several words, made by the sensitive motions, inform another distinct and separate part, as an
other man, of their minds conceptions, understanding, opinions, and the like».

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



18 Claudia Aguilar

Esta definicién complementa de manera mds minuciosa lo sostenido en Fantasias
filosdficas, donde solo aparecia una pequefia mencién. La materia racional tiene distintos
efectos, entre ellos la comparacion antes mencionada, que llama razonar, y otro producto
peculiar es la fantasia. Asi, la concepcion de la obra de juventud segiin la cual la fantasia
es un producto de la materia racional continta en Philosophical Letters, aunque en esta
ocasién no nos remita a la imagen de los distintos bailes para explicar en qué consiste.
En la carta 16 de la tercera seccidn, encontramos también estd concepcion de la fantasia,
ya presentada en Fantasias filosoficas, como algo material hecho por la materia racional.
En esta ocasidn, la autora declara que una fantasia material no puede producir efectos
inmateriales, esto es, ideas de espiritus incorporales, negando nuevamente la existencia de
estos ultimos (PL 3, 16). Los apetitos son producto del movimiento de la materia sensitiva;
pero la fantasia (junto con las pasiones,'* la memoria y la imaginacién) es un efecto del
movimiento de la materia racional.

Ahora bien, como la materia sensitiva y la racional son muy parecidas en sus acciones
es dificil distinguirlas (PL 1, 12). Esta dificultad al distinguirlas no invalida lo sostenido
en Fantasias filosdficas respecto a que los espiritus racionales y los espiritus sensibles son
como compaileros de trabajo, con acciones distintas y delimitadas entre si. La parte racional
de la materia es similar a la sensitiva porque ambas son parte de la materia animada. Por eso,
aunque distinguibles entre si, es posible confundirlas (PL 1, 35). La fil6sofa insiste en su idea
de que la distincidn entre la materia racional y la sensitiva tiene que ver con que la materia
racional es mds sutil y pura y esto implica una diferencia entre sus efectos (PL 1, 37); pero
lo anterior no modifica la idea de cooperacién mutua entre la materia sensitiva y la racional.

En cuanto al cerebro, de modo similar a como lo hizo en su obra anterior, la autora
explica que lo que hay en cada cuerpo es una mezcla de materia animada racional y sensitiva,
asi como también materia inanimada. Por lo cual, no se puede asignar un lugar exclusivo
a la materia racional, otro lugar a la sensible y otra a la inanimada, sino que todos estos
grados de materia estdn mezclados entre si en todo el cuerpo. Por lo anterior, los sentidos y
el conocimiento no son una propiedad especifica inicamente del cerebro o de la cabeza. En
la carta 18 de la segunda seccién Cavendish se explaya sobre la relacién entre la fantasia,
la razén y el cerebro: su opinién es que la fantasia y la razén no estdn hechas solamente en
el cerebro. Si ellas suceden en el cerebro, no es porque es un cerebro, sino porque alli hay
materia sensible y racional. Pero ambas actdan en todas las partes de una figura, no solo en
el cerebro. Al igual que en su obra temprana, lo que llama aqui «alma» o «mente» de cada
criatura consiste en la parte racional de la materia de su figura, que produce la fantasia, los
pensamientos, etcétera. En breve, es un alma material (PL 2, 30). Como mencionamos, esta
concepcién del alma de los animales también pudimos observar en Fantasias filosdficas,
cuestién que denota nuevamente una continuidad entre ambas obras. La autora insiste en
que la mente humana es algo material y que la creencia humana de poder encontrar algo
inmaterial procede de su vanagloria: esta creencia en sustancias inmateriales en la naturaleza
es como la creencia en duendes que asustan a los nifios (PL 1, 18). En conclusién, vemos
asi que su concepcién de 1653 de que el cerebro es el lugar donde habita mayor materia
racional en una figura animal se contintia en esta obra de madurez. Sin embargo, al igual que

14 De este modo, son llamadas por Begley «pasiones racionales». (Begley, 2017)

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



Fantasia y razon en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales... 19

en Fantasias filosdficas, 1a materia racional (o, en los términos de su obra de juventud, los
espiritus racionales) no es algo que se ubique tnicamente en el cerebro, sino en toda porcién
de materia, en cada figura. Y toda esa materia racional de una figura es su mente o alma.

En verdad, en mi opinién, el hombre es mas irracional que cualquiera de esas criatu-
ras, cuando cree que todo el conocimiento no solo estd confinado a una sola clase de
criaturas, sino a una parte de una criatura en particular, como la cabeza o el cerebro
del hombre; porque ;quién puede pensar razonablemente que no hay otro conoci-
miento sensible y racional en la materia infinita, sino lo que estd solo en el hombre
o en las criaturas animales?'> (PL 4, 30)

Al respecto, la filosofa es taxativa: la materia racional estd tanto en los poros de la piel
como en las partes del cerebro; tanto en el talén como la cabeza. Esto hace que, aunque haya
diferencia de clases y tipos, en todas partes hay conocimientos. Por lo tanto, la diferencia de
conocimiento no es un argumento para sostener que algunas partes no tienen conocimiento
en absoluto. En definitiva, no solo todas las criaturas tienen conocimiento, sino también
todas sus partes (PL 2, 19); en tanto criaturas que son partes individuadas de una materia
infinita sensible y racional.

4. Conclusiones

El andlisis de las nociones de razén y fantasia nos muestra una continuidad taxativa entre
Fantasias filosoficas y Philosophical Letters. Ya se nombre a la razén como espiritus raciona-
les o de otra manera, esta se corresponde con la materia racional que habita cada figura de la
naturaleza. Asimismo, la fantasia es un producto de esta razén entendida en sentido amplio;
como asi también es un efecto de esta razon el razonar, la razén en sentido estricto. Por este
motivo, la fantasia no es menos racional que la razén en sentido estricto, porque ambas son
efectos de los espiritus racionales o materia racional, ambas son distintos movimientos de ella.
La fantasia ocupa un lugar menor dentro del andlisis de Philosophical Letters en comparacion
a su rol en Fantasias filosdficas. Pero, sin embargo, su concepcion de la fantasia se mantiene
en la obra de 1664. Poner de relieve la continuidad de ambas obras, y en especial de su con-
cepcion de la fantasia, es importante para valorar profundamente este escrito de juventud, que
no ha recibido tantos andlisis como otras producciones de la filésofa.

La continuidad de las obras también es observada en su concepcioén del conocimiento
de animales, vegetales y minerales, que permanece intacta entre 1653 y 1664. La defensa
del conocimiento animal, vegetal y mineral es de suma importancia en Fantasias filosdficas
y toma un lugar aiin mds protagdénico en las discusiones de Philosophical Letters. En las
cartas no teme discutir directamente esta postura con filésofos contemporaneos a ella. Por
lo anterior, vemos que el conocimiento de todas las criaturas no era solo un invento de su

15 «Truly, in my opinion, Man is more irrational then any of those Creatures, when he believes that all knowledg
is not onely confined to one sort of Creatures, but to one part of one particular Creature, as the head, or brain of
man; for who can in reason think, that there is no other sensitive and rational knowledg in Infinite Matter, but
what is onely in Man or animal Creatures?»

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025



20 Claudia Aguilar

fantasia en la obra temprana, sino también un producto de la razén en sentido estricto. Esta
concepcién del conocimiento como los movimientos de los espiritus racionales que habitan
en cada figura, ya sea animal, vegetal o mineral, es una idea previa a su lectura sistematica
de obras filosdficas, pero que no es abandonada con posterioridad al estudio correspondiente.
Tener en cuenta esta concepcidn, y considerarla en su complejidad, nos ayuda a evitar el
camino de aquellos mencionados en las cartas: que se consideran sabios y se rien con des-
precio de dicha opinién por un exceso de orgullo, autoconvencimiento y presuncion.

Bibliografia

Aguilar, C. (2020). Prélogo a Cavendish, M. (2020), Fantasias filosoficas. Buenos Aires:
Rara Avis.

Azevedo Zapata, D. M. (2017). Margaret Cavendish, Escritura, Estilo y Filosoffa Natural.
Kriterion, 137, 271-290. https://doi.org/101590/0100-512X2017n13703dmaz.

Begley, J. (2017). The Minde is Matter Moved: Nehemiah Grew on Margaret
Cavendish. Intellectual History Review Department of English, University of Oxford, 4
(27), 1-22. https://doi.org/10.1080/17496977.2017.1294862.

Boyle, D. (2018). The Well-Ordered Universe: the Philosophy of Margaret Cavendish. New
York: OUP.

Broad, J. (2011). Is Margaret Cavendish worthy of Study Today? Studies in History and
Philosophy of Science, 42 (3), 457-461. https://doi.org/10.1016/j.shpsa.2011.02.004.
Calvente, S. (2022). Una aproximacion al pensamiento de Margaret Lucas Cavendish. En
S. Manzo (coord.). Filosofas y filosofos de la modernidad. Nuevas perspectivas y mate-

riales para el estudio. La Plata: EDULP.

Cavendish, M. (2020). Fantasias filosdficas. Buenos Aires: Rara Avis.

Cavendish, M. (1664). Philosophical Letters, or, Modest Reflections Upon some Opinions
in Natural Philosophy, Maintained by several Famous and Learned Authors of this Age.
Londres.

Descartes, R. (1997). Las pasiones del alma. Madrid: Tecnos.

Descartes, R. (2004). Discurso del método / Meditaciones metafisicas. La Plata: Terramar.

Duncan, S. (2012). Debating Materialism: Cavendish, Hobbes, and More. History of Philo-
sophy Quarterly, 29 (4), 391-409.

Goldberg, B. (2017). Epigenesis and the rationality of nature in William Harvey and Mar-
garet Cavendish. History and Philosophy of the Life Sciences, 39 (2), 1-23. https://
doi:10.1007/s40656-017-0134-5.

Hock, J. (2018). Fanciful Poetics and Skeptical Epistemology in Margaret Cavendish’s Poems
and Fancies. Studies in Philology, 115 (4), 766-802. https://doi:10.1353/sip.2018.0029.

Manzo S. & Calvente S. (2022). El empirismo y el racionalismo modernos: definiciones,
evaluaciones y alternativas. En S. Manzo (coord.). Filosofas y filosofos de la moderni-
dad. Nuevas perspectivas y materiales para el estudio. La Plata: EDULP.

Michaelian, K. (2009). Margaret Cavendish’s Epistemology. British Journal for the History
of Philosophy, 17 (1), 31-53. https://doi:10.1080/09608780802548259.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025


https://doi.org/101590/0100-512X2017n13703dmaz
https://doi.org/10.1080/17496977.2017.1294862
https://doi.org/10.1016/j.shpsa.2011.02.004

Fantasia y razon en Margaret Cavendish. O acerca del conocimiento de animales, vegetales... 21

Monroy Nasr, Z. (2014). Margaret Cavendish y sus criticas observaciones a la Filosoffa
Experimental. En Platas Benitez, V. & Toledo Marin, L. (Eds.) (2014). Fildsofas de la
Modernidad temprana y la Ilustracion. México: Universidad Veracruzana, Biblioteca
Digital de Humanidades.

Peterman, A. (2019). Margaret Cavendish on Motion and Mereology. Journal of the History
of Philosophy, 57 (3), 471-499. https://doi:10.1353/hph.2019.0055.

Sarasohn, L. (2010), The Natural Philosophy of Margaret Cavendish: Reason and Fancy in
the Scientific Revolution. Baltimore: John Hopkins University Press.

Daimon. Revista Internacional de Filosofia, n° 96 (Septiembre-Diciembre) 2025





