
Cartaphilus 

ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 181-185

181 

CHRISTIAN SNOEY ABADÍAS 

La ficción como un modo de conocimiento de la historia. 
Ricardo Piglia, Martín Caparrós, Alejandro Zambra 

Murcia: EDITUM, 2024. 

BERNAT CASTANY PRADO 

UNIVERSITAT DE BARCELONA (ESPAÑA)

Decía Silvina Ocampo que el 
trauma es aquello que nunca deja de 
suceder. Claro que no hace falta que 
el pasado sea traumático para que 
éste siga sucediendo siempre. Como 
suele decirse, todo pasado es co-
presente (o todo presente es co-
pasado). De ahí que la historia sea 
una vía de doble sentido, en la que 
los coches a veces se chocan. Y es 
que, en la mayor parte de las 
ocasiones, no conocemos las causas, 
esto es, lo sucedido, sino sólo los 
efectos, esto es, el suceder. No es 
extraño, pues, que, a lo largo del 
siglo XX, y en paralelo con la crisis 
pirrónica que supuso la confluencia 
del nietzscheanismo, el giro 
lingüístico, la posmodernidad, la 
crisis de la posibilidad y las diversas 
revoluciones científicas, algunos 
historiadores hayan renunciado a la 

posibilidad de acceder al noúmeno histórico conformado por lo sucedido, y hayan 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 181-185 BERNAT CASTANY PRADO

182 Cartaphilus 

empezado a atender a los fenómenos históricos que constituyen sus efectos. Para 
lo cual resultó necesario renovar los instrumentos mediante los cuales la 
historiografía trata de explicarse el pasado. ¿Cómo? Primero, tomando conciencia 
del carácter literario (lo cual no significa falso, sino, simplemente, limitado, 
imperfecto y específico, esto es real) de dichos instrumentos, y, segundo, afinando 
esos mismos instrumentos, con el objetivo de dar cuenta de la incognoscibilidad 
del hecho histórico; de desarrollar un acercamiento lateral que se ocupe de sus 
efectos; o con el de revelar y desactivar las historias oficiales que el poder suele 
aconsejarnos. Todos estos temas son los que Christian Snoey Abadías trata en La 
ficción como un modo de conocimiento de la historia (Editum, 2024), con un estilo 
tan exquisito como preciso, un bagaje de lecturas tan amplio como variado, y la 
capacidad de clarificación propia de un rompehielos. 

Partiendo de la noción de “poética implícita”, que Ricardo Piglia acuñó en 
Las tres vanguardias, a tenor de un fragmento de una carta de Gustave Flaubert a 
Louise Colet, según el cual: “Cada obra tiene su propia poética en sí, que es 
necesario encontrar”, el autor estudia hasta qué punto toda ficción, en general, y 
toda ficción histórica, en particular, encierra una u otra concepción de la historia. 
Así, rechazando la perspectiva que concibe la ficción como una “fantasía 
desactivada”, y “mentirosa”, este libro nos muestra la ficción como un modo de 
conocimiento histórico. Consciente de que no existe un solo modo de 
conocimiento universal, sino diversas regiones cognoscitivas particulares, con sus 
legalidades específicas (concepción de la verdad, métodos de conocimiento, etc.), 
entre las que debe existir una relación diplomática, multilateral y dialéctica, el 
autor ha decidido ocuparse de una de esas regiones, o aun mejor dicho, de la 
intersección de dos de esas regiones, ya que no entiende la literatura como un 
mero adorno que ordena, facilita, embellece y fija, sino como un mecanismo de 
indagación, tan válido en sus términos, como muchos de aquellos que el 
paradigma cognoscitivo moderno optó por privilegiar. 

En el primer capítulo, titulado “Las imágenes de la historia”, Christian Snoey 
Abadías muestra, a partir del análisis de un poema como “Fundación mítica de 
Buenos Aires”, de Jorge Luis Borges, cómo la pugna por las imágenes mediante las 
cuales nos representamos, y nos representan, la historia es una cuestión central a 
lo largo de toda la política del siglo XX. Invoca el autor obras como Metahistoria, 
de Hayden White, La escritura de la historia, de Michel de Certeau y Tiempo y 
narración, de Paul Ricoeur, quienes lograron generalizar la duda acerca de la 
coincidencia perfecta entre lo sucedido en el pasado y los textos historiográficos. 
Una brecha que no debería llevarnos a negar toda posibilidad de conocimiento 
histórico, sino a explorar nuevas estrategias, como, por ejemplo, la escritura 
literaria, y a afinar las ya existentes, tomando conciencia del grado de elaboración, 
y a veces de distorsión, historiográfica que implican los inevitables filtros 
“literarios”, como: el uso de las metáforas, símbolos o alegorías, la decantación en 
tal o cual género literario básico, la selección de uno u otro tipo de personaje, o 
incluso la adopción de un estilo de aires más o menos dubitativos, dogmáticos, 
azarosos o fatalistas. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 181-185 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

183 Cartaphilus 

En el segundo capítulo, titulado “Las ficciones de horizonte de reflexión 
histórica”, el autor realiza, primero, una breve historia de las relaciones entre la 
literatura y la historiografía, siempre con el objetivo de poner en cuestión la inercia 
historiográfica a reducir lo literario a lo estilístico, y el consiguiente convencimiento 
de que lo sucedido es un referente objetivo, exterior, cognoscible, simple y fijo. 
Para ello, el autor recurre a la obra de autores como Jablonka, Barthes, Kovacsis o 
Vicente Luis Mora. A continuación, Snoey Abadías distingue entre la novela 
histórica tradicional y la llamada “nueva novela histórica”, en la estela de La nueva 
novela histórica de América Latina (1993), de Seymour Menton. Un género que se 
caracterizaría, no sólo por sus innovaciones temáticas y formales, sino, sobre todo, 
por su posición crítica y de resistencia frente a la Historia (sic) como discurso 
legitimador del poder. De ahí que el autor considere el término “Historia” como 
una gran palabra en ruinas, que no sólo ha puesto en el centro de la narrativa 
histórica el tema de la indecibilidad de la historia, tal y como puede verse en La 
Historia, de Martín Caparrós, sino que también ha supuesto un giro intimista, ya 
que los textos ya no atienden al macrotexto, sino al microtexto, de la historia, en 
un giro casi fenomenológico, que se desentiende, como dijimos,  del noúmeno 
histórico, para ocuparse sólo de los efectos de la historia sobre la vida, no ya de la 
nación (que sería algo así como el “flogisto” de la historia y la filología), sino de tal 
o cual individuo en concreto. 

En el tercer capítulo, titulado “La ficción como un modo de conocimiento 
de la historia”, el autor analiza diversos mecanismos de conocimiento histórico 
explorados por la literatura del siglo XX. Tal sería el caso, por ejemplo, de una 
novela como El entenado, de Juan José Saer, donde no se somete la literatura a la 
noción (o moción) de verdad histórica, ya que no se busca dilucidar si el hecho que 
narra es verdadero o falso, sino complejizar la idea que podamos hacernos de él 
mediante la ficción. Por esta razón, Saer considera que su obra es más una 
“antropología especulativa” que una mera reconstrucción histórica o arqueológica. 
El autor también reflexiona sobre cómo toda narración introduce un cierto sentido 
y un cierto orden en aquello que narra. Lo cual no es un problema cuando se trata 
de una “mera” ficción. Pero sí puede serlo cuando se trata de un hecho histórico, 
puesto que nunca sabremos exactamente hasta qué punto y de qué modo la 
narración es la fuente del orden y el sentido que “la historia” a veces parece tener. 

El cuarto capítulo ya se centra en la obra de Ricardo Piglia, quien dijo, en 
Crítica y ficción, que la historia es como una novela policial al revés, en la que 
“están todos los datos pero no se termina de saber cuál es el enigma que se puede 
descifrar.” La cuestión es que, para Piglia, la historia es un reservorio de ficciones, 
de cuyo interior el historiador extrae restos, pistas, murmullos y apariencias, pero 
cuyo centro siempre estará elidido, mediado por la desaparición y la ausencia. Esta 
es, precisamente, la idea estructural de una novela como Respiración artificial, en 
la que los materiales giran, como un cinturón de asteroides, en torno a un planeta 
oculto, o volatilizado, que constituye el centro enigmático de la novela, cuyo centro 
de gravitación invisible debe ser reconstruido. De modo que el centro de la novela 
es la misma búsqueda de un sentido a partir de una nube centrífuga de indicios. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 181-185 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

184 Cartaphilus 

De ahí el epígrafe de dicha novela, que procede de un célebre poema de T. S. Eliot, 
y según el cual: “hemos adquirido la experiencia, pero extraviamos el sentido / y 
acercarse al sentido restaura la experiencia”. Si bien esa experiencia de sentido va 
a darse, necesariamente, “de otra forma”. Una forma que es necesariamente 
narrativa, porque, como nos recuerda Beatriz Sarlo: “No hay testimonio sin 
experiencia, pero tampoco hay experiencia sin narración”. 

El quinto capítulo se centra en la obra de Martín Caparrós, quien escogió 
significativamente como epígrafe de Lacrónica una cita de Ricardo Piglia, según la 
cual: “La verdad tiene la estructura de una ficción donde otro habla.” Y es que, en 
la obra de Caparrós se proyecta hacia el otro, con la esperanza de que este 
desplazamiento de perspectiva le permita decir aquello que parecía imposible de 
decir. Esta voluntad es una de las líneas rectoras de toda la obra de Martín Caparrós, 
tal y como el autor estudia pormenorizadamente en obras como Ansay, Larga 
distancia, La Historia, El interior, El hambre o Echeverría. 

En el sexto y último capítulo, Snoey Abadías se ocupa de la obra de 
Alejandro Zambra, y en particular de Formas de volver a casa, donde se apunta a 
la dimensión moral de la participación en la historia, y se da un giro interior, que 
se ocupa no tanto de tratar de representar el noúmeno histórico, como de mostrar 
los efectos concretos que éste tiene sobre individuos particulares. Comentando 
textos como “Literatura de los hijos” (No leer, 2008), Tiempo pasado, de Beatriz 
Sarlo o Pasados singulares, de Enzo Traverso, el autor estudia el giro subjetivista, 
o más aún, personalista, en tanto que la historia es presentada a través de la 
experiencia familiar. Es importante la noción de “posmemoria”, desarrollada por 
Beatriz Sarlo, según la cual “toda experiencia del pasado es vicaria, porque implica 
sujetos que buscan entender algo colocándose, por la imaginación o el 
conocimiento, en el lugar de quienes lo experimentaron realmente. Toda 
representación del pasado es una re-representación, algo dicho en lugar de un 
hecho.” De ahí que el planteamiento narrativo de Formas de volver a casa se sitúe 
en el punto en que friccionan intimidad e historia. Finalmente, Christian Snoey 
Abadías se ocupa de una novela como Poeta chileno, a partir de los conceptos de 
alegría y de ternura. Porque ya no se trata de un libro de “literatura de los hijos”, 
pues, como señala el autor, la historia está presente, sí, sólo que por su elocuente 
ausencia, en contraste con la experiencia de intimidad, alegría y ternura. Una 
alegría y una ternura que cristalizan en el final de la novela, que no debe 
entenderse como un final feliz de cuentos de hadas, que sugiere la superación de 
las características estructurales de la realidad, como son la mutabilidad, la 
imperfección o la impureza (lo cual no constituiría más que una fantasía nihilista), 
sino que asiente con ellas valientemente. 

Sin duda, La ficción como un modo de conocimiento de la historia, de 
Christian Snoey Abadías, es un libro que sabe poner a dialogar a los muchos libros 
que invoca, a la vez que se obliga a dialogar consigo mismo. A lo largo de más de 
cuatrocientas páginas se suceden incansablemente los matices exactos, las 
asociaciones inesperadas, las lecturas brillantes y las síntesis utilísimas. Por si esto 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 181-185 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

185 Cartaphilus 

no fuese suficiente, el estilo que el autor ha logrado acuñar en estas páginas es la 
confluencia que hoy tantos buscan (y tan pocos encontramos) del rigor académico 
y la amenidad ensayística. Sin duda, este libro está destinado a erigirse en una obra 
de referencia, no sólo en los estudios de literatura hispanoamericana, sino también 
en los estudios de teoría de la literatura e historiografía. 

 

 

 

 

 




