
Cartaphilus 

ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149

128 

“Ideas de la Mothe Le Vayer” (1751)

“Dios o Respuesta al Sistema de la naturaleza de 
D'Holbach” (1770)

de 

Voltaire 

TRADUCCIÓN Y ANOTACIÓN DE 

BERNAT CASTANY PRADO 

Traducción y anotación de dos textos de Voltaire inéditos en español: “Ideas de La 
Mothe Le Vayer” (1751), que pone en boca del libertino erudito La Mothe Le Vayer 
algunas de las ideas principales del propio Voltaire, y “Dios o Respuesta al Sistema 
de la naturaleza de D’Holbach” (1770), que es una respuesta de corte deísta frente 
al ateísmo del divin D’Holbach. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

129 Cartaphilus 

 

 

IDEAS DE LA MOTHE LE VAYER (1751)53 

 

 

I. 

Si los hombres fuesen razonables, tendrían una religión capaz de hacer el 
bien e incapaz de hacer el mal. 

 

II. 

¿Cuál es la religión peligrosa? ¿No es, claramente, aquella que, 
estableciendo dogmas incomprensibles, despierta inevitablemente en los 
hombres las ganas de explicar esos dogmas, cada uno a su manera, excitando de 
este modo las disputas, los odios y las guerras civiles? 

 

 
53 Traducimos a partir de la edición de Louis Moland en Œuvres complètes de Voltaire [OCV], Garnier, 

París, 1887, vol. 23, págs. 489-492. Los editores de Kehl, que realizaron la primera edición 

de las obras completas de Voltaire, en 1785, proponen sin total seguridad la fecha de 1751.  

François La Mothe Le Vayer (1588-1672) fue una de las figuras más importantes de los libertinos 

eruditos (René Pintard) o libertinos barrocos (Michel Onfray). Heredero de la biblioteca de 

Marie de Gournay, quien, a su vez, heredó la biblioteca de Michel de Montaigne, La Mothe 

Le Vayer, que formará el primer grupo libertino, la Tétrade libertine, junto con Elie Diodati, 

Pierre Gassendi y Gabriel Naudé, se erigirá, junto a Pierre Charron, en la principal correa 

de transmisión entre el autor de los Ensayos y los libertinos, que desarrollarán y 

radicalizarán su escepticismo pirrónico, su física naturalista y su ética hedonista. Son 

célebres sus Cuatro diálogos hechos a imitación de los antiguos (1630, editado como 

Diálogos del escéptico, traducción de Fernando Bahr, El cuenco de Plata, Buenos Aires, 

2005) o De la virtud de los paganos (1641, editado y traducido por Bernat Castany Prado, 

en Laetoli, Pamplona, 2021). Voltaire lo presenta brevemente en El siglo de Louis XIV 

(1751): “La Mothe Le Vayer (François de), nacido en París en 1588. Preceptor del Duque 

de Orléans, hermano de Louis XIV, al que enseñó también durante un año; historiógrafo 

de Francia, consejero de Estado, gran pirrónico, y muy conocido por tal. Su pirronismo no 

impidió que se le confiase una educación tan preciosa. Se halla mucha ciencia y razón en 

sus obras, aunque demasiado difusa. Fue el primero en combatir con éxito esta opinión 

que nos sienta tan mal: que nuestra moral vale más que la de la Antigüedad. Su tratado 

de la Virtud de los paganos es apreciado por los sabios. Su divisa era: “De las cosas más 

seguras, la más segura es dudar”, igual que la de Montaigne era: “Que sais-je?” Murió en 

1672.” (OCV, vol. 14, pág. 87) 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

130 Cartaphilus 

III. 

¿La religión peligrosa no es aquella que, diciéndose independiente de los 
soberanos y de los magistrados, se halla forzosamente enfrentada a los 
magistrados y a los soberanos? 

 

IV. 

¿No es aquella que, escogiendo para sí un jefe fuera del estado, se halla 
necesariamente en guerra, pública o secreta, con el estado? 

 

V. 

¿No es aquella que, habiendo hecho correr sangre humana durante 
diversos siglos, puede seguir haciéndola correr en nuestros días? 

 

VI. 

¿No es aquella que, habiendo sido enriquecida por la imbecilidad de los 
pueblos, se ve llevada a conservar sus riquezas por la fuerza, si puede, y por el 
fraude, si le falta la fuerza? 

 

VII. 

¿Cuál es la religión que puede hacer bien sin poder hacer mal? ¿No es la de 
la adoración del Ser supremo prescindiendo de todo dogma metafísico? ¿La que 
se hallaría al alcance de todos los hombres; la que, depurada de toda superstición 
y alejada de toda impostura se contentaría con dirigirle a Dios acciones de gracia 
solemnes, sin pretender entrar en los secretos de la divinidad? 

 

VIII. 

¿No sería aquella que dijese: «Seamos justos», sin decir «Odiemos, 
persigamos a gente honrada que no creen que Dios es pan, que Dios es vino, que 
Dios tiene dos naturalezas y dos voluntades, que Dios es tres, que sus misterios 
son siete, que sus órdenes son diez, que nació de una mujer, que esta mujer es 
virgen, que murió, que detesta al género humano hasta el punto de quemar para 
siempre jamás a todas las generaciones, con la excepción de los monjes y de 
aquellos que creen en los monjes?» 

 

 

 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

131 Cartaphilus 

IX. 

¿No sería aquella que dijese: «Siendo Dios justo, recompensará al hombre 
de bien y castigará al malvado» ; que se atuviese a esta creencia razonable y útil, 
y que nunca predicaría otra cosa que no fuera la moral? 

  

X. 

Cuando se tiene la desgracia de hallar en un Estado a una religión que 
siempre ha luchado contra el estado, a la vez que se infiltra en él; que está fundada 
sobre un amasijo de supersticiones acumuladas siglo tras siglo; que tiene por 
soldados a fanáticos distinguidos en diversos regimientos, negros, blancos, grises 
o mínimos, cien veces mejor pagados que los soldados que vierten su sangre por 
la patria; cuando dicha religión ha insultado a menudo el trono en nombre de Dios, 
ha despojado a los ciudadanos de sus bienes en nombre de Dios, ha intimidado a 
los sabios y ha pervertido a los débiles, ¿qué debe hacerse ? 

 

XI. 

¿No debemos comportarnos con ella del mismo modo que un médico 
habilidoso trata a una enfermedad crónica? No pretende empezar por curarla, 
pues sabe que se arriesgaría a inducir en su enfermo una crisis mortal, sino que 
ataca el mal de forma progresiva y disminuye los síntomas. El enfermo no 
encuentra una salud perfecta, sino que vive en un estado tolerable, con la ayuda 
de un régimen sano. Así es como se trata hoy en día la enfermedad de la 
superstición en Inglaterra y en todo el Norte por parte de muy grandes príncipes, 
por sus ministros y por los ministros de la nación. 

 

XII. 

Sería tan útil como sencillo abolir todas las tasas vergonzosas que se pagan 
al obispo de Roma bajo diferentes nombres, y que no son, en efecto, más que una 
simonía disfrazada. Sería, a la vez, conservar el dinero que sale del reino, romper 
una cadena ignominiosa y reforzar la autoridad del gobierno. 

Nada sería más ventajoso y más fácil que reducir el número inútil y 
peligroso de los conventos, y aplicar a la recompensa de los servicios las rentas de 
la ociosidad. 

Las hermandades, los penitentes, blancos o negros, las falsas reliquias, que 
son incontables, podrán ser proscritas con el tiempo, sin el más mínimo peligro. 

A medida que una nación se vuelve más ilustrada, se le quita el alimento a 
su antigua necedad. 

De ese modo, una ciudad que hoy pudiese alzarse en armas para defender 
las reliquias de san Pancracio se reirá mañana del objeto de su culto. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

132 Cartaphilus 

Se gobiernan los hombres mediante la opinión dominante, y la opinión 
cambia cuando la luz se extiende. 

Cuanto más se perfecciona la civilización, menos necesidad se tiene de las 
prácticas religiosas. 

Cuanto más despreciadas son las religiones, más verdadera es la religión 
que se establece en todos los espíritus. 

Cuanto menos se respetan las invenciones humanas, más se adora a Dios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

133 Cartaphilus 

 

DIOS O RESPUESTA AL SISTEMA DE LA NATURALEZA DE 

D’HOLBACH (1770)54 

 

Si, después de haber reconocido un Dios supremo, le está permitido a 
nuestros débiles cerebros, que pueden en cualquier momento volverse imbéciles, 
razonar sobre nuestro señor eterno, me dirigiré al filósofo elocuente y metódico, 
aunque difuso y poco correcto, en cuyo libro del Sistema de la naturaleza se alza 
infelizmente contra todas las nociones de la Divinidad. 

Destrona al Dios de los supersticiosos y al de los bribones, pero yo le suplico 
que no pretenda destronar también al Dios de las personas honradas y al de los 
sabios. 

Todo nos anuncia un Ser supremo, nada nos dice cómo es. La razón enseña 
a Dios, mientras que el sofisma lo define. El dogmático sociniano Abadias55 y el 
charlatán Houteville56 le hablan al género humano como a un colegial al que le 
diesen clases. En cambio, Sócrates, Cicerón, Montaigne y Bacon dudaban57. 

 

 
54 Voltaire publicó su Dios o Respuesta al Sistema de la naturaleza en Ginebra, en 1770. Voltaire 

volverá a tratar dicha cuestión en las entradas “DIOS” y “ESTILO” de sus Cuestiones sobre 

la Enciclopedia, publicado en Ginebra, en 1771. La obra a la que Voltaire responde es el 

Sistema de la naturaleza, o De las leyes del mundo físico y del mundo moral (1770), que 

fue publicada, primero, bajo el seudónimo de Jean-Baptiste de Mirabaud, pero cuyo autor 

era Paul Henri Thiry, Barón d’Holbach (1723-1789). Hay traducción al español en la 

editorial Laetoli, Pamplona, 2008. Dicha obra no sólo es un compendio del materialismo 

filosófico más radical, sino que niega explícitamente la existencia de Dios, afirmando que 

la religión, nacida del miedo y para dar miedo, nos aleja de la verdadera moral natural. Al 

no hallarse el texto en OCV, traducimos directamente del texto de 1770, reproducido en 

Tout Voltaire.  

55 Jacques Abbadie (ca. 1654-1727) fue un teólogo calvinista francés, autor de un Tratado de la 

verdad de la religión cristiana (1684) y de un Tratado de la divinidad de Nuestro Señor 

Jesucristo (1689). El socinianismo es una doctrina cristiana antitrinitaria considerada 

herética por la Iglesia católica fundada por el reformador y pensador italiano Fausto 

Socino (1539-1604). Véase SC, sección 3, final; y HL, hom. 5. 

56  Claude-François-Alexandre Houteville o Houtteville (1686-1742) fue un apologeta católico 

francés enemigo de la tolerancia y muy crítico con la filosofía de Spinoza. En la primera 

nota al capítulo 22 de EI, Voltaire dice: “¿Abbadie y Houteville no estaban tan locos como 

Tertuliano?” Véase CR, consejo 19. 

57 Véanse al respecto los argumentos de Voltaire en El filósofo ignorante (1766). 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

134 Cartaphilus 

1º. Tras haber leído dos veces vuestra obra con toda la atención de la que 
soy capaz, y, tras haberla comparado con algunos otros escritos publicados hace 
poco tiempo, he aquí lo que pienso del curso de vuestras ideas. Me parece ver que 
los crímenes religiosos han sublevado vuestro corazón. Las opiniones de algunos 
teólogos ultramontanos, las decisiones de algunos consultores de Roma y los 
engaños de algunos monjes enemigos de la realeza y de la magistratura os han 
parecido el colmo de la extravagancia humana en aquellos que han soltado tantas 
absurdidades, y en aquellos que las han alentado. 

Por otra parte, Lutero, excitando a la guerra civil, y Calvino, encendiendo 
las mismas hogueras de las cuales apenas escapó en su propio país; las 
abominables cruzadas contra los feroces husitas, y antes contra todo el 
Languedoc58, han alarmado vuestra sensible imaginación. Habéis visto en la Iglesia 
cristiana dos o tres facciones continuamente ocupadas en destruirse 
encarnizadamente durante diecisiete siglos. Los mahometanos os han parecido 
unos fanáticos sanguinarios. No habéis querido saber nada ni del Dios de León X, 
ni del de Lutero, ni del de Solimán. Os habéis visto como rodeado de olas de sangre 
que la religión ha derramado, y de los cadalsos con los que ha cubierto la tierra. 
Vos y vuestros seguidores no habéis podido creer que haya un Dios en cuyo 
nombre se cometiese esta multitud de crímenes, y que no lo impidiese.  

A este horror por tantas escenas sangrientas se le ha sumado el desprecio 
por las necedades de la escolástica. Triunfáis en vuestro elocuente capítulo 
tercero, segunda parte, cuando combatís a los soñadores escolásticos que han 
compuesto a Dios de cualidades negativas, o que le han conferido atributos 
humanos. Decís que un ser revestido a la vez de tantas cualidades discordantes no 
puede ser más que un ser imaginario 59 . ¿Y a quién atacáis? Al Dios de 
Buenaventura, de Alberto Magno, de Scoto, de Sánchez, de Suárez, de los 
licenciados de Salamanca. Os confieso que su Dios no es en absoluto el mío. Mi 
Dios es el señor de toda la naturaleza, que me ha dado la idea de la justicia y de la 

 
58 Sobre los husitas, véase HL, hom. 5; y EI, cap. 37. Sobre la cruzada albigense contra los cátaros, 

en el Languedoc, véase EI, cap. 28.. Para una historia de la violencia religiosa, en general, 

véase DH, cap. 42.   

59 Dice D’Holbach: “De este confuso montón de cualidades negativas resulta el Dios teológico, este 

todo metafísico del que al hombre le será siempre imposible formarse idea alguna. En 

este ser abstracto todo es infinitud, inmensidad, espiritualidad, omnisciencia, orden, 

sabiduría, inteligencia, poder sin límites. Al combinar estas vagas palabras o sus 

modificaciones se creyó hacer algo. Se extendieron estas cualidades por el pensamiento 

y se creyó haber hecho un Dios, cuando lo que se había hecho era una quimera; se supuso 

que estas perfecciones o cualidades debían convenir a Dios, ya que no convienen a nada 

de lo que conocemos; se creyó que un ser incomprensible debía tener unas cualidades 

inconcebibles. Éstos son los materiales de los que se sirve la teología para componer el 

fantasma inexplicable ante el cual ordena al género humano caer de rodillas.” (Sistema de 

la naturaleza, Laetoli, Pamplona, 2008, II, cap. 3, pág. 301) 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

135 Cartaphilus 

beneficencia al darme el pensamiento. Puedo, pues, creer que quiere que sea 
justo y haga el bien. He aquí las dos bases sobre las cuales se funda mi culto. Que 
Scoto, Suárez y Sánchez desaparezcan, y que Dios me quede. ¿Encontráis esta 
teología discordante, incoherente y absurda? 

 

2º. Mostráis cuán ridículo es para los hombres necios y débiles pedirle a 
Dios que él altere las leyes eternas para curar a un glotón de la fiebre cuya 
glotonería misma le ha provocado, o para proteger a un pequeño país contra otra 
pequeña nación. Pero el sabio no pronuncia nunda tales deseos, sino que se 
resigna a Dios y a la necesidad. No le reza a Dios para que ayude a los persas a 
matar a los turcos, o para que los turcos sean matados por los persas. 

 

3º. Si pienso como un científico, sin un Dios no hallo más que un abismo de 
incomprensiones. La palabra “naturaleza” no es, para mí, más que una palabra, 
pero la idea de un agente inteligente me da razón de lo poco que se halla a mi 
mano. Con él concibo algo, sin él no concibo nada. Sin un Dios no puedo tener la 
idea del orden; sin un Dios me parece imposible que todo haya sido ordenado tal 
y como lo está. (Ved el artículo “Causa final”)60. 

 
60 Voltaire también usa el argumento del diseño inteligente o argumento teleológico en HL, hom. 

1; DE, diálogo 2; y en DL, diálogo 1. Tal y como señala el mismo Voltaire, en la entrada 

“CAUSAS FINALES” de su Diccionario filosófico, tras exponer algunos “peligrosos” párrafos 

del Sistema de la naturaleza de D’Holbach, al que considera “hombre superior al Spinoza”, 

Voltaire se dispone a refutarlo: “He aquí la respuesta a esos argumentos en la sección 

siguiente, escrita mucho antes que el Sistema de la Naturaleza. Todas las piezas que 

componen la máquina de este mundo parecen hechas unas para otras. Algunos filósofos 

se jactan de burlarse de las causas finales, que negaron Epicuro y Lucrecio. Paréceme, sin 

embargo, más justo que nos burlemos de Lucrecio y de Epicuro. Nos dicen que los ojos no 

se formaron para ver, pero que los hemos aprovechado para ese uso cuando nos dimos 

cuenta de que servían para eso. En su opinión, no estamos dotados de boca para hablar 

ni comer, ni de estómago para digerir, ni de corazón para recibir la sangre de las venas y 

enviarlas a las arterias, ni de pies para andar, ni de oídos para oír. Esos filósofos, sin 

embargo, confiesan que los sastres les hacen trajes para vestirse y los arquitectos casas 

para vivir, y se atreven a negar a la naturaleza, a la inteligencia universal, lo que conceden 

a los obreros más insignificantes. No conviene, sin embargo, abusar de las causas finales. 

Inútilmente el prior en el Espectáculo de la Naturaleza sostiene que el océano tiene 

mareas para impedir que los buques entren con más facilidad en los puertos y evitar que 

el agua del mar se corrompa; en vano dirá que las piernas han sido creadas para llevar 

botas y la nariz para llevar anteojos; para poder afirmar el fin verdadero por el que una 

causa obra, se necesita que su efecto sea de todos los tiempos y de todos los lugares. No 

ha habido busques en todas las épocas ni en todos los mares; luego no puede decirse que 

el Océano haya sido creado para los buques. Es ridículo sostener que la naturaleza haya 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

136 Cartaphilus 

Atribuís a la sola materia el poder de la gravitación, el poder de comunicar 
el movimiento, etc.; pero es lo que suponéis y no lo que demostráis. Me parece 
que caéis en el defecto que reprocháis con razón a tantos teólogos, que es el de 
empezar por admitir lo que se halla en cuestión61. Hay que saber si es posible que 
la materia se organice a sí misma, que haga a la vez bocas para comer, dientes 
para masticar, un estómago para digerir, un corazón para recibir la sangre de las 
venas y para devolverla a las arterias, una matriz para acoger y para nutrir un feto 
que sale en el momento preciso, etc. 

 

4º. Siempre he tratado de comprender cuál era la naturaleza de la materia 
a la hora de componer una máquina hidráulica, encerrada en otra obra de 
mecánica, y de ajustar a la circulación perpetua de veinte licores diferentes un 
laboratorio perpetuo de química; de unir a estas tres operaciones los sentimientos 
y el pensamiento; y, en fin, de dar a una mitad de estos autómatas órganos 
diferentes a los de la otra mitad, siendo además todos estos órganos formados los 
unos para los otros, pues se buscan por una atracción invencible, de tal manera 
que dos de estas máquinas sensibles, habiéndose unido voluntariamente, 
producen una tercera. He pensado en este problema durante cerca de sesenta 
años. Todos aquellos que han ejercido su razón lo han examinado. Nadie ha sabido 
jamás explicarlo. Afirmáis que todo lo que la materia produce es su esencia. Pero 
la esencia es la propiedad, sin la cual una cosa jamás puede ser. No obstante, no 
hay más que una muy pequeña cantidad de materia que sea organizada de este 
modo. Así, pues, esa organización no es su esencia. 

 

5º. Combatís al gran metafísico Samuel Clarke62, pues consideráis que la 
materia eterna no tiene necesidad de un motor.  

Creo que la materia supuesta eterna necesita de un motor, porque no 
puedo comprender que sea capaz de hacer por sí misma movimientos 
eternamente regulares, y de producir generaciones de animales siempre 
semejantes a sus padres. 

 
obrado en todas las épocas ajustándose a las invenciones de nuestras artes arbitrarias, 

que todas han aparecido tarde en el mundo; pero es evidente que si las narices no han 

sido creadas para los anteojos, se han creado para que tengan asiento en ellas el sentido 

del olfato, y que existen narices desde que existen hombres. Cicerón, que dudaba de todo, 

no dudaba, sin embargo, de las causas finales.” (Voltaire, Diccionario filosófico, op. cit., 

vol. II, págs. 30-31) 

61 Sobre el argumento del diadelo o círculo vicioso, véase HL, hom. 1.  

62 Samuel Clarke (1675-1729) fue un teólogo y filósofo inglés conocido, sobre todo, por un Tratado 

de la existencia de Dios y de la religión natural y revelada (1704-1706). Voltaire habla de 

él en EI, “Prólogo” y “Nota a la traducción” de su EI; y en HL, hom. 1. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

137 Cartaphilus 

 

6º. Decís en el capítulo II, página 23, de la primera parte: “Si se hubiese 
observado la naturaleza sin prejuicios, se tendría la convicción, desde hace tiempo, 
de que la materia actúa por sus propias fuerzas y no necesita ningún impulso 
externo para ser puesta en movimiento. Se habría observado que cuando las 
mezclas son puestas unas al alcance de otras para que puedan actuar, el 
movimiento se origina en el acto, y que estas mezclas actúan con una fuerza capaz 
de producir los efectos más sorprendentes. Juntando limadura de hierro con 
azufre y agua, estas materias, mezcladas para poder actuar unas con otras, se 
calientan poco a poco y terminan por producir fuego. Al humedecer harina con 
agua y mantener cerrada esta mezcla, se descubre al cabo de algún tiempo, con 
ayuda del microscopio, que ha producido organismos que gozan de una vida de la 
que parecían incapaces la harina y el agua por separado 5. Así pues, la materia 
inanimada puede pasar a tener vida, que no es en sí misma más que una 
conjunción de movimientos.63” 

¿Es posible, señor, que un filósofo como vos haya podido dejarse seducir 
por la experiencia tan ridícula como falsa de Needham64: era un jesuita inglés 
ignorado en su país, disfrazado de seglar, dado como preceptor por M. Dillon, 
entonces arzobispo de Toulouse, a M. Dillon, su sobrino. Este pobre Needham 
tomó ingenuamente unas pequeños rollos de harina de centeno por anguilas. Un 
físico muy reputado pensó que este Needham era un profundo ateo. Concluyó 
que, puesto que podían hacerse anguilas con harina de centeno, se podían hacer 
hombres con harina de trigo, que la naturaleza y la química lo producían todo; y 
que estaba demostrado que se puede prescindir de un Dios creador de todas las 
cosas. Esta propiedad de la harina engañó fácilmente a un hombre infelizmente 
perdido entonces en ideas que deben hacer temer por la debilidad de la mente 
humana. Quería cavar un agujero hasta el centro de la tierra para ver el fuego 
central, disecar a Patagones para conocer la naturaleza del alma, untar a enfermos 
de brea para impedirles sudar y exaltar su alma para predecir el futuro. Si 

 
63 Reproducimos la traducción de Nerina Bacín, José Manuel Bermudo, Miguel Estapé y Alín 

Salom, en Holbach, Sistema de la naturaleza, Laetoli, Pamplona, 2018, pág. 43. 
Holbach añade en nota al pie: “Se ha imaginado el espíritu universal según el alma 
humana, y la inteligencia infinita según la inteligencia finita; luego se ha empleado la 
primera para explicar la relación del alma humana con el cuerpo. No se ha visto que 
esto sólo era un círculo vicioso, tampoco se ha visto que el espíritu o la inteligencia, 
tanto si se imaginan finitos como infinitos, no sirven para mover la materia.” (págs. 
526-527) 

64 Sobre el experimento fraudulento de John Tuberville Needham (1713-1781), véase DE, diálogo 

9.  Holbach habla del experimento de Needham en el capítulo I, 2, titulado “Del 

movimiento y su origen”, de Sistema de la naturaleza, íbid., pág. 43. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

138 Cartaphilus 

añadiésemos que fue aún más infeliz al buscar oprimir a dos de sus compañeros, 
esto no le haría honor al ateísmo, y serviría solamente a hacernos entrar en razón. 

Respecto a las detonaciones y los fósforos, nunca la pólvora fulminante 
probó que no hubo un Dios. Sea cual sea el movimiento natural que tengamos en 
cuenta, es imposible demostrar que no existe un primer motor. Pues por este 
mismo hecho que consiste en no poder demostrar que no existe, yo me siento 
llevado a creer que sí existe. Es exactamente así como pensamos vos y yo cuando 
afirmamos que un lienzo es indicio de un pintor y que una casa anuncia a un 
arquitecto. Acordaos de aquel que, al ver figuras de geometría trazadas sobre la 
arena, dijo: “Estos son los pasos de un hombre”. Las obras de la naturaleza son los 
pasos de Dios65. 

Es ciertamente extraño que haya hombres que, tras negar a un creador, se 
hayan atribuido el poder de crear anguilas. 

Lo que hay de más deplorable es que físicos más instruidos adoptasen el 
ridículo sistema del jesuita Needham, y lo uniesen al de Maillet66, que pretendía 
que el océano había formado los Pirineos y los Alpes, y que los hombres eran 
orginariamente marsopas cuya cola partida se transformó con el tiempo en muslos 
y piernas. Tales imaginaciones pueden ser puestas junto con las anguilas formadas 
con la harina. 

No hace mucho que se asegura que en Bruselas un conejo le había hecho 
media docena de conejitos a una gallina. 

Creedme, señor, desconfiad de tal física. No queréis, sin duda, devolvernos 
a los tiempos ignorantes en los que se creía que las ratas de Egipto se formaban 
del fango del Nilo, que el trigo debía pudrirse para germinar, y morir para nacer, 
etc. etc. etc67. Repito algunas veces los hechos y los errores que acabo de exponer, 
porque en la inmensidad de los libros con los que Europa se halla sobrecargada, lo 
que no le llega a un lector en un impreso, le lleva en otro, y hay cosas acerca de 
las cuales conviene que todos los hombres sean instruidos. 

 

 
65 Aristipo de Cirene, quien habría exclamado, tras naufragar en una de las islas de Rodas, y ver 

unas huellas sobre la playa: “¡Ánimo, amigos míos, no temáis, pues aquí descubro pisadas 

de hombres!” Véase DE, diálogo 6.  

66 Se trata Benoît de Maillet (1656-1738), quien trató este tema en su obra póstuma Telliamed o 

Diálogos de un filósofo indio con un misionero francés acerca de la disminución del mar 

(1748).  Véase DE, diálogo 11.  

67 Véase DE, diálogo 6. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

139 Cartaphilus 

7º. Concedo que vencéis al doctor Clarke cuando se trata de saber si Dios 
penetra la materia, si el espacio es su sensorium, etc68. Reconozco que Clarke ha 
querido saber demasiadas cosas. No digo que no podáis tener razón sobre algunos 
atributos que este filósofo supone, puesto que no se puede decir que los pruebe. 
Pero cortemos esas ramas, el árbol permanece. Siempre nos quedará un primer 
motor potente, inteligente, y que no puede ser malo. (Ved la sección primera). 

 

8º. Proscribís las quiméricas ideas innatas que renovó Descartes 69 . Las 
rechazo con vos. No le perdonáis la vida siquiera a Newton70. Os concedo que 
Newton no es tan buen metafísico como gran geómetra. Su definición de Dios 
puede tener un poco de su Apocalipsis, otro tema que daría mucho que hablar. 
Pero si su definición es oscura, no es en absoluto contradictoria. Sí encuentro, en 
cambio, contradicción en un amasijo de materia que se mueve regularmente sin 
motor, dándose el pensamiento en el hombre, y rechazándoselo en la piedra; 
introduciendo nexos en todas sus obras sin ningún fin; trabajando siempre de 
forma ciega, con una sublime industria. En fin, combatís a Newton y a Clarke en lo 
que tienen de oscuro, pero no os atrevéis a atacarlos en lo que tienen de luminoso.   

 
9º. Permitidme que suscriba el siguiente versículo: “Coeli enarrant gloriam Dei”. 
Los cielos cantan la gloria de Dios71. No entiendo para nada por el término “gloria” 
la gloria vana de los hombres. No pretendo que Dios se pavonee. Esta idea me 
parecería tan impertinente como a vos. “Gloria” debe significar aquí inteligencia y 
potencia. Estoy convencido de que la corte de los dieciséis planetas, tanto 
primarios como secundarios, siguiendo las leyes matemáticas en un espacio no 
resistente, es una demostración de la Divinidad, tanto como la formación de un 

 
68 En el capítulo II, 4, titulado “Examen de las pruebas de la existencia de Dios dadas por Clarke”, 

en Holbach, Sistema de la naturaleza, op. cit., págs. 319-348. 

69 Holbach trata esta cuestión en el capítulo I, 10, titulado “Nuestra alma no extrae sus ideas de sí 

misma. No hay ideas innatas”, en Sistema de la naturaleza, íbid., págs. 129-147. 

70 En el capítulo II, 5, titulado “Examen de las pruebas de la existencia de Dios dadas por Descartes, 

Malebranche, Newton, etc.”, particularmente en las págs. 352 y ss.  

71 Salmos 19, 1-2: “Los cielos cuentan la gloria de Dios, Y el firmamento anuncia la obra de sus 

manos.” D’Holbach lo cita en la nota 72 de la segunda parte del Sistema de la naturaleza: 

“Preveo que los teólogos opondrán a este pasaje su Coeli enarrant gloriam Dei [Los cielos 

cuentan la gloria de Dios]. Pero se les responderá que los cielos no prueban nada excepto 

la potencia de la naturaleza, la fijeza de sus leyes, la fuerza de atracción, repulsión y 

gravitación y la energía de la materia, y que los cielos no anuncian la existencia de una 

causa inmaterial, un agente imposible, un Dios que se contradice y que jamás puede hacer 

lo que quiere.” (pág. 556) 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

140 Cartaphilus 

insecto72. Se dijo, hace ya unos años, que: “Un catequista enseña Dios a los niños, 
y Newton se lo demuestra a los sabios.” 

 

10º. En cuanto a las dificultades ordinarias, ¿por qué el mal, por qué los 
monstruos? Aunque su número fuese cien veces mayor, no me moveríais jamás 
de este punto de apoyo: los cielos cantan a Dieu. A pesar de vuestros esfuerzos de 
inteligencia, no habéis probado que Dios no existe. Sólo habéis probado que 
algunos autores han razonado de forma penosa en ciertas ocasiones. Habéis 
desplegado grandes dificultades, es cierto, pero el sistema de una naturaleza ciega 
me presenta demasiados absurdos. 

 

11º. Estáis obligado a aceptar que hay un gran orden en toda la naturaleza; 
mas pretendéis que esta inmensa combinación era necesaria. Yo creo, como vos, 
en esta necesidad. La contingencia me parece una contradicción, tanto como el 
azar. Era necesario que el mundo fuese, puesto que es. Lo inútil, en este caso, es 
absurdo. Todo lo que debo concluir, por lo que me parece, es que fue necesario 
que el gran Ser operase estas cosas admirables, del mismo modo que es necesario 
que ese Ser supremo exista. No puede haberlas hecho sin inteligencia y sin 
potencia. Eso es lo que vos llamáis naturaleza, y eso es lo que yo llamo Dios. ¿Por 
qué no queréis que adore a este gran Ser inteligente y poderoso que me ha dado 
la vida y el pensamiento? Añadiría aun que debéis temer ser ingrato, vos a quien 
él dio tanta inteligencia. No sois ciertamente vos mismo quien os la habéis 
otorgado a vos mismo.  

También estáis obligado a admitir un designio particular en la composición 
de vuestro ser. Afirmáis (página 2, segunda parte) que el mal es necesario para el 
hombre, que sin el mal no podría ni conocer lo que le perjudica, ni procurarse el 
bien, etc73. Confesáis, pues, que lo que ha formado al hombre lo ha formado con 

 
72 Recordemos la versión poética que Whitman hace de este argumento, aunque en un sentido 

naturalista o, como mucho, panteísta, en Hojas de hierba (1855): “Creo que una hoja de 

hierba, no es menos / que el día de trabajo de las estrellas, / y que una hormiga es 

perfecta, / y un grano de arena, / y el huevo del régulo, / son igualmente perfectos, / y 

que la rana es una obra maestra, / digna de los señalados, / y que la zarzamora podría 

adornar, / los salones del paraíso, / y que la articulación más pequeña de mi mano, / 

avergüenza a las máquinas, / y que la vaca que pasta, con su cabeza gacha, / supera todas 

las estatuas, / y que un ratón es milagro suficiente, / como para hacer dudar, / a seis 

trillones de infieles.”  

73 “La necesidad es el primero de los males que experimenta el hombre; sin embargo, este mal es 

necesario para el mantenimiento de su ser y no le preocuparía si el desorden de su cuerpo 

no le obligara a remediarlo. Sin necesidades, no seríamos otra cosa que máquinas 

insensibles, semejantes a los vegetales, incapaces, como ellos, de conservarnos o de 

tomar medidas para perseverar en la existencia que hemos recibido. A nuestras 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

141 Cartaphilus 

esa intención. No es, pues, el único movimiento que ha formado esta obra. No 
examino cómo era tan indispensable que un niño naciese para morir al cabo de 
dos años de la piedra o de las escrófulas74; pero me detengo a probaros con 
vuestros propios argumentos que hay causas finales. 

 

12º. Citáis a Plinio, el naturalista, que dice: “Hay que creer que el mundo 
es la Divinidad misma, sin comienzo, sin fin, inmenso, eterno.75” Pero ni Plinio, ni 
Varrón que dice lo mismo, excluyen la inteligencia. Virgilio dice, como ellos: 

 

Mens agitat molem et magno se corporet miscet. 

 

Un espíritu eterno actúa en ese gran cuerpo. 

(Virgilio, Eneida, VI, v. 727)76  

 

¿Cómo podría haber una inteligencia en nosotros, si no la hubiese en la 
naturaleza? ¿Y cómo podría haber una inteligencia sin intención? Sopesad esta 
idea, os lo suplico. Me remito a vuestras luces, que queréis apagar, y que os 
iluminan a pesar de todo. 

 
necesidades debemos nuestras pasiones, nuestros deseos, el ejercicio de nuestras 

facultades corporales e intelectuales; son nuestras necesidades las que nos obligan a 

pensar, querer y actuar; para satisfacerlas o para poner fin a las sensaciones penosas que 

nos causan, según nuestra sensibilidad natural y nuestra propia energía, desplegamos 

fuerzas de nuestro cuerpo o de nuestro espíritu.” (Holbach, Sistema de la naturaleza, op. 

cit., II, 1, pág. 266) 

74 En el original: “écrouelles”. Era el nombre popular de la adenopatía cervical tuberculosa crónica, 

una enfermedad de origen tuberculoso que provoca fístulas purulentas en los ganglios 

linfáticos del cuello. 

75 La cita exacta es: “Hay que creer que el mundo, o lo que está contenido bajo la vasta extensión 

de los cielos, es la divinidad misma, eterna, inmensa, sin comienzo ni fin”. (Plinio, Historia 

natural, libro II, inicio del capítulo 1. Hobbes también cita a Varrón: “Creo —dijo Varrón— 

que Dios es el alma del universo, al que los griegos llamaban kosmos, y que el universo es 

Dios». (Holbach, Sistema de la naturaleza, op. cit., pág. 543, nota 7)  

76 Lo traducimos citando la frase entera: “Spiritus intus alit, totamque infusa per artus / mens agitat 

molem et magno se corporet miscet.” Esto es: “Un espíritu los alimenta desde dentro y 

una mente, derramada por sus articulaciones, pone en movimiento a toda sumasa y se 

mezcla por su gran cuerpo.” (Virgilio, Eneida, VI, vv. 726-727) Virgilio propone una especie 

de espíritu cósmico que movería y ordenará los astros. Voltaire cita el mismo verso en HL, 

hom. 1.  



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

142 Cartaphilus 

 

13º. Este Dios, decís, “no sería inmutable, puesto que sus obras son 
continuamente destruidas.77” ¿No es esto un sofisma? ¿La destrucción constante 
y la reproducción continua de los seres vivos no son la prueba indudable de un 
Señor inmutable en sus voluntades y en sus designios, de un Ser que siempre ha 
querido que todas las generaciones perezcan y se perpetúen? Tendríais razón, 
quizás, si hubiese entre nosotros, de tanto en cuanto, algunos animales 
inmortales, mientras que otros no viven más que un día; algunas razas de hombres 
que tuviesen ni piernas ni nariz; otras cuyo rostro se hallase en la parte inferior de 
su espina dorsal; pero todas las razas son invariablemente las mismas; todo 
animal, todo vegetal muere, y su semejante ocupa su lugar mediante una ley 
inmutable para el hombre y para la brizna de hierba. Es siempre el mismo designio, 
pues el autor de ese designio es inmutable. 

 

14º. Vuestro salvaje (capítulo 5, segunda parte, pág. 360) que adivina que 
un reloj está hecho por un relojero, porque tiene alguna idea de la industria 
humana, es precisamente la prueba de la existencia de Dios78. Soy el salvaje. El 
universo es el reloj. El relojero es el formador del universo. Tengo alguna idea de 
la industria en general. Veo el mundo en el que una industria maravillosa 
resplandece por todas partes, y adoro a su autor. 

 

15º. No queréis que llamemos ciega a la naturaleza. Ella combina (según 
vos) según leyes necesarias y ciertas, una cabeza organizada de tal forma que 
produzca un poema, etc79. Si ella combina, es inteligente, y lo es en todo tiempo. 
Hay, pues, una inteligencia eterna, y es Dios mismo, y entonces estáis forzado a 
reconocerla. Si no combina, es ciega e impotente; y entonces estáis aún más 
forzado a reconocer a Dios, su señor. 

 
77 “Si Dios es el autor de todas las cosas y de los movimientos y combinaciones de la materia, 

está ocupado sin cesar en producir y destruir; por consiguiente, no puede ser llamado 
inmutable en cuanto a su manera de existir.” (Holbach, Sistema de la naturaleza, op. 
cit., II, 4, pág. 329)  

78 “Se insistirá y se dirá que, si se llevase una estatua o un reloj a un salvaje que no los hubiera 
visto nunca, no podría dejar de reconocer que estas cosas son obras de algún agente 
inteligente más hábil y laborioso que él: de esto se concluirá que estamos obligados 
del mismo modo a reconocer que la máquina del universo, el hombre y los 
fenómenos de la naturaleza son obras de un agente cuya inteligencia y poder 
sobrepasan en mucho a los nuestros.” (Holbach, Sistema de la naturaleza, op. cit., II, 
5, pág. 360) 

79 Véase DL, diálogo 1. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

143 Cartaphilus 

 

16º. Confieso que vuestro argumento de la página 100, parte I, tiene una 
gran fuerza. Helo aquí: “Cuando se pregunta a los teólogos, obstinados en 
sostener dos sustancias esencialmente diferentes, por qué multiplican los seres 
sin necesidad, dicen que es porque el pensamiento no puede ser una propiedad 
de la materia. Se les pregunta entonces si Dios no puede otorgar a la materia la 
facultad de pensar y responden que no, pues Dios no puede hacer cosas 
imposibles. Pero entonces los teólogos, según estas aserciones, se reconocen 
como verdaderos ateos. En efecto, según sus principios, es tan imposible que el 
espíritu y el pensamiento produzcan la materia como que la materia produzca el 
espíritu o el pensamiento. Habrá que concluir, contra ellos, que el mundo no ha 
sido hecho por un espíritu, como tampoco un espíritu ha sido hecho por el mundo, 
que el mundo es eterno y que, si existe un espíritu eterno, habría dos seres 
eternos, según ellos, lo que sería absurdo. Ahora bien, si no existe más que una 
sustancia eterna, ésta es el mundo, puesto que el mundo existe y no se puede 
dudar de ello.80” 

Nada más engañoso. Confundís a los temerarios, que saben muy poco 
acerca de la materia, y nada acerca del espíritu, y afirman con un orgullo 
insoportable que el Ser de los seres no puede dotar de sentimiento ni de 
pensamiento a una mónada que llamamos material. Y son aún más 
inconsecuentes en su audaz decisión cuando afirman que Dios concede el 
sentimiento a los animales, cuando éstos no son, según ellos mismos, más que 
materia. 

Vuestro razonamiento debería hacerles callar, o, lo que es mucho peor y 
mucho más habitual, hacerles hablar sin escuchar. Pero ¿obteniendo esta victoria 
contra unos hombres, la obtenéis también contra Dios? ¿Acaso destruís de ese 
modo la existencia del Ser supremo? ¿Acaso del hecho de que las escuelas no 
digan más que palabrerías se sigue que Dios no existe? ¿Se sigue que la materia se 
organiza por sí misma, se dota a sí misma del poder de razonar y del de sentir 
placer y dolor? ¡Pensemos sobre estos dos sentimientos que dividen la vida: el 
placer y el dolor! Sobre estos dos caracteres de todos los seres sensibles; e 
imaginemos, si somos capaces, de qué modo la materia no sintiente habría podido 
producir en nosotros ese sentimiento inexplicable. 

Queréis darle un nuevo peso a vuestro argumento mediante una 
comparación. “El hombre, decís, no puede verse a sí mismo. En efecto, haría falta 
para ello que se hallase a la vez dentro y fuera de él. Puede ser comparado a un 
arpa sensible que produce sonidos por sí misma y se pregunta qué es lo que se los 

 
80 Es una nota al capítulo I, 5 del Sistema de la naturaleza, op. cit., nota 29, pág. 528. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

144 Cartaphilus 

hace producir. Ella no ve que, en su calidad de ser sensible, se pinza a sí misma, y 
que es pinzada y vuelta sonora por todo aquello que la toca.81” 

Una comparación no es una razón, señor. Pretendéis que el hombre, cuyos 
resortes desconocemos, es como un arpa sensible que produce sonidos por sí 
misma; pero conocemos aún menos esa arpa sensible que se pulsa a sí misma. 
¿Queréis iluminar aquello que existe mediante algo que no existe en absoluto? 
¿Queréis explicar lo oscuro por lo más oscuro? Este artificio no sería digno de 
vuestra filosofía elocuente. 

 

17º. El pensamiento, decís, es divisible. Creo la cosa demostrada a pesar de 
todas las escuelas: no es divisible mediante instrumentos mecánicos, pero es 
realmente dividido por el tiempo. Podemos separar muy fácilmente un 
pensamiento en varias partes; resulta incluso imposible no hacerlo. Un hombre os 
pregunta qué haríais si fueseis el Señor. He ahí dos ideas que se os presentan una 
tras la otra: la conducta a tener, suponiendo que sois el señor. Respondéis que 
haríais el bien, incluso a aquellos que os habrían ofendido. He ahí dos ideas 
nuevamente, de las cuales una es independiente de la otra: hacer el bien, y 
hacérselo a vuestros enemigos. Tenemos, pues, realmente mitades y cuartos de 
pensamientos. Pero, ¿quién produce en nosotros esos pensamientos? Debemos 
regresar siempre a ese punto. No os los producís vos mismo. No hay nada en los 
objetos que sea del carácter de vuestras sensaciones, nada que se les asemeje. 
¿Por qué vuestros oídos oyen? ¿Por qué vuestros ojos ven? No lo sabéis. Decís que 
es la naturaleza, que actúa sola. Yo digo que Dios actúa sobre la naturaleza. ¿Quién 
hará de juez? Me atrevo a creer que podemos remitirnos a este argumento: nada 
nos muestra que la materia y el movimiento tengan una voluntad. Es necesario, 
pues, admitir un ser que la tenga. 

 

18º. Pero bajo este ser casi todos somo infelices e injustos. Eso es 
totalmente cierto. Todo lo que podrías concluir por la dialéctica es que Dios ha 
hecho seres pensantes, la mayor parte de los cuales son injustos e infelices. 

Esta verdad fatal probaría, como mucho, que el gran Ser, actuando 
eternamente, eterno motor de la inmensidad de las cosas, mira con el mismo ojo 
a los hombres y a las moscas; y que las generaciones de los hombres han entrado 
en el plan de la gran máquina como ruedas y cadenas que se rompen. Pero esto 
no quedaría probado más que para aquellos que piensan que todo muere con el 
cuerpo. 

Sufrimos y hacemos sufrir, tal es nuestro destino. 

 
81 Se trata del capítulo I, 7, titulado “Del alma y del sistema de la espiritualidad”, del Sistema de la 

naturaleza, íbid., pág. 93.  



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

145 Cartaphilus 

Desde Job hasta nosotros, un gran número de hombres ha maldecido su 
existencia. Tenemos, pues, una perpetua necesidad de consuelo y esperanza. 
Vuestra filosofía nos priva de ella. La fábula de Pandora era mejor, pues nos dejaba 
al menos la esperanza, ¡y vos nos la arrebatáis! La filosofía, según vos, no nos 
ofrece ninguna prueba de una felicidad por llegar. No, pero no tenéis ninguna 
demostración de lo contrario.  

Podría muy bien ser que haya en nosotros una mónada indestructible que 
siente y que piensa, sin que nosotros tengamos la más mínima idea de qué 
material está hecha. La razón no se opone en absoluto a esta idea, aunque la razón 
sola tampoco la prueba. ¿Esta opinión no tiene una prodigiosa ventaja sobre la 
vuestra? La mía es útil al género humano, la vuestra es funesta; puede (a pesar de 
lo que digáis) animar a los Nerones, los Alejandros VI y los Cartouche82; la mía 
puede reprimirlos. 

Marco Antonino y Epicteto83, creyendo que su mónada (de la especie que 
fuese) se reuniría a la mónada del gran Ser, fueron los más virtuosos de los 
hombres. 

En la duda en la que nos hallamos los dos, no os digo, con Pascal: “Escoged 
lo más seguro.84” No hay nada seguro en la incertidumbre. No se trata aquí de 
apostar, sino de examinar. Hay que juzgar, y nuestra voluntad no determina 
nuestro juicio. No os propongo que creáis en cosas extravagantes para salir del 
apuro. No os digo: “Id a la Meca a besar la piedra negra para instruiros; sostened 
una cola de vaca en la mano; vestíos ridículamente con un escapulario; sed 
imbéciles y fanáticos por adquirir el favor del Ser de los seres.” Os digo: “Continuad 
cultivando la virtud, realizando buenas acciones, viendo toda superstición con 
horror o piedad; pero adorad conmigo el designio que se manifiesta en toda la 
naturaleza, y por consiguiente al autor de ese designio, la causa primordial y final 

 
82 Alejandro VI (1431-1503), fue papa de la Iglesia católica de 1492 a 1503, es recordado por su 

participación en numerosas intrigas y conspiraciones políticas; véase EI, cap. 17. 

Cartouche (1693-1721) fue un bandido célebre que acabó siendo ejecutado en la rueda 

en la plaza de la Grève.  

83 Marco Aurelio, uno de los principales representantes del estoicismo, junto con Epicteto. Véase 

EI, cap. 32; y HL, hom. 1. 

84 La célebre “apuesta de Pascal” se halla expresada en los Pensamientos (1670): “Tenéis dos cosas 

que perder: la verdad y el bien, y dos cosas que comprometer: vuestra razón y vuestra 

voluntad, vuestro conocimiento y vuestra felicidad. Vuestra naturaleza tiene dos cosas de 

las que huir: el error y la miseria. Vuestra razón no se siente perjudicada prefiriendo la 

una a la otra. Es necesario escoger. He ahí una cuestión decidida. Pero ¿y vuestra 

bienaventuranza? Pesemos la ganancia y la pérdida, escogiendo cruz, esto es que Dios 

existe. Estimemos ambos casos: si ganáis, lo habréis ganado todo; si perdéis, no habréis 

perdido nada. Apostad, pues, que existe, sin dudarlo ni un momento.” (la traducción es 

nuestra, fragmento 233 de Brunschvicg, 424 de Lafuma 418 à 426 y 680 de Sellier 680)  



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

146 Cartaphilus 

de todo; esperad conmigo que nuestra mónada que razona acerca del gran Ser 
eterno pueda ser feliz en virtud de ese mismo gran Ser. No hay ahí contradicción 
alguna. No me demostraréis la imposibilidad, del mismo modo que yo no puedo 
demostraros matemáticamente que la cosa es así. En metafísica no razonamos 
más que sobre probabilidades: nadamos todos en un mar cuyas orillas jamás 
vemos. Infelices aquellos que se pelean mientras nadan. Se acercará a la costa 
quien pueda, pero aquél que me grita: “Nadáis en vano, no hay puerto”, me 
desanima y me quita todas mis fuerzas. ¿De qué trata nuestra disputa? De 
consolar nuestra infeliz existencia. ¿Quién la consuela? ¿Vos? ¿Yo?  

Vos mismo confesáis en algunos pasajes de vuestra obra que la creencia en 
un Dios ha refrenado a algunos hombres que se hallaban a punto de cometer un 
crimen. Esa confesión me basta. Aun cuando esta opinión no hubiese prevenido 
más que diez asesinatos, diez calumnias, diez juicios inicuos sobre la tierra, 
sostendré que la tierra por entero debería abrazarla. 

La religión, decís, ha producido millares de crímenes. Decid más bien la 
superstición que reina sobre nuestro triste globo. Es la más cruel enemiga de la 
adoración pura que le debemos al Ser supremo. Detestemos a ese monstruo que 
ha desgarrado siempre el pecho de su madre. Aquellos que la combaten son los 
benefactores del género humano. Es una serpiente la que rodea la religión con mil 
vueltas. Lo que debemos hacer es aplastarle la cabeza sin herir aquello que infecta 
y devora. 

Teméis que, adorando a Dios, nos volvamos de nuevo supersticiosos y 
fanáticos. Pero ¿no es de temer que al negarlo nos abandonemos a las pasiones 
más atroces y a los crímenes más espantosos? Entre ambos extremos ¿no hay un 
justo medio muy razonable? ¿Dónde se halla el asilo entre ambos escollos? Helo 
aquí: Dios, y unas leyes sabias. Afirmáis que no hay más que un paso de la 
adoración a la superstición. Pero hay infinitos para los espíritus bien hechos, y hoy 
en día existen en gran número. Se hallan a la cabeza de las naciones, influyen sobre 
las costumbres públicas, y año tras año el fanatismo que cubría la tierra ve cómo 
le son arrebatadas sus detestables usurpaciones. 

 

19º. Preguntáis ¿en qué lugar residiría el Ser de los seres, la causa final de 
todo lo que existe, el Demiurgo, el eterno geómetra? Vos y yo somos dos cresas 
que contemplamos la máquina de Marly85: 

 
85 La máquina de Marly fue una máquina gigantesca utilizada para bombear agua del Sena con el 

objetivo de proveer de agua los jardines del castillo de Marly y del parque de Versailles. 

Una cresa es una larva de mosca que se alimenta de materias orgánicas en 

descomposición. Es un personaje habitual en el bestiario filosófico materialista, y 

antimaterialista. La citan, por ejemplo, Montaigne, en sus Ensayos, Cyrano de Bergerac, 

en El otro mundo, Pascal, en sus Pensamientos, y también Gassendi, en su Sistema de 

Epicuro.  



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

147 Cartaphilus 

-No hay maquinista –dice uno-, porque no lo hemos visto jamás.  

-Sí lo hay –dice el otro-, porque he ahí un designio inmenso ejecutado.  

-No puedes adivinar –dice el primero-, dónde se halla ese pretendido 
mecánico, así que no existe.  

-No me importa –dice el segundo-, no soy más que una cresa; no se halla 
en mi naturaleza conocer a ese artista, pero creo razonar correctamente cuando 
pienso que hay un Ser inteligente que ha hecho la máquina.” 

 

20º. Responderé brevemente a vuestras palabras de la página 402. “Si 
presumimos relaciones entre el hombre y ese Ser increíble, debremos elevarle 
altares, hacerle ofrendas, etc.; si no concebimos nada respecto de ese Ser, será 
necesario escuchar a sacerdotes que…86” etc., etc., etc. ¡Qué gran perjuicio el 
reunirse en el tiempo de la cosecha para agradecerle a Dios el pan que nos ha 
dado! ¡¿Quién os ha pedido que le hagáis ofrendas a Dios?! La idea es ridícula, 
pero dónde está el mal de encargar a un ciudadano, que llamaremos “anciano” o 
“sacerdote”, que realice acciones de gracia a la Divinidad en nombre de los demás 
ciudadanos, a condición de que ese sacerdote no sea un Gregorio VII, que camina 
sobre la cabeza de los reyes, o un Alejandro VI, mancillando con un incesto el seno 
de su hija que engendró mediante estupro y asesinato, envenenando con la ayuda 
de su bastardo a casi todos los príncipes vecinos87; a condición de que en su 
parroquia ese sacerdote no sea un bribón que roba del bolsillo de los penitentes a 
los que confiesa, y emplea ese dinero para seducir a las muchachas a las que 
catequiza; a condición de que ese sacerdote no sea un Le Tellier88, que pone todo 
un reino en combustión por engaños dignos de todo ridículo; un Warburton89 que 
viola las leyes de la sociedad manifestando los papeles secretos de un miembro 
del parlamento para perderlo, y que calumnia a cualquiera que no sea de su 
opinión? Estos últimos casos son raros. La condición de sacerdote es un freno que 
fuerza a la decencia. 

 
86 Holbach, Sistema de la naturaleza, op. cit., parte 1, capítulo 7, pág. 402.  

87 Voltaire utiliza también a Gregorio VII y a Alejandro VI como arquetipo de papa corrupto en EI, 

caps. 36 y 38; HL, hom. 1; y DH, cap. 21.  

88 Se trata del jesuita francés Michel Le Tellier (1643-1719), apologeta y polemista furibundo que 

llegó a ser confesor de Louis XIV. Mantuvo una oposición muy dura contra los jansenistas, 

quienes lo representaban como un tirano. Voltaire habla de él y de su polémica con 

Quesnel en la entrada “BULA UNIGENITUS” de su Diccionario de filosofía (op. cit., vol. I, 

págs. 331-332), y en DH, “Adición al traductor”. 

89 Voltaire habla también del obispo y escritor William Warburton (1698-1779), autor de una Divine 

Legation of Moses (1738-1741), en EI, cap. 3, nota 1.  



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

148 Cartaphilus 

Un sacerdote necio excita el desprecio, un mal sacerdote inspira el horror; 
y un buen sacerdote, dulce, piadoso, sin superstición, caritativo y tolerante, es un 
hombre que debemos amar y respetar. Teméis el abuso, y yo también. Unámosnos 
para prevenirlo, pero no condenemos el uso cuando es útil a la sociedad, cuando 
no está pervertido por el fanatismo o por la maldad fraudulenta. 

 

21º. Tengo una cosa muy importante que deciros. Estoy persuadido de que 
os halláis en un gran error, pero estoy igualmente convencido de que os equivocáis 
como hombre honesto. Queréis que seamos virtuosos, incluso sin Dios. Esta 
disputa filosófica no será más que entre vos y algunos filósofos repartidos por 
Europa. El resto de la tierra no oirá jamás hablar de ello. El pueblo no os lee. Si 
algún teólogo quisiese perseguiros, sería un ser malvado, y también sería un 
imprudente, que no serviría más que para reafirmaros, y para hacer nuevos ateos. 

Os equivocáis, pero los griegos no persiguieron a Epicuro ni los romanos a 
Lucrecio. Os equivocáis, pero debemos respetar vuestro genio y vuestra virtud 
refutándoos con todas nuestras fuerzas. 

El mejor homenaje, en mi opinión, que podemos rendirle a Dios es el de 
defenderlo sin cólera, del mismo modo que el más indigno retrato que se pueda 
hacer de él es el de pintarlo como un ser furioso y vengativo. Es la verdad misma, 
y la verdad es sin pasión. Es ser discípulo de Dios el imaginarlo con un corazón 
dulce y un espíritu inalterable. 

Pienso, con vos, que el fanatismo es un monstruo mil veces más peligroso 
que el ateísmo filosófico. Spinoza no cometió una sola mala acción en toda su 
vida90. Châtel y Ravaillac, los dos santos devotos, asesinaron a Henri IV91. 

El ateo de gabinete es casi siempre un filósofo tranquilo; el fanático es 
siempre turbulento; pero el ateo de corte, el príncipe ateo podría ser la plaga del 
género humano. Borgia y sus semejantes han hecho casi tanto daño como los 

 
90 Sobre el motivo del “ateo virtuoso”, uno de cuyos primeros defensores fue Pierre Bayle, véase, 

en este volumen, el final de HL, hom. 1: “No nos ocultemos que ha habido ateos virtuosos. 

La secta de Epicuro ha producido a personas muy honradas. El mismo Epicuro era un 

hombre de bien, lo confieso. El instinto de la virtud, que consiste en un temperamento 

dulce y alejado de toda violencia, puede subsistir muy bien en el seno de una filosofía 

errónea. (…) Se me citará de nuevo, si se quiere, al sofista geométrico Spinoza, cuya 

moderación, desinterés y generosidad fueron dignos de Epicteto. Se me dirá que el 

célebre ateo La Mettrie era un hombre dulce y amable en la sociedad”.  

91 Sobre François Ravaillac, el asesino de Enrique IV de Francia, véase CZ, cuestión 37; CB, convers. 

1; HL, hom. 2; y CR, consejo 1. Jean Châtel (1575-1594) intentó asesinar a Enrique IV el 27 

de diciembre de 1594, dos días después fue ejecutado en la plaza de la Grève. 



ISSN: 1887-5238 n.º 22 │2024│ pp. 128-149 BERNAT CASTANY PRADO  

 

 

 

 

149 Cartaphilus 

fanáticos de Münster y de las Cévennes92. Y digo los fanáticos de ambos bandos. 
La desgracia de los ateos de gabinete es hacer ateos de corte. Es Quirón quien 
educa a Aquiles. Lo alimenta con médula de león. Un día Aquiles arrastrará el 
cuerpo de Héctor alrededor de las murallas de Troya, e inmolará a doce cautivos 
inocentes para vengarse. 

Dios nos guarde de un abominable sacerdote que corta a un rey en trocitos 
con su cuchillo sagrado, o de aquél que, con el casco en la cabeza y la coraza a la 
espalda, a la edad de setenta años, se atreve a firmar con sus tres dedos 
ensangrentados la ridícula excomunión de un rey de Francia, o de… o de… o de… 

Pero que Dios nos salve también de un déspota colérico y bárbaro, que al 
no creer en Dios, se erigiría en su propio Dios; que se haría indigno de su función 
sagrada pisoteando con los pies los deberes que ese cargo impone; que, sin ningún 
tipo de remordimiento, sacrificaría a sus amigos, a sus parientes, a sus servidores 
y a su pueblo en el altar de sus pasiones. Estos dos tigres, el uno pelado y el otro 
coronado, son de igualmente temibles. ¿Con qué freno podremos retenerlos? Etc., 
etc. 

La idea del Dios, con el cual nuestras almas pueden reunirse, dio a Tito, a 
Trajano, a Antonino, a Marco Aurelio, y a esos grandes emperadores chinos cuya 
memoria es tan preciosa en el segundo de los más antiguos imperios del mundo; 
estos ejemplos bastan para mi causa; y mi causa es la de todos los hombres. 

 

 

 

 

 

 
92 En la región alemana de Münster se produjo una rebelión anabaptista en 1534. En las Cévennes 

se produjo una rebelión protestante, seguida de una fuerte represión, a principios del siglo 

XVIII; véase CB, convers. 2; DJ, “Retrato”; y DH, cap. 48.  


