8 Fernando Mora | El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25 | ISSN: 2341-1368

EL TESORO DE LA MISERICORDIA

Fernando Mora Zahonero

Resumen: Este articulo explora la misericordia divina (rafima) en la obra de Ibn ‘Arabi, centrandose
en al-Rahman («el Todo-Misericordioso») y al-Rahim («el Compasivo»). Toda la creaciéon emana y
retorna a estos nombres, indicando que el devenir césmico esta siempre envuelto en la misericordia.
Se distingue que Rahman es la matriz universal de existencia, abarcando a todos los seres, incluso con
sufrimiento purificador. Rahim, en cambio, denota una misericordia pura reservada para quienes
siguen preceptos éticos. La misericordia akbari es ontologica, el don de la existencia misma. La
misericordia de Allah «lo abarca todo» (Coran 7:156), sin excluir el mal aparente; por tanto, ningin
castigo, incluido el infernal, es eterno. El «Aliento del Todo-Misericordioso» (al-nafas al-rahmani) es
el vehiculo del verbo creador «;Sé!», un movimiento de amor que da origen al cosmos. La ira divina
(gadab) no es ordinaria, sino también objeto y origen de la misericordia, siendo un atributo provisional
frente a la misericordia que se identifica con la existencia misma. Por ultimo, Rafiman opera en el
Mundo de la Orden, otorgando existencia indiscriminadamente, mientras que Rahzm lo hace en
el Mundo de la Creacién, recompensando la receptividad a la accién divina. La compasién divina
es un don gratuito que abarca todo, y su comprension libera de dudas y tristeza, sabiendo que la
misericordia de Allah es omnimoda.

Palabras clave: Ibn ‘Arabi, misericordia divina, Rahman, Rahim, Aliento del Todo-Misericordioso,
Amor divino, creacién continua, ira divina, sufismo, Coran, Nombres divinos.

Abstract: This article explores divine mercy (rahma) in Ibn ‘Arabi’s work, focusing on al-Rahman
(«the All-Merciful») and al-Rahim («the Compassionate»). All creation emanates from and returns
to these names, signifying that cosmic unfolding is perpetually enveloped in mercy. A distinction is
drawn: Rahman denotes the universal matrix of existence, encompassing all beings, even through
purifying suffering. Rahim, conversely, signifies pure mercy reserved for those following specific ethical
precepts. The Akbarian view sees mercy as ontological, the very gift of existence. Allah’s mercy
«encompasses all things» (Qur’an 7:156), excluding no apparent evil; thus, no punishment, including
infernal torment, is eternal. The «Breath of the All-Merciful» (al-nafas al-rahmani) is the vehicle for
the creative command «Be!», a movement of love that originates the cosmos. Divine wrath (gadab) is
not ordinary anger; it too is an object and origin of mercy, a provisional attribute contrasting with
mercy, which is identified with existence itself. Finally, Rafman operates in the World of Command,
granting existence indiscriminately, while Rahim operates in the World of Creation, rewarding
receptivity to divine action. Divine compassion is a gratuitous gift that universally embraces all, and
its comprehension frees from doubt and sorrow, confident in Allah’s all-encompassing mercy.

Keywords: Ibn ‘Arabi, Divine Mercy, Rahman, Rahim, Breath of the All-Merciful, Divine Love,
Continuous Creation, Divine Wrath, Sufism, Quran, Divine Names.



El tesoro de la musericordia 9

La primera azora coranica comienza con las palabras: «En el nombre de Allah, el Todo-Mi-
sericordioso, el Compasivo, alabanza a Allah, el Sefior de los mundos, el Todo-Misericordio-
so, el Compasivo». Y, al comentar estas aleyas, Ibn ‘Arabi nos aclara que, puesto que Dios
menciona los nombres del Todo-Misericordioso y el Compasivo antes y después de referirse
a los mundos, ello implica que la entera Creaciéon dimana de estos nombres y también con-
cluye con ellos, estando el devenir del cosmos y de los seres que lo habitan envueltos siempre
en la actividad omni-abarcante de la misericordia.

La diferencia entre los nombres de Rahman y Rahim, el Todo-Misericordioso y el Compasivo,
no esta muy clara y, por eso, ambos términos suelen ser traducidos en los idiomas europeos de
maneras muy parecidas como Compasivo, Benevolente, Clemente, Misericordioso, etcétera.
Rahman y Rahim se derivan de la misma raiz trilitera (r-k-m), haciendo referencia al Gtero
materno y aludiendo también a la delicadeza, la piedad, la benevolencia, la ternura. Allah
es de hecho la fuente inica de toda vida, la matriz universal de la creacién. En ese sentido,
el primer término significa la capacidad de Allah de ser la matriz de todo cuanto existe,
mientras que el segundo se refiere a la capacidad, conferida por Allah, de transformarse en
matriz de nuevas creaciones. La palabra arabe rafim significa «atero» o «matriz», lo cual dota
de una cualidad esencialmente femenina y creadora al nombre de Dios. Lo anterior no es
sino un claro ejemplo de la polisemia intrinseca de la lengua arabe.

Ibn ‘Arabi especifica que la actividaddel Todo-Misericordioso (al-Rahman) esta destinada
a todos los seres sin excepcién y puede entranarasimismo cierto grado de sufrimiento, de
igual manera que la medicina tiene en ocasiones un sabor amargo, si bien beneficia a aquel
que la toma curando su enfermedad, mientras que la funciéon del Compasivo (al-Rahim) se
caracteriza por ser pura misericordia sin atisbo alguno de padecimiento, estando reservada
tan s6lo para aquellos que siguen determinados preceptos éticos y espirituales. La concepcion
akbari de la misericordia (rafma) difiere enormemente de la idea que solemos tener de dicho
término, puesto que no se refiere tanto a un sentimiento de indulgencia, piedad, etcétera,
como a una cualidad ontoldgica, relacionada con el hecho de que las entidades advengan a
la existencia manifiesta. El don de la existencia es la primera efusion de la misericordia que
se extiende a todas las cosas.

«Lldmalo Allah o lldmalo Todo-Misericordioso; de cualquier modo que Lo llames, a El
pertenecen los mas bellos nombres» (Coran 17:110). Con estas palabras, en las que se
equiparan los apelativos de Allah y Todo-Misericordioso, se dirige Dios, en el Coran, al
Profeta Muhammad, subrayando la relevancia de la misericordia, la compasiéon y el amor
en las enseflanzas islamicas. Somos conscientes de que el mensaje de la compasion sin
restricciones, del amor gratuito que se otorga sin esperar nada a cambio, puede resultar
chocante para las personas apegadas a la letra muerta de las doctrinas religiosas e incluso



10 Fernando Mora | El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25 | ISSN: 2341-1368

suscitar su rechazo. Pero, de hecho, el tinico capital humano de que disponemos es el amor
hacia nuestros semejantes y el amor reciproco de ellos hacia nosotros. Y no solo eso, sino
que la existencia entera —con sus luces y sombras— es producto de la misericordia divina.
«Mi misericordia lo abarca todo» (C. 7:156), insiste Allah en el Libro sagrado, lo cual significa
que no hay nada que no esté incluido en la misericordia de Dios hacia sus criaturas, por mas
negativas y censurables que nos resulten a primera vista las acciones de nuestros semejantes
y las nuestras propias, queriendo dar a entender que no existe entidad ni condicién alguna,
por mas reprobable que nos parezca, que no sea objeto de la misericordia omnimoda de
Dios, la cual no deja atras a nada ni a nadie. También nos asegura el Coran que Dios «es el
mas Misericordioso de los misericordiosos» (C. 12:92), es decir, que sélo cabe esperar de El la
comprension y el perdon para con todas sus criaturas sin excepcion. Es por ese motivo que el
Coran insiste en este particular en muchas de sus aleyas: «jNo desesperéis de la misericordia
de Dios! Dios perdona todos los pecados» (C. 39:53), queriendo significar con ello, como
veremos mas adelante, que ningan castigo terrestre, y ni siquiera ningin tormento infernal,
es eterno.

Por supuesto, ninguna persona esta obligada ni tiene que verse sometida a la imposicion
del amor. El amor, la compasion y la caridad no se pueden forzar, sino que deben surgir de
manera natural en el ser humano. A pesar de las dificultades, muchas veces comprensibles,
para albergar dicho tipo de cualidades, Ibn ‘Arabi escribe: «Del amor hemos nacido, del
amor fuimos creados; por eso al amor tendemos y amor nos toma en sus brazos».' La
misericordia, el amor y la compasion a la que nos estamos refiriendo estan muy lejos del
blando sentimentalismo, o lo que en otras tradiciones espirituales budismo se denomina en
ocasiones «compasion de abuela».

Y sigue subrayando el Libro revelado: «El se ha prescrito la misericordia» (C. 6:12), es decir,
que esta es una obligacion para Dios y que, en consecuencia, no hay que temer nada de El,
aunque no comprendamos de entrada de qué manera misteriosa obra su compasion, puesto
que, con objeto de purificarnos de la negatividad, esta aparece en ocasiones revestida de
desdicha. Eso es precisamente lo que manifiesta el Sayj en el capitulo 178 de las Futihat al-
makkiyya, en el que nos habla de la naturaleza esencialmente divina del amor y donde recoge
unas palabras que posiblemente no sean faciles de aceptar de entrada, puesto que, como nos
asegura Ibn ‘Arabi, «la aplicacion de las penas o limites fijados por Dios, cualesquiera que sean
en esta vida, constituyen una purificaciéon para los creyentes, aunque se trate de la picadura
de una pulga o de una herida provocada por una espina. Aladamos que otra categoria de
seres sufren castigos purificadores en el fuego del Infierno, en el que posteriormente les sera
concedida la misericordia gracias a los designios de la divina providencia del amor, aunque

1 Ibn ‘Arabi, Traité de amour (introduccién, traduccién y notas de Maurice Gloton). Paris: Albin Michel, 1986,
p- 40.



El tesoro de la misericordia 11

nunca debieran salir de ese lugar infernal».? Insistamos en que, segtin la perspectiva del Sayj,
ningun castigo, ningun tormento, es permanente.

En dltima instancia, solo existe el bien, y de ahi que el principio y el fin del circulo de
la existencia estén sellados por la misericordia. Todas las experiencias que consideramos
negativas aparecen por obra de la compasion y tienen un caracter circunstancial y relativo.
Las diferentes vivencias son tildadas de aceptables o inaceptables debido a que determinadas
tradiciones religiosas y sociales las consideran de ese modo, a causa de ciertos principios
morales sancionados culturalmente, o porque no aciertan a satisfacer los deseos naturales,
morales o intelectuales de algunos individuos: «Aparte de esos criterios, no existe nada —
concluye el Sayjf excepto la pura esencia de las cosas que no puede ser descrita como buena
o mala».’

El descenso de la misericordia

Es por ese motivo que Allah en su aspecto de Todo-Misericordioso se sienta en el Trono
divino, presidiendo el conjunto de los mundos y la totalidad de los seres, pues todo lo creado
se inserta en el interior de dicho Trono. Y subraya Ibn ‘Arabi: «Una mangosta y el Primer
intelecto son igual de nobles en cuanto a la substancia de que estan hechos, el Aliento del
Todo-Misericordioso (al-nafas al-rahmani)».* Este aliento es el vehiculo que transmite la orden
creadora «jSé!» (kun), el ingrediente primordial de la creacion.

Precisar que el contenido de la cita precedente no es ni mucho menos reduccionista. No
significa que un animal irracional, el ser humano y el arcangel Yibril sean equiparables, por
ejemplo, o que entranen idéntico valor ontologico, sino tan sélo que la misericordia es el
ingrediente fundamental de que estan constituidos sin excepcion los seres creados, la materia
prima de todo cuanto se manifiesta, de igual manera que el amor es el motor inmovil que
impele a la creacion.

Y escribe el estudioso Pablo Beneito: «Quien conoce la causa de la existencia del universo
(‘@lam) y sabe que el Verdadero (al-Hagq) ha hablado de Si mismo diciendo que quiso [lit.

9

“amo6” (ahabba)| ser conocido —por lo cual cre6 a las criaturas (jalg) y se dio a conocer a ellas,

2 Cf. Ibn ‘Arabi, Traité de amour, Paris, 1986. [ Tratado del amor, version de Alfonso Colodrén, Madrid: Editorial
Edaf, 2002, p. 68].

3 Aftifi, A. A., The Twenty-Nine Pages: An Introduction to Ibn Arabi’s Metaphysic of Unity. Gloucerstershire (UK): Be-
shara Publications, s.f., p. 67.

4 Chittick, William, The Sufi Path of Knowledge, Ibn al-Arabi’s Metaphysics of lmagination. Albany (NY): State Uni-
versity of New York Press, 1989, p. 53.



12 Fernando Mora | El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25 | ISSN: 2341-1368

de modo que estas le han conocido y por ello “todas las cosas celebran Su alabanza” [o bien,
“toda cosa (Lo) glorifica con su particular alabanza”]—, sabe asimismo, por medio de esto, a
qué se vincul6 la rahma en primer lugar...” [es decir, cudl es el primer existente relacionado
con la gracia (awwal muta alliq ta allagat bi-hi l-rahma)]. Segun el hadiz qudsz del Tesoro Oculto al
que aqui se alude, la causa de la creacion es el “amor” o deseo de Dios por darse a conocer. El
verbo empleado es ahabba. El participio activo de la misma forma verbal es mufubb, “amante”,
término que Ibn ‘Arabi emplea a continuacion en el texto para dar a entender que, de hecho,
en tanto que “amante”, el Dios deseante es el primer existente en que la raima se actualiza,
el primer ‘sujeto-objeto’ de compasion, la primera determinaciéon del Ser relacionada con
la gracia. Asi pues, la primera manifestacion de la rahma es la voluntad de Dios por darse a
conocer: la auto-compasion divina que origina la creacion».’

La cita precedente nos advierte de que el primer objeto de la misericordia es el mismo
Dios, o, mejor dicho, los nombres divinos. Esta manifestacion inicial de la rafima tiene que
ver con lo que en sus enseflanzas Ibn ‘Arabl denomina «misericordia de la misericordia»
(rahmat al-rahma), la cual recibe esa designacion porque, careciendo de objeto alguno sobre
el cual ejercerse, so6lo puede obrar sobre ella misma. Transformandose en «cosa» (Say’),
la misericordia proporciona el soporte primigenio que va a permitir la exteriorizaciéon del
contenido del Tesoro Oculto. Por ese motivo, sefiala el Sayj:

«El primer objeto de la misericordia todo-abarcante es la coseidad de la esencia que
crea la misericordia a partir de la misma misericordia. Por consiguiente, el primer
objeto de la misericordia es la misma misericordia, después la coseidad de los
nombres que hemos mencionado vy, en tercer lugar, la coseidad de todos los existentes
que sin fin adquieren existencia hasta el infinito, sea en este mundo o en el mas
alla, substanciales o accidentales, simples o compuestos, sin ninguna consideraciéon
relativa a su adecuacion o propositox».°

Misericordia y existencia

Asi pues, una caracteristica indisociable del discurso akbari es que en ¢l existencia y lo
que denomina «misericordia gratuita» (rakmat alimtinan), y también «misericordia esencial»
(rahma datiyya), concedida por parte de Dios de manera indiscriminada a todos los seres, son
términos intercambiables. De ahi que pueda hablarse perfectamente, como hace Toshihiko
Izutsu, de «misericordia ontologica», la cual posibilita el despliegue de la creacion, la eclosion

5 Beneito, Pablo, El lenguaje de las alusiones: amoy, compasion y belleza en el sufismo de Ibn Arab7, Murcia: Editora Re-
gional de Murcia, 2005, p. 86.

6 Ibn ‘Arabi, The Bezels of Wisdom (traduccion inglesa de R. W. J. Austin), Nueva Jersey: Paulist Press, 1980, p. 224.



El tesoro de la misericordia 13

ilimitada de formas y entidades. La identificacién entre existencia y misericordia imprime
un cariz radical a la investigacion sobre la naturaleza de la realidad, la cual es descrita en
términos de amor y compasion. Sin embargo, para Ibn ‘Arabi, este conjunto de términos no
se refiere tanto a ninguna instancia emocional, como al acto «creador», consistente en hacer
que las cosas transiten desde la esfera invisible de la inexistencia a la dimension perceptible
de la manifestacién. El Sayj entiende este acto de concesién de existencia como una muestra
de generosidad incondicionada hacia la totalidad de los seres y situaciones, sin importar la
naturaleza mas o menos imperfecta de estos.

La presencia del mal, la ira, los celos, la violencia y todos los aspectos de la realidad que
consideramos negativos es, de hecho, una muestra por parte de Dios de misericordia
existencial indiscriminada hacia las entidades posibles. Tanto si nos agrada como si no,
la misericordia divina, que no distingue entre lo hermoso y lo aparentemente horrible,
entre placer y dolor, abraza todas las cosas, confiriéndoles el derecho a existir. Ibn ‘Arabi
denomina a esta compasion sin restriccion «misericordia del don gratuito» porque se otorga
sin justificacion concreta y no como recompensa por las acciones positivas que uno pueda
llevar a cabo. No se trata de un premio que responda a un determinado tipo de accion, sino
que todas las entidades en el dominio de la creacién son obra de dicha misericordia, la cual
es, en este sentido primordial, sinbnimo de «existencia». La existencia es un don otorgado
por la ilimitada generosidad divina, razén por la cual —nos asegura el Sayj— la existencia
misma es una misericordia para cada cosa existente.” Ejercer la misericordia indiscriminada
significa, en este sentido, otorgar existencia como un acto de generosidad suprema que no
espera nada a cambio y no discierne si las cosas creadas son positivas o negativas. Este y no
otro es, segun nuestro autor, el significado de la aleya que afirma: «Mi Misericordia abarca
todas las cosas» (C. 7:156). Es por eso que Allah se muestra compasivo, sin reserva alguna,
hacia toda la creacion. No cabe entre los cometidos de la misericordia existencial decidir si
una entidad resulta o no idénea para un determinado proposito, pues tanto si es adecuada
como si no, confiere existencia a todos los seres.

Al explicar con mas detalle el proceso que da lugar a la creaciéon de los seres visibles e
invisibles, nos explica el Sayj que cada entidad en su estado no manifestado suplica existencia
a Allah. Es por esta razén que la misericordia divina lo acoge todo, tanto en su estado
actual de manifestacion relativa como en el de mera posibilidad, puesto que esta misericordia
universal extiende su dominio a lo manifestado y lo no-manifestado y, como hemos apuntado,
no se decanta por lo positivo en detrimento de lo negativo, ya que no tiene en consideracion
la adecuacién moral de las posibles entidades que aspiran a ser. Su funcién irrevocable es
conferir de continuo la existencia a todo aquello capaz de acogerla en mayor o menor medida,

7 Chittick, William C., The Sufi Path of Knowledge: Ibn al-Arabi’s Metaphysics of Imagination, Albany (NY): State
University of New York Press, 1989, p. 130.



14 Fernando Mora | El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25 | ISSN: 2341-1368

lo cual nos aboca irremisiblemente al problema del mal y la negatividad, que abordaremos
en breve.

El punto mas importante que se debe recordar respecto a la «misericordia del don gratuito»
es que lo abarca todo sin excepcion. Allah ha puesto la «misericordia del don gratuito» por
encima de todas las restricciones al declarar que su misericordia incluye todas las cosas, seres
y situaciones. La misericordia divina, derramada por igual sobre todos los existentes puede
ser comparada con el sol que provee la luz y el calor, y con el aire y el agua, los cuales son
esenciales para todos los seres vivos.

El Aliento del Todo-Misericordioso

Asi pues, el «amor», de acuerdo al hadiz santo recién citado, subyace al conocimiento y a la
misma existencia, puesto que los precede a ambos en el ordenamiento de la manifestacion. La
creacion del cosmos es un movimiento de amor personificado por la emision del Aliento del
Todo-Misericordioso (al-nafas al-rahmani), el vehiculo del verbo creador, la divina exhalacion
que produce a los seres con el fin de que lleguen a reconocer de manera consciente de que el
motivo de la creacion por parte de Allah es darse a conocer a las criaturas.

Amor y aliento se hallan intimamente vinculados. Por eso describe el Sayj de nuevo en
diferentes secciones de £/ tratado del amor, donde nos habla de la naturaleza casi «magica» del
aliento intercambiado por los amantes, el cual refleja la naturaleza creadora del aliento divino:
«Desde que se actualiza la pasion de amor —escribe—, se desarrolla un halito de beneplacito
reciproco (tanaffus) y de profundos suspiros (tanahhud), el halito se exhala de manera que forma
en el amante la imagen del amado hasta el punto incluso de hacer aparecer una forma
externa que contempla y por la que realiza su motivaciéon y felicidad al margen de toda
circunstancia temporal».?

El hecho de que el aliento de los amantes dé lugar a una forma ideal de la persona amada es
lo que nos ha llevado a calificar esta extrana circunstancia de cuasi «magica». La exhalacion
del halito es comparable a la espiraciéon del Aliento del Todo-Misericordioso que da lugar a
la creacion de las formas.

Y también escribe Ibn ‘Arabr:

«Cuando dos amantes se besan intimamente, cada uno aspira la saliva del otro que
penetra en ellos. Cuando se besan o abrazan, la respiracion del uno se expande en el

8 Ibn ‘Arabi, Traité de Pamour, Paris: Albin Michel, 1986, p. 89.



El tesoro de la musericordia 15

otro y el halito asi exhalado compenetra a ambos [...] Este aliento asi exhalado por
el amante, transmite cierta forma de amor prenado de deleite. Cuando este aliento se
convierte en el espiritu de aquel a quien ha sido transmitido y cuando el halito de la
pareja se convierte de la misma forma en el espiritu del primero, puede hablarse de
identificacion (ittzhad) por parte de los dos seres implicados».’

El Sayj vuelve con las palabras anteriores a insistir en la naturaleza creadora del aliento, ya
sea divino o humano, llegando a transformarse en el espiritu de la persona amada, lo que
lleva a un intercambio de halitos-espiritus que propicia la completa identificacion de las
personas que se aman. E insiste:

«Dios ha dicho: «“En verdad, Abraham no deja de dar suspiros de amor (awwah) y
es magnanimo” (9:114). El Ser divino se ha dado el nombre de Todo-Misericordioso
(al-Rahman), pues esta dotado de un halito o aliento (rafas) mediante el cual suspira o
espira (naffasa) a Sus siervos. Es en esta explicaciéon como se manifiesta el mundo v,
por esta razon, Dios genera el universo con su palabra “jSé!” (kun) [...]. Este profundo
suspiro (fa awwuh), asi compuesto, esta, pues, en estrecha relaciéon con el corazon,
porque es al mismo tiempo el lugar donde se produce el halito y en donde se propaga;
todas las letras son engendradas asi por el aliento, al igual que el mundo lo es por la
palabra creadora “i{Sé!”. Aqui radica un secreto de los mas extraordinarios [...]»."

La creaciéon es producida por el Aliento del Todo-Misericordioso, el portador del verbo
creador «jSé», con la precision de que el lugar donde se produce este halito profundo es
el corazon. Asimismo, este aliento es el productor de las letras del alifato, las cuales son
anteriores a la creacion del cosmos. Allah habla sin cesar, y sus palabras son los seres y los
mundos habitados por estos. Todas las entidades no son sino palabras de Dios que no pueden
agotarse, la misma palabra que es Jests y que le fue comunicada a Maria. Es por eso que
espiritu y aliento se hallan asimilados. Y apunta el Sayj:

«El Aliento del Todo-Misericordioso concede existencia a las formas de las entidades
posibles, de igual modo que la respiracién humana otorga existencia a las letras. De
ahi que el cosmos no sea sino las palabras de Dios con respecto con respecto a su
Aliento, tal como El ha dicho: “Su palabra, que El ha comunicado a Maria” (4:171),
una palabra que es la misma entidad de Jests. Dios nos informa que sus palabras no
se veran agotadas, de manera que Sus criaturas no cesan de advenir a la existencia y
El nunca deja de ser el Creador».!

9 Thid., p. 96.
10 Ibid., pp. 200-201.
11 Cf. Fut. T1, 459.1. Chittick, William, The Sufi Path of Knowledge, p. 131.



16 Fernando Mora | El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25 | ISSN: 2341-1368

La equiparaciéon entre emision del Aliento del Todo-Misericordioso y articulacion de la
palabra es una de las cualidades intrinsecas de la ensenanza general del fasawwuf. Allah
exhala y al hacerlo emite palabras. Cada parte de todo cuanto existe es una letra (harf) de
Dios, mientras que las criaturas son las palabras (kalima) formadas por dichas letras. Las
trayectorias dispares de las criaturas constituyen frases (jumla) y cada mundo es un libro

(kitab).

El Aliento del Todo-Misericordioso es entonces otro de los apelativos que recibe la actividad
existenciadora, estableciéndose, como vemos, una analogia entre el movimiento liberador de
la exhalacién, la produccién de un lenguaje que sélo escuchan los sabios y la multiplicacion de
las entidades del cosmos. En suma, el Aliento del Todo-Misericordioso libera a los nombres
divinos de la tension suscitada al hallarse contenidos en el seno de Allah sin manifestar sus
efectos en el cosmos que va a ser creado. La creacion, desde este punto de vista, es sinbnimo
de distension y relajacion.

La distensiéon mencionada en el parrafo anterior se refiere al hecho de que los Nombres
divinos se liberan de la presion de la no manifestacion, puesto que antes de dar existencia al
mundo se hallan ocultos en el seno de Allah, un estado que el Sayj compara a la situacién
del ser humano que retiene su aliento. El aliento contenido en su interior busca salida en el
exterior, lo que provoca un estado de extrema compresion. La liberacion de esa tension es lo
que Ibn ‘Arabi identifica en concreto con la emision del imperativo «jS¢é!». Exhalar supone
liberar en la dimensién exterior lo que hay contenido en el interior. A tener en cuenta que
esta liberacion no se produce de una vez por todas, sino que, segun la vision de la creacion
continua, es una actividad que se ve renovada de manera incesante. Y sefiala de nuevo Ibn

‘Arabr:

«Gracias al Aliento del Todo-Misericordioso, Dios alivia el sufrimiento de sus
criaturas. L constriccidon que atenaza o que encontramos en el cosmos, se deriva del
hecho de que la raiz de las criaturas radica en la contraccion (gabda). Todo lo que esta
contraido se halla constrenido (mahsar) y todo lo que esta constrefiido se encuentra
confinado (mahjur). Sin embargo, dado que el ser humano adviene a la existencia
dotado de la Forma divina, el confinamiento le resulta insoportable. De manera que
Dios lo alivia mediante el Aliento del Todo-Misericordioso, puesto que Su respiracion
posee la propiedad del amor a la que se refieren las palabras mediante las cuales El
se describe diciendo “Amé ser conocido”. Dios torna manifiesto al ser humano por
medio del Aliento del Todo-Misericordioso. De ahi que la Respiracion divina sea
idéntica con la existencia del cosmos, y el cosmos lo conoce a El tal como desea. De
manera que el cosmos es idéntico con la Misericordia».'?

12 Cf. Fut. 11 437.20. Ibid., p. 131.



El tesoro de la misericordia 17

Diferencias entre Rahman y Rahim

La distincion entre rakman y rahim nos retrotrae a los distintos planos en que esta constituida
la realidad. Para simplificar, diremos que esta se halla formada por dos grandes reinos de
existencia: el Mundo de la Orden (@lam al-amr) y el Mundo de la Creacion (@lam al-jalg).
Dada su naturaleza comprehensiva, el Mundo de la Orden es la esfera de accion de la rahma
divina, la misericordia universal capaz de alumbrar, sin discriminacion alguna, tanto el bien
como el mal, tanto el amor como la célera, tanto la felicidad como el sufrimiento, asi como
a las distintas entidades que sustentan esas cualidades.

En cambio, en el Mundo de la Creaciéon —el cual se subdivide a su vez en las esferas espiritual
(muy sutil), imaginal (sutil) y densa—, impera la misericordia especifica (rahim) o de la
obligacion que, a diferencia de la misericordia del don gratuito, es el amor que premia lo
positivo en detrimento de lo negativo, el bien por encima del mal. Esta segunda modalidad
de misericordia obliga a Dios s6lo en lo que concierne a determinados individuos que se
hacen acreedores de ella debido a que siguen de manera deliberada los preceptos éticos y los
mandamientos religiosos.

Rahma es la misericordia mediante la cual Dios otorga indiscriminadamente la existencia a
todas las entidades, ya sean positivas o negativas, por intermediacion del Aliento del Todo-
Misericordioso, mientras que Rahim es el nombre divino que se aplica a la compasion que se
distribuye a las entidades que, una vez han ingresado en la existencia, muestran mayor grado
de receptividad a la accion divina. Allah ejerce la misericordia como acto de generosidad
universal bajo el nombre de Rakman, pero se obliga a si mismo con el nombre de Rahim a
responder de manera generosa a los actos piadosos de sus siervos.

Dios desea el bien para toda la creacion, sin distincién entre los seres buenos y malvados, fieles
y rebeldes, amados y detestados. Allah derrama sobre la creaciéon una generosidad infinita.
En ese sentido, rakma significa el deseo que Dios tiene del bien absoluto. Tanto Rakman como
Allah son nombres que pertenecen exclusivamente a Dios y no pueden aplicarse a nadie
mas. Rahman significa el Todo-Misericordioso carente de restricciones que derrama por igual
su gracia sobre los existentes. El cosmos y todo cuanto hay en ¢l ha sido bendecido desde el
principio con dicha cualidad, por mas que muchas veces nos cueste reconocerlo.

Si nos atenemos a los hadices acerca de la insondable misericordia divina destaca uno de
Abu Hurayra que nos informa de que Muhammad senalé:

«Dios el Altisimo tiene cien porciones de misericordia. El ha enviado al universo
una porcién solamente y la ha repartido entre toda Su creacién. El sentimiento de
misericordia' y compasién que Sus criaturas sienten entre si esta dentro de esa porcion.



18 Fernando Mora | El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25 | ISSN: 2341-1368

Las otras 99 porciones las ha reservado para el Dia del Juicio Final; ese Dia El las
concederd a los creyentes».

Nadie queda excluido de esta manifestaciéon del Todo-Misericordioso. «Dios ha creado
al ser humano a imagen de su Misericordia», sefiala otra tradiciéon veridica atribuida al
Profeta. El ser humano es el heraldo de la misericordia de Dios en el universo. Maria, Jesus,
Muhammad, por citar a unos pocos, reflejan en muy alto grado este atributo. Asi pues, la
cualidad de misericordia que Allah tiene para con toda la creaciéon —incluidos los nombres
divinos—, sustentando el universo con un océano inagotable de bendiciones tanto directas
como encubiertas, es lo que recibe en arabe la denominaciéon de Rahman.

El nombre divino Rahim reviste un significado mas especifico, que se refiere a la misericordia
de Allah para con el creyente, en particular durante el Dia del Juicio. Es en ese sentido que
el Coran sefiala: «...El es compasivo con los creyentes» (C. 33:43). Rahman pertenece a las
personas de este mundo; Rahim a las de la Otra Vida. Rahiman nos otorga el sustento en
la dimensién de la manifestacion, mientras que Rahim nos brinda la salvaciéon eterna. La
manifestacion de la rahimiyya en los creyentes se muestra como agradecimiento hacia Dios,
puesto que es El quien nos concede todas las cosas. También se manifiesta como la capacidad
de ser compasivo, de proveer a los demas y de ocuparse de ellos, aunque en el fondo esto
también sea consecuencia de la generosidad divina. Por eso, la persona que ejerce el bien
debe ser consciente que es un instrumento de Dios y que las buenas acciones tinicamente le
pertenecen a El, puesto que Allah es el tanto el creador de los necesitados como el agente
que propicia la satisfaccion de sus necesidades. No hay que vanagloriarse de las acciones
positivas que llevamos a cabo, sobre todo delante de quienes las reciben, sino que tenemos, de
hecho, que agradéceselo a las personas receptoras. Si ellas no existiesen en su condicion, no
podriamos ejercer nuestra compasion. Por su parte, quienes reciben muestras de compasion
deberian estar agradecidos a sus benefactores y recordarlos bien en todo momento, porque
el que no es agradecido con el ser humano, no puede ser agradecido con Dios. Sin embargo,
nos advierte la tradicion de que tampoco debemos hacer dioses a nuestros benefactores,
convirtiéndonos en sus siervos, en lugar de aspirar a convertirnos en siervos de Dios.

Los que encuentran en su ser el sabor de los nombres divinos Rafman y Rahim y se acercan
a su Creador a través de ellos, no albergan duda ni tristeza en su corazéon. Saben que, sin
importar lo que suceda, Allah, al-Rahman, al-Rahim, tendrd misericordia de ellos y los
recompensara. En cambio, los que creen erroneamente que la compasion y la misericordia
de Dios que aparecen en su persona son cualidades que les pertenecen a ellos, se tornan
arrogantes y se desvian de la gracia divina.



El tesoro de la misericordia 19

Asipues, Allah ejerce con el nombre de Rafiman su compasién como un acto de gracia gratuita,
porque es, por asi decirlo, una obligacion que Allah se ha impuesto a si mismo, queriendo
decir con ello que no puede negarse a ejercerla en el sentido de que debe otorgar existencia
a todo aquello que la demanda, con independencia de su mayor o menor adecuacion y
positividad. Sin embargo, Dios se obliga a si mismo con el nombre de Rahim a recompensar a
determinados individuos con un amor circunscrito a ellos, de tal manera que esta misericordia
especifica llegue a sus siervos en recompensa por las buenas obras que llevan a cabo. Este tipo
de misericordia se despliega de forma especifica, es decir, de acuerdo con lo que haya hecho
o dejado de hacer cada persona. Es este un tipo de misericordia de caracter mas restringido
que se ejerce como recompensa a un acto concreto.

La misericordia de este segundo orden alcanza a Sus siervos en recompensa por las buenas
acciones, mencionadas en el Coran, que hayan efectuado de manera individual. Este tipo de
misericordia es una obligacién o un compromiso contraido de Allah hacia dichos siervos. Asi
pues, la «misericordia de la obligacion» parece indicar que la persona se hace merecedora de
este tipo de gracia porque lleva a cabo buenas obras. No obstante, desde el punto de vista de
Ibn ‘Arabi, esta es una interpretacion superficial del asunto porque, a ojos de quienes conocen
profundamente la realidad, el que lleva a cabo la accién positiva no es el ser humano, sino
el propio Allah. Quien se encuentra en este estado [o sea quien tiene entero derecho a gozar
de la «misericordia de la obligacién»| sabe en su fuero interno quién es el verdadero agente
de las buenas obras.

Misericordia e ira divina

Para Ibn ‘Arabi, la ira (gadab) mencionada en el Coran no es equiparable, al igual que ocurre
con la nocion de rahma, con la ira ordinaria, pues no solo es objeto de la misericordia absoluta
de Dios, sino que tiene su origen en esta. El fundamento de esta declaracion lo encontramos
las palabras coranicas, ya citadas, que dicen: «Mi misericordia tiene precedencia sobre Mi
ira)». Y especifica Ibn ‘Arabi, considerando que este tipo de rafima es exclusivo del ser humano:

«La rahma de Allah tnicamente precede a Su ira en la constituciéon humana (nasa
imsaniyya), pues con relacion a cualquier otra cosa Su rakma ha de considerarse en tanto
que compasion que todo lo comprende, mas no en cuanto a su precedencia sobre
la ira. De modo que sélo en el hombre (insan) se retnen conjuntamente la gracia
omnimoda (wasia) y la precedente (sabiga). La rakma se dirige a él desde ambos
sentidos. Asi pues, tinicamente al hombre afecta y corresponde esta disposicion (hukm)
de la gracia (rahma)»."

13 [Fut. IV,409] https://ibnarabisociety.org/presencia-de-la-compasion-superlativa-pablo-beneito/



20 Fernando Mora | El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25 | ISSN: 2341-1368

Recordar que, en el proceso de creacion divina que da lugar al despliegue de los mundos,
la ira aparece en el mismo momento que en el despliegue paulatino de la manifestacion
se cita el Pedestal (al-kursi), donde posa ambos pies el Todo-Misericordioso, uno de ellos
representando a la misericordia y el otro a la ira mezclada con misericordia, pues, como ya
hemos sefialado, la ira no es sino misericordia encubierta. La ira es un atributo provisional de
la existencia, mientras que la misericordia se identifica con la misma existencia. Por otro lado,
tal como senalabamos en un capitulo anterior, todos los universos se hallan contenidos en el
interior del Pedestal divino, el lugar en el que descansan, los pies de Allah, lo que simboliza
la primera polarizacion en el proceso del devenir. El Pedestal, como ya hemos indicado, se
divide en «misericordia absoluta» y «misericordia mezclada con ira», asi como la semilla se
fragmenta para producir un arbol, y esto es con el propésito de lo que Allah quiere crear en
el mundo de la composicion de todas las cosas opuestas, porque Allah, ademas de ser descrito
como el Todo-Misericordioso, también se refiere a si mismo con nombres contrarios que
tienen su influencia en el cosmos. Recordar tan solo lo dicho en el capitulo correspondiente,
al hablar acerca de la circularidad de la existencia, en el sentido de que la misericordia
impera sobre la ira porque es el principio de todas las cosas, siendo la ira accidental y, por
lo mismo, condenada a la extincién: «La ira es accidental, y los accidentes desaparecen».'*

El problema del mal

(Es entonces Dios el creador del mal y el sufrimiento? La respuesta akbari es que Allah
no crea, ni mucho menos, el mal. El solo conoce las distintas predisposiciones de las cosas
en su estado de inexistencia relativa para acoger la luz misericordiosa de la existencia, y
son dichas predisposiciones las que condicionan el modo en que ocurrira la manifestacion,
inclinandose de acuerdo a la naturaleza de la entidad hacia el bien o el mal. Dios conoce
el cosmos —con sus cualidades positivas y negativas— en su inexistencia y lo alumbra en la
dimensién de la manifestacion de acuerdo con el contenido de dicho conocimiento porque,
tal como insiste el Sayj: «Dios solo desea lo que es»,'? es decir, que son las predisposiciones de
los seresque van a existir las que establecen las cualidades positivas o negativas de lo creado.
Una de las prerrogativas del conocimiento divino, es a diferencia del saber humano, conocer
lo inexistente.

La misericordia universal esta por encima del bien y el mal. Como ya hemos visto, este tipo
de misericordia no significa sino concesién de existencia a todas las entidades, sean perfectas

14 Cf. Futahat IV.405.7, William Chittick, Ibn Arabz: Hewr to the Prophets, Oxford (UK): Oneworld Publications,
2005, p. 130.

15 Ibn ‘Arabi, The Bezels of Wisdom, p. 94.



El tesoro de la musericordia 21

o imperfectas, buenas o malas. Es este un acto de caracter ontologico que no tiene relaciéon
con juicios morales de ningtn tipo. En otras palabras, no importa, en esencia, el que la cosa
que es objeto de la misericordia existenciadora, vaya a ser buena o mala. La aparicion actual
de la bondad, la maldad, etcétera, es consecuencia de la actividad de la «misericordia de la
obligacién» (rahim), ya que el que una entidad revele propiedades de un tipo u otro se debe
a la naturaleza de la cosa en si. La «misericordia del don gratuito» (rahma) es sinébnimo de
concesion de la existencia y esta relacionada con la existencia en si, no con el hecho de que
el devenir de dicha entidad revista consecuencias positivas o negativas.

La via recta

También leemos en la Fatiha: «Dirigenos por la Via recta». En realidad, declara el Sayj,
la misericordia se extiende al conjunto de los seres, y por ese motivo todos ellos se hallan
en la «Via recta» (al-sirat al-mustagim). Allah es la Via recta y no existe en ella distincion
fundamental alguna entre el bien y el mal. Esta Via esta expuesta a la vista de todos. Es
inherente a las cosas grandes y pequenas, a las que ignoran la verdad y a las que la conocen
a la perfeccion. Por ello se declara que la misericordia divina es el circulo que contiene a la
creacion entera, con independencia de su caracter vil y despreciable o su cualidad magna y
majestuosa. Se afirma en el Coran: «No hay ni un solo animal en la tierra que El no guie.
En verdad, mi Senor esta en la Via recta» (C. 11:56). Por lo tanto, queda claro que todo el
que camina sobre la tierra se halla en la Via recta del Senor. Desde este punto de vista, nadie
esta encuadrado de modo absoluto entre «aquellos que son objeto de ira», como tampoco
pertenece a «los que se extravian» (C. 1:7), pues todas las cosas siguen la ruta adecuada de
retorno a Dios. La existencia del dolor, la colera, la perdicion y el alejamiento extravio es
secundaria. Todo retorna finalmente a los brazos acogedores de la misericordia, la cual es
universal y precede y sucede a la aparicion de cualquier distincién secundaria.'®

El siguiente poema, que encabeza el capitulo dedicado al profeta Hud, en Los engarces de la
sabiduria, parece hacerse eco de la imploracion del creyente para ser dirigido por el camino
recto:

La Via recta, que pertenece a Dios,
se manifiesta en todo; no se oculta.
Esta presente en lo grande y lo pequenio,

en los conocedores y en los ignorantes.

16 Izutsu, Toshihiko. Sufismo y tavismo: Estudio comparativo de conceptos filoséficos clave. Madrid: Ediciones Siruela,
1997, pp. 135-148.



22 Fernando Mora | El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25 | ISSN: 2341-1368

Por todo ello, Su misericordia loabarca todo:

tanto lo magnifico como lo ordinario."”

El hecho de declarar que todo se halla en la Via recta —incluido aquello que consideramos
perjudicial y negativo, tanto el conocimiento como la ignorancia— supone que todos los seres
retornan a la postre al seno de la misericordia, la cual constituye el alfa y el omega de la
creacion, tal como consignabamos al principio de este capitulo al hablar de la Fatiha, indicando
claramente que la misericordia se ubica al principio y al final de la creaciéon y que no existe
nada en el conjunto de los mundos que no haya emergido de ella y que no retorne a ella.

Naturaleza provisional de los tormentos infernales

La anterior declaracion nos introduce de pleno en la polémica discusion sobre la
transitoriedad altima de los tormentos infernales que es uno de los elementos que caracteriza
a la exposicion del Sayj y que ha despertado no pocas suspicacias entre sus criticos, puesto
que, como sabemos, ¢l insiste en la tesis de que cualquier circunstancia que nos parezca
negativa es en esencia positiva y que el dolor «provisional» del castigo en el Mas Alla se vera
transmutado a la postre en dicha permanente. Debemos subrayar que, de acuerdo con la
doctrina religiosa tradicional, Ibn ‘Arabi no niega la realidad de los castigos infernales, sino
que tan solo subraya la provisionalidad de estos, sehalando que una vez cumplida la pena
prescrita los tormentos infernales se transformaran en experiencias gozosas, El infierno, en
tanto que emplazamiento ontologico, permanece, lo que cambia son las experiencias que se
tiene en él.

Esta es una de las principales tesis que nos propone Ibn ‘Arabr:

«El destino final (mal) de los siervos de Allah [aqui en sentido lato] es la gracia
(rahma) ya que, incluso quienes residan en el fuego (rar) hallaran en él una gracia
(rahma) desconocida para otros y de tal condicién que probablemente, en caso de que
pudiesen oler algunas de las fragancias del Paraiso, [esta raima] haria que sintiesen
rechazo hacia ellay les resultase nociva, asi como el aroma de las rosas (ward) y el grato
perfume (/7b) provocan rechazo y causan perjuicio a los temperamentos coléricos».'®

17 Ibn ‘Arabi, The Bezels of Wisdom, p. 19.

18 Beneito, Pablo, El lenguaje de las alusiones: amor; compasion y belleza en el sufismo de Ibn Arabz, Murcia: Editora
Regional de Murcia, 2005, pp. 84-85.



El tesoro de la musericordia 23

Y explica Pablo Beneito, traductor de la cita anterior, que la Gltima frase alude al hecho de
que los ejercicios espirituales (wird) y la bondad (£26) suscitan resquemor en el alma compulsiva
dominada por el ardor de las pasiones, analoga al temperamento colérico. Este es otro
ejemplo ostensible de la multiplicidad semantica de los términos arabes.

Asi pues, el castigo no perdura para siempre y la felicidad y la dicha son el destino tltimo de
todos los seres. Segtin la peculiar perspectiva del Sayj acerca del tema del castigo, las Gentes
de la Desgracia encuentran su dicha en su propio castigo y permanecen por siempre en
la morada (el infierno) que les corresponde. Y senala Ibn ‘Arabi que «las gentes del fuego,
aunque no salgan del fuego, encuentran la dicha en él»."

Insiste el Libro sagrado por boca de los angeles cuando proclaman: «jSenor!, Tu abarcas
todas las cosas en tu misericordia y tu conocimiento» (C. 40:7), queriendo transmitirnos que
todos los seres y situaciones son objeto en tltima instancia del amor absoluto. Y nos aclara el
Sayj que en esta frase se da prioridad a la misericordia (que es nombrada en primer lugar) por
encima de la ciencia debido a que El amé ser conocido. El amante busca misericordia para
si mismo y por ese motivo la estaciéon del Amante divino es el primer objeto de misericordia.
No existe ninguna creacion en el cosmos que no sea objeto de la misericordia divina, lo cual
resulta evidente de la cita anterior porque en ella se afirma que misericordia y conocimiento
contienen a todas las cosas. Por su parte, el ya citado dicho profético que declara: «Mi
misericordia prevalece sobre mi ira», subraya el mismo mensaje de perdoén sin reservas para
con todos los pecadores, puesto que en opinién del Sayj y de los conocedores de Allah no
existe el pecado absoluto y el mal siempre esta supeditado a un bien mayor. Todo lo que de
entrada nos parece negativo esconde una interpretacion feliz que trabaja en ultima instancia
a nuestro favor. Como hemos apuntado, incluso los terribles tormentos infernales se hallan,
en opinion de Ibn ‘Arabi, sometidos al arbitrio de la misericordia sin restriccion alguna. En
relacion con lo anterior, leemos en el Libro sagrado: «Seguramente Dios perdona todos los
pecados» (C. 39:533). Y comenta el Sayj a propésito de estas palabras: «El [Dios] no especifica
un pecado en lugar de otros, de igual manera que no concreta un exceso en vez de otro, igual
que no especifica, al enviar a Muhammad, un mundo por encima de otros»,*” recordando las
palabras de que Allah envi6 a su Profeta como misericordia para los mundos.

19 Cf. Fut. X1V, 441. Beneito, op. cit., p. 84.

20 Cf. Fut. 567.2. Chittick, William, The Self-Disclosure of God: Principles of bn al- Arabl Cosmology. Albany (NY):
State University of New York Press, 1996, p. 221.



24 Fernando Mora | El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25 | ISSN: 2341-1368

Ser parte de la misericordia divina

Para el buscador, el aspirante a reflejar en sus actos y pensamientos las cualidades de los
nombres divinos, mostrarse misericordioso significa participar de la misericordia divina.
El que aspira a ser compasivo no se dirige a Dios diciendo «ten compasiéon de mi» o del
resto de los seres, sino hazme compasivo, o, dicho de otro modo, «hazme participe de tu
misericordia». Y sefiala el Sayj: «Las personas veladas, en su creencia, solicitan a Dios
que tenga misericordia de ellas, mientras que los verdaderamente inspirados piden que la
misericordia divina no se aparte de ellos».?! Por consiguiente, el sabio no demanda tanto
verse imbuido de compasion como transformarse ¢l mismo en compasion, convertirse en
vehiculo del amor universal que es la marca inalterable de la existencia. Y lo mismo ocurre
con el resto de cualidades representadas por el resto de los nombres divinos.

Y, abundando en lo anterior, apunta el Sayj respecto a la funciéon que ¢l mismo desempena
dentro de la economia de la misericordia:

«De entre los angeles que ha creado Dios, ha situado a cuatro portadores del Trono
en las cuatro columnas que lo sostienen [...] Ha atribuido a esas columnas diversos
grados de excelencia, y me ha situado en la mas excelente de ellas, haciendo de mi
uno de sus portadores. En efecto, ademas de los angeles que ha creado para sostener
el Trono, Dios posee igualmente en el género humano formas (suwar) que soportan el
peso del Trono, Sede del Todo-Misericordioso, yo soy uno de esos, y la mejor columna
de todas es la mia: es el tesoro de la Misericordia. El ha hecho de mi, pues, un ser
absolutamente misericordioso (rahiman mutlagan)».** Explica también a propdsito de
una de sus muchas experiencias visionarias: «Dios se me mostr6 en mi ser interno (f7
sirrt) durante una vision, y me dijo: “Haz que Mis servidores sepan lo que has perci-
bido de Mi generosidad... (Por qué Mis servidores desesperan de Mi misericordia si
Mi misericordia abraza todas las cosas?”’».*

Apunta Claude Addas, en el colofén de su célebre estudio biografico acerca del Ibn ‘Arabi,
que la cualidad predominante en el cometido propio del Sello de la santidad muhammadi —
Sello que, recordémoslo, es una de las marcas distintivas de la actividad del Sayj— es la divina
misericordia. La misericordia tendra la ultima palabra en el juicio a las cosas creadas, por
mas reprobables que nos puedan parecer sus actividades y porque estamos dirigidos hacia el
gozo imperecedero desde la eternidad sin principio. Y afiade que, en tanto que mensajero de

21 Ibn ‘Arabi, Traité de lamour, Paris, 1986, p. 102.

22 [Fut. 111, p. 431.] Addas, Claude, Ibn Arabi o la bisqueda del Azufre Rojo, Murcia: Editora Regional de Murcia,
pp. 294-295.

23 [Fut., I. p. 708.] Addas, Claude, ibid.



El tesoro de la musericordia 25

la misericordia, Ibn ‘Arabi aspir6 a convertirse en instrumento del amor divino, una funcién
a la que ni siquiera la muerte fisica podra poner fin, puesto que en el otro mundo —y tal
como le fue encomendado en una de sus experiencias visionarias— intercedera en favor de
todo aquel a quien alcancé su mirada, declarando en este sentido: «Dios me prometié que yo
podria interceder en el Dia de la Resurreccion en favor de todos los que mi mirada pudiera

abarcar, los que conociera y los que no conociera...».*

Lo anterior concuerda plenamente con la mision de Muhammad, de quien nos dice:

«ElProfetaharecibido privilegios particulares que no han sido otorgados anteriormente
a ningun otro profeta; pero ningun profeta ha recibido un privilegio que no haya sido
otorgado igualmente a Muhammad [...]. Su rango en la ciencia abarca la ciencia
de todos aquellos que conocen a Dios entre los Primeros y los Ultimos [...]. Su Ley
abraza a todos los hombres sin excepcién y su misericordia, en virtud de la cual ha
sido enviado, abraza a todo el universo [...]. Su comunidad engloba a todos los seres
[...]. Crean o no en él, todos los seres forman parte de ella».”

A destacar de las palabras anteriores que —insistamos en ello— «su misericordia abraza a
todas las cosas» y que «crean o no en ¢l, todos los seres forman parte de su comunidad»,
unasdeclaraciones que ponen de manifiesto que el mensaje de Muhammad es incluyente
y no deja atras a nadie, ya sea nominalmente musulman o no. Dado que la palabra muslim
significa «sometido», podemos colegir que todos los seres somos en realidad musulmanes
porque nos hallamos sometidos a los imponderables de la Realidad, con independencia de
que profesemos un credo u otro o incluso de que nos consideremos ateos.

24 [Cf. Fut. 1, p. 617] Ibid.
95 [Cf. Fut. 111, pp. 141-144] Addas, Claude, lbn Arabi et le voyage sans retows; Paris: Editions du Seuil, pp. 25-26.



	_Hlk188898232

