
    Fernando Mora    |    El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25    |    ISSN: 2341-1368 8

EL TESORO DE LA MISERICORDIA

Fernando Mora Zahonero

Resumen: Este artículo explora la misericordia divina (raḥma) en la obra de Ibn ʿArabī, centrándose 
en al-Raḥmān («el Todo-Misericordioso») y al-Raḥīm («el Compasivo»). Toda la creación emana y 
retorna a estos nombres, indicando que el devenir cósmico está siempre envuelto en la misericordia.
Se distingue que Raḥmān es la matriz universal de existencia, abarcando a todos los seres, incluso con 
sufrimiento purificador. Raḥīm, en cambio, denota una misericordia pura reservada para quienes 
siguen preceptos éticos. La misericordia akbarí es ontológica, el don de la existencia misma. La 
misericordia de Allāh «lo abarca todo» (Corán 7:156), sin excluir el mal aparente; por tanto, ningún 
castigo, incluido el infernal, es eterno. El «Aliento del Todo-Misericordioso» (al-nafas al-raḥmānī) es 
el vehículo del verbo creador «¡Sé!», un movimiento de amor que da origen al cosmos. La ira divina 
(gaḍab) no es ordinaria, sino también objeto y origen de la misericordia, siendo un atributo provisional 
frente a la misericordia que se identifica con la existencia misma. Por último, Raḥmān opera en el 
Mundo de la Orden, otorgando existencia indiscriminadamente, mientras que Raḥīm lo hace en 
el Mundo de la Creación, recompensando la receptividad a la acción divina. La compasión divina 
es un don gratuito que abarca todo, y su comprensión libera de dudas y tristeza, sabiendo que la 
misericordia de Allāh es omnímoda.

Palabras clave: Ibn ʿ Arabī, misericordia divina, Raḥmān, Raḥīm, Aliento del Todo-Misericordioso, 
Amor divino, creación continua, ira divina, sufismo, Corán, Nombres divinos.

Abstract: This article explores divine mercy (raḥma) in Ibn ʿArabī’s work, focusing on al-Raḥmān 
(«the All-Merciful») and al-Raḥīm («the Compassionate»). All creation emanates from and returns 
to these names, signifying that cosmic unfolding is perpetually enveloped in mercy. A distinction is 
drawn: Raḥmān denotes the universal matrix of  existence, encompassing all beings, even through 
purifying suffering. Raḥīm, conversely, signifies pure mercy reserved for those following specific ethical 
precepts. The Akbarian view sees mercy as ontological, the very gift of  existence. Allāh’s mercy 
«encompasses all things» (Qurʾan 7:156), excluding no apparent evil; thus, no punishment, including 
infernal torment, is eternal. The «Breath of  the All-Merciful» (al-nafas al-raḥmānī) is the vehicle for 
the creative command «Be!», a movement of  love that originates the cosmos. Divine wrath (gaḍab) is 
not ordinary anger; it too is an object and origin of  mercy, a provisional attribute contrasting with 
mercy, which is identified with existence itself. Finally, Raḥmān operates in the World of  Command, 
granting existence indiscriminately, while Raḥīm operates in the World of  Creation, rewarding 
receptivity to divine action. Divine compassion is a gratuitous gift that universally embraces all, and 
its comprehension frees from doubt and sorrow, confident in Allāh’s all-encompassing mercy.

Keywords: Ibn ʿArabī, Divine Mercy, Raḥmān, Raḥīm, Breath of  the All-Merciful, Divine Love, 
Continuous Creation, Divine Wrath, Sufism, Quran, Divine Names.



El tesoro de la misericordia 9

La primera azora coránica comienza con las palabras: «En el nombre de Allāh, el Todo-Mi-
sericordioso, el Compasivo, alabanza a Allāh, el Señor de los mundos, el Todo-Misericordio-
so, el Compasivo». Y, al comentar estas aleyas, Ibn ʿArabī nos aclara que, puesto que Dios 
menciona los nombres del Todo-Misericordioso y el Compasivo antes y después de referirse 
a los mundos, ello implica que la entera Creación dimana de estos nombres y también con-
cluye con ellos, estando el devenir del cosmos y de los seres que lo habitan envueltos siempre 
en la actividad omni-abarcante de la misericordia.

La diferencia entre los nombres de Raḥmān y Raḥīm, el Todo-Misericordioso y el Compasivo, 
no está muy clara y, por eso, ambos términos suelen ser traducidos en los idiomas europeos de 
maneras muy parecidas como Compasivo, Benevolente, Clemente, Misericordioso, etcétera. 
Raḥmān y Raḥīm se derivan de la misma raíz trilítera (r-ḥ-m), haciendo referencia al útero 
materno y aludiendo también a la delicadeza, la piedad, la benevolencia, la ternura. Allāh 
es de hecho la fuente única de toda vida, la matriz universal de la creación. En ese sentido, 
el primer término significa la capacidad de Allāh de ser la matriz de todo cuanto existe, 
mientras que el segundo se refiere a la capacidad, conferida por Allāh, de transformarse en 
matriz de nuevas creaciones. La palabra árabe raḥim significa «útero» o «matriz», lo cual dota 
de una cualidad esencialmente femenina y creadora al nombre de Dios. Lo anterior no es 
sino un claro ejemplo de la polisemia intrínseca de la lengua árabe.

Ibn ʿArabī especifica que la actividaddel Todo-Misericordioso (al-Raḥmān) está destinada 
a todos los seres sin excepción y puede entrañarasimismo cierto grado de sufrimiento, de 
igual manera que la medicina tiene en ocasiones un sabor amargo, si bien beneficia a aquel 
que la toma curando su enfermedad, mientras que la función del Compasivo (al-Raḥīm) se 
caracteriza por ser pura misericordia sin atisbo alguno de padecimiento, estando reservada 
tan sólo para aquellos que siguen determinados preceptos éticos y espirituales. La concepción 
akbarí de la misericordia (raḥma) difiere enormemente de la idea que solemos tener de dicho 
término, puesto que no se refiere tanto a un sentimiento de indulgencia, piedad, etcétera, 
como a una cualidad ontológica, relacionada con el hecho de que las entidades advengan a 
la existencia manifiesta. El don de la existencia es la primera efusión de la misericordia que 
se extiende a todas las cosas.

«Llámalo Allāh o llámalo Todo-Misericordioso; de cualquier modo que Lo llames, a Él 
pertenecen los más bellos nombres» (Corán 17:110). Con estas palabras, en las que se 
equiparan los apelativos de Allāh y Todo-Misericordioso, se dirige Dios, en el Corán, al 
Profeta Muḥammad, subrayando la relevancia de la misericordia, la compasión y el amor 
en las enseñanzas islámicas. Somos conscientes de que el mensaje de la compasión sin 
restricciones, del amor gratuito que se otorga sin esperar nada a cambio, puede resultar 
chocante para las personas apegadas a la letra muerta de las doctrinas religiosas e incluso 



    Fernando Mora    |    El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25    |    ISSN: 2341-1368 10

suscitar su rechazo. Pero, de hecho, el único capital humano de que disponemos es el amor 
hacia nuestros semejantes y el amor recíproco de ellos hacia nosotros. Y no solo eso, sino 
que la existencia entera –con sus luces y sombras– es producto de la misericordia divina. 
«Mi misericordia lo abarca todo» (C. 7:156), insiste Allāh en el Libro sagrado, lo cual significa 
que no hay nada que no esté incluido en la misericordia de Dios hacia sus criaturas, por más 
negativas y censurables que nos resulten a primera vista las acciones de nuestros semejantes 
y las nuestras propias, queriendo dar a entender que no existe entidad ni condición alguna, 
por más reprobable que nos parezca, que no sea objeto de la misericordia omnímoda de 
Dios, la cual no deja atrás a nada ni a nadie. También nos asegura el Corán que Dios «es el 
más Misericordioso de los misericordiosos» (C. 12:92), es decir, que sólo cabe esperar de Él la 
comprensión y el perdón para con todas sus criaturas sin excepción. Es por ese motivo que el 
Corán insiste en este particular en muchas de sus aleyas: «¡No desesperéis de la misericordia 
de Dios! Dios perdona todos los pecados» (C. 39:53), queriendo significar con ello, como 
veremos más adelante, que ningún castigo terrestre, y ni siquiera ningún tormento infernal, 
es eterno. 

Por supuesto, ninguna persona está obligada ni tiene que verse sometida a la imposición 
del amor. El amor, la compasión y la caridad no se pueden forzar, sino que deben surgir de 
manera natural en el ser humano. A pesar de las dificultades, muchas veces comprensibles, 
para albergar dicho tipo de cualidades, Ibn ʿArabī escribe: «Del amor hemos nacido, del 
amor fuimos creados; por eso al amor tendemos y amor nos toma en sus brazos».1 La 
misericordia, el amor y la compasión a la que nos estamos refiriendo están muy lejos del 
blando sentimentalismo, o lo que en otras tradiciones espirituales budismo se denomina en 
ocasiones «compasión de abuela». 

Y sigue subrayando el Libro revelado: «Él se ha prescrito la misericordia» (C. 6:12), es decir, 
que esta es una obligación para Dios y que, en consecuencia, no hay que temer nada de Él, 
aunque no comprendamos de entrada de qué manera misteriosa obra su compasión, puesto 
que, con objeto de purificarnos de la negatividad, esta aparece en ocasiones revestida de 
desdicha. Eso es precisamente lo que manifiesta el Šayj en el capítulo 178 de las Futūḥāt al-
makkiyya, en el que nos habla de la naturaleza esencialmente divina del amor y donde recoge 
unas palabras que posiblemente no sean fáciles de aceptar de entrada, puesto que, como nos 
asegura Ibn ʿ Arabī, «la aplicación de las penas o límites fijados por Dios, cualesquiera que sean 
en esta vida, constituyen una purificación para los creyentes, aunque se trate de la picadura 
de una pulga o de una herida provocada por una espina. Añadamos que otra categoría de 
seres sufren castigos purificadores en el fuego del Infierno, en el que posteriormente les será 
concedida la misericordia gracias a los designios de la divina providencia del amor, aunque 

1 Ibn ʿArabī, Traité de l’amour (introducción, traducción y notas de Maurice Gloton). París: Albin Michel, 1986, 
p. 40.



El tesoro de la misericordia 11

nunca debieran salir de ese lugar infernal».2 Insistamos en que, según la perspectiva del Šayj, 
ningún castigo, ningún tormento, es permanente.

En última instancia, sólo existe el bien, y de ahí que el principio y el fin del círculo de 
la existencia estén sellados por la misericordia. Todas las experiencias que consideramos 
negativas aparecen por obra de la compasión y tienen un carácter circunstancial y relativo. 
Las diferentes vivencias son tildadas de aceptables o inaceptables debido a que determinadas 
tradiciones religiosas y sociales las consideran de ese modo, a causa de ciertos principios 
morales sancionados culturalmente, o porque no aciertan a satisfacer los deseos naturales, 
morales o intelectuales de algunos individuos: «Aparte de esos criterios, no existe nada –
concluye el Šayj– excepto la pura esencia de las cosas que no puede ser descrita como buena 
o mala».3

El descenso de la misericordia

Es por ese motivo que Allāh en su aspecto de Todo-Misericordioso se sienta en el Trono 
divino, presidiendo el conjunto de los mundos y la totalidad de los seres, pues todo lo creado 
se inserta en el interior de dicho Trono. Y subraya Ibn ʿArabī: «Una mangosta y el Primer 
intelecto son igual de nobles en cuanto a la substancia de que están hechos, el Aliento del 
Todo-Misericordioso (al-nafas al-raḥmānī)».4 Este aliento es el vehículo que transmite la orden 
creadora «¡Sé!» (kun), el ingrediente primordial de la creación. 

Precisar que el contenido de la cita precedente no es ni mucho menos reduccionista. No 
significa que un animal irracional, el ser humano y el arcángel Ŷibrīl sean equiparables, por 
ejemplo, o que entrañen idéntico valor ontológico, sino tan sólo que la misericordia es el 
ingrediente fundamental de que están constituidos sin excepción los seres creados, la materia 
prima de todo cuanto se manifiesta, de igual manera que el amor es el motor inmóvil que 
impele a la creación. 

Y escribe el estudioso Pablo Beneito: «Quien conoce la causa de la existencia del universo 
(ʿālam) y sabe que el Verdadero (al-Ḥaqq) ha hablado de Sí mismo diciendo que quiso [lit. 
“amó” (aḥabba)] ser conocido –por lo cual creó a las criaturas (jalq) y se dio a conocer a ellas, 

2 Cf. Ibn ʿArabī, Traité de l’amour, París, 1986. [Tratado del amor, versión de Alfonso Colodrón, Madrid: Editorial 
Edaf, 2002, p. 68].
3 Affifi, A. A., The Twenty-Nine Pages: An Introduction to Ibn Arabi’s Metaphysic of  Unity. Gloucerstershire (UK): Be-
shara Publications, s.f., p. 67.
4 Chittick, William, The Sufi Path of  Knowledge, Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of  lmagination. Albany (NY): State Uni-
versity of  New York Press, 1989, p. 53.



    Fernando Mora    |    El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25    |    ISSN: 2341-1368 12

de modo que estas le han conocido y por ello “todas las cosas celebran Su alabanza” [o bien, 
“toda cosa (Lo) glorifica con su particular alabanza”]–, sabe asimismo, por medio de esto, a 
qué se vinculó la raḥma en primer lugar…” [es decir, cuál es el primer existente relacionado 
con la gracia (awwal mutaʻalliq taʻallaqat bi-hi l-raḥma)]. Según el hadiz qudsī del Tesoro Oculto al 
que aquí se alude, la causa de la creación es el “amor” o deseo de Dios por darse a conocer. El 
verbo empleado es aḥabba. El participio activo de la misma forma verbal es muḥibb, “amante”, 
término que Ibn ʿ Arabī emplea a continuación en el texto para dar a entender que, de hecho, 
en tanto que “amante”, el Dios deseante es el primer existente en que la raḥma se actualiza, 
el primer ‘sujeto-objeto’ de compasión, la primera determinación del Ser relacionada con 
la gracia. Así pues, la primera manifestación de la raḥma es la voluntad de Dios por darse a 
conocer: la auto-compasión divina que origina la creación».5

La cita precedente nos advierte de que el primer objeto de la misericordia es el mismo 
Dios, o, mejor dicho, los nombres divinos. Esta manifestación inicial de la raḥma tiene que 
ver con lo que en sus enseñanzas Ibn ʿArabī denomina «misericordia de la misericordia» 
(raḥmat al-raḥma), la cual recibe esa designación porque, careciendo de objeto alguno sobre 
el cual ejercerse, sólo puede obrar sobre ella misma. Transformándose en «cosa» (šayʾ ), 
la misericordia proporciona el soporte primigenio que va a permitir la exteriorización del 
contenido del Tesoro Oculto. Por ese motivo, señala el Šayj: 

«El primer objeto de la misericordia todo-abarcante es la coseidad de la esencia que 
crea la misericordia a partir de la misma misericordia. Por consiguiente, el primer 
objeto de la misericordia es la misma misericordia, después la coseidad de los 
nombres que hemos mencionado y, en tercer lugar, la coseidad de todos los existentes 
que sin fin adquieren existencia hasta el infinito, sea en este mundo o en el más 
allá, substanciales o accidentales, simples o compuestos, sin ninguna consideración 
relativa a su adecuación o propósito».6

Misericordia y existencia

Así pues, una característica indisociable del discurso akbarí es que en él existencia y lo 
que denomina «misericordia gratuita» (raḥmat alimtinān), y también «misericordia esencial» 
(raḥma dātiyya), concedida por parte de Dios de manera indiscriminada a todos los seres, son 
términos intercambiables. De ahí que pueda hablarse perfectamente, como hace Toshihiko 
Izutsu, de «misericordia ontológica», la cual posibilita el despliegue de la creación, la eclosión 

5 Beneito, Pablo, El lenguaje de las alusiones: amor, compasión y belleza en el sufismo de Ibn ʿArabī, Murcia: Editora Re-
gional de Murcia, 2005, p. 86.
6 Ibn ʿArabī, The Bezels of  Wisdom (traducción inglesa de R. W. J. Austin), Nueva Jersey: Paulist Press, 1980, p. 224. 



El tesoro de la misericordia 13

ilimitada de formas y entidades. La identificación entre existencia y misericordia imprime 
un cariz radical a la investigación sobre la naturaleza de la realidad, la cual es descrita en 
términos de amor y compasión. Sin embargo, para Ibn ʿArabī, este conjunto de términos no 
se refiere tanto a ninguna instancia emocional, como al acto «creador», consistente en hacer 
que las cosas transiten desde la esfera invisible de la inexistencia a la dimensión perceptible 
de la manifestación. El Šayj entiende este acto de concesión de existencia como una muestra 
de generosidad incondicionada hacia la totalidad de los seres y situaciones, sin importar la 
naturaleza más o menos imperfecta de estos.

La presencia del mal, la ira, los celos, la violencia y todos los aspectos de la realidad que 
consideramos negativos es, de hecho, una muestra por parte de Dios de misericordia 
existencial indiscriminada hacia las entidades posibles. Tanto si nos agrada como si no, 
la misericordia divina, que no distingue entre lo hermoso y lo aparentemente horrible, 
entre placer y dolor, abraza todas las cosas, confiriéndoles el derecho a existir. Ibn ʿArabī 
denomina a esta compasión sin restricción «misericordia del don gratuito» porque se otorga 
sin justificación concreta y no como recompensa por las acciones positivas que uno pueda 
llevar a cabo. No se trata de un premio que responda a un determinado tipo de acción, sino 
que todas las entidades en el dominio de la creación son obra de dicha misericordia, la cual 
es, en este sentido primordial, sinónimo de «existencia». La existencia es un don otorgado 
por la ilimitada generosidad divina, razón por la cual –nos asegura el Šayj– la existencia 
misma es una misericordia para cada cosa existente.7 Ejercer la misericordia indiscriminada 
significa, en este sentido, otorgar existencia como un acto de generosidad suprema que no 
espera nada a cambio y no discierne si las cosas creadas son positivas o negativas. Este y no 
otro es, según nuestro autor, el significado de la aleya que afirma: «Mi Misericordia abarca 
todas las cosas» (C. 7:156). Es por eso que Allāh se muestra compasivo, sin reserva alguna, 
hacia toda la creación. No cabe entre los cometidos de la misericordia existencial decidir si 
una entidad resulta o no idónea para un determinado propósito, pues tanto si es adecuada 
como si no, confiere existencia a todos los seres.

Al explicar con más detalle el proceso que da lugar a la creación de los seres visibles e 
invisibles, nos explica el Šayj que cada entidad en su estado no manifestado suplica existencia 
a Allāh. Es por esta razón que la misericordia divina lo acoge todo, tanto en su estado 
actual de manifestación relativa como en el de mera posibilidad, puesto que esta misericordia 
universal extiende su dominio a lo manifestado y lo no-manifestado y, como hemos apuntado, 
no se decanta por lo positivo en detrimento de lo negativo, ya que no tiene en consideración 
la adecuación moral de las posibles entidades que aspiran a ser. Su función irrevocable es 
conferir de continuo la existencia a todo aquello capaz de acogerla en mayor o menor medida, 

7 Chittick, William C., The Sufi Path of  Knowledge: Ibn al-‘Arabi’s Metaphysics of  lmagination, Albany (NY): State 
University of  New York Press, 1989, p. 130.



    Fernando Mora    |    El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25    |    ISSN: 2341-1368 14

lo cual nos aboca irremisiblemente al problema del mal y la negatividad, que abordaremos 
en breve. 

El punto más importante que se debe recordar respecto a la «misericordia del don gratuito» 
es que lo abarca todo sin excepción. Allāh ha puesto la «misericordia del don gratuito» por 
encima de todas las restricciones al declarar que su misericordia incluye todas las cosas, seres 
y situaciones. La misericordia divina, derramada por igual sobre todos los existentes puede 
ser comparada con el sol que provee la luz y el calor, y con el aire y el agua, los cuales son 
esenciales para todos los seres vivos.

El Aliento del Todo-Misericordioso

Así pues, el «amor», de acuerdo al hadiz santo recién citado, subyace al conocimiento y a la 
misma existencia, puesto que los precede a ambos en el ordenamiento de la manifestación. La 
creación del cosmos es un movimiento de amor personificado por la emisión del Aliento del 
Todo-Misericordioso (al-nafas al-raḥmānī), el vehículo del verbo creador, la divina exhalación 
que produce a los seres con el fin de que lleguen a reconocer de manera consciente de que el 
motivo de la creación por parte de Allāh es darse a conocer a las criaturas.

Amor y aliento se hallan íntimamente vinculados. Por eso describe el Šayj de nuevo en 
diferentes secciones de El tratado del amor, donde nos habla de la naturaleza casi «mágica» del 
aliento intercambiado por los amantes, el cual refleja la naturaleza creadora del aliento divino: 
«Desde que se actualiza la pasión  de amor –escribe–, se desarrolla un hálito de beneplácito 
recíproco (tanaffus) y de profundos suspiros (tanahhud), el hálito se exhala de manera que forma 
en el amante la imagen del amado hasta el punto incluso de hacer aparecer una forma 
externa que contempla y por la que realiza su motivación y felicidad al margen de toda 
circunstancia temporal».8

El hecho de que el aliento de los amantes dé lugar a una forma ideal de la persona amada es 
lo que nos ha llevado a calificar esta extraña circunstancia de cuasi «mágica». La exhalación 
del hálito es comparable a la espiración del Aliento del Todo-Misericordioso que da lugar a 
la creación de las formas. 

Y también escribe Ibn ʿArabī: 

«Cuando dos amantes se besan íntimamente, cada uno aspira la saliva del otro que 
penetra en ellos. Cuando se besan o abrazan, la respiración del uno se expande en el 

8 Ibn ʿArabī, Traité de I’amour, París: Albin Michel, 1986, p. 89.



El tesoro de la misericordia 15

otro y el hálito así exhalado compenetra a ambos […] Este aliento así exhalado por 
el amante, transmite cierta forma de amor preñado de deleite. Cuando este aliento se 
convierte en el espíritu de aquel a quien ha sido transmitido y cuando el hálito de la 
pareja se convierte de la misma forma en el espíritu del primero, puede hablarse de 
identificación (ittiḥād) por parte de los dos seres implicados».9

El Šayj vuelve con las palabras anteriores a insistir en la naturaleza creadora del aliento, ya 
sea divino o humano, llegando a transformarse en el espíritu de la persona amada, lo que 
lleva a un intercambio de hálitos-espíritus que propicia la completa identificación de las 
personas que se aman. E insiste: 

«Dios ha dicho: «“En verdad, Abraham no deja de dar suspiros de amor (awwāh) y 
es magnánimo” (9:114). El Ser divino se ha dado el nombre de Todo-Misericordioso 
(al-Raḥmān), pues está dotado de un hálito o aliento (nafas) mediante el cual suspira o 
espira (naffasa) a Sus siervos. Es en esta explicación cómo se manifiesta el mundo y, 
por esta razón, Dios genera el universo con su palabra “¡Sé!” (kun) […]. Este profundo 
suspiro (taʾawwuh), así compuesto, está, pues, en estrecha relación con el corazón, 
porque es al mismo tiempo el lugar donde se produce el hálito y en donde se propaga; 
todas las letras son engendradas así por el aliento, al igual que el mundo lo es por la 
palabra creadora “¡Sé!”. Aquí radica un secreto de los más extraordinarios […]».10

La creación es producida por el Aliento del Todo-Misericordioso, el portador del verbo 
creador «¡Sé!», con la precisión de que el lugar donde se produce este hálito profundo es 
el corazón. Asimismo, este aliento es el productor de las letras del alifato, las cuales son 
anteriores a la creación del cosmos. Allāh habla sin cesar, y sus palabras son los seres y los 
mundos habitados por estos. Todas las entidades no son sino palabras de Dios que no pueden 
agotarse, la misma palabra que es Jesús y que le fue comunicada a María. Es por eso que 
espíritu y aliento se hallan asimilados. Y apunta el Šayj:

«El Aliento del Todo-Misericordioso concede existencia a las formas de las entidades 
posibles, de igual modo que la respiración humana otorga existencia a las letras. De 
ahí que el cosmos no sea sino las palabras de Dios con respecto con respecto a su 
Aliento, tal como Él ha dicho: “Su palabra, que Él ha comunicado a María” (4:171), 
una palabra que es la misma entidad de Jesús. Dios nos informa que sus palabras no 
se verán agotadas, de manera que Sus criaturas no cesan de advenir a la existencia y 
Él nunca deja de ser el Creador».11

9 Ibíd., p. 96.
10 Ibíd., pp. 200-201.
11 Cf. Fut. II, 459.1. Chittick, William, The Sufi Path of  Knowledge, p. 131.



    Fernando Mora    |    El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25    |    ISSN: 2341-1368 16

La equiparación entre emisión del Aliento del Todo-Misericordioso y articulación de la 
palabra es una de las cualidades intrínsecas de la enseñanza general del taṣawwuf. Allāh 
exhala y al hacerlo emite palabras. Cada parte de todo cuanto existe es una letra (ḥarf) de 
Dios, mientras que las criaturas son las palabras (kalima) formadas por dichas letras. Las 
trayectorias dispares de las criaturas constituyen frases (ŷumla) y cada mundo es un libro 
(kitāb).

El Aliento del Todo-Misericordioso es entonces otro de los apelativos que recibe la actividad 
existenciadora, estableciéndose, como vemos, una analogía entre el movimiento liberador de 
la exhalación, la producción de un lenguaje que sólo escuchan los sabios y la multiplicación de 
las entidades del cosmos. En suma, el Aliento del Todo-Misericordioso libera a los nombres 
divinos de la tensión suscitada al hallarse contenidos en el seno de Allāh sin manifestar sus 
efectos en el cosmos que va a ser creado. La creación, desde este punto de vista, es sinónimo 
de distensión y relajación.

La distensión mencionada en el párrafo anterior se refiere al hecho de que los Nombres 
divinos se liberan de la presión de la no manifestación, puesto que antes de dar existencia al 
mundo se hallan ocultos en el seno de Allāh, un estado que el Šayj compara a la situación 
del ser humano que retiene su aliento. El aliento contenido en su interior busca salida en el 
exterior, lo que provoca un estado de extrema compresión. La liberación de esa tensión es lo 
que Ibn ʿArabī identifica en concreto con la emisión del imperativo «¡Sé!». Exhalar supone 
liberar en la dimensión exterior lo que hay contenido en el interior. A tener en cuenta que 
esta liberación no se produce de una vez por todas, sino que, según la visión de la creación 
continua, es una actividad que se ve renovada de manera incesante. Y señala de nuevo Ibn 
ʿArabī: 

«Gracias al Aliento del Todo-Misericordioso, Dios alivia el sufrimiento de sus 
criaturas. La constricción que atenaza o que encontramos en el cosmos, se deriva del 
hecho de que la raíz de las criaturas radica en la contracción (qabḍa). Todo lo que está 
contraído se halla constreñido (maḥṣūr) y todo lo que está constreñido se encuentra 
confinado (maḥŷūr). Sin embargo, dado que el ser humano adviene a la existencia 
dotado de la Forma divina, el confinamiento le resulta insoportable. De manera que 
Dios lo alivia mediante el Aliento del Todo-Misericordioso, puesto que Su respiración 
posee la propiedad del amor a la que se refieren las palabras mediante las cuales Él 
se describe diciendo “Amé ser conocido”. Dios torna manifiesto al ser humano por 
medio del Aliento del Todo-Misericordioso. De ahí que la Respiración divina sea 
idéntica con la existencia del cosmos, y el cosmos lo conoce a Él tal como desea. De 
manera que el cosmos es idéntico con la Misericordia».12

12 Cf. Fut. II 437.20. Ibíd., p. 131.



El tesoro de la misericordia 17

Diferencias entre Raḥmān y Raḥīm

La distinción entre raḥmān y raḥīm nos retrotrae a los distintos planos en que está constituida 
la realidad. Para simplificar, diremos que esta se halla formada por dos grandes reinos de 
existencia: el Mundo de la Orden (ʿālam al-amr) y el Mundo de la Creación (ʿālam al-jalq). 
Dada su naturaleza comprehensiva, el Mundo de la Orden es la esfera de acción de la raḥma 
divina, la misericordia universal capaz de alumbrar, sin discriminación alguna, tanto el bien 
como el mal, tanto el amor como la cólera, tanto la felicidad como el sufrimiento, así como 
a las distintas entidades que sustentan esas cualidades. 

En cambio, en el Mundo de la Creación –el cual se subdivide a su vez en las esferas espiritual 
(muy sutil), imaginal (sutil) y densa–, impera la misericordia específica (raḥīm) o de la 
obligación que, a diferencia de la misericordia del don gratuito, es el amor que premia lo 
positivo en detrimento de lo negativo, el bien por encima del mal. Esta segunda modalidad 
de misericordia obliga a Dios sólo en lo que concierne a determinados individuos que se 
hacen acreedores de ella debido a que siguen de manera deliberada los preceptos éticos y los 
mandamientos religiosos. 

Raḥma es la misericordia mediante la cual Dios otorga indiscriminadamente la existencia a 
todas las entidades, ya sean positivas o negativas, por intermediación del Aliento del Todo-
Misericordioso, mientras que Raḥīm es el nombre divino que se aplica a la compasión que se 
distribuye a las entidades que, una vez han ingresado en la existencia, muestran mayor grado 
de receptividad a la acción divina. Allāh ejerce la misericordia como acto de generosidad 
universal bajo el nombre de Raḥmān, pero se obliga a sí mismo con el nombre de Raḥīm a 
responder de manera generosa a los actos piadosos de sus siervos.

Dios desea el bien para toda la creación, sin distinción entre los seres buenos y malvados, fieles 
y rebeldes, amados y detestados. Allāh derrama sobre la creación una generosidad infinita. 
En ese sentido, raḥma significa el deseo que Dios tiene del bien absoluto. Tanto Raḥmān como 
Allāh son nombres que pertenecen exclusivamente a Dios y no pueden aplicarse a nadie 
más. Raḥmān significa el Todo-Misericordioso carente de restricciones que derrama por igual 
su gracia sobre los existentes. El cosmos y todo cuanto hay en él ha sido bendecido desde el 
principio con dicha cualidad, por más que muchas veces nos cueste reconocerlo. 

Si nos atenemos a los hadices acerca de la insondable misericordia divina destaca uno de 
Abū Hurayra que nos informa de que Muḥammad señaló: 

«Dios el Altísimo tiene cien porciones de misericordia. Él ha enviado al universo 
una porción solamente y la ha repartido entre toda Su creación. El sentimiento de 
misericordia y compasión que Sus criaturas sienten entre sí está dentro de esa porción. 



    Fernando Mora    |    El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25    |    ISSN: 2341-1368 18

Las otras 99 porciones las ha reservado para el Día del Juicio Final; ese Día Él las 
concederá a los creyentes». 

Nadie queda excluido de esta manifestación del Todo-Misericordioso. «Dios ha creado 
al ser humano a imagen de su Misericordia», señala otra tradición verídica atribuida al 
Profeta. El ser humano es el heraldo de la misericordia de Dios en el universo. María, Jesús, 
Muḥammad, por citar a unos pocos, reflejan en muy alto grado este atributo. Así pues, la 
cualidad de misericordia que Allāh tiene para con toda la creación –incluidos los nombres 
divinos–, sustentando el universo con un océano inagotable de bendiciones tanto directas 
como encubiertas, es lo que recibe en árabe la denominación de Raḥmān. 

El nombre divino Raḥīm reviste un significado más específico, que se refiere a la misericordia 
de Allāh para con el creyente, en particular durante el Día del Juicio. Es en ese sentido que 
el Corán señala: «...Él es compasivo con los creyentes» (C. 33:43). Raḥmān pertenece a las 
personas de este mundo; Raḥīm a las de la Otra Vida. Raḥmān nos otorga el sustento en 
la dimensión de la manifestación, mientras que Raḥīm nos brinda la salvación eterna. La 
manifestación de la raḥīmiyya en los creyentes se muestra como agradecimiento hacia Dios, 
puesto que es Él quien nos concede todas las cosas. También se manifiesta como la capacidad 
de ser compasivo, de proveer a los demás y de ocuparse de ellos, aunque en el fondo esto 
también sea consecuencia de la generosidad divina. Por eso, la persona que ejerce el bien 
debe ser consciente que es un instrumento de Dios y que las buenas acciones únicamente le 
pertenecen a Él, puesto que Allāh es el tanto el creador de los necesitados como el agente 
que propicia la satisfacción de sus necesidades. No hay que vanagloriarse de las acciones 
positivas que llevamos a cabo, sobre todo delante de quienes las reciben, sino que tenemos, de 
hecho, que agradéceselo a las personas receptoras. Si ellas no existiesen en su condición, no 
podríamos ejercer nuestra compasión. Por su parte, quienes reciben muestras de compasión 
deberían estar agradecidos a sus benefactores y recordarlos bien en todo momento, porque 
el que no es agradecido con el ser humano, no puede ser agradecido con Dios. Sin embargo, 
nos advierte la tradición de que tampoco debemos hacer dioses a nuestros benefactores, 
convirtiéndonos en sus siervos, en lugar de aspirar a convertirnos en siervos de Dios. 

Los que encuentran en su ser el sabor de los nombres divinos Raḥmān y Raḥīm y se acercan 
a su Creador a través de ellos, no albergan duda ni tristeza en su corazón. Saben que, sin 
importar lo que suceda, Allāh, al-Raḥmān, al-Raḥīm, tendrá misericordia de ellos y los 
recompensará. En cambio, los que creen erróneamente que la compasión y la misericordia 
de Dios que aparecen en su persona son cualidades que les pertenecen a ellos, se tornan 
arrogantes y se desvían de la gracia divina.



El tesoro de la misericordia 19

Así pues, Allāh ejerce con el nombre de Raḥmān su compasión como un acto de gracia gratuita, 
porque es, por así decirlo, una obligación que Allāh se ha impuesto a sí mismo, queriendo 
decir con ello que no puede negarse a ejercerla en el sentido de que debe otorgar existencia 
a todo aquello que la demanda, con independencia de su mayor o menor adecuación y 
positividad. Sin embargo, Dios se obliga a sí mismo con el nombre de Raḥīm a recompensar a 
determinados individuos con un amor circunscrito a ellos, de tal manera que esta misericordia 
específica llegue a sus siervos en recompensa por las buenas obras que llevan a cabo. Este tipo 
de misericordia se despliega de forma específica, es decir, de acuerdo con lo que haya hecho 
o dejado de hacer cada persona. Es este un tipo de misericordia de carácter más restringido 
que se ejerce como recompensa a un acto concreto. 

La misericordia de este segundo orden alcanza a Sus siervos en recompensa por las buenas 
acciones, mencionadas en el Corán, que hayan efectuado de manera individual. Este tipo de 
misericordia es una obligación o un compromiso contraído de Allāh hacia dichos siervos. Así 
pues, la «misericordia de la obligación» parece indicar que la persona se hace merecedora de 
este tipo de gracia porque lleva a cabo buenas obras. No obstante, desde el punto de vista de 
Ibn ʿ Arabī, esta es una interpretación superficial del asunto porque, a ojos de quienes conocen 
profundamente la realidad, el que lleva a cabo la acción positiva no es el ser humano, sino 
el propio Allāh. Quien se encuentra en este estado [o sea quien tiene entero derecho a gozar 
de la «misericordia de la obligación»] sabe en su fuero interno quién es el verdadero agente 
de las buenas obras.

Misericordia e ira divina

Para Ibn ʿArabī, la ira (gaḍab) mencionada en el Corán no es equiparable, al igual que ocurre 
con la noción de raḥma, con la ira ordinaria, pues no sólo es objeto de la misericordia absoluta 
de Dios, sino que tiene su origen en esta. El fundamento de esta declaración lo encontramos 
las palabras coránicas, ya citadas, que dicen: «Mi misericordia tiene precedencia sobre Mi 
ira)». Y especifica Ibn ʿ Arabī, considerando que este tipo de raḥma es exclusivo del ser humano: 

«La raḥma de Allāh únicamente precede a Su ira en la constitución humana (našʾa 
insāniyya), pues con relación a cualquier otra cosa Su raḥma ha de considerarse en tanto 
que compasión que todo lo comprende, mas no en cuanto a su precedencia sobre 
la ira. De modo que sólo en el hombre (insān) se reúnen conjuntamente la gracia 
omnímoda (wāsiʻa) y la precedente (sābiqa). La raḥma se dirige a él desde ambos 
sentidos. Así pues, únicamente al hombre afecta y corresponde esta disposición (ḥukm) 
de la gracia (raḥma)».13

13 [Fut. IV,409] https://ibnarabisociety.org/presencia-de-la-compasion-superlativa-pablo-beneito/



    Fernando Mora    |    El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25    |    ISSN: 2341-1368 20

Recordar que, en el proceso de creación divina que da lugar al despliegue de los mundos, 
la ira aparece en el mismo momento que en el despliegue paulatino de la manifestación 
se cita el Pedestal (al-kursī), donde posa ambos pies el Todo-Misericordioso, uno de ellos 
representando a la misericordia y el otro a la ira mezclada con misericordia, pues, como ya 
hemos señalado, la ira no es sino misericordia encubierta. La ira es un atributo provisional de 
la existencia, mientras que la misericordia se identifica con la misma existencia. Por otro lado, 
tal como señalábamos en un capítulo anterior, todos los universos se hallan contenidos en el 
interior del Pedestal divino, el lugar en el que descansan, los pies de Allāh, lo que simboliza 
la primera polarización en el proceso del devenir. El Pedestal, como ya hemos indicado, se 
divide en «misericordia absoluta» y «misericordia mezclada con ira», así como la semilla se 
fragmenta para producir un árbol, y esto es con el propósito de lo que Allāh quiere crear en 
el mundo de la composición de todas las cosas opuestas, porque Allāh, además de ser descrito 
como el Todo-Misericordioso, también se refiere a sí mismo con nombres contrarios que 
tienen su influencia en el cosmos. Recordar tan sólo lo dicho en el capítulo correspondiente, 
al hablar acerca de la circularidad de la existencia, en el sentido de que la misericordia 
impera sobre la ira porque es el principio de todas las cosas, siendo la ira accidental y, por 
lo mismo, condenada a la extinción: «La ira es accidental, y los accidentes desaparecen».14

El problema del mal

¿Es entonces Dios el creador del mal y el sufrimiento? La respuesta akbarí es que Allāh 
no crea, ni mucho menos, el mal. Él solo conoce las distintas predisposiciones de las cosas 
en su estado de inexistencia relativa para acoger la luz misericordiosa de la existencia, y 
son dichas predisposiciones las que condicionan el modo en que ocurrirá la manifestación, 
inclinándose de acuerdo a la naturaleza de la entidad hacia el bien o el mal. Dios conoce 
el cosmos –con sus cualidades positivas y negativas– en su inexistencia y lo alumbra en la 
dimensión de la manifestación de acuerdo con el contenido de dicho conocimiento porque, 
tal como insiste el Šayj: «Dios solo desea lo que es»,15 es decir, que son las predisposiciones de 
los seresque van a existir las que establecen las cualidades positivas o negativas de lo creado. 
Una de las prerrogativas del conocimiento divino, es a diferencia del saber humano, conocer 
lo inexistente.

La misericordia universal está por encima del bien y el mal. Como ya hemos visto, este tipo 
de misericordia no significa sino concesión de existencia a todas las entidades, sean perfectas 

14 Cf. Futūḥāt IV.405.7, William Chittick, Ibn ‘Arabī: Heir to the Prophets, Oxford (UK): Oneworld Publications, 
2005, p. 130.
15 Ibn ʿArabī, The Bezels of  Wisdom, p. 94.



El tesoro de la misericordia 21

o imperfectas, buenas o malas. Es este un acto de carácter ontológico que no tiene relación 
con juicios morales de ningún tipo. En otras palabras, no importa, en esencia, el que la cosa 
que es objeto de la misericordia existenciadora, vaya a ser buena o mala. La aparición actual 
de la bondad, la maldad, etcétera, es consecuencia de la actividad de la «misericordia de la 
obligación» (raḥīm), ya que el que una entidad revele propiedades de un tipo u otro se debe 
a la naturaleza de la cosa en sí. La «misericordia del don gratuito» (raḥma) es sinónimo de 
concesión de la existencia y está relacionada con la existencia en sí, no con el hecho de que 
el devenir de dicha entidad revista consecuencias positivas o negativas. 

La vía recta

También leemos en la Fātiḥa: «Dirígenos por la Vía recta». En realidad, declara el Šayj, 
la misericordia se extiende al conjunto de los seres, y por ese motivo todos ellos se hallan 
en la «Vía recta» (al-sirāṭ al-mustaqīm). Allāh es la Vía recta y no existe en ella distinción 
fundamental alguna entre el bien y el mal. Esta Vía está expuesta a la vista de todos. Es 
inherente a las cosas grandes y pequeñas, a las que ignoran la verdad y a las que la conocen 
a la perfección. Por ello se declara que la misericordia divina es el círculo que contiene a la 
creación entera, con independencia de su carácter vil y despreciable o su cualidad magna y 
majestuosa. Se afirma en el Corán: «No hay ni un solo animal en la tierra que Él no guíe. 
En verdad, mi Señor está en la Vía recta» (C. 11:56). Por lo tanto, queda claro que todo el 
que camina sobre la tierra se halla en la Vía recta del Señor. Desde este punto de vista, nadie 
está encuadrado de modo absoluto entre «aquellos que son objeto de ira», como tampoco 
pertenece a «los que se extravían» (C. 1:7), pues todas las cosas siguen la ruta adecuada de 
retorno a Dios. La existencia del dolor, la cólera, la perdición y el alejamiento extravío es 
secundaria. Todo retorna finalmente a los brazos acogedores de la misericordia, la cual es 
universal y precede y sucede a la aparición de cualquier distinción secundaria.16

El siguiente poema, que encabeza el capítulo dedicado al profeta Hūd, en Los engarces de la 
sabiduría, parece hacerse eco de la imploración del creyente para ser dirigido por el camino 
recto: 

La Vía recta, que pertenece a Dios, 
se manifiesta en todo; no se oculta. 
Está presente en lo grande y lo pequeño, 
en los conocedores y en los ignorantes. 

16 Izutsu, Toshihiko. Sufismo y taoísmo: Estudio comparativo de conceptos filosóficos clave. Madrid: Ediciones Siruela, 
1997, pp. 135-148.



    Fernando Mora    |    El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25    |    ISSN: 2341-1368 22

Por todo ello, Su misericordia loabarca todo: 
tanto lo magnífico como lo ordinario.17

El hecho de declarar que todo se halla en la Vía recta –incluido aquello que consideramos 
perjudicial y negativo, tanto el conocimiento como la ignorancia– supone que todos los seres 
retornan a la postre al seno de la misericordia, la cual constituye el alfa y el omega de la 
creación, tal como consignábamos al principio de este capítulo al hablar de la Fātiḥa, indicando 
claramente que la misericordia se ubica al principio y al final de la creación y que no existe 
nada en el conjunto de los mundos que no haya emergido de ella y que no retorne a ella.

Naturaleza provisional de los tormentos infernales

La anterior declaración nos introduce de pleno en la polémica discusión sobre la 
transitoriedad última de los tormentos infernales que es uno de los elementos que caracteriza 
a la exposición del Šayj y que ha despertado no pocas suspicacias entre sus críticos, puesto 
que, como sabemos, él insiste en la tesis de que cualquier circunstancia que nos parezca 
negativa es en esencia positiva y que el dolor «provisional» del castigo en el Más Allá se verá 
transmutado a la postre en dicha permanente. Debemos subrayar que, de acuerdo con la 
doctrina religiosa tradicional, Ibn ʿArabī no niega la realidad de los castigos infernales, sino 
que tan sólo subraya la provisionalidad de estos, señalando que una vez cumplida la pena 
prescrita los tormentos infernales se transformarán en experiencias gozosas, El infierno, en 
tanto que emplazamiento ontológico, permanece, lo que cambia son las experiencias que se 
tiene en él. 

Esta es una de las principales tesis que nos propone Ibn ʿArabī: 

«El destino final (maʾāl) de los siervos de Allāh [aquí en sentido lato] es la gracia 
(raḥma) ya que, incluso quienes residan en el fuego (nār) hallarán en él una gracia 
(raḥma) desconocida para otros y de tal condición que probablemente, en caso de que 
pudiesen oler algunas de las fragancias del Paraíso, [esta raḥma] haría que sintiesen 
rechazo hacia ella y les resultase nociva, así como el aroma de las rosas (ward) y el grato 
perfume (ṭīb) provocan rechazo y causan perjuicio a los temperamentos coléricos».18 

17 Ibn ʿArabī, The Bezels of  Wisdom, p. 19.
18 Beneito, Pablo, El lenguaje de las alusiones: amor, compasión y belleza en el sufismo de Ibn ʿArabī, Murcia: Editora 
Regional de Murcia, 2005, pp. 84-85.



El tesoro de la misericordia 23

Y explica Pablo Beneito, traductor de la cita anterior, que la última frase alude al hecho de 
que los ejercicios espirituales (wird) y la bondad (ṭīb) suscitan resquemor en el alma compulsiva 
dominada por el ardor de las pasiones, análoga al temperamento colérico. Este es otro 
ejemplo ostensible de la multiplicidad semántica de los términos árabes.

Así pues, el castigo no perdura para siempre y la felicidad y la dicha son el destino último de 
todos los seres. Según la peculiar perspectiva del Šayj acerca del tema del castigo, las Gentes 
de la Desgracia encuentran su dicha en su propio castigo y permanecen por siempre en 
la morada (el infierno) que les corresponde. Y señala Ibn ʿArabī que «las gentes del fuego, 
aunque no salgan del fuego, encuentran la dicha en él».19

Insiste el Libro sagrado por boca de los ángeles cuando proclaman: «¡Señor!, Tú abarcas 
todas las cosas en tu misericordia y tu conocimiento» (C. 40:7), queriendo transmitirnos que 
todos los seres y situaciones son objeto en última instancia del amor absoluto. Y nos aclara el 
Šayj que en esta frase se da prioridad a la misericordia (que es nombrada en primer lugar) por 
encima de la ciencia debido a que Él amó ser conocido. El amante busca misericordia para 
sí mismo y por ese motivo la estación del Amante divino es el primer objeto de misericordia. 
No existe ninguna creación en el cosmos que no sea objeto de la misericordia divina, lo cual 
resulta evidente de la cita anterior porque en ella se afirma que misericordia y conocimiento 
contienen a todas las cosas. Por su parte, el ya citado dicho profético que declara: «Mi 
misericordia prevalece sobre mi ira», subraya el mismo mensaje de perdón sin reservas para 
con todos los pecadores, puesto que en opinión del Šayj y de los conocedores de Allāh no 
existe el pecado absoluto y el mal siempre está supeditado a un bien mayor. Todo lo que de 
entrada nos parece negativo esconde una interpretación feliz que trabaja en última instancia 
a nuestro favor. Como hemos apuntado, incluso los terribles tormentos infernales se hallan, 
en opinión de Ibn ʿArabī, sometidos al arbitrio de la misericordia sin restricción alguna. En 
relación con lo anterior, leemos en el Libro sagrado: «Seguramente Dios perdona todos los 
pecados» (C. 39:53). Y comenta el Šayj a propósito de estas palabras: «Él [Dios] no especifica 
un pecado en lugar de otros, de igual manera que no concreta un exceso en vez de otro, igual 
que no especifica, al enviar a Muḥammad, un mundo por encima de otros»,20 recordando las 
palabras de que Allāh envió a su Profeta como misericordia para los mundos.

19 Cf. Fut. XIV, 441. Beneito, op. cit., p. 84.
20 Cf. Fut. 567.2. Chittick, William, The Self-Disclosure of  God: Principles of  lbn al-ʻArabī Cosmology. Albany (NY): 
State University of  New York Press, 1996, p. 221.



    Fernando Mora    |    El Azufre Rojo XIII (2025), 08-25    |    ISSN: 2341-1368 24

Ser parte de la misericordia divina

Para el buscador, el aspirante a reflejar en sus actos y pensamientos las cualidades de los 
nombres divinos, mostrarse misericordioso significa participar de la misericordia divina. 
El que aspira a ser compasivo no se dirige a Dios diciendo «ten compasión de mí» o del 
resto de los seres, sino hazme compasivo, o, dicho de otro modo, «hazme partícipe de tu 
misericordia». Y señala el Šayj: «Las personas veladas, en su creencia, solicitan a Dios 
que tenga misericordia de ellas, mientras que los verdaderamente inspirados piden que la 
misericordia divina no se aparte de ellos».21 Por consiguiente, el sabio no demanda tanto 
verse imbuido de compasión como transformarse él mismo en compasión, convertirse en 
vehículo del amor universal que es la marca inalterable de la existencia. Y lo mismo ocurre 
con el resto de cualidades representadas por el resto de los nombres divinos.

Y, abundando en lo anterior, apunta el Šayj respecto a la función que él mismo desempeña 
dentro de la economía de la misericordia: 

«De entre los ángeles que ha creado Dios, ha situado a cuatro portadores del Trono 
en las cuatro columnas que lo sostienen […] Ha atribuido a esas columnas diversos 
grados de excelencia, y me ha situado en la más excelente de ellas, haciendo de mí 
uno de sus portadores. En efecto, además de los ángeles que ha creado para sostener 
el Trono, Dios posee igualmente en el género humano formas (ṣuwar) que soportan el 
peso del Trono, Sede del Todo-Misericordioso, yo soy uno de esos, y la mejor columna 
de todas es la mía: es el tesoro de la Misericordia. Él ha hecho de mí, pues, un ser 
absolutamente misericordioso (raḥīman muṭlaqan)».22 Explica también a propósito de 
una de sus muchas experiencias visionarias: «Dios se me mostró en mi ser interno (fī 
sirrī) durante una visión, y me dijo: “Haz que Mis servidores sepan lo que has perci-
bido de Mi generosidad… ¿Por qué Mis servidores desesperan de Mi misericordia si 
Mi misericordia abraza todas las cosas?”».23

Apunta Claude Addas, en el colofón de su célebre estudio biográfico acerca del Ibn ʿArabī, 
que la cualidad predominante en el cometido propio del Sello de la santidad muḥammadí –
Sello que, recordémoslo, es una de las marcas distintivas de la actividad del Šayj– es la divina 
misericordia. La misericordia tendrá la última palabra en el juicio a las cosas creadas, por 
más reprobables que nos puedan parecer sus actividades y porque estamos dirigidos hacia el 
gozo imperecedero desde la eternidad sin principio. Y añade que, en tanto que mensajero de 

21 Ibn ʿArabī, Traité de l’amour, París, 1986, p. 102.
22 [Fut. III, p. 431.] Addas, Claude, Ibn Arabí o la búsqueda del Azufre Rojo, Murcia: Editora Regional de Murcia, 
pp. 294-295. 
23 [Fut., I. p. 708.] Addas, Claude, ibíd.



El tesoro de la misericordia 25

la misericordia, Ibn ʿArabī aspiró a convertirse en instrumento del amor divino, una función 
a la que ni siquiera la muerte física podrá poner fin, puesto que en el otro mundo –y tal 
como le fue encomendado en una de sus experiencias visionarias– intercederá en favor de 
todo aquel a quien alcancé su mirada, declarando en este sentido: «Dios me prometió que yo 
podría interceder en el Día de la Resurrección en favor de todos los que mi mirada pudiera 
abarcar, los que conociera y los que no conociera…».24

Lo anterior concuerda plenamente con la misión de Muḥammad, de quien nos dice: 

«El Profeta ha recibido privilegios particulares que no han sido otorgados anteriormente 
a ningún otro profeta; pero ningún profeta ha recibido un privilegio que no haya sido 
otorgado igualmente a Muḥammad [...]. Su rango en la ciencia abarca la ciencia 
de todos aquellos que conocen a Dios entre los Primeros y los Últimos [...]. Su Ley 
abraza a todos los hombres sin excepción y su misericordia, en virtud de la cual ha 
sido enviado, abraza a todo el universo [...]. Su comunidad engloba a todos los seres 
[...]. Crean o no en él, todos los seres forman parte de ella».25

A destacar de las palabras anteriores que –insistamos en ello– «su misericordia abraza a 
todas las cosas» y que «crean o no en él, todos los seres forman parte de su comunidad», 
unasdeclaraciones que ponen de manifiesto que el mensaje de Muḥammad es incluyente 
y no deja atrás a nadie, ya sea nominalmente musulmán o no. Dado que la palabra muslim 
significa «sometido», podemos colegir que todos los seres somos en realidad musulmanes 
porque nos hallamos sometidos a los imponderables de la Realidad, con independencia de 
que profesemos un credo u otro o incluso de que nos consideremos ateos.

24 [Cf. Fut. I, p. 617] Ibíd.
25 [Cf. Fut. III, pp. 141-144] Addas, Claude, lbn ‘Arabī et le voyage sans retour, París: Éditions du Seuil, pp. 25-26.


	_Hlk188898232

