
 

anales de psicología / annals of psychology 
2025, vol. 41, nº 2 (may), 267-276 

https://doi.org/10.6018/analesps.627561 

Published by Editum, Servicio de Publicaciones, Universidad de Murcia (Spain),  
in https://revistas.um.es/analesps  
ISSN online: 1695-2294. License Creative Commos 4.0 BY 
© Copyright 2025: The author(s).  

Creative Commons 
4.0: BY 

 
 

- 267 - 
 

Frantz Fanon, un psiquiatra atrapado entre la antropología, la terapia y la revolución: 
de la socioterapia al anticolonialismo 

 
Francisco Pérez-Fernández1 y María Peñaranda-Ortega2,* 

 
1 Universidad Camilo José Cela, Madrid, España. 

2 Universidad de Murcia, España. 

 
Resumen: Analizamos las ideas anticolonialistas y el discurso que Frantz 
Fanon llevó a cabo para tratar de enfocar desde otra óptica la vivencia de la 
negritud ante el racismo imperante en su época. Fanon (1925-1961) consi-
derado el primer psicoanalista negro, fue un psiquiatra que dotó de la mis-
ma importancia, tanto la organicidad e historial del paciente, como la políti-
ca y cultura en la que este se encontraba inmerso. La negritud será para él 
un acontecimiento sociopatológico. 
La importancia estriba en cómo Fanon, a lo largo de las guerras, los discur-
sos colonialistas y los acontecimientos que conforman su vida, consolida 
una terapia ideológica donde la psicología colonial es la base fundamental 
del análisis y tratamiento de los pacientes. La emancipación del coloniza-
dor, la revolución social y la construcción de la identidad de la piel serán 
cuestiones fundamentales para la liberación de la mente.  
En su corta trayectoria vital, pasó sus últimos años en Argelia, donde desa-
rrolló una lucha teórica a favor de la revolución mental y anticolonial, eri-
giéndose como un importante defensor de la libertad de este país. Actual-
mente, una gran parte de los discursos antirracistas y de empoderamiento 
en la identidad de la piel se están haciendo eco de sus ideas. 
Palabras clave: Frantz Fanon. Negritud. Racismo. Anticolonialismo. So-
cioterapia. 

  Title: Frantz Fanon, a psychiatrist trapped between anthropology, therapy 
and revolution: from sociotherapy to anticolonialism. 
Abstract: We analyse the anti-colonialist ideas and discourse of Frantz 
Fanon in an attempt to approach from a different perspective the experi-
ence of blackness in the face of the prevailing racism of the time. Fanon 
(1925-1961), considered the first black psychoanalyst, was a psychiatrist 
who placed equal importance on the patient's organicity and history, as 
well as to their politics and culture. He viewed Blackness as a socio-
pathological event. 
The importance lies in how Fanon, throughout the wars, colonialist dis-
courses and events that shaped his life, consolidates an ideological therapy 
where colonial psychology is the essential basis of analysis and treatment of 
patients. The emancipation of the coloniser, social revolution and con-
struction of will be fundamental issues for the liberation of the mind.  
He spent the last years of his short life in Algeria, where he developed a 
theoretical struggle for mental and anti-colonial revolution and became an 
important advocate of Algerian freedom. Today, much of the anti-racist 
and the identity of the skin empowerment discourse echoes his ideas. 
Keywords: Frantz Fanon. Blackness. Racism. Anti-colonialism. Sociother-
apy. 

 

Introducción 

 
El estacionamiento de las fuerzas navales de la Francia de 
Vichy en Fort-de-France (Martinica), a partir de 1940, colocó 
al martiniqués Frantz Fanon (1925-1961), con tan solo 18 
años, ante una crucial disyuntiva existencial: luchar contra la 
construcción identitaria de la piel, o conformarse. Optó por 
enrolarse en Dominica con las Fuerzas de Liberación Fran-
cesas y se alistó, posteriormente, para combatir a los nazis en 
Europa. Pero el episodio del “blanqueamiento” de 19442, al 
que fueran sometidas las tropas coloniales francesas, hizo a 
Fanon muy consciente de un hecho: la “negritud”, más que 
un mero statu quo racista destinado a la construcción de iden-
tidades socioculturales y políticas, era un acontecimiento so-
ciopatológico esencial, definitorio y antropológico capaz de 
prefigurar, incluso, el “destino” de los pueblos. 

 
* Correspondence address [Dirección para correspondencia]: 
María Peñaranda-Ortega, e-mail: mariap@um.es 
(Artículo recivido: 2-09-2024; revisado:10-092024; aceptado: 10-12-2024) 
12Las Autoridades provisionales francesas decidieron reunir a los contingen-
tes militares coloniales en territorio francés, desposeerlos de sus armas y 
uniformes y entregar el material al ejército continental. Este hecho generó 
un profundo resentimiento que se vio incrementado cuando, en 1959, con la 
independencia de muchas colonias, los veteranos coloniales dejaron de reci-
bir sus pensiones. Solo en el siglo XXI fue que el gobierno francés comenzó 
a dar pasos para corregir esta deuda histórica. Se debe tener en cuenta, para 
entender la magnitud de la ofensa, que en 1944 solo los soldados africanos 
suponían nada menos que dos tercios del ejército francés (Scheck, 2014). 

Guiado por esta idea germinal, Fanon decidió que lo 
esencial para combatir una patología era comprender cómo 
se contraía, prosperaba y funcionaba. Terminó, así, graduán-
dose en Medicina y Psiquiatría en 1951 por la Universidad de 
Lyon. Luego se especializó como psiquiatra en el hospital 
Grange-Blanche –hoy Hospital Edouard-Herriot–, asociado 
a la Facultad de Medicina de Lyon, bajo la dirección del neu-
rólogo y neurocirujano Jean Dechaume (1896-1968) (Robcis, 
2020). Éste, cuya profesionalidad Fanon siempre respetó, 
profesaba una concepción organicista de la actividad mental, 
que le causaba cierto desagrado teórico. Posiblemente, como 
resultado de su propia biografía, buscaba activamente otro 
tipo de herramientas, más allá de las estrictamente médicas, 
para acercarse a los pacientes (Ciriez & Lamy, 2021). Lo cier-
to es que, por estos días, Fanon ya estaba madurando toda la 
cuestión sociocultural e ideológica de la “conciencia de ne-
gritud”. Así, pensaba en una psiquiatría de planteamientos 
más vinculados a la acción política y relacionados con la “li-
beración del paciente”. Dudaba por ello de que la enferme-
dad mental siempre tuviera correlatos orgánicos manifiestos. 

Creyó que el lugar que la persona ocupaba en el mundo, 
a su parecer, debía tener alguna clase de vínculo con la con-
formación y desarrollo de sus posibles patologías. Así, modi-
ficando ese “lugar”, se produciría una mejora general del pa-
ciente. De tal manera, en un artículo publicado tiempo des-
pués (Fanon, 1952), mostró tal distancia con la psiquiatría 
clínica convencional a la par que se preguntó acerca de los 
efectos de fenómenos como el de la inmigración en la psique 
del individuo. El hecho es que Fanon ya había observado en-

https://revistas.um.es/analesps
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
mailto:mariap@um.es


268                                            Francisco Pérez-Fernández y María Peñaranda-Ortega 

anales de psicología / annals of psychology, 2025, vol. 41, nº 2 (may) 

tre los magrebíes inmigrados en Lyon, completamente des-
arraigados de su cultura y costumbres originarias, problemas 
de carácter psicosomático que excedían con mucho los co-
nocimientos médicos convencionales que había adquirido 
durante sus años como estudiante. Pensó entonces que, en 
muchos casos, el problema de estas personas no era “encefá-
lico”, sino que se relacionaba de manera directa con los efec-
tos políticos y psicosociales de la inmigración. 

Durante toda su vida, el propósito que marca a Fanon es 
buscar otros contextos explicativos de la enfermedad mental, 
uniéndola a la idiosincrasia del paciente, su familia y cultura. 
Convertirá la enfermedad mental en objeto político y eco-
nómico, desplazando la responsabilidad del propio paciente 
colonizado hacia una lucha por la conciencia de ser y la iden-
tidad de piel. Fanon pretendió que las grandes bases que sus-
tentan las sociedades actuales, tales como economía, políti-
ca/geopolítica y poder, queden responsabilizadas de la vida 
mental de los individuos que la componen. Así también, que 
la psicoterapia y desde donde esta proviene, se haga eco de 
estos factores. Y es este matiz el que queremos resaltar para 
propulsar desde este trabajo una reflexión profunda sobre el 
acercamiento que se realiza desde la psicoterapia y la psico-
logía hacia diversos colectivos de personas que solo se les 
permite existir en ciertos márgenes. Además, desde la com-
plejidad social actual, existe una evidente necesidad de re-
pensar cómo ciertos conceptos se han ido desarrollando a 
través de los discursos sociales y el paso del tiempo, tales 
como enfermedad mental, racismo, inmigración o sociedad. 
Este estudio también se encuentra motivado por colmar una 
laguna evidente en la investigación y desarrollo del pensa-
miento existente sobre Fanon, el racismo y la otredad obli-
gada. 
 

Metodología 
 
Para este estudio descriptivo, se realizó una lectura sistemáti-
ca de todas las obras originales disponibles y relevantes de 
Fanon al ser fuentes primarias documentales necesarias para 
realizar una historiografía crítica (Klappenbach, 2014). Para 
su búsqueda a través de la literatura histórica se recurrió a 
varios catálogos de obras de diversas bibliotecas francesas. 
Además, se procuró una búsqueda de todos los aconteci-
mientos importantes e influyentes de su vida a través de un 
análisis cualitativo. También se tuvieron en cuenta las inves-
tigaciones y apreciaciones realizadas hacia Fanon por parte 
de otros autores, las cuales se extrajeron mediante una bús-
queda completa en Web of Science (WoS) de todos los ar-
tículos científicos referidos a Fanon y su pensamiento en las 
categorías WoS de Psicología y Psiquiatría. Para dar sentido y 
forma a nuestras argumentaciones, trataremos de profundi-
zar en su pensamiento comentando algunas selecciones de 
sus textos que hemos considerado necesarios y oportunos. 

 
Desarrollo de contenidos teóricos 
 

Terminada su estancia con Dechaume, Frantz Fanon continuó 
su formación, a finales de 1950, como interno en Hospital 
Saint-Ylie de Dole (Borgoña) –hoy en día Centre Hospitalier 
Spécialisé Saint-Ylie Jura–. Un lugar del que siempre guardó un 
mal recuerdo, pues mantuvo una relación conflictiva con la mé-
dico-jefe, Madeleine Humbert (n.d.) (Razanajao & Postel, 2007). 
Al parecer de Fanon, ella era demasiado autoritaria y trataba de 
colocarle en una posición de servidumbre que no estaba dis-
puesto a aceptar. La doctora Humbert no tuvo la misma per-
cepción, pues en una carta fechada en julio de 1973 manifestó 
no recordar, “que Fanon se rebajara a hacer observaciones. De-
jó el recuerdo más desagradable posible de su estancia, tratando 
a las enfermeras como... un colonialista. [Reconoció sin embar-
go que] en ese momento era el único interno con servicio para 
más de quinientos pacientes” (Humbert, cit. en Razanajao & 
Postel, 2007, p. 149). 

En efecto, las instalaciones psiquiátricas del centro estaban 
masificadas y había poco personal disponible, lo cual devino pa-
ra Fanon en una sucesión de jornadas extenuantes que ofrecían 
escasos resultados prácticos, hecho que pudo turbar su ánimo. 
Con todo, algo sacó en claro, pues de esta época es su célebre 
caso, paradigmático del “miedo al negro”, protagonizado por la 
hija de un militar veterano del ejército colonial a la que llamó se-
ñorita B. Ésta sufría alucinaciones complejas, muy aterradoras, 
en las que escuchaba tambores “tam-tam” y se le presentaban 
hombres negros sensuales, genitalizados, en actitud hostil (Fa-
non, 2009, p. 171 y ss.). 

Retornó Fanon a Lyon en los primeros meses de 1951 para 
presentar su proyecto de tesis doctoral, que era básicamente una 
primera versión de lo que luego se convertiría en su célebre Peau 
noire, masques blancs. Trató de promocionarlo como una contri-
bución al estudio de los mecanismos psicológicos susceptibles 
de impedir una comprensión sana entre los diferentes compo-
nentes de la sociedad francesa, lo cual muestra que ya tenía muy 
claras muchas de las ideas que desarrollaría posteriormente. Sin 
embargo, se encontró con que este proyecto sería rechazado por 
“demasiado político” (Robcis, 2020; Ciriez & Lamy, 2021). Ni 
Dechaume, ni la Facultad de Medicina estaban dispuestos a 
transigir, no tanto por desagrado ideológico, como por la posi-
bilidad de que generase controversias complejas en un momen-
to político y colonial especialmente complejo para Francia. En 
consecuencia, Fanon decidió aparcarlo para centrarse en una 
temática estrictamente médica: la Enfermedad de Friedreich 
(Troubles mentaux et syndromes psychiatriques dans l’hérédo-dégéneration-
spino-cerebelleuse. Un cas de maladie de Friedreich avec délire de posses-
sion), que leyó en 1951. El propio Fanon se refirió posterior-
mente a esta situación en la introducción de Peau noire, masques 
blancs, al significar que: 

Hace tres años que este libro debiera haberse escrito... Pero 
entonces las verdades nos quemaban. Hoy pueden ser di-
chas sin fiebre. Esas verdades no necesitan arrojarse a la ca-
ra de los hombres. No quieren entusiasmar. Nosotros des-
confiamos del entusiasmo. 
Cada vez que lo hemos visto aflorar por algún sitio, anun-
ciaba el fuego, la hambruna, la miseria... También el despre-
cio por el hombre. 
El entusiasmo es el arma por excelencia de los impotentes. 
Esos que calientan el hierro para golpearlo inmediatamente. 
Nosotros querríamos calentar la carcasa del hombre y partir. 



Frantz Fanon, un psiquiatra atrapado entre la antropología, la terapia y la revolución: de la socioterapia al anticolonialismo                                                269 

anales de psicología / annals of psychology, 2025, vol. 41, nº 2 (may) 

Quizá llegaríamos a este resultado: al Hombre manteniendo 
ese fuego por autocombustión (Fanon, 2009, p. 43). 

 
El hecho es que al estar interesado en la patología mental 

observada desde la perspectiva de la alienación sociopolítica y su 
influencia sobre la salud psíquica, Fanon no solo se vio muy in-
fluenciado de suerte inevitable por el pensamiento marxista, así 
como por sus lecturas de G.W.F. Hegel (1770-1831), sino tam-
bién por la obra de aquellos psiquiatras, neurólogos y psicoana-
listas que habían introducido estos elementos en su reflexión 
psicopatológica, como Henry Ey (1900-1977), Kurt Goldstein 
(1878-1965) o Jacques Lacan (1901-1981), muy próximo a inte-
lectualmente a Ey. También, conducido de manera irrrevocable 
hacia la fenomenología, se interesó en profundidad por el pen-
samiento de Maurice Merleau-Ponty (1908-1961), de quien Fa-
non fuera alumno en sus años universitarios en Lyon (Razana-
jao & Postel, 2007; Robcis, 2020). Así pues, su temática psico-
patológica predilecta, vinculada a la idea del ser humano como 
ser social y político, fue, en última instancia, la de la patología 
mental como patología de la libertad. 

Tras la lectura de su tesis, aún en 1951, Fanon, siempre en el 
canon de su personalidad compleja, reflexiva y circunspecta, 
realiza una breve estancia en el Hospital Colson (Saint Pierre, 
Lot), donde vuelve a sentirse a disgusto. En este caso el pro-
blema es la ausencia de debate político. Sin embargo, una de las 
estudiantes que Fanon encuentra en el centro, Nicole Gullet 
(n.d.), con la que no tarda en sintonizar, resulta ser hija del in-
tendente del hospital de Saint-Alban (Lozère). La historia es cu-
riosa: al parecer Nicole se alojaba con un amigo de su padre, el 
psiquiatra lionés Paul Balvet (1907-2001), quien había sido di-
rector de Saint-Alban en la década de 1930 y había “escondido” 
en el centro a perseguidos por su ideario político, como el poeta 
Paul Éluard (1895-1952) y el psiquiatra Francesc Tosquelles 
(1912-1994) (Robcis, 2020; Ciriez & Lamy, 2021). Por la vía de 
este contacto, pues Fanon y Balvet sintonizaron fácilmente, es 
que el martiniqués se trasladó a Saint-Alban. 

Fanon y Tosquelles encajaron a la perfección, pues la pro-
puesta socioterapéutica del segundo sentó como un guante a las 
ideas del primero. La idea de la socioterapia23era que los enfer-
mos y el personal del hospital –ya fuera médico, o no– coexis-
tieran trabajando juntos para dar lugar a una institución humana 
(Murard, 2008). Frente a la práctica hospitalaria asilar conven-
cional, en Saint-Alban se proponía la ruptura con el ejercicio del 
poder médico, a la par que se quebraban las jerarquías entre to-
dos los actores. Así, el paciente quedaba inscrito en un nuevo 
entorno social y humanitario que no solo operaba como fuente 
de consuelo, sino también como oportunidad de reestructura-
ción personal. Esto era así porque Tosquelles estimaba que la 
recuperación del paciente exigía de la toma en consideración de 
su cosmovisión sociocultural de referencia: la institución mental 
debía recrear los vínculos, poner en circulación los intercambios 
simbólicos, generar un contexto equivalente al que se experi-
menta fuera del hospital. Así la institución ya no era un mero 
centro de salud mental, sino una microsociedad (Masó, 2022). 
En la línea descrita, Tosquelles había puesto en marcha un pe-
riódico, un cineclub, veladas musicales, etcétera. 

 
23También llamada “terapia social” y, a partir de la década de 1950, tras su 
revisión desde el prisma foucaultiano, “psicoterapia institucional”. 

Esto es lo que Fanon encuentra, asimila y desarrolla en 
Saint-Alban: la idea de una institución mental diseñada como un 
ecosistema social, como una familia, y, en definitiva, entendida 
como una manera de establecer relaciones aceptables –en el sen-
tido de políticamente justas– entre la actividad terapéutica y el 
paciente, así como entre el personal médico-sanitario y los en-
fermos. De este modo, los quince meses que pasó como interno 
de Tosquelles serían una bocanada de aire fresco que le permitió 
salir de la ortodoxia psiquiátrica organicista, con la que encon-
traba cada vez un mayor desacuerdo, así como profundizar sus 
planteamientos psicoterapéuticos que vinculaban la salud mental 
a la salud sociopolítica. No obstante, nunca pasó por la expe-
riencia del psicoanálisis, pese a estar tentado de hacerlo en algún 
momento, pues, movido por intereses fundamentalmente médi-
cos, su campo de interés era el de la terapia paliativa. Merecen la 
pena las reflexiones y comentarios a tal respecto que Fanon 
realizó en la sección quinta de Los condenados de la Tierra, titulada 
muy gráficamente “guerra colonial y problemas mentales”, y 
que reúne parte de sus notas de trabajo elaboradas entre los 
años 1954 y 1959 (Fanon, 2022ª, p. 195 y ss.). Por otro lado, la 
decisión de no rehuir el psicoanálisis, pese a la influencia incues-
tionable de Tosquelles, vuelve a señalar una constante en la bio-
grafía de Fanon: más que un opositor frontal a lo establecido 
tenía una marcada tendencia a colocarse en los márgenes, en la 
heterodoxia. 

Terminada la estancia en Saint-Alban, en febrero de 1952, 
Fanon regresaría a su ciudad natal, Fort-de-France (Martinica), 
pero la experiencia resultó fugaz y decepcionante, pues se en-
contró desplazado, fuera de lugar. Diríase que, utilizando su 
propia terminología, “blanqueado”. De hecho, este periodo de-
bió resultarle muy productivo con relación a la redacción final 
de Peau noire, masques blancs. Especialmente en lo tocante a las re-
laciones tóxicas con otros antillanos, contaminadas por el este-
reotipo de la “negritud”, que establece, a su retorno a la colonia, 
el negro que ha viajado a la metrópoli. Por ejemplo: 

Se comprende, después de todo lo que se ha dicho, que la 
primera reacción del negro sea decir no a quien trata de de-
finirlo. Se comprende que la primera acción del negro sea 
una reacción y, puesto que el negro es apreciado con refe-
rencia a su grado de asimilación, se comprende también que 
el desembarcado solo se exprese en francés. Es porque tien-
de a subrayar la ruptura que se ha producido anteriormente. 
Se encarna en un nuevo tipo de hombre que se impone a 
sus compañeros, a sus parientes. Y a su vieja madre, que ya 
no le comprende, a la que habla de sus camisas almidonadas, 
del desorden de la chabola, de la barraca... Todo esto adere-
zado con el acento que conviene. 
En todos los países del mundo hay arribistas: “los que no se 
sienten más de allí” y, frente a ellos, “los que conservan la 
noción de su origen”. El antillano que vuelve de la metrópo-
li se expresa en dialecto si quiere dar a entender que nada ha 
cambiado. Se le nota en el desembarcadero, donde lo espe-
ran amigos y parientes. Lo esperan no solamente porque lle-
ga, sino en el sentido en el que se dice: aquí te espero. Solo 
necesitan un minuto para formular el diagnóstico. Si el des-
embarcado dice a sus compañeros: “Estoy muy contento de 
volver a encontrarme entre vosotros. ¡Dios, que calor hace 
en este país, no podría quedarme mucho tiempo!”, están 
avisados: llega un europeo (Fanon, 2009, p. 61). 



270                                            Francisco Pérez-Fernández y María Peñaranda-Ortega 

anales de psicología / annals of psychology, 2025, vol. 41, nº 2 (may) 

 
En julio de ese mismo año, de nuevo en Francia, Fanon re-

cibe la ayuda de Tosquelles para preparar su examen para jefe 
de servicio y, luego, el acceso al Medicato3.4Así obtiene su primer 
destino como jefe interino de servicio en el hospital de Pontor-
san, Normandía. Una mala experiencia a causa de las fuertes re-
sistencias institucionales con las que, de nuevo, iba a encontrar-
se. Parte del personal no se encontraba cómodo bajo las órde-
nes de un negro y, además, no existía un ambiente intelectual 
propicio a las innovaciones terapéuticas que trataba de imple-
mentar (Robcis, 2020). Lo cierto es que Fanon nunca entendió 
el fracaso de Pontorsan como un episodio de genuino racismo 
sino, más bien, como una mezcla de mediocridad, falta de res-
peto, institucionalismo e inmovilismo que motivaría su dimisión 
(Ciriez & Lamy, 2021). De tal guisa, las autoridades sanitarias 
francesas, en octubre de 1952, a falta de otro destino, pusieron a 
Fanon a disposición del entonces gobernador general de Arge-
lia, Marcel-Edmond Naegelen (1892-1978). 

Parece claro que es en este periodo en el que se encuentra 
con Tosquelles, ultima la publicación de Peau noire masques blancs, 
y vive el fracaso de Pontorsan, que el pensamiento psiquiátrico 
y la actitud ante la práctica terapéutica de Fanon, ya muy influi-
do por el marxismo, se desliza de manera decisiva hacia la géne-
sis de nuevas formas de acción política ejercidas desde la psi-
quiatría. No en vano, Fanon ya ha trabado contacto con la por 
entonces muy popular, en tanto que primer gran esbozo de 
“psicología colonial”, obra de Dominique-Octave Manonni 
(1899-1989). Retornado a Francia tras pasar más de veinte años 
en Madagascar, y muy influido por Lacan, Manonni construyó 
su aportación como una descripción de las posiciones psicológi-
cas respectivas del colonizador y del colonizado, así como una 
elaboración sintética, tentativa, de una gran teoría psicológica 
del racismo (Manonni, 1950)4.5 

Desde la perspectiva psicoanalítica, Manonni observaba al 
colonizador como aquejado de lo que llamó “Complejo de 
Próspero”5,6es decir, una huida regresiva constante de su com-
plejo hacia el padre que se vale del colonizado como de un chi-
vo expiatorio, mediante el que canaliza sus problemas persona-
les. El colonizado, por su parte, resentido ante el trato que reci-
be por parte de ese colonizador-padre, oculta tal resentimiento 
tras un sentimiento cada vez mayor de dependencia. Esto esta-
blecía, creyó Manonni, un tremendo círculo vicioso pues, cuan-
to más dominante se mostraba el colonizador, más dependiente 
era el colonizado, y viceversa, tal dependencia sumisa del colo-
nizado incitaba cada vez más al colonizador hacia la domina-
ción. Un planteamiento que Fanon, desde su cercanía al mar-
xismo, no podía sino rechazar como corto de miras. Al fin y al 

 
34Grado capacitante para la dirección de un servicio de psiquiatría. 
45La obra ha sido reeditada en diferentes ocasiones y bajo otras denomina-
ciones, así: Prospéro et Caliban. Psychologie de la colonistation (Editions Universi-
taires, 1984) y Le racisme revisité: Madagascar, 1947 (Éditions Denoël, 1997). 
56Próspero, protagonista de La Tempestad, de William Shakespeare (1564-
1616), era el legítimo Duque de Milán. Con su hija, Miranda, fue abandona-
do en un bote por su hermano usurpador, Antonio, con la finalidad de que 
muriese en el mar junto con su hija. Pero Próspero y Miranda sobrevivieron 
al encontrar amparo en una pequeña isla remota. Dado que Próspero había 
aprendido a practicar magia, la utilizó para controlar a los otros personajes 
del relato. En la isla, como colono blanco –y sabio– que se apropia de aquel 
espacio para “civilizarlo”, se convirtió en el amo de Calibán –el salvaje gro-
sero y primitivo– y Ariel –una sílfide que le ayuda en sus conjuros–. 

cabo, Manonni habría olvidado un elemento central del proce-
so, a saber: las relaciones socioculturales y económicas perversas 
–materialistas y explotadoras– que subyacen a la dinámica mis-
ma del colonialismo (Boni, 2019). De hecho, para Frantz Fanon 
lo más criticable no era la tesis de un supuesto Complejo de Próspe-
ro, sino el hecho de que Manonni no hubiera sabido compren-
der el lugar de los malgaches en la ecuación, pues les concedía 
una posición subsidiaria y estática ajena por completo al dina-
mismo de las relaciones socioculturales: se observaba la socie-
dad y la cultura como eventos ya dados e inmutables, lo cual le 
impedía ver la violencia estructural inherente a las sociedades 
coloniales que, en su dinámica material e instrumental interna, 
pervertían de manera inevitable las relaciones del blanco con el 
negro. Una perversión que, en el caso de este último, alcanzaba 
incluso a la relación que mantenía con los otros negros y consi-
go mismo. A este error en el análisis de autores como Manonni 
se referiría Fanon en un artículo publicado en 1957 en Résistance 
Algérienne: 

Es un hecho constante que los intelectuales colonialistas 
transforman el sistema colonial en un ‘caso sociológico’. Es-
te país, se afirma, exigía, solicitaba la conquista. Así, para in-
vocar un ejemplo célebre, se ha descrito un pretendido 
complejo de dependencia en Madagascar (Fanon, 2022b, p. 
56). 

 
Fanon concluía que, en la praxis colonial, la dominación po-

lítica que el colonizador establecía sobre sobre el colonizado no 
era –o al menos no solo– el resultado de pulsiones psicológicas 
ocultas que se manifestaban en la vida diaria como formas de 
sumisión y/o dependencia, ya fuera en la transcripción pública 
o en la privada, sino, antes bien, el fundamento mismo de la ne-
gritud: el blanco civilizador se “sabía” superior a un negro “pri-
mitivo” que lo necesitaba para gestionar sus limitaciones inma-
nentes. Entretanto, el negro, humillado en su inferioridad asu-
mida, entraba en un conflicto consigo mismo de resolución im-
posible, pues no era solo que terminara despreciándose por ser 
negro, no era solo que intentara por todos los medios “blan-
quearse”, sino que además su existencia se patologizaba en la 
medida que todo esfuerzo era inútil, pues jamás sería reconoci-
do como “un blanco” por mucho que lo pretendiera. En conse-
cuencia, la neurosis del negro –la célebre “negritud” – era esa 
necesidad perpetua de reciclarse en blanco, con lo cual su exis-
tencia –en un sentido ya fenomenológico– estaba destinada a 
una irresoluble autonegación. Y este era, por supuesto, el argu-
mento central de Peau noire masques blancs: 

Aunque me exponga al resentimiento de mis hermanos de 
color, diré que el negro no es un hombre. 
Hay una zona de no-ser, una región extraordinariamente es-
téril y árida, una rampa esencialmente despojada, desde la 
que puede nacer un auténtico surgimiento. En la mayoría de 
los casos, el negro no ha tenido la suerte de hacer esa bajada 
a los verdaderos Infiernos.  
[…] 
El negro es un hombre negro; es decir que, gracias a una se-
rie de aberraciones afectivas, se ha instalado en el seno de 
un universo del que habrá que sacarlo. 
El problema es importante. Pretendemos nada menos que 
liberar al hombre de color de sí mismo. Iremos muy lenta-



Frantz Fanon, un psiquiatra atrapado entre la antropología, la terapia y la revolución: de la socioterapia al anticolonialismo                                                271 

anales de psicología / annals of psychology, 2025, vol. 41, nº 2 (may) 

mente, porque hay dos campos: el blanco y el negro (Fanon, 
2009, p. 42). 

 
En esta misma línea, Fanon también renegaba abiertamente 

de los escritores negros martiniqueses, pretendidamente rebel-
des y/o reivindicativos, como René Maran (1887-1960), primer 
autor negro ganador del célebre Premio Goncourt. Los veía 
como activos contribuyentes al falseamiento de lo real que im-
plica la idea de la “negritud”. Sus novelas eran un perfecto 
ejemplo de los tópicos de la grandeza colonial que el negro 
aceptaba, o trataba de integrar en sí mismo, con la intención de 
“blanquearse”. Los personajes diseñados por estos novelistas, 
que al menos en la teoría trataban de dotar al negro de su “pro-
pia voz”, estimaba Fanon, no eran más que rebeldes imposta-
dos. Falsos negros construidos no por y para sí mismos, sino 
por y para la perspectiva del blanco: 

De la misma forma que un joven campesino de los Cárpa-
tos, en las condiciones psicoquímicas de la región, tendrá un 
mixedema, así un negro como René Maran, habiendo vivido 
en Francia, respirado, ingerido los mitos y prejuicios de la 
Europa racista, asimilado el inconsciente colectivo de esa 
Europa, si se desdobla, no podrá más que constatar su odio 
al negro (Fanon, 2009, p. 161). 
 
Fanón desembarca en Argelia, como médico de los cuadros 

hospitalarios psiquiátricos franceses, en 1953, siendo destinado 
al Hospital Psiquiátrico de Blida-Joinville, un centro fundado en 
1933, aunque inaugurado oficialmente en 1938, que se encon-
traba como era lo usual en condiciones francamente decadentes 
(actualmente se denomina Hôpital Psychiatrique Frantz-Fanon). 
Diseñado originalmente para un límite funcional de 800 inter-
nos, acogía a unos 2.000. Había cinco pabellones de servicio, 
pues se dividía a los pacientes por grupos étnicos y sexos, así 
como un jefe médico por pabellón. Fanon quedó a cargo del 
pabellón llamado De Clérambault. Entendiendo, viniendo como 
viene de un centro tan funcional como Saint-Alban, que hay una 
dura tarea por delante, una de sus primeras iniciativas será fun-
dar una hoja de prensa diaria –en poco tiempo y por lógicos 
motivos se convertiría en semanario6–7con la finalidad de que 
todo el equipo, también los internos, esté cohesionado e infor-
mado de los cambios y movimientos institucionales que se va-
yan sucediendo. El propio Fanon redactará el editorial de dicha 
hoja informativa en varias ocasiones: 

En un barco es común decir que estamos entre el cielo y el 
agua; que estamos lejos del mundo; que estamos solos. Pre-
cisamente el diario lucha contra el posible dejarse llevar, 
contra esta soledad. Todos los días sale una hoja, frecuen-
temente mal impresa, sin fotos y sin gusto. Pero todos los 
días esta hoja da vida al barco. Nos enteramos de las noti-
cias de lo que ocurre “a bordo”: entretenimientos, cine, 
conciertos, próximas escalas. También nos enteramos, por 
supuesto, de las noticias de la tierra. El barco, aunque esté 
aislado, se mantiene en contacto con el exterior, es decir, 
con el mundo (Fanon, 2018, p. 278). 

 

 
67A partir de enero de 1954, con el título Semanario interior del pabellón De Clé-
rambault. 

El modelo psiquiátrico que se aplicaba en el centro era el de 
la popularmente denominada Escuela de Argel, cuyo epicentro 
era el capitalino Hospital Mustaphá, siendo su máximo expo-
nente Antoine Porot (1876-1965), catedrático de neuropsiquia-
tría en la Universidad de Argel. En los días en que Fanon llega a 
Blida, Porot acababa de jubilarse, pero su influencia sobre la 
profesión psiquiátrica colonial francesa era realmente fuerte. 

La propuesta de esta escuela, profundamente organicista, 
partía de una teoría ya anticuada, pseudocientífica, de sesgo eu-
genésico, conformada por una amalgama de ideas médicas, an-
tropológicas y políticas de sesgo racial (Murard, 2008). Su visión 
particular del árabe era la de un indígena infrahumano, caracte-
rizado por una mentalidad primitiva y racializada. Así, sumaria-
mente, se trataba de una persona aquejada de un severo “primi-
tivismo” –obsérvese la cercanía de esta idea con otras próximas 
como el “atavismo” lombrosiano (Pérez-Fernández, 2004)– que 
tanto reducía sus capacidades mentales como sociales y adapta-
tivas, de suerte que se podía considerar que la “naturaleza” del 
árabe argelino lo inducía a la codicia, la vagancia, el fanatismo, el 
delito y, llegado el caso, incluso al asesinato (Studer, 2022). Po-
rot y sus colegas llegaron a defender sin pudor alguno que la lis-
ta de taras del árabe era tan larga como antigua, siendo incluso 
inferior racialmente al bereber, y habiendo tenido por ello la 
gran fortuna de encontrarse en su camino con el colono blanco 
que, generosamente, se habría prestado a tutelarlo (Porot & 
Arrii, 1932)7: 

Para el profesor Porot, la vida del indígena norafricano está 
dominada por las instancias diencefálicas. Esto equivale a 
decir que el indígena norafricano está, en cierto sentido, pri-
vado de corteza cerebral. El profesor Porot no evita esta 
contradicción y […] precisa […]: ‘El primitivismo no es una 
falta de madurez, una interrupción en el desarrollo del psi-
quismo intelectual. Es una condición social llegada al tér-
mino de su evolución, se adapta de manera lógica a una vida 
diferente de la nuestra […]. Ese primitivismo no es solo una 
manera resultante de una educación especial, tiene cimientos 
mucho más profundos y hasta pensamos que pueda tener su 
sustrato en una disposición particular de la arquitectónica, al 
menos de la jerarquización dinámica de los centros nervio-
sos’8.8Como se ve, la impulsividad del argelino, la frecuencia 
y los caracteres de sus asesinatos, sus constantes tendencias 
a la delincuencia, su primitivismo no son un azar. Estamos 
en presencia de un comportamiento coherente, de una vida 
coherente y científicamente explicable, el argelino no tiene 
corteza cerebral o, para ser más precisos, en él predomina, 
como en los vertebrados inferiores, el diencéfalo. Las fun-
ciones corticales, si existen, son muy frágiles, prácticamente 
no integradas a la dinámica de la existencia. No hay, pues, ni 
misterio ni paradoja. La reticencia del colonizador para con-
fiar una responsabilidad al indígena no es racismo ni pater-
nalismo, sino simplemente una apreciación científica de las 
posibilidades biológicamente limitadas del colonizado (Fa-
non, 2022a, p. 236-237). 

 
En Blida este mensaje tenía una fuerte presencia, pues 

había entre el personal psiquiatras afines a las tesis de Porot, en-
tre ellos uno de sus discípulos, Jean Sutter (1911-1998), que 

 
88Fanon extrae la cita de Porot & Sutter (1939). 



272                                            Francisco Pérez-Fernández y María Peñaranda-Ortega 

anales de psicología / annals of psychology, 2025, vol. 41, nº 2 (may) 

opondrán gran resistencia a las ideas y formatos terapéuticos in-
novadores que Fanon trae consigo. No obstante, también en-
contró el apoyo de algunos médicos jóvenes, como Meyer Tim-
sit (1924-1994)9,9que le ayudan a poner en marcha los primeros 
ensayos socioterapéuticos. Dado que entre los doscientos pa-
cientes que Fanon tenía a su cargo la inmensa mayoría eran mu-
jeres europeas, el éxito del nuevo modelo fue rápido. Así, en so-
lo un mes, las pacientes ya estaban lo suficientemente integradas 
como para ser capaces de organizar las fiestas navideñas por sí 
mismas. Con todo, las cosas habían de avanzar despacio a causa 
de las insoslayables limitaciones materiales: 

El Señor Lempereur [administrador del hospital] […] nos 
pregunta muy amablemente si las mesas de noche no eran 
suficientes. Fue entonces cuando notó que no había ninguna 
[…]. ‘Sus pacientes no pueden instalarse. Deben sentir que 
están en tránsito.’ Y eso es rigurosamente exacto. Iré aún 
más lejos: diría que las enfermas tienen la impresión de no 
estar en ninguna parte. Un establecimiento en el que se les 
niega su calidad de esposas y madres, ya que su matrimonio 
es ignorado intencionalmente. 
Un establecimiento donde no tienen nada que les pertenez-
ca, ni siquiera sus caras, ya que no hay espejos en De Clé-
rambault. ¡Las enfermas están obligadas a andar con sus pe-
queñas bolsas que contienen peines sin dientes, trocitos de 
pan, pañuelos rotos, dulces que dejó el último visitante! Es-
tas bolsas son el objeto de la codicia de los demás. No es 
una codicia banal: ‘Quiero tu peine.’ Esto provoca, durante 
los intentos de intrusión visual, reacciones maculares, des-
cargas motoras, comportamientos globales explosivos que 
nuestras enfermeras llamarán ingenuamente: “agitación”. 
Pero ninguna modificación podrá hacer del pabellón un lu-
gar agradable. Cada rincón es usado. Y las camas están una 
encima de la otra. Los enfermos también, obviamente. La 
verdad es que De Clérambault fue planeado para noventa 
camas. Tenemos ciento sesenta y ocho (Fanon, 2018, p. 
279-280). 

 
Por otro lado, no tardó en evidenciarse que los procedi-

mientos que funcionaban con las pacientes europeas no surtían 
efecto alguno con los pacientes de origen argelino. No parecía 
suficiente con replicar los procedimientos de Saint-Alban. Se 
había olvidado de una de las bases elementales de la sociotera-
pia: tener en cuenta la historia y las dimensiones culturales y so-
ciopolíticas de los pacientes implicados en la terapia. Así, entre-
tanto para las europeas que preparaban alegremente las fiestas 
navideñas todo había marchado a favor de obra, los pacientes 
argelinos observaban todos aquellos cambios con suma descon-
fianza, pues lo único que veían era a un grupo de occidentales 
haciendo cosas propias de occidentales: 

El colonizado que desconfía de la hospitalización no parte 
de valores homogéneos como es el miedo a la ciudad, el 
miedo a la lejanía, el de sentirse desamparado al separarse 
del hogar familiar, el miedo a que se le envíe a morir al hos-
pital, a que se desembaracen de él como de un fardo. El co-
lonizado no se niega a enviar al enfermo al hospital, sino a 

 
99Luego conocido psicoterapeuta vinculado a la aplicación y expansión de 
las técnicas psicodiagnósticas proyectivas en entornos francófonos 
(VV.AA., 1994). 

enviarlo al hospital de los blancos, de los extranjeros, del 
conquistador. […] No puede considerarse una aberración, 
en el plano de los procesos mentales, que ciertos individuos, 
acostumbrados a practicar determinados gestos frente a una 
enfermedad, a adoptar un comportamiento determinado en 
presencia de la enfermedad que se concibe como un desor-
den, se nieguen a abandonarlos porque se les imponen otros 
gestos, es decir, porque la nueva técnica se instale forzada-
mente y no tolere la presencia de ningún elemento tradicio-
nal (Fanon, 2022b, p. 123-124). 
 
Se había sido ingenuo al creer que la simple institución de 

actividades tendría efectos saludables por sí misma. Nada más 
lejos de la realidad, pues, aunque la ejecución de tareas fuera el 
elemento activo del proceso socioterapéutico, era el significado 
inherente que éstas tuvieran para el/la paciente, así como para el 
personal a su cargo, lo que facilitaba o dificultaban la adherencia 
y la efectividad: si la fiesta no era árabe, si la labor que se pro-
ponía tenía sesgo de género, social, cultural, religioso para la cul-
tura árabe, o si el filme que se exhibía era europeo, ¿por qué 
participaría el –o la– magrebí? ¿En qué sentido se sentiría impe-
lido a integrarse? La conclusión de Fanon fue que habría que 
poner en marcha actividades propiamente árabes –una de sus 
iniciativas más exitosas fue instituir un “café moro” –, en las 
que estos pacientes recuperarían su entorno cultural de origen, 
así como conceder mayor margen al personal musulmán, pues 
conocería mejor que el francés las costumbres de los internos 
argelinos. Incluso se decidió a aprender árabe, así como a explo-
rar la consideración de la enfermedad mental propia de la cultu-
ra árabe, para acceder con mayor eficacia a los pacientes nativos 
y entender mejor sus peculiaridades y actitudes personales fren-
te al tratamiento (Ciriez & Lamy, 2021). También arrastró a sus 
colegas y subordinados a pueblos y aldeas para comprender de 
primera mano las bases y el funcionamiento socioantropológico 
de la cultura árabe argelina (Murard, 2008). Fanon entendió, 
pues, que el hospital no era solo un lugar para curar, sino tam-
bién un espacio para investigar y que la socioterapia tenía poco 
sentido si no se profundizaba en los elementos que permitían 
fundamentar su praxis (Fanon & Sánchez, 2018). 

Para los árabes argelinos el enfermo mental, antes que un 
paciente en sentido estricto era un “poseído” por los djnouns –
genios, espíritus– que no era en modo alguno responsable de su 
mal, y al que se podía “liberar”. Así pues, la exclusión de estas 
personas de su grupo social no sería definitiva, sino que, toda 
vez hubiera sido liberada de esa posesión, retornaría a la norma-
lidad y estaría apta para regresar a la vida social con entera nor-
malidad y sin sufrir reproche alguno. El “loco”, pues, era un ser 
respetado y no alguien estigmatizado o cosificado: 

Lo que observamos en el Magreb, en definitiva, es una arti-
culación armoniosa de creencias que permite la creación e 
implementación de una “ayuda mental”. Desde luego que 
esta ayuda es rudimentaria y no puede pretender solucionar 
el problema de la locura sino de manera fragmentaria, me-
diante la mera intervención de las buenas voluntades indivi-
duales o familiares involucradas en cada caso concreto. En 
el nivel social, desde el punto de vista cuantitativo, no puede 
hablarse de un “rendimiento” satisfactorio del sistema. Al 
fundarse firmemente en bases culturales, tiene en el nivel 
humano un gran valor que no puede limitarse a la eficacia de 



Frantz Fanon, un psiquiatra atrapado entre la antropología, la terapia y la revolución: de la socioterapia al anticolonialismo                                                273 

anales de psicología / annals of psychology, 2025, vol. 41, nº 2 (may) 

la terapia magrebí. Este modo natural de ayuda está impreg-
nado de un espíritu profundamente holístico que conserva 
intacta la imagen del hombre normal a pesar de la existencia 
de la enfermedad. Que la enfermedad represente un castigo 
divino o una gracia también divina, es algo que el grupo no 
entiende; los propósitos de Dios son extraños para él: su ac-
titud se guía por la preocupación de respetar al hombre. 
Quien sea considerado un enfermo mental es protegido, 
alimentado y cuidado por su familia siempre que sea posible. 
No es la locura la que provoca respeto, paciencia, indulgen-
cia; es el hombre afectado por la locura, por los genios; es el 
hombre como tal (Fanon & Sánchez, 2018, p. 289-290). 
 
Con todo, el empleo sistemático de la socioterapia nunca 

pudo excluir el uso de psicofármacos y otras aplicaciones médi-
cas convencionales de la época como las curas de sueño, los 
choques insulínicos o los electrochoques. Ciertamente, Fanon 
siempre trató de obviar en la medida de lo posible el empleo de 
métodos orgánicos, que trató de reducir a lo meramente im-
prescindible, pero asumió que estas medidas también eran, en 
muchos casos, indispensables como forma de contención y es-
tabilización. Por ello, en Blida, experimentó con tratamientos 
combinados de reducción de síntomas neurológicos mediante 
afrontamiento médico como paso previo a la aplicación sistemá-
tica de medidas socioterapéuticas (Sourdoire & Fanon, 2018). Si 
era cierto que la enfermedad mental, partiendo de los enfoques 
propuestos por Ey y Tosquelles, era una forma de “disolución” 
de las bases orgánicas de la personalidad causada por un choque 
neurológico y, claro está, por la posterior reconstrucción pato-
lógica de tal personalidad, entonces tenía sentido pensar que el 
primer paso de la terapia debía pasar por reiniciar esa personali-
dad patológica mediante otro choque orgánico. A partir de ahí, 
la socioterapia tendría la misión de ayudar a construir en el pa-
ciente una nueva personalidad más libre, más adaptada, más so-
cializada y, en suma, más autónoma. Con todo ello, y no sin es-
fuerzo, Fanon y su equipo de trabajo lograron girar el enfoque 
racializado de la psiquiatría colonial vigente hacia un modelo 
funcional, etnopsiquiátrico, que no deshumanizaba al argelino, 
sino que lo reintegraba, lo asumía, y lo reconducía hacia una te-
rapia productiva: 

Fanon se apoya en enfermeras de habla árabe, básicas, pues 
los profesionales de la enfermería son de origen europeo. 
Primero será el mantenimiento del jardín lo que capte el in-
terés de los enfermos, el fútbol, y luego el café moro, de 
donde se pasa a la música árabe, pero también a la música 
kabyl. Es un café prohibido a las mujeres, pero ofrece servi-
cio en los pabellones de mujeres. Se establecen entonces 
comisiones basadas en el principio de paridad. Fanon tam-
bién revive las prácticas religiosas […]. El muftí de Blida, 
primero sospechoso, viene una primera vez para el Ait el Ké-
bir, luego una segunda, y después ya lo hace regularmente. 
Entretanto el médico había fallado, escribió Azoulay, el 
muftí realizó inconscientemente una psicoterapia de grupo 
real dialogando con los pacientes. Luego vino un narrador 
de historias tradicionales, luego varios, el hospital se convir-
tió en un lugar para contar cuentos al igual que otros en el 
camino itinerante de los relatores. El éxito de la iniciativa se 
convirtió en una velada oriental donde la Orquesta de Blida 

actuó ante un público mixto de cuatrocientos espectadores 
(Murard, 2008, p. 42-43). 

 
El relato del trabajo realizado, descrito profusamente por su 

interno y colaborador, Jacques Azoulay (1927-2011) en su tesis 
doctoral10,10es el de una historia de éxito con la que otros se ha-
brían encontrado conformidad, pero el furor político de Fanon 
impedía tal cosa, pues las tesis sociopolíticas que había desarro-
llado en las páginas de Peau noire masques blancs se habían venido 
reconfigurando en sus contactos estrechos con la psicología en-
fermiza de la realidad colonial. De hecho, era conocido que los 
especialistas del epicentro de la oficialidad médica francesa, el 
Hospital Mustaphá de Argel, solían burlarse públicamente de las 
medidas socioterapéuticas introducidas por Fanon, a quien so-
lían referirse en tono despectivo como “el negro del café moro” 
(Cherki, 2006). Ello no impidió que continuara adelante con sus 
innovaciones que, de un modo u otro, fueron encontrando el 
respaldo de la dirección del centro médico, así como calando 
entre los profesionales más jóvenes, que se acercaban con curio-
sidad y espíritu abierto a estas nuevas metodologías psiquiátri-
cas. 

De hecho, Fanon no estaba solo en sus intereses médicos y 
políticos. De su mismo parecer era otro de los jefes de servicio, 
el psiquiatra Raymond Lacaton (n.d.), con quien se decidirá a 
crear un servicio psiquiátrico de atención abierta en 1955. En él 
se cruzaban pacientes con patologías leves con otros enfermos 
crónicos, hecho que dio pie a la acogida de militantes nacionalis-
tas perseguidos por las fuerzas de seguridad coloniales. Estos 
pacientes, en su mayor parte sujetos con secuelas psicológicas 
de las torturas que habían sufrido durante los interrogatorios, 
radicalizaron con el relato de sus experiencias el discurso políti-
co de Fanon. Así, junto con Lacaton, presentará en el Congrès 
de Psychiatrie et de Neurologie de Langue Française, celebrado 
en Niza en ese mismo año, un controvertido trabajo sobre el 
tema (Fanon & Lacaton, 1975). El hecho es que, a partir de es-
tas experiencias, Fanon asumió que sus esfuerzos no afectaban a 
la almendra central de muchos de los problemas de fondo que 
patologizaban a la sociedad argelina y que, según entendía, 
compartían un mismo fundamento sociocultural y político: una 
dominación colonial que fabricaba “máscaras blancas” al haber 
instalado en Argelia el “shock de la negritud” mediante la insta-
lación de una serie de condiciones ideológicas y materiales que 
habían de transformarse. Así, la primera contribución que Fa-
non hará al ideario de la revolución argelina no sería propiamen-
te el resultado de una acción política, sino la conclusión lógica 
de un enfoque psicomédico (Ciriez & Lamy, 2021). 

Fueron los cambios introducidos por Fanon en Blida lo que 
llamó la atención sobre su figura del Frente de Liberación Na-
cional de Argelia (FLN), así como de otros movimientos rebel-
des argelinos, con los que, finalmente, trabaría contacto en 
1956. En ese año empieza a encontrarse de suerte regular con el 
coronel Saddek1111y el comandante Azzedine12,12así como con 
otros colaboradores civiles del movimiento. Por ello, y tras un 
largo proceso de reflexión que le lleva a entender su posición 

 
1010Contribution à l'étude de la Social-thérapie dans un Service d'Aliénés Musulmans. 
Thèse pour le Doctorat en Médecine, Université d’Alger. Las conclusiones de esta 
tesis se publicaron en Fanon & Azoulay (1954). 
1111Nombre en clave de Slimane Dehilés (1920-2011). 
1212Nombre en clave de Rabah Zerari (n. 1934). 



274                                            Francisco Pérez-Fernández y María Peñaranda-Ortega 

anales de psicología / annals of psychology, 2025, vol. 41, nº 2 (may) 

personal y profesional como totalmente insostenible, en di-
ciembre de 1956 Frantz Fanon presentará su dimisión por escri-
to al gobernador general de Argelia, Robert Lacoste (1898-
1989). Luego se unirá formalmente a los rebeldes tras conocer 
personalmente a Abane Ramdane (1920-1957), miembro del 
Comité de Coordinación y Ejecución del FLN. El mensaje cen-
tral de su carta de dimisión mostraba a las claras su posición, di-
vidida entre el ejercicio positivo y fructífero de su actividad mé-
dico-psiquiátrica, las consecuencias políticas de su particular 
manera de afrontarla y su parecer ideológico, lo cual le inducía 
tensiones personales y morales inasumibles: “las bases doctrina-
les [de la teoría y la praxis psiquiátrica] –dirá– se oponen en lo 
cotidiano a una auténtica perspectiva humana” (Taliani, 2016). 

La primera consecuencia de la carta de dimisión de Fanon 
fue su inmediata expulsión de Argelia. De nuevo en Francia, en 
marzo de 1957, es contactado en París por el FLN a través del 
político y activista pro-argelino Salah Louanchi (1923-1990), y 
luego enviado a Túnez con la finalidad de organizar la retaguar-
dia médico-política de los rebeldes. De este modo, desembarca 
en el Hospital de la Manouba, también conocido como Hospital 
Psiquiátrico Razi, al norte de Tunisia. Y, como ya era costumbre 
para alguien tan heterodoxo y activo como Fanon, todo fueron 
problemas desde el comienzo. Empezando por el hecho de que 
llegó con un equipo propio en el que, además, designó como 
segunda a una persona sumamente sospechosa para la pobla-
ción local, la psicoanalista tunecina Alice Cherki (n. 1936), quien 
no solo despertaba controversias por el hecho de ser mujer, 
sino también por ser de origen judío. De tal modo, Fanon se ve-
rá pronto acusado de estar “robando” puestos a los médicos lo-
cales, así como de encontrarse en el centro de una “conspira-
ción sionista”. La situación llegó a ser tan tensa que hubo de in-
tervenir el propio secretario de Estado de sanidad tunecino, 
Ahmed Ben Salah (1926-2020), quien adoptó la decisión –todo 
un mensaje a navegantes– de reubicar a Frantz Fanon, junto 
con todo su recién llegado equipo, en el centro médico más im-
portante del país: el capitalino Hospital Charles-Nicolle (Cherki, 
2006). 

Fanon, a quien el FLN puso de inmediato un asistente y 
guardaespaldas, se integra en el equipo médico que se desplaza-
ba semanalmente a Kef, población a unos 40 kilómetros de la 
frontera argelina. En aquel emplazamiento los rebeldes habían 
reconvertido una granja en enfermería-hospital de campaña 
donde atender a los combatientes heridos o enfermos. Del 
mismo modo, en el interés de conocer lo más profundamente 
posible la naturaleza del conflicto, realizó varios recorridos por 
los campos de refugiados fronterizos (Robcis, 2020; Ciriez & 
Lamy, 2021). En uno de esos viajes se encontró con el contro-
vertido actor, director de cine y activista francés Jacques Charby 
(1929-2006), personaje comprometido públicamente con la cau-
sa del FLN. Ambos fundaron varias casas-asilo para los niños 
huérfanos del conflicto argelino. También, unidos al escritor ita-
liano Giovanni Pirelli (1918-1973)13,13emprendieron la tarea de 
recopilar una colección de dibujos en la que estos chicos ofre-
cían su perspectiva personal del conflicto y que, finalmente, se 
convirtió en un libro que se publicó alternativamente en francés 
e italiano (Charby, Fanon & Pirelli, 1962). Del mismo modo, 

 
1313Nieto de Giovanni Battista Pirelli (1848-1932), ingeniero, político y fun-
dador de la archifamosa fábrica de neumáticos. 

Fanon, Charby y Pirelli colaboraron en la metodología de entre-
vista empleada para la gestación de un cortometraje sobre este 
mismo tema, destinado a la denuncia de la represión colonial 
francesa, así como a la concienciación internacional sobre la 
causa argelina14.14 

Cada vez más implicado en la cuestión propiamente política, 
como lo prueba el hecho de que se entregará con gran energía a 
la redacción final de Les damnés de la terre, Fanon se alejó paulati-
namente de la psicoterapia institucional durante estos años que, 
por cierto, serían los últimos de su vida. Su aportación sociote-
rapéutica durante la estancia en el Charles-Nicolle, que él mismo 
observó como una extensión del trabajo iniciado en Blida-
Joinville, fue la creación de un hospital de día. El centro, que 
contaba con un total de 86 pacientes –50% hombres y 50% mu-
jeres– abría todos los días, excepto los domingos, de 7:00 a 
18:00 horas. Su misión era extender el trabajo de la socioterapia 
extramuros del hospital: no se trataba únicamente de remedar o 
reproducir con mayor o menor acierto el mundo exterior, sino 
de construir un punto de unión entre lo interno y lo externo que 
facilitara que el paciente sea el sujeto de su propia libertad, ya en 
su relación con la sociedad, ya en sus contactos con la institu-
ción médica. Ciertamente, este centro, aunque “de día”, ya no 
pretendía reemplazar al mundo exterior ni convertirse en un 
remedo del hogar, sino alejar al paciente lo más posible de la 
agitación de la vida hospitalaria contribuyendo a su integración 
en la vida pública. En consecuencia, esta clase de centro, que 
asumía en su funcionamiento las ideas de otros psiquiatras mar-
xistas como Louis Le Guillant (1900-1968), pionero en el cues-
tionamiento social de la cura psiquiátrica, suponía la evolución 
teórica y práctica coherente del ideario socioterapéutico de Tos-
quelles (Fanon & Asselah, 1957; Fanon & Geronimi, 1959). 

En lo tocante a Los condenados de la Tierra, obra que podría 
considerarse como el testamento intelectual de Fanon, y a la que 
dedicó sus últimos años de vida, cabe comenzar significando 
que el título del libro se inspira en unos versos de un poema ti-
tulado “Sucios negros”, del escritor haitiano Jacques Roumain 
(1907-1944) y publicado en su antología de 1945 Bois-d’ébène: 
poemes (Roumain, 2017): 

Y aquí nos alzamos 
todos los condenados de la tierra 

todos los justicieros 
 marchando a asaltar 
 vuestros cuarteles 
 y vuestros bancos 
 Como un bosque de antorchas fúnebres 
 para terminar 
  de una 
  vez 
  por 
  todas 
   Con este mundo 
   de negros, 
   de negratas, 

de sucios negros. 
 

Fanon diseñó el texto, en buena medida, como una guía teó-
rica para los movimientos anticolonialistas africanos. Así, mien-

 
1414J’ai huit ans (René Vautier, Olga Baïdar-Poliakov y Jean le Masson, 1961). 



Frantz Fanon, un psiquiatra atrapado entre la antropología, la terapia y la revolución: de la socioterapia al anticolonialismo                                                275 

anales de psicología / annals of psychology, 2025, vol. 41, nº 2 (may) 

tras que Sociología de una revolución –o El año V de la revolución arge-
lina–, publicado en 1959, enfrentaba al lector con una declara-
ción de principios sociopolítica y anticolonialista que trataba de 
mostrar y argumentar un estado de la cuestión a la par que justi-
ficar los actos del movimiento revolucionario argelino, Los con-
denados de la tierra, trataba de llegar más mucho más lejos. Saltaba 
la barrera de los hechos, de los análisis y de las justificaciones 
para ir al territorio de la teoría y la acción revolucionaria mis-
mas. Y no solo: también pretendía alcanzar a masas de público 
lo más amplias posible. Esto explica en buena medida su empe-
ño personal en que fuera el propio Jean-Paul Sartre (1905-1980) 
quien prologara la obra, no solo por la admiración personal que 
Frantz Fanon le profesaba, sino también en tanto que era el in-
telectual en lengua francesa más prestigioso y leído del momen-
to. 

Fanon y Sartre se conocieron en Roma en agosto de 1961. 
A ese encuentro asistieron también Simone de Beauvoir (1908-
1986) y Claude Lanzmann (1925-2018). En aquel momento Fa-
non, ya enfermo de leucemia, acababa de concluir la redacción 
de Los condenados de la tierra, considerándolo como el único inte-
lectual francés que realmente comprendía el problema argelino 
en todas sus aristas. De hecho, ambos sintonizaron con suma 
facilidad, no solo porque compartían infinidad de referentes 
teóricos, sino porque también se profesaron una rápida y mutua 
admiración (Ciriez & Lamy, 2021). El hecho es que el intenso 
encuentro Sartre-Fanon hubo de resultar especialmente signifi-
cativo, pues el primero comprendió perfectamente el interés úl-
timo del segundo, y recogió el guante: 

Nuestro maquiavelismo tiene poca influencia sobre ese 
mundo, ya muy despierto, que ha descubierto una tras otra 
nuestras mentiras. El colono no tiene más que un recurso: la 
fuerza cuando todavía le queda; el indígena no tiene más 
que una alternativa: la servidumbre o la soberanía. ¿Qué 
puede importarle a Fanon que ustedes lean o no su obra? Es 
a sus hermanos a quienes denuncia nuestras viejas malicias, 
seguro de que no tenemos alternativa. A ellos les dice: Eu-
ropa ha dado un zarpazo a nuestros continentes; hay que 
acuchillarle las garras hasta que las retire (Sartre, 2022, p. 
11). 

 

Conclusiones 
 
En la actualidad Frantz Fanon vive una especie de “resurrec-
ción” intelectual, siendo uno de los autores en lengua francesa 
más revisitados y leídos. Hecho aparentemente difícil de com-
prender cuando, contextualmente, su obra parece coyuntural, fi-
jada en un periodo histórico liquidado. Puede que, a decir de al-
gunos, incluso “desfasada”. Pero tales impresiones son en reali-

dad juicios de apariencia. Es cierto que no existe el colonialismo 
como tal, en tanto que fenómeno histórico de la dominación fí-
sica, material, de unas naciones sobre otras, pero siguen exis-
tiendo los colonos, las empresas coloniales y los colonizados. 
Las observaciones de Fanon, en este mundo globalizado, caren-
te de fronteras, en el que ya no se impone la tiranía de los Esta-
dos, sino del dinero, las ideas y las culturas, son tan aplicables 
como lo fueron a lo largo de la descolonización. Porque aún hay 
cadenas que romper, esclavos que ignoran su posición y conde-
nados a lo largo y ancho de toda la tierra. Sometidos, por citar 
algunas, a las cadenas del racismo, hoy camuflado oportuna-
mente bajo parapetos bienintencionados como el de la “inmi-
gración ilegal”; a las del capitalismo, hoy en permanente exten-
sión bajo la cobertura tiránica de los algoritmos, la desinforma-
ción y la autoexplotación; o las del patriarcado, que se remodela 
y ajusta sin solución de continuidad para sobrevivir en los már-
genes de un sistema que aparentemente lo repudia.  

Se hace imprescindible situar al autor más importante en el 
tratamiento de la descolonización de la mente y la piel para 
quienes tratan de recuperar dimensiones, como la cultural y la 
sociopolítica, que pueden estar invisibilizadas en la actualidad. 
Estos factores son necesarios mirarlos de frente, por ejemplo, 
para autoras fundamentales del Black Feminism como son Audre 
Lorde y bell hooks, que tratan de encontrar un lugar donde ser 
desde la diferencia. Lorde, recordando a Fanon, argumenta có-
mo es necesario idear desde otra realidad que aún no es, decla-
rando que “las herramientas del amo nunca desmantelarán la ca-
sa del amo” (Lorde, 2022, p. 133). 

Plantear un problema es el principio y el fin de toda Historia 
(Klappenbach, 2014) por lo que problemas muy actuales pue-
den y deben ser replanteados para responder cómo el imperia-
lismo de antaño, ahora capitalismo, consigue colonizar nuestra 
mente por creencias, necesidades e ideas que lejos de ser realis-
tas, nos abocan al sufrimiento y posible enfermedad mental. 

El pensamiento de Fanon es revolucionario no por contex-
to, sino por contenido, pues viene a romper con las estafas so-
cioculturales encubiertas, cual truco de ilusionista que, aunque 
aparentemente se ofrezcan como expresión de libertad, no son 
en el fondo más que otra forma de opresión “débil” ideadas pa-
ra el sostén de los poderosos de siempre en estos tiempos que 
Zygmunt Baumann (1925-2017) calificó acertadamente de “lí-
quidos”.  

 

Información complementaria 
 
Apoyo financiero: sin financiación. 
Conflicto de interés: los autores declaran que no existe conflicto 
de interés. 

 
Referencias 
 

Boni, L. (2019). A condição (pós)colonial entre Marxismo e Psicanálise: a 
contribuição de Octave Mannoni. Teoría y Crítica de la Psicología, Extra-
13, 41-56. 

Carothers, J. C. (1953). The African mind in health and disease: a study in ethnopsy-
chiatry. World Health Organization. 

Charby, J., Fanon, F. & Pirelli, G. (1962). Les enfants d’Algèrie. Maspero. 
Cherki, A. (2006). Frantz Fanon: portrait. Seouil. 
Ciriez, F. & Lamy, R. (2021). Frantz Fanon. Editorial AKAL. 
Fanon, F. (1952). Le syndrome nord-africain. ESPRIT, 2 (Fevrier), 237-248. 

Fanon, F. (2009). Piel negra, máscaras blancas. Editorial AKAL. 
Fanon, F. (2018). Editoriales del semanario Notre journal del Hospital Psi-

quiátrico de Blida-Joinville (1953-1956). Teoría y Crítica de la Psicología, 
10, 277-286. 

Fanon, F. (2022a). Los condenados de la Tierra. Txalaparta. 
Fanon, F. (2022b). Sociología de una revolución. Txalaparta. 
Fanon, F. & Asselah, S. (1957). Le phénomène de l’agitation en milien 

psychiatrique: considerations générales, signification Psychopatologi-
que. Maroc Medical, 380(36), 21-24. 



276                                            Francisco Pérez-Fernández y María Peñaranda-Ortega 

anales de psicología / annals of psychology, 2025, vol. 41, nº 2 (may) 

Fanon, F. & Azoulay, J. (1954). La socialthérapie dans un service d’hommes 
musulmans: difficultés méthodologiques. L’information psychiatrique, 
30(9), 349-361. 

Fanon, F. & Géronimi, Ch. (1959). L’hospitalisation de jour en Psychiatrie. 
Valeur et limites. Tunisie Medicale, 37(10), 689-732. 

Fanon, F. & Lacaton, R. (1975). Conduites d’aveu en Afrique du Nord. In-
formation Psychiatrique 5(10), 1115-1116. 

Fanon, F, & Sánchez, F. (2018). La actitud del musulmán magrebí frente a la 
locura. Teoría y Crítica de la Psicología, 10, 287-290.  

Klappenbach, H. (2014). Acerca de la Metodología de Investigación en la 
Historia de la Psicología. Psykhe (Santiago), 23(1), 01-12. 
https://dx.doi.org/10.7764/psykhe.23.1.584 

Lorde, A. (2022). Hermana otra. Sister outsider. Horas y horas. 
Manonni, D. O. (1950). Psychologie de la colonisation. Seuil. 
Masó, J. (2022). Tosquelles. Curar las instituciones. Arcadia/Atmarcadia. 
Murard, N. (2008). Psychothérapie institutionnelle à Blida. Tumultes, 31(2), 

31-45. https://doi.org/10.3917/tumu.031.0031. 
Pérez-Fernández, F. (2004). El atavismo en el albor de la psicología crimi-

nal: Cesare Lombroso y los orígenes del tatuaje. Revista de Historia de la 
Psicología, 25(4), 231-240. 

Porot, A. & Arrii, D. C. (1932). L’impulsivité criminelle chez l’indigene alge-
rien: ses facteurs. Annales medico-psychologiques, 90(2), 588-611. 

Porot, A. & Sutter, J. (1939). Le "Primitivisme" des indigènes nord-africains, 
ses incidences en pathologie mentale. Sud Médical et Chirurgical, 4, 226-
241. 

Razanajao, C. & Postel, J. (2007). La vie et l’oeuvre psyquiatrique de Frantz 
Fanon. ERES Sud/Nord, 22, 147-174. 

Robcis, C. (2020). Frantz Fanon, Institutional Psychotherapy, and the De-
colonization of Psychiatry. Journal of the History of Ideas, 81(2), 303-325. 
https://doi.org/10.1353/jhi.2020.0009  

Roumain, J. (2017). Bois-d’ébène suivi de Madrid. Memoir d’Encrier. 
Sartre, J. P. (2022). Prefacio. En F. Fanon (2022). Los condenados de la Tierra. 

Txalaparta. 
Scheck, R. (2014). French colonial soldiers in German captivity during World War II. 

Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9781107297869  

Sourdoire, J. & Fanon, F. (2018). Étude biologique de l’action du citrate de 
lithium dans les accès maniaques. En J. Khalfa, & R. Young (Comps.), 
Écrits sur l’aliénation et la liberté. (pp. 466-469). La découverte. 

Studer, N.S. (2022). “The native is indeed a born addict, but so far he has 
not yet found his true poison”: psychiatric theories on overconsump-
tion and race in the colonial Maghreb. The Social History of Alcohol and 
Drugs, 36(2), 261-283. https://doi.org/10.1086/721607   

Taliani, S. (2016). 1956 et alentours. Frantz Fanon et le corps-à-corps avec 
les cultures. Politique Africaine, 143(3), 93-111. 

VV. AA. (1994). Hommage à Meyer Timsit. Bulletin de la Société française du 
Rorschach et des méthodes projectives, 38. 

 

https://dx.doi.org/10.7764/psykhe.23.1.584
https://doi.org/10.3917/tumu.031.0031
https://doi.org/10.1353/jhi.2020.0009
https://doi.org/10.1017/CBO9781107297869
https://doi.org/10.1086/721607

