
144 

 

Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

https://doi.org/10.6018/analesff.660921  

Recibido: 30/04/2025      Aceptado: 22/11/2025  

 

 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans  

À l’ombre de la cité Rimbaud, d’Halimata Fofana 
 

Female sexual mutilation and mental health in  

À l’ombre de la cite Rimbaud, by Halimata Fofana 

 

 
SERGIO DÍAZ MENÉNDEZ 

Universidad de Oviedo 

 diazsergio@uniovi.es 

 

 

 

 
Abstract 
This article analyses the psychological 

repercussions of female genital mutilation 

(FGM) through the novel À l’ombre de la cite 

Rimbaud by Halimata Fofana. By using 

theoretical tools drawn from the thought of 

Mikhail Bakhtin, the study explores how the 

narration of Maya, a young girl from the Malian 

diaspora in the Parisian suburbs, embodies the 

centrifugal voices of resistance against 

oppressive patriarchal structures. The article 

highlights the lasting mental consequences of 

FGM, such as post-traumatic stress disorder, 

depression, eating disorders, and psychic 

dissociation. Fofana deconstructs the taboos 

surrounding FGM, while denouncing the 

community omertà and the inaction of French 

institutions. Literature, Francophone music, and 

school become for Maya spaces of resilience and 

expression, where she reconstructs an identity 

fragmented by the violence endured. This novel 

reveals itself to be a powerful vector of 

therapeutic and political transformation. 

 

 

Keywords  
Female sexual mutilation, French-speaking 

literatures, diaspora, mental health. 

 
 

Resumen 
Este artículo analiza las repercusiones 

psicológicas de la mutilación genital femenina 

(MGF) a través de la novela À l’ombre de la cité 

Rimbaud de Halimata Fofana. Movilizando 

herramientas teóricas procedentes del 

pensamiento de Mijaíl Bajtín, el estudio explora 

cómo la narración de Maya, una joven de la 

diáspora maliense en la periferia parisina, 

encarna las voces centrífugas de resistencia 

frente a las estructuras patriarcales opresivas. El 

artículo pone de relieve las consecuencias 

mentales duraderas de la MGF, tales como el 

trastorno de estrés postraumático, la depresión, 

los trastornos alimentarios y la disociación 

psíquica. Fofana deconstruye los tabúes que 

rodean la MGF, al tiempo que denuncia la omerta 

comunitaria y la inacción de las instituciones 

francesas. La literatura, la música francófona y la 

escuela se convierten para Maya en espacios de 

resiliencia y de expresión, donde reconstruye una 

identidad fragmentada por las violencias 

sufridas. Esta novela se revela como un poderoso 

vector de transformación terapéutica y política. 

 

Palabras clave 
Mutilación genital femenina, literaturas 

francófonas, diáspora, salud mentatl. 

 

 

 

 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

145 
 

1. Introduction 

 

La santé mentale occupe de nos jours une grande partie des débats dans les médias, 

de nos conversations quotidiennes et de l’espace public, où les administrations doivent 

prendre des décisions concernant l’augmentation de l’investissement dans des possibilités 

de psychothérapie pour les citoyens. Même si on en parle beaucoup maintenant, les 

maladies mentales ont fait l’objet de beaucoup de préjugés au long de l’histoire. À 

plusieurs reprises, ces problèmes de santé ont été associés au fait d’être femme, et on les 

a jugés comme de simples moments de nerfs ou de confusion. En réalité, le patriarcat est 

à l’origine de beaucoup de maladies mentales, vu qu’il oppresse la femme et la renvoie à 

des contextes domestiques où les possibilités de socialisation et d’autoréalisation ne sont 

pas nombreuses. L’ombre du patriarcat devient encore plus longue chez certaines femmes 

africaines, qui subissent des abus physiques et mentaux.  

Dans cet article, je vais me concentrer sur les maladies physiques et mentales 

provoquées par l’excision du clitoris, une pratique abominable mais commune dans 

certains pays africains et leurs diasporas. Cette pratique s’est étendue en Europe après 

quelques décennies de réception de personnes migrantes, notamment de l’Afrique 

subsaharienne et de certaines aires du Moyen-Orient (Ousmane et al., 2021). Déjà en 

2009 plus de 50.0000 femmes avaient subi la mutilation de leurs organes sexuels en 

Europe, et 180.000 risquaient de le faire (Parlement Européen, 2009). Depuis 2016, le 

nombre d’ablations féminines a augmenté d’un 15% (UNICEF, 2024). Cette 

augmentation est principalement attribuée à la croissance démographique rapide dans les 

pays où la mutilation génitale féminine (dorénavant MGF) est une pratique courante, tels 

que la Somalie, la Guinée, l’Égypte et le Mali. Bien que la prévalence relative ait diminué 

dans certaines régions, le nombre absolu de cas continue d’augmenter en raison de 

l’accroissement de la population. De plus, on observe une augmentation préoccupante de 

la médicalisation des MGF. Un rapport de l’Organisation Mondiale de la Santé souligne 

qu’environ 52 millions de cas ont été réalisés par des professionnels de santé, ce qui 

représente une tendance croissante à la légitimation médicale de cette pratique. Au 

Royaume-Uni, le National Healthcare System a signalé une augmentation de 15% des cas 

de MGF pris en charge dans les hôpitaux et les consultations médicales au cours de 

l’exercice 2023-2024, avec 14.355 consultations enregistrées, contre 12.475 l’année 

précédente.  

Ces données soulignent la nécessité urgente de renforcer les efforts visant à 

éradiquer les MGF à l’échelle mondiale, en abordant à la fois les causes culturelles et les 

dynamiques démographiques qui contribuent à leur persistance. Cette excision, surtout 

quand elle est menée à bout par des femmes auxquelles la fille mutilée faisait confiance, 

entraîne un choc mental qui aboutit parfois à des problèmes psychologiques et physiques 

permanents ou même à la mort (Abdoli et al., 2021). Dans son roman À l’ombre de la cité 

Rimbaud, Halimata Fofana raconte l’histoire d’une jeune fille, Maya, issue d’une famille 

malienne qui habite dans une HLM en banlieue parisienne. Selon la tradition patriarcale, 

Maya doit subir plein d’interdictions de la part de ses parents, aussi bien que voir son 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans À l’ombre de la cité… 

146 

 

éducation reléguée au dernier rang. Elle était l’aînée et, par la suite, elle était censée avoir 

l’obligation d’aider ses parents et de prendre soin de ses frères et de sa sœur.  

Dans ce roman, qui oscille entre le récit autobiographique et l’autofictionnel, dans 

des informations telles que l’origine de l’autrice, sénégalaise au lieu de malienne, Fofana 

donne la parole aux femmes ayant subi la mutilation génitale féminine. Le récit explore 

les conséquences à long terme de la MGF, prenant comme point de départ l’expérience 

personnelle de l’autrice. La plume de Fofana, transposée à la narration que fait Maya à la 

première personne, n’est pas qu’un témoignage littéraire, mais aussi un acte de résistance 

envers le patriarcat et ses structures de domination, aussi bien en Afrique qu’en Europe, 

en Orient qu’en Occident. L’action se situe en banlieue parisienne, dans un quartier 

d’habitation à loyer modéré (HLM) appelé Rimbaud. Le choix de ce nom prévoit, depuis 

le titre du roman, le goût de Maya pour la littérature. L’expression qui le précède, “à 

l’ombre de”, laisse entrevoir aussi que quelque chose de pas légal, mais aussi de pitoyable, 

se passe dans ce quartier, où s’affolent des centaines de familles africaines, venues en 

France à la recherche d’un meilleur avenir pour elles et pour leurs enfants.  

En fait, on y vit dans une situation d’omerta, un silence prémédité qui permet que 

tous les abus s’y succèdent les uns aux autres, sans même laisser de la place à l’apaisement 

que produit le fait de se raconter les traumas. Voici un exemple de roman francophone où 

les identités intersectionnelles s’unissent aux concepts de genre et de santé mentale. Dans 

ce contexte postcolonial, à la réalité des femmes du tiers-monde se superposent des 

histoires de colonisation, de classe, de race et de genre (Mohanty, 1988). Elles subissent 

une double discrimination: d’abord, pour le fait d’être femmes et, deuxièmement, en tant 

que sujets postcoloniaux. Cette dernière oppression a été traditionnellement justifiée par 

la couleur de peau, l’ethnie et la provenance, surtout quand le lieu d’origine est l’Afrique, 

continent trop longtemps associé à des clichés comme la barbarie et le manque de 

civilisation. Chez Maya, la lutte contre la ségrégation ethnique s’unit à la lutte contre le 

patriarcat, à la fois dans sa culture d’origine et dans celle de son pays de réception, la 

France. La provenance d’un pays qui a autrefois été colonisé ajoute un autre conflit, celui 

de la seule revendication de la culture du pays natal de la part de sa famille, au détriment 

de la possibilité d’adaptation à la culture française, et l’appartenance à une classe sociale 

pas très aisée entraîne une probabilité plus haute d’avoir des conflits avec ses parents et 

l’assomption de responsabilités, comme prendre soin de ses frères et sœurs, au lieu 

d’avoir une enfance comme celle de la plupart des individus de son âge.  

 

 

2. Scénario méthodologique  

 

Cette étude sera menée à bout en se servant de certains outils préconisés par 

Bakhtine pour l’analyse de textes. Dans le contexte de son principe de communication, 

Bakhtine a proposé des concepts qui seront utiles pour cette analyse, comme 

carnavalesque, grotesque, dialogisme, polyphonie et chronotope. Ce principe est dérivé 

de son essai Toward a Methodology for the Human Sciences (1986), où il fait la distinction 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

147 
 

entre les sciences exactes, celles de la réponse unique, du monologisme, et les sciences 

humaines, caractérisées par le dialogisme inhérent à tout discours (Bakhtine, 1996: 279), 

d’où la présence de plusieurs sujets, chacun ayant ses positions.  

Le concept carnavalesque est défini comme la libération de la vérité imposée par 

l’ordre préétabli, avec la suspension des hiérarchies, des privilèges, des normes et des 

interdictions (Bakhtine, 1984: 5-6). Avec ce concept, Bakhtine met en question le pouvoir 

féodal, ecclésiastique et politique et toutes les formes de culte. Le carnavalesque apparaît 

tout au long du roman, des violences que Maya et sa sœur souffrent pendant leur enfance 

de la part de leurs parents à la MGF et au manque de compassion de la part de certains 

hommes lors des rapports sexuels. L’exposition carnavalesque des faits dans la narration 

implique de se défaire du monologisme imposé, laissant entrer des voix qui étaient en 

marge. Le grotesque serait l’expression exagérée du carnavalesque, dont le principe 

principal est la dégradation (Bakhtine, 1984: 303-304). Ce climax arrive dans deux 

moments surtout au long du roman: l’excision de Maya, une fois trahie par les siens, et le 

premier rapport sexuel avec son mari, dépourvu d’humanité. 

Le dialogisme se rapporte à la présence de différentes voix qui interagissent. Pour 

Bakhtine, le dialogue est une réalité et la vérité ultime, alors que le monologue ne serait 

qu’une illusion ou une fausse conscience. La pluralité des voix est à la base de 

l’hétéroglossie (Bakhtine, 1996: 324), qui se perçoit constamment dans le roman. Maya, 

la protagoniste, située à la marge de la société, représente l’action et la parole des forces 

centrifuges. À contrario, la voix de ses parents et de sa famille représenterait les forces 

centripètes, celles qui se trouvent dans le centre et qui essaient de modeler les 

communautés. Dans ce réseau de voix, celle de Maya porterait sa révolution interne 

(Holquist, 1996: 425), en exprimant ce qu’elle ressent après les agressions des forces 

centripètes. Paradoxalement, les membres de sa famille du même âge lui confèrent de la 

force, par rapport à ses parents, à ses voisins et à la plupart des membres de la diaspora 

malienne qui l’entourent, qui sont devenus encore plus conservateurs au nom de la 

préservation de sa culture d’origine (Ly-Tall, 2020). Au sein de la société française, 

l’ensemble de la diaspora malienne est, à son tour, une force centrifuge. Il s’agit alors 

d’une société qui cherche à marginaliser certains membres de sa communauté, surtout les 

femmes, et les exclure quand elles refusent de subir ce que l’on attend d’elles. Les 

différents endroits qui constituent l’identité de Maya, si importante pour le 

développement du roman, forment une unité de sens appelé chronotope (Holquist, 1996: 

425), où se combinent en harmonie un espace, un temps et un sujet. Cette unité opère tout 

au long du roman, montre une forte fonction expressive et rend la narration plus concrète, 

avec une intensification de la valeur de ces coordonées.  

 

3. Contexte social et sanitaire 

 

Le sujet central du roman est la MGF subie par la protagoniste, Maya, et les 

fractures que cette pratique a provoquées avec sa famille, avec sa communauté au Mali 

mais aussi avec son cercle d’amis à Paris. Les cicatrices laissées par la MGF sont visibles 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans À l’ombre de la cité… 

148 

 

dans plusieurs aspects de la vie, tels que la dépression, l’insensibilité émotionnelle ou les 

désordres alimentaires. Ce sont des manifestations d’un trauma persistant qui n’a pas été 

traité, moins encore résolu. Ayant elle aussi subi la torture de l’excision à l’âge de 5 ans, 

Fofana transmet, à travers Maya, son expérience personnelle, créant une narration 

réaliste. Les épisodes de santé mentale chez les femmes qui en résultent sont nombreux 

et varient en fonction de différents facteurs: 

 

The assimilation of the trauma may be different from other African countries 

where circumcision is more widespread. Of course, many other factors, such as 

coping style, other traumatic experiences, information before circumcision, and 

sexual experiences, may also play an important role in mental health outcome. 

(Behrend & Moritz, 2005: 1002) 

 

Le désordre de stress post-traumatique s’avère, selon la littérature à cet effet, le 

problème le plus fréquent, chez les femmes qui ont subi une excision, avec des moments 

de rétrospection, une grande volatilité émotionnelle et un sens d’aliénation qui perdure 

même à l’âge adulte chez Maya. Le stress post-traumatique serait provoqué par une 

dissociation entre l’identité de leurs parents et leur identité à elles. Elles découvrent que 

la MGF n’est pas un requis dans leur religion et qu’elles ont été les victimes d’une 

injustice et d’une manipulation des croyances religieuses pour soumettre les femmes. 

Cette situation les sépare de leur famille, mais aussi de leurs proches dans la communauté 

de réception. Dans une révision systématique de l’influence de la MGF sur la santé 

mentale, on peut souligner un sentiment de honte chez les femmes de la diaspora en 

Europe. Les informatrices affirment avoir nié leur état en tant que femmes ayant subi une 

mutilation pour ne pas se sentir inférieures au reste. En même temps, ce manque de 

communication rendrait encore plus difficile la guérison, pour laquelle il serait nécessaire 

que ces femmes puissent voir leurs organes sexuels reconstruits:  

 

Exploring the psycho-social well-being of cut women in diaspora, various studies 

report on the perceived sense of “feeling different” and shameful (Johansen, 

20021; Jordal et al., 20182; Kahn, 20163; Parikh et al., 20184 [...]). The 

 
1 Johansen, Elise. 2002. “Pain as a counterpoint to culture: Toward an analysis of pain associated with 

infibulation among Somali immigrants in Norway” in Medical Anthropology Quarterly, vol. XVI, nº 3, 

312-340: <https://doi.org/10.1525/maq.2002.16.3.312> [29/09/2025]. 
2 Jordal, Malin, Gabriele Griffin & Hannes Sigurjonsson. 2018. “I want what every other woman has: 

Reasons for wanting clitoral reconstructive surgery after female genital cutting: A qualitative study” in 

Sweden. Culture, Health and Sexuality, vol. XXI, nº 6, 701-716: 

<https://doi.org/10.1080/13691058.2018.1510980> [10/10/2025]. 
3 Kahn, Sarilee. 2016. “You see, one day they cut: The evolution, expression, and consequences of 

resistance for women who oppose female genital cutting” in Journal of Human Behavior in the Social 

Environment, vol. XXVI, nº 7-8, 622-635: <https://doi.org/10.1080/10911359.2016.1238805> 

[10/10/2025]. 
4 Parikh, Nimmi, Yvonne Saruchera & Lih-Mei Liao. 2018. “It is a problem and it is not a problem: 

Dilemmatic talk of the psychological effects of female genital cutting” in Journal of Health Psychology, 

vol. XXV, nº 12, 1917-1929: <https://doi.org/10.1177/1359105318781904> [10/05/2025]. 

 

https://doi.org/10.1525/maq.2002.16.3.312
https://doi.org/10.1080/10911359.2016.1238805
https://doi.org/10.1177/1359105318781904


Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

149 
 

respondents, who desired clitoral reconstructive surgery, expressed a sense of felt 

stigma and inferiority that lead them to deny their FGM status in front of others. 

The majority of women in this study aimed to achieve “normal looking” genitalia 

through the operation (Jordal et al., 2018). (O’Neill & Pallitto, 2021: 1741) 

 

D’un point de vue strictement individuel, la plupart des femmes ayant subi la MGF 

affirment ressentir un manque de confiance en soi et un repli sur elles-mêmes. Cet auto-

rejet atteint son climax lors des rapports sexuels, des moments où ces femmes conçoivent 

leur appareil sexuel et reproductif comme dysfonctionnel. Incapables d’éprouver du 

plaisir, voir des hommes s’amuser dans cette situation les fait tomber dans une situation 

encore plus dépourvue de dignité: 

 

They perceived their inability to enjoy sex as a handicap because they were living 

within a context in which women’s sexual pleasure and indeed mutual pleasure 

was viewed as important for closeness and intimacy. Although some of them were 

able to enjoy sex and reach orgasm with the right partner or when masturbating 

alone, there was a general sense of inadequacy among the informants who 

perceived their genitalia as ugly and dysfunctional, which caused shame and 

uneasiness in sexual relations as well as negative effects on their self-esteem. 

(O’Neill & Pallitto, 2021: 1744)  

 

Un autre trouble dans la santé mentale provoqué par l’excision est la dépression. 

Les statistiques sur lesquelles repose la littérature médicale montrent que, à long terme, 

cette maladie mentale est la plus fréquente chez les femmes qui ont été les victimes d’une 

telle opération. Cependant, le lien entre la MGF et la dépression n’est pas directe, car il y 

a d’autres facteurs qui exercent une influence sur ces femmes: 

 

De manière générale, les femmes ayant subi une MGF sont davantage touchées 

par la dépression, l’anxiété, et le stress post-traumatique. Cependant, ces résultats 

sont à nuancer. En effet, il n’est pas possible d’établir un lien direct entre les MGF 

et les troubles psychologiques. Les études étant majoritairement conduites sur des 

populations immigrées ou réfugiées, il est important de prendre en compte le 

parcours migratoire. Cet élément, particulièrement anxiogène et empreint de 

violence joue un rôle non-négligeable dans le développement de troubles 

psychologiques. (Brütsch & Röhrer, 2021: 35) 

 

Toutes les études préalablement citées coïncident dans l’importance accordée aux 

femmes nées en Afrique ou issues de familles africaines qui habitent en Europe et qui ont 

vécu dans leur chair l’expérience de la migration. Étudier leur évolution individuelle est 

indispensable à l’heure d’aborder les maladies mentales provoquées par la MGF, en 

particulier la dépression, avec des thérapies cognitivo-comportementales qui nécessitent 

une information plus complète à propos du parcours et du vécu de ces femmes de la part 

des psychothérapeutes.  

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans À l’ombre de la cité… 

150 

 

 

4. La souffrance 

 

La vie de Maya est difficile depuis le début. Dans des moments de rétrospection, 

la narratrice revient à des épisodes du passé de Maya et Machèle, la sœur avec qui elle 

gardait le lien le plus fort, pour parler de la violence à laquelle leur père les soumettait, 

une violence extrême qui augmentait quand les filles s’obstinaient à assimiler le mode de 

vie des forces centripètes en France. L’épisode le plus marquant, où se reflète la colère du 

père après avoir vu Machèle jouer au football, est en même temps une épiphanie. Dans la 

tristesse, la consolation des sœurs passe par le rejet de la confession, de ne jamais dire ce 

qui leur fait mal, pour ne pas montrer leur fragilités: 

 

Tu vas mal finir! Je m’effrondre. Machèle, elle, ne pleure pas. Ma petite sœur 

soulève mon pull, les traces de ceinturon sur mon corps sont bien visibles. Elle 

me serre dans ses bras et me dit: 

– Arrête de pleurer, ma sœur. Il faut que tu t’endurcisses. Il ne faut pas leur 

montrer nos faiblesses. (Fofana, 2022: 170) 

 

C’est à travers ces moments que les filles du roman ont appris à se taire. Pour 

elles, et surtout pour Maya, ce comportement acquis a constitué et constituera un 

problème pendant leur vie adulte, car elles auront toujours du mal à verbaliser leurs 

sentiments. Devant ces violences, leur mère devenait souvent complice de son mari, étant 

elle-même victime de violence de genre. Le déracinement subi par Maya et Machèle est 

devenu plus profond encore quand elles ont commencé à percevoir leur mère comme un 

bourreau et pas comme une source d’apaisement ou une alliée, un manque d’appui qui 

était préjudiciable pour leur développement en tant qu’enfants. Le seul soutien familial 

qu’elles trouvaient était lors de leurs vacances au Mali, concrètement à Bamako, où 

vivaient leurs cousins et en particulier leur tante, en qui Maya voyait un référent à suivre, 

lui attribuant toutes les vertus positives selon leur culture d’origine: 

 

Arrivée à Bamako, je tombe sous le charme de ma tante. C’est une femme très 

douce dont le rire conquiert l’assemblée. Elle porte avec élégance de jolis 

boubous. Sa démarche donne l’impression qu’elle défile sur un podium. Son 

pagne suit les mouvements de son déhanché et laisse apparaître un petit bout de 

ses cuisses. (Fofana, 2022: 51) 

 

L’enfance de Maya trouve un tournant encore pour du pire quand elle commence 

à déconstruire cette image idéalisée de sa tante, parfois influencée par la possibilité de 

s’éloigner de ses parents pendant quelques jours et de profiter d’un mode de vie 

apparemment plus calme et délaissé que celui que sa famille et elle menaient en France. 

C’étaient aussi des périodes où elle se sentait plus libre, les adultes passant la plupart de 

leur temps à faire des activités ensemble, tandis que les mineurs se débrouillaient comme 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

151 
 

ils pouvaient pendant leurs jeux et leurs activités de loisir. Ce tournant, véritablement 

nuisible, représente la perte d’innocence de la part de Maya: 

 

J’arrive dans une grande cour intérieure. Adossées aux murs, des petites filles du 

même âge. Ma tante me fait signe de m’asseoir. J’observe. À ma droite, une petite 

fille allongée à même le sol, les jambes écartées. Une vieille dame a dans la main 

gauche un tube qui ressemble à celui d’un dentifrice. Sa main droite forme un 

poing alors que son index est pointé vers le ciel. (Fofana, 2022: 52) 

 

Cette cour devient le contraire du chronotope que le Mali avait toujours signifié 

pour Maya: un endroit sombre et avec des déficiences sanitaires évidentes. Sans le savoir, 

elle avait été amenée à un espace où les vieilles dames pratiquaient la MGF aux petites 

de leur communauté. La scène, décrite avec terreur, prélude la douleur que ressentira 

Maya lors de l’excision, ayant vu les effets nocifs sur la fille allongée à côté et l’absence 

de mesures d’anesthésie et d’antisepsie. La vie de Maya ne sera plus la même: des 

moments de haine vers soi-même et de douleur se succèdent. Maya a le sentiment qu’on 

lui avait volé une partie de son intimité et, par conséquent, de son identité. Il s’agit du 

premier moment du roman où l’on observe une polyphonie parmi les femmes de la même 

famille: une mère qui est devenue oppressive à force de se faire agresser, une tante qui 

veut préserver les rites de passage de ses aïeuls sans rien changer et Maya, qui subit 

involontairement des actions brutales au nom de la tradition ou d’une divinité. 

Dès qu’elle prend l’avion pour rentrer en France, le miroir devient un leitmotiv 

qui apparaît à maintes reprises et qui rappelle à Maya la MGF qu’elle avait subie, sans le 

savoir et sans le vouloir, ce qui entraine la perte progressive de confiance en sa tante et le 

reste de femmes de sa communauté au Mali. Quand elle ne perçoit pas ce sens 

d’appropriation de son corps à elle, elle recourt aux autoblessures comme stratégie ultime 

de dominer son sexe. Un autre problème de santé mentale chez Maya est la dissociation, 

quand elle déconnecte émotionnellement son corps et son esprit, une astuce très fréquente 

pour faire en sorte de pouvoir continuer à vivre, en cohabitation avec ses traumas. Avoir 

été excisée signifie pour elle avoir perdu sa féminité. Le Mali, autrefois un chronotope 

qui lui inspirait des sentiments positifs, est devenu pour elle une source de peur. Elle craint 

d’y rentrer les étés qui suivent sa torture, mais là-bas elle découvre que, chez les nouvelles 

générations, les choses commencent à changer:  

 

Juste avant le décollage, je me rends aux toilettes et me regarde dans le miroir. 

J’essaie de me réjouir de ce départ, de me convaincre que tout va bien se passer. 

Dans l’avion, je me force à sourire. J’écoute Youssou Ndour. Je me répète que je 

vais passer de bonnes vacances. Mais j’ai la nausée. Mes sœurs et moi arrivons à 

Bamako. (Fofana, 2022: 119) 

 

L’adolescence n’est pas non plus une période calme et de reprise de la santé 

mentale chez Maya. Avec la découverte d’une sexualité mutilée, la maladie mentale va 

l’accompagner pendant toute cette étape vitale. Très souvent, Maya tombe dans des états 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans À l’ombre de la cité… 

152 

 

de désespoir, et ceci entraîne un manque dans ses soins personnels et son envie de vivre, 

accentué par le fait de ne raconter à personne ce qu’elle avait subi. Il y a aussi des 

désordres du genre alimentaire, dans une tentative de contrôler tout ce qui entre et sort de 

son corps, essayant de se rassurer qu’elle est la maîtresse de son physique. Dans le 

paragraphe suivant, on perçoit des indices de boulimie chez Maya: elle mange 

compulsivement pour remplir un vide, l’angoisse qui ne lui permet pas d’avancer, puis 

elle vomit pour éviter de grossir. En plus, elle le fait toute seule, quand personne ne la 

voit, ce qui augmente la fréquence de ces pratiques. Les déficits alimentaires que ceci 

produit expliquent sa pauvre performance désormais au lycée: 

 

J’arrive à la maison et je mange tout ce que je trouve. Des gâteaux, du pain, du 

chocolat, des frites. Puis je vomis. J’ai mangé pour remplir un vide. J’ai mangé, 

puis j’ai vomi pour ne pas grossir. Mon corps m’écœure. Je peine à suivre les 

cours, je suis de plus en plus perdue. (Fofana, 2022: 175) 

 

 C’est en faisant le portrait de ces problèmes de santé mentale que Fofana reflète 

à quel point la blessure causée par l’excision n’est pas éphémère, mais qu’elle se prolonge 

dans le temps, peut-être jusqu’à la mort. En guise de résistance, Fofana fait découvrir le 

pouvoir de la littérature pour guérir psychologiquement et émotionnellement. Son roman 

n’est pas seulement un récit mais aussi une incitation à prendre conscience des maux dans 

la santé mentale causés par la MGF et à rompre les silences de celles qui ne sont pas 

autorisées ou qui ne trouvent pas le contexte. De cette façon, on commence à en parler et, 

par la suite, à déconstruire des tabous des sociétés ouest-africaines et leurs diasporas, 

même si cela a un coût personnel non négligeable.  

 

 

5. L’espérance 

 

Maya trouve dans les cours de littérature de sa professeure préférée, Joséphine, 

l’antidote contre la dépression et la tendance au suicide. Elle empathise très bien avec les 

problèmes vitaux que subissent les personnages des ouvrages littéraires et leurs auteurs. 

Même si elle aurait pu rester toute sa vie dans une situation de privilège, Joséphine 

s’engage avec ses étudiantes, les forces centrifuges, et tente de faire en sorte qu’elles 

soient à l’aise dans sa classe. Elle emploie sa situation d’une plus grande centralité pour 

donner de la dignité aux voix qui se trouvent aux marges de la société: 

 

Comme elle connaît notre milieu, elle ose nous dire les choses avec franchise, 

abordant les sujets les plus délicats pour nous secouer, nous faire réagir, alors que 

les autres professeurs baissent la tête. Notre réalité et nos coutumes les effraient, 

ils préfèrent les nier. Son travail, dit-elle, est de nous extirper du monde des 

croyances pour rejoindre celui des connaissances. (Fofana, 2022: 125)  

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

153 
 

Cette professeure devient un modèle à suivre en tant que femme cultivée et 

indépendante, mais en même temps engagée avec le bien-être de ses élèves. Maya prend 

aussi comme refuge les chansons de Céline Dion, ce qui représente l’intertextualité avec 

d’autres territoires de la Francophonie, notamment la Suisse ou le Canada, où Maya 

aimerait aller pour rencontrer en personne sa chanteuse phare5. Les paroles de ces 

chansons lui confèrent de l’énergie et du courage pour affronter les problèmes de son 

quotidien: des parents qui la maltraitent, une communauté malienne avec laquelle elle ne 

se sent pas représentée et une existence brisée par le vécu de la MGF. Les trajectoires de 

Maya et de Fofana sont parallèles du moment où, en écrivant, elles réclament un rôle actif 

sur leurs corps et leurs histoires personnelles. Elles tiennent toutes les deux à l’écriture 

comme moyen d’expression et de catharsis contre leurs frustrations. La narration les aide 

à reconstruire leurs corps et leurs esprits, et à faire des pas vers la guérison du trauma 

après avoir subi la MGF. Leurs voix deviennent un témoignage très clair de 

l’hétéroglossie dans le roman, reflétant une nouvelle forme de concevoir leur existence 

en considérant le respect de leur origine et l’adaptation à leur pays de réception, dans un 

processsus pas de centralisation culturelle mais de conciliation.  

Cette façon de raconter l’expérience de la MGF et ses conséquences n’est pas 

exclusive de Fofana. En fait, sa technique pour faire un portrait social existe depuis les 

années soixante-dix du dernier siècle et s’appelle l’auto-ethnographie. Elle consiste en 

l’analyse de sujets sociaux ou culturels à travers son expérience personnelle, et ses 

précurseurs ont été, parmi d’autres, Deborah Reed-Danahay (1997), Carolyn Ellis (2004) 

et Arthur Bochner (2020). Dans ce roman, le vécu, de l’autrice, aussi bien que ses 

émotions et ses réflexions devient le point pivot pour comprendre les problèmes dérivés 

de la mutilation génitale, surtout dans son versant de la santé mentale.  Cette histoire 

personnelle connecte avec une réalité globale qui affecte des millions de femmes sur la 

planète, puisque les dégâts dans la santé mentale sont issus de l’intersection des concepts 

de genre, d’ethnicité et de migration (Zanouy, 2023). Maya est une fille noire, issue d’une 

famille migrante mais grandie en France, dans un quartier populaire, un espace très urbain 

en France où prédominent les forces centrifuges de cette société, l’immigration et, en 

particulier, les migrants d’origine subsaharienne. Son trauma est intensifié par le sexisme 

de la société de réception, mais surtout de la communauté malienne, qui attendait d’elle 

un rôle de soumission totale.  

Si Joséphine, la professeure de littérature, est un modèle de femme, libre de corps 

et d’esprit pour Maya, sa mère représente tout le contraire. Loin de protéger ses enfants 

de la violence de leur père, elle les a aussi agressés physiquement. Elle a toujours participé 

aux oppressions et aux interdictions imposées par son mari. Maya préfère se montrer 

indulgente, puisque ses parents ont été des bourreaux mais aussi des victimes d’un 

système de violences patriarcales qui se perpétue. C’est à elle donc de rompre ce cercle 

 
5 Pour mieux comprendre le choix de Céline Dion, on pourrait emprunter la définition d’intertextualité 

comme la relation entre deux ou plusieurs textes, prenant comme base les postulats qui affirment que “le 

texte est un tissu de citations issues de mille foyers de culture” (Barthes, 1967: 69) et que tout texte se 

constitue comme une mosaïque de citations, lors d’un processus d’absorption et de transformation 

(Kristeva, 1969). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans À l’ombre de la cité… 

154 

 

vicieux et de donner à ses filles un avenir différent. Elle effectue une comparaison 

intéressante, aussi bien du point de vue de la psychocritique que de la mythocritique, entre 

sa maman et Médée, “mère aimante qui finit par tuer ses enfants” (Fofana, 2022: 101). 

Faute de quelques références littéraires apprises à l’école, Maya n’aurait jamais pu faire 

cette affirmation. Depuis son point de vue d’enfant, elle croit encore que sa mère les aime, 

mais qu’elle ne sait pas s’exprimer autrement. Le fait de dominer le language de cette 

enseignante, sa forme de présenter une idéologie, montre à Maya un nouveau chemin loin 

du language de coups de ses parents: 

 

La plupart des gens ignorent ce qui se passe au sein de ces foyers, au sein de ces 

cités. Où l’on frappe, où l’on reproduit un schéma encore une fois, où l’on se 

soulage aussi, car de la patience ces pères n’en ont pas. Des bourreaux qui seraient 

aussi des victimes en quelque sorte. Je refuse de les condamner trop sévèrement. 

(Fofana, 2022: 101) 

 

La critique de Fofana ne s’adresse pas exclusivement aux pratiques et aux silences 

de la culture de ses parents, mais aussi à l’incapacité de la France à faire en sorte que les 

lois s’accomplissent même dans ces cités difficiles. Les personnes y sont abusées sous 

prétexte de préserver une culture d’origine qui y est minoritaire et risque de se diluer en 

tant que diaspora: “toutes ces violences ont pourtant lieu en France, en région parisienne. 

Chez nous, les lois de la République n’entrent pas dans le foyer” (Fofana, 2022: 190). Cet 

extrait montre la perception de Maya sur l’application des lois: la République n’est forte 

qu’à l’extérieur, tandis que dans l’intérieur des maisons règnent les normes tribales. 

Même dans les espaces publics, les plus fanatiques veulent imposer leur point de vue, 

comme à l’école. Cela n’était pas le cas des parents de Maya, car ils n’osaient pas se mêler 

des affaires académiques, mais d’autres le faisaient sans censure. Ce qui est le plus 

inquiétant, c’est que Fofana transmet que le radicalisme augmente surtout chez les 

immigrés de deuxième ou troisième génération, malgré l’éducation libérale reçue: 

 

Certains parents imposent une dispense à leur progéniture pour qu’ils n’assistent 

pas aux cours de musique. On dit que c’est banni par la religion. Et ça passe. 

Certaines jeunes femmes et jeunes hommes de la nouvelle génération, qui ont 

pourtant fréquenté les bancs de l’école mais les ont quittés bien avant le BAC, 

choisissent de soustraire leur enfant à l’enseignement public. (Fofana, 2022: 130)  

 

Néanmoins, plutôt qu’une histoire personnelle et le récit d’une situation qui se 

répète dans certaines cultures, À l’ombre de la cité Rimbaud est une revendication de la 

dignité des femmes et demande une intervention politique et sociale. Cette visualisation 

représente une avancée extraordinaire dans le traitement des traumas après la MGF, et 

donne le pouvoir aux femmes qui y ont survécu. Le premier contact avec ces stratégies 

de remédiation de la part de Maya se produit en pleine adolescence, plusieurs années 

après avoir subi, en silence, les conséquences de la mutilation. C’est la littérature qui 

l’aide, lui permettant d’apprendre le témoignage d’une tierce personne ou de quelques 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

155 
 

inconnus, qui ont beaucoup souffert et de montrer de l’empathie envers eux. Cette lecture 

se fait dans le calme et la solitude de sa chambre, et elle devient le premier acte d’agence 

de la part de Maya, un acte de résistance qui la pousse à mettre en question les dogmes 

de la culture malienne vis-à-vis des obligations des femmes: 

 

Je file dans la chambre pour terminer la lecture du livre de Zeruya Shalev, 

Douleur. Un mariage de convenance, des problèmes de communication avec les 

enfants, une vie que l’on subit jusqu’à un tragique accident. Ces histoires me 

parlent, me touchent, me font réfléchir. Doit-on frôler la mort pour s’affranchir 

des dogmes que l’on nous impose? (Fofana, 2022: 167) 

 

Dans le paragraphe précédent, entendre d’autres forces centrifuges qui souffrent 

est un révulsif pour Maya. Les sentiments de ceux qui peinent à trouver le bonheur et qui 

sont souvent discriminés génèrent en elle des émotions qui l’encouragent à continuer dans 

la lutte. La chambre devient donc un chronotope pour elle: elle est là, dans ce petit espace, 

seule, à un moment donné en pleine adolescence, et son identité sera toujours marquée 

par le questionnement des normes imposées. Maya n’avait pas eu la possibilité de 

s’enfouir, probablement pas pour manque de courage, mais parce qu’elle n’avait pas eu 

l’occasion. Cet espace va lui permettre de se sentir en sécurité pendant quelques heures 

chaque jour. Après le départ de sa sœur, Machèle, elle y dort toute seule et elle commence 

à réfléchir sur sa situation de subalternité et à penser à comment la combattre.  

 

 

6. La soumission  

 

Le trauma doit cohabiter avec la continuité des oppressions. Quand elle est 

presque adulte, ses parents veulent qu’elle quitte le lycée, seul endroit où elle est 

contrôlée, pour la forcer à se marier avec un homme de sa communauté. Elle arrive à 

pouvoir finir le lycée et commencer des études de littérature à la Sorbonne, mais elle ne 

peut pas échapper à son destin: elle sait très bien que le fait de ne pas obéir entraîne la 

sortie immédiate et le refus de toute sa communauté. Tandis que pour sa famille cette 

oppression est un moment de fête, pour elle c’est une angoisse majuscule: 

 

Ma mère, mon père, mes oncles et mes tantes ont donc ordonné le mariage. Eux 

contrôlent tout. Eux organisent ma déchéance. Eux organisent ma mort! Ce 

mariage est un viol organisé. On me lave et on me vêt d’un drap blanc. J’ai 

l’impression d’être morte et d’assister à mon enterrement. (Fofana, 2022: 183) 

 

Pour Maya, accepter de se marier s’avère une condamnation, une mort en vie. On 

y voit cette dissociation cognitive, puisqu’on assiste aux préparatifs de son voyage, mais 

elle est capable de se regarder de l’extérieur, morte, stérile. Cette dissociation arrive quand 

on a vécu avec un trauma pendant très longtemps. Sa tristesse contraste avec la joie de sa 

famille. De manière parallèle, son esprit pur, incarné par les vêtements blancs de son 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans À l’ombre de la cité… 

156 

 

mariage, est comparé au rouge de la douleur, du sang, quand elle a le premier rapport 

sexuel avec son mari, qui se révèle désastreux et dépourvu de tout plaisir pour elle, mais 

satisfaisant pour lui, qui obtient son trophée après avoir attrapé sa proie, une métaphore 

cynégétique qui exprime d’une façon très nette le rôle réservé à la femme dans cette 

relation. Ce récit carnavalesque, suivant la terminologie bakhtinienne, emploie le 

grotesque pour transmettre un sentiment profond de frustration et d’humiliation chez 

Maya. Elle se permet de renverser la hiérarchie et de comparer son mari à un animal 

sauvage, dans un but subversif et de revendication de ses droits: 

 

Il m’attrape, retire mes vêtements, monte sur moi et enfonce son sexe dans le 

mien. Enfin, le loup dévore sa proie tel un affamé. À chaque coup de rein, il 

beugle: – Tu es à moi, tu es là pour moi, tu es à moi, tu es là pour moi. (Fofana, 

2022: 183) 

 

La nuit de noces, elle se rend compte que son mari devient un autre membre de la 

famille sur qui elle ne pourra jamais faire confiance. Il a quitté le rôle du pariah, dans les 

forces centrifuges d’une société où il appartient à une minorité réligieuse et ethnique, pour 

rejoindre les forces centripètes du patriarcat, structure de domination aussi bien dans leur 

société d’origine que dans celle de réception. Il est devenu complice de l’oppresion subie 

par Maya et par tant de femmes comme elle qui, au nom de l’honneur et la réligion, se 

font infliger tout type d’agressions et de vulnération de leurs droits. Pour lui, Maya n’est 

qu’une possession. Pour elle, son mari est comme un loup, qui ne cherche qu’à apaiser sa 

faim, malgré les douleurs qu’elle souffre. Il ne s’est même pas demandé si sa femme, 

ayant subi la MGF, risquait sa vie lorsqu’il la pénétrait d’une manière sauvage. Chaque 

rapport sexuel deviendrait désormais pour elle un viol. Les mots qu’il prononce résonnent 

comme une litanie: il veut que sa femme soit à lui, un être subalterne. La situation se 

répète toujours: le loup s’endort, après avoir attrapé sa proie, et la douleur et le trauma 

empêchent Maya d’éprouver tout plaisir. En fait, le sexe avec son mari lui semble 

dégoûtant. Dans ce contexte de souffrance et d’oppression continue, Maya sait qu’elle ne 

reviendra pas à la Sorbonne. Même avant de se marier, elle savait qu’elle ne pourrait pas 

fréquenter ses camarades de classe, et qu’elle devrait rester prisonnière chez elle, sous la 

surveillance de son mari, qu’elle ne connaissait même pas. À nouveau, elle agit comme 

elle a appris à faire depuis son enfance, en essayant de ne pas déranger les autres. Elle 

disparaît de la faculté en silence, après l’été, sous prétexte de partir dans son pays pour 

un an. La honte et le sentiment d’appartenir nulle part situent Maya dans un espace 

pleinement centrifuge, une marge d’où il est difficile de sortir.  

 

Je ne retournerai pas à la Sorbonne. L’été a passé, je ne rentrerai pas en master, je 

ne reverrai pas ceux que j’ai connus sur les bancs de la fac. J’ai prétexté un voyage 

d’un an au pays, j’ai pris mes distances tout en essayant de ne pas les inquiéter. 

J’ai 22 ans et je vais me marier. Avec un homme choisi par mes parents. Je ne 

voulais pas l’épouser, alors on m’a forcé. (Fofana, 2022: 181)  

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

157 
 

Les problèmes de santé mentale sont difficiles à surmonter en raison du silence 

qui entoure ces pratiques. La MGF est un sujet tabou pour la plupart des familles 

d’immigrés et leurs communautés. Les filles qui, comme Maya, ont subi une excision, ne 

peuvent pas parler de leur trauma librement pour diverses raisons. D’abord, la MGF est 

perçue comme une norme dans certains pays musulmans, notamment dans des pays ouest-

africains. Dénoncer ces pratiques impliquerait la culpabilisation des membres de la 

famille et, par la suite, la rupture avec une communauté monologique. Dans le cas de 

Maya, son témoignage deviendrait une accusation nette contre sa tante pour avoir effectué 

la mutilation, mais aussi contre ses parents pour l’avoir permis. Le contexte français, dans 

le cadre d’une politique du laissez-faire, ne fournit pas les conditions acceptables pour 

que les femmes de banlieue puissent parler. On assiste donc à une polyphonie ou collision 

entre deux discours: celui des parents, qui aspirent à la préservation des traditions, même 

si elles s’avèrent brutales, et celui des filles, qui aimeraient pouvoir choisir. L’imposition 

et les troubles physiques et psychologiques qu’entraîne la MGT sont à l’origine d’un écart 

parmi les différents membres de la famille très difficile à pallier.  

On a socialement et politiquement accepté que la périphérie et les marges sont des 

endroits où la loi française peut être mise en question, favorisant la culture du nouveau 

venu. Si dans d’autres contextes les parents des familles issues de la migration font partie 

des forces centrifuges, dans ces quartiers-ci ils deviennent des forces centripètes qui 

exercent le pouvoir et tentent de répliquer le mode de vie qu’ils ont appris depuis leur 

enfance, créant une ambiance sans possibilité de polyphonie. En somme, Maya, comme 

tant d’autres filles qui se trouvent dans une situation pareille, ne trouve pas d’espace où 

elle puisse s’exprimer en sécurité et tenter de guérir psychologiquement sans peur d’être 

jugée ou rejetée par sa communauté. Maya emploie la comparaison du vol de ses mots 

avec le vol de son corps, soulignant que son expérience a été effacée aussi bien 

physiquement que narrativement. L’omerta est aussi puissante qu’elle ne partage pas sa 

douleur avec sa petite sœur, Machèle, qui a aussi subi la MGF. Pourtant, Machèle 

représente l’espoir, car elle quitte sa famille pour vivre avec l’homme qu’elle a choisi. 

 

 

7. La guérisson  

 

En quittant le foyer familiale, Machèle devient une inspiration pour sa sœur aînée, 

Maya. Elle renonce à tout pour partir avec lui, et elle sait qu’elle ne pourra jamais y 

revenir, parce que se marier avec un homme pour amour, contrairement aux desseins des 

parents, est une honte pour toute la famille. Toute la communauté contrôle ce que Machèle 

fait, et même sa famille au Mali, qui veut qu’elle n’échappe pas à la domination familiale. 

Les forces de contrôle centrifuges à Paris deviennent centripètes dans leur propre maison 

et payent avec leurs filles le prix de la frustration de se sentir une minorité dans la rue: 

 

Machèle est partie, ou plutôt elle a été mise dehors. Elle a osé bafouer 

l’interdiction ultime: fréquenter un garçon. Toute la résidence était au courant, 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans À l’ombre de la cité… 

158 

 

même au bled. Ma mère recevait des coups de fil de ses sœurs qui l’interrogeaient 

sur le devenir de Machèle. (Fofana, 2022: 177)  

 

Prendre conscience de sa propre situation est le premier pas pour commencer à se 

soigner. Avec des problèmes psychologiques importants, il est convenable de parler à ses 

amis et à son entourage. Maya a commencé à parler du problème plus tard, en thérapie, 

mais cela lui a fait du bien. Pour continuer sa guérison, elle a décidé de se faire 

reconstruire le clitoris dans une clinique spécialisée. Avant de se faire opérer, des femmes 

dans la même situation font un groupe de parole, la reconstruction du clitoris ne servant 

à rien si elle ne s’accompagne pas de psychothérapie. Là-bas, elle a eu l’occasion 

d’entendre les témoignages des patientes qui avaient vécu une situation très semblable à 

la sienne, mais le climax de cette revitalisation arrive quand elle croise Machèle, le 

membre de la famille avec qui elle s’était toujours bien entendue. En faisant le bilan de 

leur enfance et adolescence, Maya se montre fière de sa sœur. Elle a su se faire respecter, 

quitter le foyer familial et faire sa propre vie. Malgré l’éducation reçue, elle a osé choisir 

l’homme qu’elle aimait et suivre son propre chemin. L’emploi de certains verbes qui 

indiquent de l’agence, comme oser et choisir, a un effet très puissant chez des femmes qui 

sont restées tétanisées aussi longtemps à cause du trauma, de la méfiance, de la douleur 

et de la basse estime en soi: 

 

Je suis si fière d’elle, moi qui craignais qu’elle emprunte de mauvais chemins. 

Machèle la rebelle, Machèle la fugueuse aura finalement réussi à se poser et à 

trouver sa voie. Je suis heureuse qu’elle ait osé défier nos parents, qu’elle n’ait 

jamais courbé l’échine, et tellement soulagée qu’elle n’ait pas vécu le même enfer 

que moi, qu’elle ait trouvé un homme qui l’aime, un homme qu’elle a choisi. 

(Fofana, 2022: 206) 

 

Malgré les efforts de Maya, une fois devenue adulte, il lui restait faire la paix avec 

sa mère pour commencer à vraiment apaiser ses traumas. Maya revient vers elle pour 

essayer de la comprendre mieux. Cette conversation déconstruit l’idée que Maya s’était 

faite de sa mère. Elle a compris que la même peur que ressentent les Blancs envers les 

Noirs arrive aussi à l’inverse. Elle découvre les peurs de sa mère à son arrivée en France, 

aussi bien que la douleur que produit le dépaysement, s’éloigner de tout son contexte 

vital. Sa mère avait dû, en plus, rester seule trop longtemps, pendant que son mari 

travaillait dehors. Elle avait appris à être une femme soumise, discrète et à faire toujours 

les choses dans le but de contenter son mari. Elle avait reçu une alphabétisation minimale 

mais pas assez pour aspirer à l’un des postes de fonctionnaire qui se créaient au Mali. Elle 

a passé la plupart de sa vie renfermée dans la maison d’un homme qu’elle aimait, mais 

dont l’amour n’avait pas toujours été réciproque: 

 

Quitter l’Afrique pour le monde des Blancs, quelle aventure! Je n’avais jamais 

vu une personne blanche de toute ma vie. Au début, j’avais peur de ces visages 

pâles. Nous vivions dans un petit studio, ton père travaillait, je faisais la cuisine, 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

159 
 

le ménage et regardais la télévision. Pour la première fois, je voyais de nouveaux 

légumes et fruits, comme les haricots verts, les radis, les concombres, les 

aubergines. (Fofana, 2022: 216-217) 

 

Elle passait de longues heures à regarder la télévision, dans un pays qui n’était pas 

le sien et où elle ne connaissait personne. La télévision était son seul refuge. Elle avait 

appris à souffrir en silence. Elle avait souffert les mêmes traumas que sa fille et, par 

ignorance, elle les avait reproduits. Apparemment sans le vouloir, cette mère avait été 

complice des forces centripètes de sa société d’origine, ayant conçu comme quelque chose 

de normal, de quotidien, le mal qu’on lui avait fait dans le passé: 

 

Maman se tait. Je suis secouée par tout ce qu’elle vient de me raconter. Je m’étais 

construit une image d’elle, assez floue, une image de femme impassible, parfois 

sans cœur. Je n’avais pas réalisé que ma mère avait eu une vie à ce point âpre, 

qu’elle avait été une enfant et une jeune femme. (Fofana, 2022: 217)  

 

Cette conversation entraîne une guérison chez Maya. Finalement, elle arrive à 

comprendre le regret et l’impuissance d’une mère qui s’est vue obligée à perpétuer les 

traditions brutales du patriarcat. Elle ne ressent plus de haine envers sa mère, mais plutôt 

de la peine. Rompre la possibilité de solidarité parmi les femmes de la même communauté 

était l’une des astuces du patriarcat. Les mères, les grand-mères et les tantes deviennent 

complices de la souffrance de la génération suivante. On les fait participer à l’excision 

génitale féminine dans tous ces rôles: forcer les petites filles, les kidnapper, utiliser le 

rasoir, etc. Comme Joséphine le disait d’habitude, la culture doit remplacer ces croyances. 

Trop influencées par la religion, par la superstition et la peur d’être réprimandées par leur 

communauté, beaucoup de femmes, surtout dans des aires rurales, deviennent complices 

de la torture contre leurs filles. Les traumas causés à long terme, les possibilités d’attraper 

une infection et de mourir, la mort par la douleur et le coup psychologique, restent dans 

un discret arrière-plan si on compare tous ces risques à une tradition qui a perduré des 

siècles, et que certains revendiquent comme un échantillon de respect envers les cultures 

locales africaines. En Afrique subsaharienne, heureusement, il y a de plus en plus de 

mouvements civils, dirigés par des femmes, où l’on cherche les communautés des petits 

villages afin de les renseigner sur les problèmes qu’entraîne la MGF. Si cette pratique a 

été en recul pendant les dernières décennies, on assiste à un moment de croissance, dû 

probablement au refus de la science au profit de la superstition, au retrait d’argent destiné 

à la coopération internationale de la part des grandes puissances du monde et au rôle de 

désinformation exercé par les réseaux sociaux. Une chose est sure: Maya ne va pas 

reproduire le même modèle culturel et de mutilation qu’on lui a imposé: 

 

À chaque fois, ce fut le même procédé. Toujours avec la lame du rasoir, sauf une 

fois par la force de son pénis. Alors, suis-je une femme? À la naissance de ma 

première fille, ma belle-famille réclamait que le rituel ait lieu. La petite fille en 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans À l’ombre de la cité… 

160 

 

moi s’est réveillée et j’ai crié: “Non, non, non, non, ma fille ne subira pas cette 

barbarie”. (Fofana, 2022: 210)  

 

Maya connaît très bien les conséquences de la MGF sur la santé mentale. Elle 

entraîne des désordres de tout type, et ceux-ci se prolongent pendant presque toute la vie. 

Les femmes l’ayant subie ne sont plus capables de ressentir du plaisir, mais la douleur 

lors des rapports sexuels (Bourdin, 2018). Elle est convaincue de ne pas vouloir cela pour 

sa fille, alors elle confronte sans hésitations les propos de sa belle-famille, pour qui les 

rituels restent importants. Ce rituel est une torture et nuit aux possibilités de bonheur ou 

à la santé des filles. Avec cette affirmation à la fin du roman, Fofana finit par transformer 

son récit en revendication politique. Cet engagement politique s’avère nécessaire, dû à la 

repousse de la MGF dans plusieurs contextes, notamment parmi les personnes migrantes 

dans des pays européens, comme chez sa famille à elle, où les parents et grands-parents 

essaient de reproduire les modes de vie de leurs villages natals dans leurs pays de 

réception. Malgré la situation de recul dans laquelle se trouve la MGF depuis les dernières 

décennies dans certains contextes, la superstition, la méfiance envers la science et les faux 

prédicateurs pourraient mener à la perpétuation de la mutilation, avec les graves 

conséquences pour la santé des femmes qui en découle.  

 

 

8. Conclusion 

 

À l’ombre de la cité Rimbaud est un roman certes autobiographique, où la 

protagoniste, Maya, a subi les mêmes tortures dans la vie que l’autrice, Haminata Fofana, 

et agit comme une conscience architectonique dans l’enseignement moral qu’elle vise à 

transmettre. Fofana se cache sous l’identité de son personnage, et dans une identité 

malienne, pour dénoncer la mutilation génitale féminine et ses néfastes conséquences 

pour les femmes qui l’ont subie. Le roman s’articule autour des problèmes au niveau de 

la santé mentale que Maya a eus. D’abord, la douleur continuelle l’a menée à une 

dissociation cognitive, où elle se voyait mourir et son esprit établissait une séparation 

avec son corps, qui avait était mutilé, violé, déféminisé. Dépourvue de cette féminité, 

Maya ne se sentait plus à l’aise avec son corps. Des problèmes d’identification en se 

regardant dans le miroir sont aussi un motif récurrent tout au long du roman. N’étant pas 

capable de maîtriser son corps, elle se tourne vers son pouvoir pour se provoquer des 

blessures, et dans les moments d’angoisse elle mange de façon boulimique. Tous ces 

désordres nuisent à sa performance à l’école et à la qualité de ses relations sociales. Pour 

la guérison, il va falloir attendre la fin du roman. Lors du processus de rétablissement de 

la santé mentale de Maya, les services psychologiques de la clinique où elle se rend afin 

de se faire reconstruire le clitoris, ainsi que la récupération de ses organes et la possibilité 

de vivre sans douleur et d’éprouver du plaisir lors de ses relations intimes, ne suffisent 

pas pour une guérison acceptable: il lui restait une ultime conversation avec sa mère pour 

pouvoir la comprendre et constater que la relation et la communication de cette mère avec 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

161 
 

Machèle et elle s’étaient limitées à reproduire le même modèle oppresseur dont elle avait 

été la victime aussi. 

À l’expérience de la migration, trop souvent traumatique, s’unit la double 

discrimination subie par Maya, et qui est une transposition de celle qu’a vécue et ressentie 

Halimata Fofana. Elles ont été discriminées du fait d’être femmes et du fait d’être 

africaines et, par la suite, des personnes racialisées. Maya est étrangère dans un pays qui 

s’efforce de lui faire voir qu’il n’est pas le sien et aussi au sein de sa communauté, où elle 

doit jouer un rôle de soumission extrême, en tant que femme, pour ne pas être rejetée. De 

cette discrimination, elle gardera pour la vie, dans son esprit et dans sa peau, un souvenir 

horrible. Seuls la thérapie et les avancées dans le champ de la médecine peuvent enfin 

apaiser sa douleur et lui permettre d’élever sa fille selon des principes très différents.  

 

 

Références bibliographiques 

 

ABDOLI, Sara, Masoumi SEYEDEH & Jenabi ENSIYEB. 2021. “Investigation of 

Prevalence and Complications of Female Genital Circumcision: A Systematic and Meta-

analytic Review Study” in Current Pediatric Reviews, vol. XVII, nº 2, 145-160: 

<https://doi.org/10.2174/1573396317666210224143714> [20/09/2025]. 

 

BAKHTINE, Mikhail. 1996 [1981]. “Discourse in the Novel” in Holquist, Michael (éd.). 

The Dialogic Imagination: Four Essays by M. M. Bakhtine. Austin, University of Texas 

Press, 259-422. 

 

BAKHTINE, Mikhail. 1984. Rabelais and his World. Bloomington, Indiana University 

Press. 

 

BAKHTINE, Mikhail. 1986. “Toward a Methodology for the Human Sciences” in 

Emmerson, Caryl & Michael Holquist (eds.). Speech Genres and Other Late Essays. 

Austin, University of Texas Press, 159-172. 

 

BARTHES, Roland. 1968. “La mort de l’auteur” in Manteia, nº 5, 12-17.  

 

BEHRENDT, Angelica & Stefan MORITZ. 2005. “Posttraumatic stress disorder and 

memory problems after female genital mutilation” in American Journal of Psychiatry, 

vol. V, nº 162, 1000-1002. 

 

BOCHNER, Arthur. 2020. “Autoethnography as a way of life: Listening to tinnitus teach” 

in Journal of Autoethnography, vol. I, nº 1, 81-92: 

<https://doi.org/10.1525/joae.2020.1.1.81> [21/09/2025]. 

 

https://doi.org/10.2174/1573396317666210224143714
https://doi.org/10.1525/joae.2020.1.1.81


Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Mutilation sexuelle féminine et santé mentale dans À l’ombre de la cité… 

162 

 

BOURDIN, Marie-Jo. 2018. Les blanches ne sont pas frigides: traumatisme-excision-

normes de la sexualité. Paris, Panafrika.  

 

BRÜTSCH, Maryelle & Mélanie RÖHRER. 2021. Conséquences psychologiques des 

mutilations génitales féminines: revue mixte non systématique. Travail de Bachelor, Haute 

École Spécialisée de Suisse Occidentale.  

 

ELLIS, Carolyn. 2004. The ethnographic I: A methodological novel about 

autoethnography. Walnut Creek (California), Altamira Press. 

 

FOFANA, Halimata. 2022. À l’ombre de la cite Rimbaud. Monaco, Éditions du Rocher. 

 

HOLQUIST, Michael. 1996 [1981]. “Glossary” in Holquist, Michael (éd.). The Dialogic 

Imagination: Four Essays by M. M. Bakhtine. Austin, University of Texas Press, 423-

434. 

 

JOHANSEN, Elise. 2002. “Pain as a counterpoint to culture: Toward an analysis of pain 

associated with infibulation among Somali immigrants in Norway” in Medical 

Anthropology Quarterly, vol. XVI, nº 3, 312-340: 

<https://doi.org/10.1525/maq.2002.16.3.312> [29/09/2025]. 

 

JORDAL, Malin, Gabriele GRIFFIN & Hannes SIGURJONSSON. 2018. “I want what 

every other woman has: Reasons for wanting clitoral reconstructive surgery after female 

genital cutting: A qualitative study” in Sweden. Culture, Health and Sexuality, vol. XXI, 

nº 6, 701-716: <https://doi.org/10.1080/13691058.2018.1510980> [10/10/2025]. 

 

KAHN, Sarilee. 2016. “You see, one day they cut: The evolution, expression, and 

consequences of resistance for women who oppose female genital cutting” in Journal of 

Human Behavior in the Social Environment, vol. XXVI, nº 7-8, 622-635: 

<https://doi.org/10.1080/10911359.2016.1238805> [10/10/2025]. 

 

KRISTEVA, Julia. 1969. Semeiotikè: Recherches pour une sémanalyse. Paris, Seuil. 

 

LY-TALL, Alua. 2020. La pratique des mutilations génitales féminines: valeur culturelle 

ou répression sexuelle. Dakar, L’Harmattan. 

 

MOHANTY, Chandra Talpade. 1988. “Under Western Eyes: Feminist Scholarship and 

Colonial Discourses” in Feminist Review, vol. XXX, nº 1, 61-68: 

<https://doi.org/10.1057/fr.1988.42> [15/09/2025]. 

 

O’NEILL, Sarah & Christina PALLITTO. 2021. “The Consequences of Female Genital 

Mutilation on Psycho-Social Well-Being: A Systematic Review of Qualitative Research” 

https://doi.org/10.1525/maq.2002.16.3.312
https://doi.org/10.1080/10911359.2016.1238805
https://doi.org/10.1057/fr.1988.42


Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Sergio Díaz Menéndez 

163 
 

in Qualitative Health Research, vol. XXXI, nº 9, 1738-1750: 

<https://doi.org/10.1177/10497323211001862> [01/10/2025]. 

 

OUSMANE, Berthe-Kone et al. 2021. “The Perception of African Immigrant Women 

Living in Spain Regarding the Persistence of FGM” in International Journal of 

Environmental Research in Public Health, vol. XXIV, nº 18, 13341: 

<https://doi.org/10.3390/ijerph182413341> [15/05/2025]. 

 

PARIKH, Nimmi, Yvonne SARUCHERA & Lih-Mei LIAO. 2018. “It is a problem and 

it is not a problem: Dilemmatic talk of the psychological effects of female genital cutting” 

in Journal of Health Psychology, vol. XXV, nº 12, 1917-1929: 

<https://doi.org/10.1177/1359105318781904> [10/05/2025]. 

 

PARLEMENT EUROPÉEN. 2009. Résolution du 24 mars 2009 sur la lutte contre les 

mutilations génitales féminines dans l’Union Européenne: 

<https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/TA-6-2009-0161_FR.html> 

[15/05/2025]. 

 

REED-DANAHAY, Deborah. 1997. Auto/ethnography: Rewriting the self and the social. 

Oxford, Berg Publishers. 

 

UNICEF. 2024. Over 230 Million Girls and Women Alive Today Have Been Subjected to 

Female Genital Mutilation: <https://www.unicef.org/press-releases/over-230-million-

girls-and-women-alive-today-have-been-subjected-female-genital> [15/05/2025]. 

 

ZANOUY, Léa. 2023. “L’excision: un séisme aux mille répliques” in Le Journal des 

psychologues, Hors-série, nº 2, 48-54: <https://doi.org/10.3917/jdp.hs2.0048> 

[01/09/2025]. 

https://doi.org/10.1177/10497323211001862
https://doi.org/10.3390/ijerph182413341
https://doi.org/10.1177/1359105318781904
https://www.europarl.europa.eu/doceo/document/TA-6-2009-0161_FR.html
https://www.unicef.org/press-releases/over-230-million-girls-and-women-alive-today-have-been-subjected-female-genital
https://www.unicef.org/press-releases/over-230-million-girls-and-women-alive-today-have-been-subjected-female-genital
https://doi.org/10.3917/jdp.hs2.0048

