
432 

 

Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

https://doi.org/10.6018/analesff.660581. 

Recibido: 29/04/2025          Aceptado: 07/10/2025  

 

 

 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental  

a través de la autoficción en Rien ne s’oppose à la nuit 
 

Shattering the Silence: Mental Illness and Autofictional Writing in 

Rien ne s’oppose à la nuit 
 

 

NEREA RODRÍGUEZ BARRIL 

Universidade de Santiago de Compostela 

nerea.rodriguez.barril@rai.usc.es 

 

 

 

Résumé 
Cet article explore la manière dont Rien ne 

s'oppose à la nuit de Delphine de Vigan utilise 

l'autofiction pour représenter et donner une 

visibilité à la maladie mentale. Marqué par des 

ruptures narratives, le texte aborde la dépression 

et le suicide en tant que thèmes et formes. 

S’appuyant sur la sociologie et la théorie de 

l'autofiction, cette étude montre comment la 

littérature peut rompre le silence autour 

d'expériences intimes liées à l'identité et à la 

famille. 

 

Mots-clés 
Autofiction, maladie mentale, Delphine de 

Vigan, silence, deuil. 

 

Abstract 
This article explores how Delphine de Vigan's 

Rien ne s’oppose à la nuit uses autofiction to 

represent and give visibility to mental illness. 

Marked by narrative ruptures, the text addresses 

depression and suicide as themes and forms. 

Drawing on sociology and autofiction theory, this 

study shows how literature can break the silence 

surrounding intimate experiences tied to identity 

and family. 

 

 

 

Key-words 
Autofiction, mental illness, Delphine de Vigan, 

silence, grief. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Nerea Rodríguez Barril 

433 

 

 

1. Introducción 

 

 Durante las últimas décadas, la autoficción se ha consolidado como un fenómeno 

central en la creación y en la crítica literarias en Francia1. En 1993, Jacques Lecarme 

intentó sintetizar su complejidad al afirmar: “L’autofiction est d’abord un dispositif très 

simple: soit un récit dont auteur, narrateur et protagoniste partagent la même identité 

nominale et dont l’intitulé générique indique qu’il s’agit d’un roman” (Lecarme, 1993: 

227). No obstante, a pesar del creciente número de estudios dedicados a esta hibridación, 

el concepto de autoficción sigue siendo más próximo a un cajón de sastre que a un género 

delimitado con precisión. El debate continúa vigente: algunos la entienden como una 

variante de la escritura autobiográfica, mientras que otros subrayan su pertenencia al 

ámbito de la novela y de la ficción (Casas, 2012: 26). Muchas son las cuestiones que 

plantea la autoficción, pero entre ellas destacan especialmente el papel que desempeña en 

la construcción de la identidad, así como la libertad genérica que otorga al escritor para 

explorar los límites entre la verdad y la ficción. Este espacio ambiguo permite alejarse 

tanto del compromiso con la realidad como de la censura inherente a la autobiografía, 

ofreciéndole al autor la posibilidad de experimentar creativamente a partir de la vida 

personal y la ajena (Hubier, 2003: 125). Más allá del valor de esta hibridación, puede 

afirmarse que la autoficción se convierte en una forma idónea para el tratamiento más 

veraz de ciertas temáticas, en la medida en que estas adquieren un valor más realista. En 

este marco, la autoficción cobra un peso singular: al situarse en la encrucijada entre la 

realidad y la ficción, se convierte en una herramienta privilegiada para la exploración 

subjetiva del trauma, integrando la memoria y el proceso de reconstrucción personal. 

Desde esta dimensión, Rien ne s’oppose à la nuit (2011) de Delphine de Vigan representa 

un ejemplo clave. En esta obra, la autora narra la muerte voluntaria de su madre y 

transforma una experiencia íntima en un relato que oscila entre la necesidad de 

comprender, el imperativo de narrar y la lucha contra el silencio que envuelve al suicidio 

y a la enfermedad mental. Gracias al recurso autoficcional, Vigan ofrece una forma de 

afrontar la ausencia, pero también propone una vía para desestigmatizar el suicidio, al dar 

voz a quienes deben aprender a habitar el espacio de la pérdida. Su escritura nace de un 

deseo de comprensión que se rebela contra la resignación social ante estos hechos, en una 

época en la que el malestar suele verse desplazado o ignorado en lugar de enfrentarlo.  

 En este artículo se analizará, por tanto, la función de la autoficción como modo de 

visibilizar ciertas experiencias íntimas y silenciadas, en particular aquellas vinculadas con 

el sufrimiento psíquico. A través del estudio de Rien ne s’oppose à la nuit, se evaluará 

cómo la escritura autoficcional permite abordar la enfermedad mental y sus 

consecuencias, tanto desde una perspectiva temática como formal. Esta última se 

 
1 La autoficción se ha consolidado como un fenómeno central en la literatura francesa del siglo XXI, con 

obras como L’Adversaire (2000) de Emmanuel Carrère, L’Inceste (2000) de Christine Angot, Garçon 

manqué (2000) de Nina Bouraoui, o En finir avec Eddy Bellegueule (2014) de Édouard Louis entre muchas 

otras.  



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental a través de la autoficción… 

434 

 

manifestará igualmente en la propia estructura del texto, en sus vacilaciones, 

interrupciones y quiebres. El suicidio y la depresión funcionan aquí no solo como 

elementos del relato, sino como realidades que se encarnan en el lenguaje mismo. Para 

ello, se dialogará con diversas propuestas sociológicas en lo tocante a la temática y los 

entresijos de la enfermedad, acompañados de aportes teóricos desde la perspectiva del 

género autoficcional. Asimismo, para este mismo fin se considerará la teoría de la 

recepción de Wolfgang Iser, que permite iluminar el modo en que la obra interpela al 

lector y abre un espacio de interpretación y reconocimiento del dolor ajeno. La 

combinación de ambas dimensiones facilitará una exploración más profunda de la 

relación entre escritura, dolor y subjetividad. 

 

 

2. La visibilización de la experiencia: el potencial autoficcional 

 

 Philippe Lejeune, en su célebre propuesta de Le Pacte autobiographique (1975) 

sostiene la existencia de un contrato entre el escritor y sus lectores, basado en dos 

exigencias fundamentales: en primer lugar, la identidad entre autor, narrador y personaje 

(Lejeune, 1996: 15); y, en segundo lugar, un “pacto referencial” que garantiza al lector 

una lectura anclada en la verdad (Lejeune, 1996: 36). No obstante, en una entrevista de 

2004 con Manuel Alberca, Lejeune matiza esta idea al afirmar que el pacto de ficción, al 

estar vinculado con el pacto de realidad, otorga al lector una mayor libertad interpretativa, 

ya que desplaza la atención del autor hacia la historia misma:  

 

El pacto de ficción nos deja mucho más libres, no tiene sentido preguntarnos si 

es verdadero o no, nuestra atención no está focalizada en el autor, sino en el texto 

y la historia, de la que podemos alimentar más libremente nuestro imaginario. 

(Alberca, 2004: 272) 

 

 Esta matización resulta relevante para el presente estudio porque relativiza la 

primacía del criterio autobiográfico clásico que residía en la coincidencia entre autor, 

narrador y personaje, y abre paso a una concepción en la que la experiencia narrada se 

mide por la forma en que se transmite y se recibe. Al desplazar el foco de la verdad factual 

hacia la dimensión estética y experimental, Lejeune anticipa la lógica de la autoficción 

contemporánea, en la que lo subjetivo y lo vivido se entrelazan con lo imaginario. Esta 

apertura hacia lo ficcional permite al escritor abordar sus experiencias desde la 

perspectiva íntima, pero sin comprometerse con una veracidad absoluta. En el contexto 

de la enfermedad mental y del estigma, esta forma híbrida de narrar ofrece una vía 

especialmente fértil para visibilizar el padecimiento. Gracias a la integración de 

elementos ficcionales, los autores pueden narrar su dolor sin someterse a la exigencia de 

una fidelidad literal, al mismo tiempo que legitiman la experiencia desde una vivencia 

auténtica. Con ello, se logra una desvinculación de los discursos oficiales e institucionales 

acerca del suicidio, de modo que la composición autoficcional habilita, en mayor o menor 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Nerea Rodríguez Barril 

435 

 

medida, una forma de expresión del yo doliente que contribuye a desmantelar los 

estereotipos asociados a la enfermedad mental, al proponer en su lugar una mirada más 

compleja, pero también más humana y sensible.  

 Esta apertura inaugurada por Lejeune encuentra continuidad y desarrollo en los 

análisis sobre la autoficción más recientes. Según Isabelle Grell, quien sitúa la autoficción 

en el marco del postestructuralismo y de la nueva autobiografía, esta escritura constituye 

una metaficción del yo: ya no se trata simplemente de escribir sobre uno mismo, sino de 

producir una escritura de sí (Grell, 2014: 10-11). El ensayista Philippe Gasparini, por su 

parte, enfatiza la flexibilidad del género, señalando dicotomías fundamentales como 

sinceridad/veracidad o verificable/verosímil, así como la fragilidad de cualquier posición 

categórica ante la autoficción, por considerarla como un “symbole affective [de l’auteur] 

qui est d’ordre intime, donc invérifiable” (Gasparini, 2004: 50). Asimismo, el “travail de 

scénarisation effectué par l’auteur” (Gasparini, 2008: 70) permite desplegar y entrecruzar 

recuerdos, explorando la transformación del yo a partir del trauma y valorar la 

temporalidad de la experiencia.  

 Arnaud Schmitt, retomando parte de la perspectiva expuesta por Gasparini, 

destaca la dimensión ética de la autoficción. Aunque la narrativa se configure como 

ficción, la experiencia vivida delimita zonas de sensibilidad que condicionan la recepción: 

“par l’expérience relatée, vendue comme ‘réelle’, ils bénéficient d’une intensité 

intersubjective accrue” (Schmitt, 2010: s. p.). No obstante, esta dimensión ética se 

extiende a la representación de terceros. Así, la autoficción debe respetar la intimidad 

ajena, dando forma a la propia experiencia sin vulnerar la subjetividad del otro. Isabelle 

Grell coincide con esta perspectiva, señalando que la autoficción articula lo vivido con la 

construcción literaria del yo, generando un espacio donde lo personal se transforma en 

relato abierto a la interpretación del lector (Grell, 2016). De manera complementaria, 

Gasparini recuerda que “les potentialités [de l’œuvre] sont actualisées par l’interprétation 

du récepteur” (Gasparini, 2008: 10), por lo que la autoficción no ennoblece ni degrada al 

autor, sino que ratifica momentos de su vida, obligándole a reconocer la imposibilidad de 

reducir la experiencia exclusivamente al yo.  

 En este punto, la teoría de la recepción de Wolfgang Iser resulta esencial para 

completar la perspectiva autoficcional que se propone. Iser defiende que la obra literaria 

presenta dos polos: uno artístico, que reside en el texto, y otro estético, que pertenece al 

lector (Iser, 1997: 48). Esta dualidad implica que el significado de una composición 

literaria no está contenido de forma cerrada en el texto, sino que se actualiza a través de 

su lectura: el sentido emerge en el encuentro entre el mundo propuesto por el autor y la 

imaginación del lector. Es precisamente en esa interacción donde la autoficción despliega 

su potencial, al permitir que lo narrado – en el caso de la obra que nos ocupa, el trastorno 

bipolar, la depresión y, en último término, el suicidio – sea interpretado a partir de la 

subjetividad del lector. El aporte de Schmitt refuerza esta idea al señalar que la autoficción 

permite al autor ejercer un poder sobre la lectura y explorar el yo narrativo, pero requiere 

equilibrar libertad creativa y responsabilidad hacia la realidad, evitando la imposición de 

la propia experiencia: “cette autorité du Je publiant […] fait que l’autobiographie 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental a través de la autoficción… 

436 

 

(l’autofiction loge à la même enseigne) a intérêt à clarifier son rapport au réel d’elle-

même” (Schmitt, 2010: s. p.). Toda percepción se ve inevitablemente mediada por la 

experiencia personal. Por este motivo, la lectura de un relato autoficcional sobre el 

sufrimiento psíquico se convierte en un ejercicio de reflexión sobre el dolor y la fragilidad 

de la condición humana. En este sentido, Grell caracteriza este tipo de escritura como 

“l’inlassable réinvention de soi dans un jeu de miroirs, […] où c’est le visage de l’autre 

qu’on retrouve toujours dans le sien” (Grell, 2016: s. p.), destacando que la autoficción 

recoge la experiencia del escritor y proyecta la presencia del lector en el proceso de 

construcción narrativa. Al ofrecer una materia flexible, la autoficción habilita un espacio 

en el que el lector puede comprender el dolor ajeno al mismo tiempo que entra en contacto 

con su propia vulnerabilidad, tal como señala Iser: “Le texte utilise, à l’aide de ses 

schèmas, l’expérience vécue de son lecteur, mais il lui impose aussi ses conditions 

propres” (Iser, 1997: 260). Así, la autoficción construye un territorio literario en el que el 

lector puede proyectarse e identificarse con las emociones evocadas, ya sea por la 

cercanía con la experiencia narrada o bien la resonancia afectiva que esta despierta. En 

este sentido, la distinción propuesta por la autora Monique Plaza entre el testimonio de la 

enfermedad mental – que busca ser aceptado y creíble al alejarse de la patología – y la 

ficción literaria – que tiende a universalizar lo subjetivo – resulta especialmente útil 

(Plaza, 1986: 160). La autoficción, al desdibujar las fronteras entre ambos registros, 

permite negociar los límites entre lo patológico y lo normativo, cuestionando los criterios 

de legitimidad que rigen el discurso tradicional sobre la enfermedad mental. Asimismo, 

esta literatura guarda un potencial que podría calificarse de terapéutico para el escritor: 

al transformar la experiencia del sufrimiento en una estructura narrativa, lo conduce a un 

proceso de comprensión e interpretación del recuerdo que precede y acompaña a la 

escritura. Esta reconfiguración del trauma mediante la palabra escrita favorece la 

elaboración simbólica del dolor, y abre a su vez una vía de comunicación con el otro, 

restableciendo un vínculo previamente interrumpido.   

 En el caso de Rien ne s’oppose à la nuit (2011) de Delphine de Vigan, esta 

combinación teórico-literaria se hace evidente. La obra transforma la experiencia íntima 

de la muerte voluntaria de la madre y del duelo personal en un relato que dialoga con la 

sensibilidad del lector, visibilizando el sufrimiento psíquico. La escritura autoficcional 

permite afrontar la ausencia y restablecer un vínculo con el otro, mostrando cómo la 

intersección entre autoficción y teoría de la recepción contribuye a la comprensión del 

dolor humano y a la construcción de una experiencia compartida que desvela un 

sentimiento de fraternidad. 

 

 

3. Rien ne s’oppose à la nuit (2011): el valor testimonial 

 

 Delphine de Vigan se ha consolidado como una de las autoras más relevantes del 

panorama literario francés contemporáneo, protagonizando un notable fenómeno editorial 

en la última década. Escritora y guionista, su obra se caracteriza por una aguda 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Nerea Rodríguez Barril 

437 

 

sensibilidad psicológica y por la exploración profunda de las relaciones humanas, la 

memoria, la enfermedad mental y la forma de afrontar la adversidad2. En 2011 publica 

Rien ne s’oppose à la nuit, donde reconstruye la historia de su madre y el combate que 

esta libra contra el aislamiento, el trastorno bipolar y la depresión, hasta su muerte por 

suicidio. Este relato se erige como una reflexión penetrante sobre la memoria, el silencio 

y el sufrimiento heredado que atraviesa varias generaciones. En relación con los límites 

entre realidad y ficción que plantea la autoficción, Vigan concede unas declaraciones en 

una entrevista de 2016 muy reveladoras para comprender la originalidad y el valor de su 

obra:   

 

Creo firmemente que no hay fronteras. A menudo hablamos de pura ficción como 

si eso pudiera ser así, porque la ficción siempre queda impregnada de las cosas 

que hemos sentido y vivido. La memoria misma es una fábrica de ficción (…) La 

literatura juega constantemente con esas cosas. Afirma una especie de verdad que 

surge de la subjetividad, es una suerte de reinvención que es más cierta que lo 

real y que permite aceptar otra forma de verdad. (Hevia, 2016: s. p.) 

 

 La posición de Vigan comulga de este modo con la opinión del sociólogo Vincent 

de Gaulejac para quien incluso los géneros que se presentan como menos ficcionales 

deben ser entendidos a través de la ficción: “Tout discours qu’il soit écrit ou oral est une 

reconstruction et en ce sens, il ne peut être identifié au réel” (Gaulejac, 1991: 22). Así, la 

relación entre lo real y lo ficcional en la autoficción se configura como un espacio de 

libertad absoluta donde el sujeto puede reescribir su historia personal. Este ejercicio de 

poder narrativo se manifiesta desde las primeras páginas en Rien ne s’oppose à la nuit 

con un gesto literario contundente: Vigan abre la obra con una afirmación directa y sin 

eufemismos, reproduciendo las palabras que dirigió a sus hijos para anunciarles la muerte 

de su abuela: “Grand-mère est morte” y, más adelante, ante las preguntas de su hijo, añade 

“Elle a choisi de s’endormir”. Sin embargo, se enfrenta a la necesidad de ser honesta y 

admitir la realidad tras la observación de su hijo:  

 

Quelques semaines plus tard, mon fils me rappelait à l’ordre: un chat s’appelait 

un chat. Grand-mère s’était suicidée, oui, foutue en l’air, elle avait baissé le 

rideau, déclaré forfait, lâché l’affaire, elle avait dit stop, basta, terminado, et elle 

avait de bonnes raisons d’en arriver là. (Vigan, 2011: 16) 

 

 La elección de palabras configura desde la primera página una voluntad estética y 

ética de mirar el sufrimiento de frente, rechazando los filtros y reflejando la dificultad de 

aceptar y hablar abiertamente de este tipo de muerte desde la propia experiencia.  

 
2 Vigan publica Jours sans faim (2005), una obra autoficcional donde aborda el sufrimiento y las luchas 

internas de una joven afectada por trastornos alimentarios, y No et moi (2007), en la que explora la amistad 

en el contexto de la soledad y la marginalidad. Por su parte, Les Gratitudes (2019) reflexiona sobre la 

gratitud y el proceso de despedida, centrándose en los vínculos afectivos y la identidad. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental a través de la autoficción… 

438 

 

 Vigan abre la obra presentando la figura de su madre Lucile. Desde el comienzo, 

la escritora se propone descifrar las razones detrás del sufrimiento materno, para también 

poder liberarse a sí misma de dicha herencia: “Que cherchais-je au fond si ce n’était 

approcher la douleur de ma mère, en explorer le contour, les replis secrets, l’ombre 

portée?” (Vigan, 2011: 47). A través de una búsqueda que dura dos años, Vigan intenta 

comprender a su madre y desentrañar los motivos de su destino, haciéndole preguntas a 

sus familiares y amigos cercanos de Lucile, a modo de una investigación policial. No 

obstante, esta labor se verá obstaculizada por un constante silencio que, pese a intentar 

romper, se impone y dificulta la intención inicial de captar el origen del sufrimiento. Ante 

esta urgencia, el relato se ve marcado por el sentido de melancolía y tristeza que rodearon 

la vida de Lucile para componer una visión coherente con la personalidad materna. Así 

la condensa Vigan: 

 

Lucile, d’un regard, dissuadait le corps à corps. Lucile était un rampart de silence 

au milieu du bruit. À cause de cet air triste qu’on devinait sur son visage, 

Barthélemy la surnommait Blue, ou bien, les jours de grande mélancolie, Blue, 

Blue. (Vigan, 2011: 72) 

 

 Lucile se presenta como una figura que irradia tristeza, generando en quienes la 

rodeaban una sensación de distancia emocional. Su vida no fue fácil; Vigan recoge temas 

dolorosos como la violación y el abuso por parte del padre, situaciones que Lucile padeció 

durante su infancia y que se convirtieron en parte del caos interno que pudo haber 

propiciado su trastorno bipolar (Vigan, 2011: 187). La tristeza de Lucile, profunda y 

esquiva, puede entenderse como un síntoma del silencio estructural que atraviesa la 

familia: un silencio denso, lleno de secretos y heridas. Este mutismo opera en un doble 

plano en la obra de Vigan: por un lado, a nivel temático, se manifiesta en la imposibilidad 

de Lucile de hablar abiertamente de lo vivido y las consecuencias del silencio a su 

alrededor; por otro, a nivel formal, se inscribe en la propia estructura fragmentada del 

texto. A través de la investigación familiar, la autora descubre que para sus allegados 

hablar del pasado representaba una forma de incomodidad y, en ocasiones, una amenaza, 

de modo que resultaba preferible olvidar en lugar de enfrentarse a la realidad3: 

 

Ma famille incarne ce que la joie a de plus bruyant, de plus spectaculaire, l’écho 

inlassable des morts, et le retentissement du désastre. Aujourd’hui je sais aussi 

qu’elle illustre, comme tant d’autres familles, le pouvoir de destruction du verbe, 

et celui du silence. (Vigan, 2011: 47-48) 

 

 
3 Vigan se enfrenta a este silencio en sus entrevistas familiares. Un ejemplo será con su tía Lisbeth, de quien 

dice: “Il y a quelques années, Lisbeth a décidé de jeter tous les mauvais souvenirs. C’est dans cette posture, 

c’est-à-dire délestée du pire, que Lisbeth a passé plusieurs heures à me raconter l’histoire de notre famille” 

(Vigan, 2011: 82). Este gesto, que revela una actitud de rechazo y supresión de lo traumático, contrasta 

notablemente con el impulso de Vigan de rescatar, a través de la escritura, incluso lo doloroso y lo ambiguo. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Nerea Rodríguez Barril 

439 

 

  El duelo y el sufrimiento en el entorno familiar fue tradicionalmente gestionado 

mediante el rechazo y la omisión, cuestiones que intensificaron la carga emocional de 

Lucile en su intento por comprender. Por este motivo, el silencio, además de ser el objeto 

que la escritura trata de desentrañar para aportar luz a la vida materna, acaba 

convirtiéndose en el motor de la creación literaria en sí misma con el fin de salvar los 

vestigios de una existencia condenada al olvido. 

 

3.1. La fragmentación temática: el silencio y la desintegración identitaria 

 

 El suicidio de Lucile no puede ser comprendido únicamente desde una perspectiva 

clínica. Si bien su diagnóstico bipolar y los frecuentes ingresos psiquiátricos lo sitúan en 

el ámbito de la patología mental, sería un error reducir exclusivamente el sufrimiento al 

ámbito de lo médico. El sociólogo Émile Durkheim señalaba en 1897 que el suicidio, 

aunque pueda presentar raíces individuales o patológicas, es ante todo un fenómeno 

social: “le suicide varie en raison inverse du degré d’intégration des groupes sociaux dont 

fait partie l’individu” (Durkheim, 1897: 223). Entre los factores más determinantes, 

identificaba la pérdida de cohesión social, el debilitamiento de los vínculos afectivos y el 

aislamiento progresivo del individuo. En el caso de Lucile, estos elementos aparecen en 

la infancia: una figura materna inestable, la negligencia familiar, la exposición temprana 

a la muerte y la soledad emocional como único recurso para lidiar con la pérdida. Vigan 

aborda el gesto último de su madre como el desenlace de una trayectoria vital marcada 

por fracturas múltiples, en la que la muerte tuvo un impacto determinante en la formación 

de su identidad desde la infancia: 

 

La possibilité de la mort (ou plutôt la conscience que la mort pouvait surgir à 

n’importe quel moment) entra dans la vie de Lucile au cours de l’été 1954, à la 

veille de ses huit ans. Désormais, l’idée de la mort ferait partie de Lucile, une 

faille, ou plutôt une empreinte, indélébile. (Vigan, 2011: 32)  

 

 El fallecimiento de varios de sus hermanos en la infancia, el abuso sufrido por 

parte de su padre, el silencio de su familia –y con ello, la invisibilización de un dolor 

profundo–, así como la aparición del cáncer y el miedo al deterioro físico, determinaron 

un encierro progresivo que terminaría por ser definitivo: 

 

Lucile est devenue cette femme fragile, d’une beauté singulière, drôle, 

silencieuse, souvent subversive, qui longtemps s’est tenue au bord du gouffre sans 

jamais le quitter tout à fait des yeux, cette femme admirée, désirée, qui suscita les 

passions, cette femme meurtrie, blessée, humiliée, qui perdit tout en une journée 

et fit plusieurs séjours en hôpital psychiatrique, cette femme inconsolable, 

coupable à perpétuité, murée dans sa solitude. (Vigan, 2011: 90)  

 

 En su ensayo Soleil noir (1987), la filósofa búlgara Julia Kristeva define la 

melancolía – o el estado depresivo – como una forma particular de sufrimiento donde la 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental a través de la autoficción… 

440 

 

pérdida no logra simbolizarse ni elaborarse por completo. De este modo, considera la 

depresión como una forma de defensa frente al despedazamiento psíquico, una estrategia 

para mantener la cohesión del yo a través de la tristeza. La melancolía se convierte en una 

estructura de significación atravesada por la pérdida.  

 Desde su adolescencia, Lucile era percibida por quienes la rodean como una figura 

cerrada en su silencio, inexpresiva: “ce mélange de beauté et d’absence, cette façon 

qu’elle avait de soutenir le regard, perdue dans ses pensées” (Vigan, 2011: 17). Esta 

imagen condensa el aislamiento descrito por Kristeva como una defensa frente al 

desmoronamiento del yo: “la tristesse reconstitue une cohésion affective du moi qui 

réintègre son unité dans l’enveloppe de l’affect” (Kristeva, 1987: 29). Lucile encarna su 

dolor, pero no lo articula: su lenguaje no lo comunica, pero su cuerpo y su actitud lo 

expresan. Su mutismo se convierte en un mecanismo de defensa, provocando un 

aislamiento con consecuencias devastadoras. Kristeva señala que el lenguaje del 

melancólico está marcado por una musicalidad monótona, por frases repetitivas y 

fragmentadas, a menudo vacías de sentido:  

 

[…] lorsque cette musicalité frugale s’épuise à son tour, ou simplement ne réussit 

pas à s’installer à force de silence, le mélancolique semble suspendre avec la 

profération toute idéation, sombrant dans le blanc de l’asymbolie ou dans le trop-

plein d’un chaos idéatoire inordonnable. (Kristeva, 1987: 45)  

 

 Esta descripción se ajusta a Lucile como una mujer cuya subjetividad se va 

descomponiendo hasta casi desaparecer. Es alguien que habita la fractura y que, incapaz 

de nombrar su malestar, se desliza hacia el silencio total. La incapacidad del lenguaje es 

palpable: su dolor no encuentra espacio. Ni siquiera cuando escribe una carta detallando 

el abuso sufrido por su padre –que nadie responderá–, lo que será un símbolo del colapso 

de los vínculos familiares y el reflejo de la indiferencia de un entorno que no atiende al 

dolor: “La nuit je ne dors pas, je suis traquée. Forrest dort en haut. Je vais pisser, mon 

père me guettait, il me donne un somnifère et m’entraîne dans son lit. Il m’a violée 

pendant mon sommeil, j’avais seize ans, je l’ai dit” (Vigan, 2011: 237).  

 La tristeza en la que reside Lucile representa más que un estado pasajero: se trata 

de una melancolía arraigada, donde el duelo no logra resolverse porque no se nombra. 

Este sufrimiento psíquico encierra, muchas veces, una predisposición a la desesperación 

que tiene una dimensión simbólica fundamental (Kristeva, 1987: 33). El duelo en Lucile 

no se elabora porque no hay posibilidad de transponer la pérdida en palabras: “La 

mélancolie s’achève alors dans l’asymbolie, la perte de sens: si je ne suis plus capable de 

traduire ou de métaphoriser, je me tais et je meurs” (Kristeva, 1987: 54). Esta asfixia 

simbólica atraviesa toda la trayectoria de Lucile, quien intenta escribir, ordenar sus 

emociones, comunicarse con sus hijas y su familia como una forma de recuperar el control 

sobre su vida. Sin embargo, acabará encontrando incluso en esa práctica una fuente de 

malestar. Así lo reflejan sus textos: “Je dis à Delphine que j’écris depuis quelques jours. 

Je me sens coupable, elle me trouve bizarre. […] Mon écriture, si elle dure, ne peut être 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Nerea Rodríguez Barril 

441 

 

qu’un immense malaise. Je renonce à la vie, je me couche pour mourir” (Vigan, 2011: 

236-237). La escritura, en lugar de ser un espacio de sanación, se revela como una 

actividad donde el dolor se condensa. Es precisamente esta imposibilidad de 

reconstrucción la que se percibe en el tono de su nota de suicidio, dirigida a sus hijas y 

en la que se entrecruzan la serenidad de una decisión ampliamente meditada y la 

conciencia del dolor que esta provocará:  

 

Je suis très fatiguée. Ma vie est difficile et ne peut que se détériorer. Depuis que 

j’ai pris cette décision je me sens sereine même si je redoute le passage. […] Je 

sais bien que ça va vous faire de la peine mais c’est inéluctable à plus ou moins 

de temps et je préfère mourir Vivante. (Vigan, 2011: 220)  

 

 Este último gesto aparece como una tentativa desesperada de reapropiarse de su 

propia existencia ante una vida que percibe cada vez más inhabitable. Vigan no trata el 

suicidio como un gesto impulsivo, sino como una culminación del largo proceso de 

asfixia simbólica en el que se encontraba su madre, donde el lenguaje fracasa, la 

comunicación se rompe y el silencio termina por imponerse.  

 

3.2. Entre la ruptura y el lazo: la herencia afectiva en el recuerdo filial 

 

 En el contexto de la literatura francesa contemporánea, Rien ne s’oppose à la nuit 

se inserta en una forma narrativa que Dominique Viart ha conceptualizado como récit de 

filiation4. Este tipo de relato responde a una urgencia literaria, pero también íntima: la 

necesidad de conferir sentido a la historia familiar, especialmente a las zonas olvidadas 

de esta filiación, reescribiendo desde el presente una herencia que se transmite, en 

ocasiones, como trauma o silencio. La originalidad de este tipo de relato, en comparación 

con la autobiografía clásica, radica, como señala Viart, en que no parte de un yo lineal y 

cronológico, sino de una investigación sobre la ascendencia (Viart, 2009: 96), una acción 

que coincide con la forma inicial de componer la obra en Vigan: 

 

Alors j’ai demandé à ses frères et sœurs de me parler d’elle, de me raconter. Je 

les ai enregistrés, eux et d’autres, qui avaient connu Lucile et la famille joyeuse 

et dévastée qui est la nôtre. J’ai stocké des heures de paroles numériques sur mon 

ordinateur, des heures chargées de souvenirs, de silences, de larmes et de soupirs, 

de rires et de confidences. (Vigan, 2011: 19) 

 

  Esta definición matizada del relato familiar encuentra un reflejo temprano en la 

reflexión de Germaine de Staël, para quien “L’histoire de chacun est, […] un roman assez 

semblable à ceux qu’on imprime, et les souvenirs personnels tiennent souvent à cet égard 

 
4 Dominique Viart expone su concepto de récit de filiation a lo largo de diversas obras, entre las que se 

incluyen Filiations littéraires (1999), Récits de filiation (2005), Le silence des pères au principe du récit 

de filiation (2009) y Le récit de filiation. Éthique de la restitution contre devoir de mémoire dans la 

littérature contemporaine (2011). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental a través de la autoficción… 

442 

 

lieu d’invention” (Staël, 2019: 41). En este sentido, la literatura se convierte en una 

herramienta crítica desde la que cuestionar las construcciones tradicionales de la 

identidad femenina. La figura materna abandona la esfera privada y se convierte en un 

eje fundamental del yo, ya que la escritura no solo reconstruye la memoria, sino que 

también reinterpreta lo que fue vivido, adoptando una perspectiva que tiende hacia lo 

colectivo.  

 La socióloga Nathalie Heinich, en États de femme (1996), señala que esta 

experiencia de filiación materna se sitúa en el centro de la identidad de las mujeres. Esta 

perspectiva resulta pertinente en el caso de Rien ne s’oppose à la nuit, donde la autora 

señala: “La douleur de Lucile a fait partie de notre enfance et plus tard de notre vie 

d’adulte, la douleur de Lucile sans doute nous constitue, ma sœur et moi” (Vigan, 2011: 

47).  Heinich subraya que la construcción del yo femenino está marcada por una exigencia 

doble y contradictoria: “Celle de s’assimiler à tel modèle de femme tout en se démarquant 

des autres, voire en se démarquant de ce modèle même” (Heinich, 1996: 340). La 

ambivalencia entre asimilación y diferenciación constituye el motor de la escritura en 

Vigan. Lucile aparece como una figura marcada por una tensión afectiva constante. Por 

un lado, la autora manifiesta distanciamiento y rechazo hacia ciertos rasgos de su madre 

que condicionaron dolorosamente su infancia y adolescencia: “À partir de l’âge de 

quatorze ans, ne pas ressembler à ma mère a constitué pour moi une préoccupation 

majeure, un objectif prioritaire” (Vigan, 2011: 368-369). Por otro, reconoce cualidades 

admirables que se resisten al olvido: “J’ai pensé que je ne devais rien oublier de son 

humour à froid, fantasmatique, et de sa singulière aptitude à la fantaisie” (Vigan, 2011: 

18).  

 Esta tensión entre distancia y homenaje vertebra la narrativa de Vigan y constituye 

una característica inherente al relato autoficcional femenino, donde el acto de escribir se 

convierte en una forma de reconciliación con la memoria materna y la identidad propia. 

Tal como señala la autora Lori Saint-Martin, “le rapport mère-fille est souvent à la base 

de la venue de la protagoniste à l’écriture: c’est pour la mère ou contre elle, pour lui 

échapper ou encore pour la retrouver ou la venger, que la fille écrit” (Saint-Martin, 1999: 

16). Este cambio de perspectiva aparece plasmado por Vigan:  

 

Je ne sais plus à quel moment j’ai capitulé, peut-être le jour où j’ai compris 

combien l’écriture, mon écriture, était liée à elle, à ses fictions, ces moments de 

délire où la vie lui était devenue si lourde qu’il lui avait fallu s’en échapper, où sa 

douleur n’avait pu s’exprimer que par la fable. (Vigan, 2011: 18-19) 

 

 Se produce así una evolución en la escritora en la forma de gestionar la ausencia 

y que resulta fundamental para comprender el proceso de reconciliación con su pasado 

mediante la palabra escrita. Vigan parece ceder en la explicación de la historia de su madre 

para restituirle su dignidad, concordando con la función esencial del relato de filiación, 

que como lo expresa Viart, consiste en “restituer l’honneur d’un parent, lui conférer une 

légitimité perdue” (Viart, 2011: 210). Esta oscilación entre rechazo y admiración refleja 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Nerea Rodríguez Barril 

443 

 

el proceso de duelo, en el que la escritura termina funcionando como medio para poder 

avanzar.  

 Vigan refleja la tendencia a cuestionar su pasado: “J’en viens toujours à cette trace 

indélébile que l’enfance laisse en chacun de nous” (Vigan, 2018: s. p.). En este contexto, 

la construcción y la interpretación de la identidad personal pasa, por tanto, por revisar 

esta herencia, asumiéndola o rechazándola en mayor o menor medida. El relato de Vigan 

adquiere así una dimensión catártica y performativa: le permite llevar a cabo una 

reconstrucción identitaria que busca comprenderse a sí misma sin negar su herencia, pero 

sin dejarse determinar por ella. La escritura se convierte entonces en un espacio de 

resistencia, donde la autora es consciente del peligro de reproducir los patrones familiares:  

 

Je ne me suis jamais vraiment intéressée à la psychogénéalogie ni aux 

phénomènes de répétition transmis d’une génération à une autre qui passionnent 

certains de mes amis. J’ignore comment ces choses (l’inceste, les enfants morts, 

le suicide, la folie) se transmettent. Le fait est qu’elles traversent les familles de 

part en part, comme d’impitoyables malédictions, laissent des empreintes qui 

résistent au temps et au déni. (Vigan, 2011: 259-269) 

 

 Este vínculo materno termina estructurando la escritura, al mismo tiempo que 

representa una forma de imponerse sobre un destino fatídico. Como subraya Mercédès 

Baillargeon, el proceso artístico permite tener control sobre el trauma “en se créant une 

nouvelle identité qui [...] permet de renégocier les effets dévastateurs de son histoire 

familiale” (Baillargeon, 2014: 81). La narración deja entonces de ser únicamente un relato 

de lo vivido, para convertirse en un acto de creación de sí mismo, un gesto que anticipa 

el giro hacia el siguiente punto del presente análisis, la escritura como forma de resistencia 

y reconfiguración del yo.   

 

3.3. La fragmentación formal: el relato desde la herida 

 

 La complejidad del personaje de Lucile y de su historia solo puede emerger de 

una escritura que reconozca sus limitaciones y refleje la fragmentación de su vida con sus 

silencios. La estructura de la novela muestra el deseo de reconfigurar la memoria 

fragmentada. En este proceso, Vigan se inscribe en la perspectiva barthesiana del duelo 

con relación a la palabra: “le langage se retourne, s’enfouit et disparaît, laissant à nu ce 

qu’il dit” (Barthes, 2003: 113). La tensión entre la necesidad de decir y el temor de 

distorsionar lo vivido es constante. Sin embargo, al igual que Barthes, Vigan elige la 

escritura como la única forma posible para preservar el vínculo con los ausentes, no desde 

la idealización, sino desde una honestidad narrativa profundamente conmovedora.  

 El duelo y la enfermedad no pueden ser aprehendidos mediante una narración 

convencional y lineal. En este contexto, la fragmentación formal en la obra de Vigan 

trasciende la innovación estilística y se convierte en una necesidad emocional frente a un 

material vivo. Gracias a esta libertad formal, la narradora ilustra la dificultad de lidiar con 

los vacíos emocionales provocados por el sufrimiento familiar. Los saltos temporales, las 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental a través de la autoficción… 

444 

 

brechas en la memoria y las repeticiones son una manifestación de la dificultad de abordar 

el pasado de manera lineal cuando se está inmerso en el duelo. El tiempo de la narración 

se quiebra con frecuencia debido a parálisis narrativas que reflejan la incapacidad de la 

narradora para plasmar una realidad cerrada, al igual que la discontinuidad de su proceso 

emocional tras la pérdida de su madre. 

 A su vez, se presenta de forma recurrente una mise en abyme, una escritura que se 

refleja a sí misma y se cuestiona de manera reiterada, interrumpiendo el avance de la 

narración. El empeño de Vigan por narrar el sufrimiento de Lucile convierte su escritura 

en una tarea exigente, pues cada palabra convoca voces y relatos que marcaron la vida de 

su madre. Como resultado, la escritora enfrenta una doble duda que atraviesa todo su 

proceso de escritura y que se traduce en el autocuestionamiento: por un lado, la 

legitimidad ética de escribir sobre su familia y, por otro, la pertinencia de escribir sobre 

la vida de su madre. En ambos casos, se revela la compleja tensión propia de la creación 

autoficcional, donde se cruzan la responsabilidad ética y la búsqueda de la verdad.   

 La decisión de entrevistar a los miembros de la familia buscaba la impersonalidad 

con la intención de evitar que su testimonio sobre la enfermedad se limitase a una 

interpretación sesgada por su propia visión. Sin embargo, esta elección la hace consciente 

de que está sometiendo a sus familiares a un proceso de exposición que podría resultar 

invasivo y doloroso. Así lo expresa en una entrevista, donde admite arrepentirse con 

posterioridad de la veracidad factual que contiene la obra:  

 

Indefectiblemente los lectores solían hacerme dos preguntas. La primera es: 

“¿Todo es cierto?”, lo que provocó que muchos aspectos de mi vida privada y la 

de mi familia hoy corran libremente por internet. De haber escrito esta novela 

hoy, creo que desfiguraría mucho más esos datos. (Hevia, 2016: s. p.) 

 

 Esta confesión refleja la ambigüedad de la fidelidad con la realidad en la narrativa 

autoficcional, donde el riesgo de desbordar lo privado hacia lo público se convierte en 

una preocupación constante que puede paralizar el proceso de creación literaria5. La 

segunda duda se refiere al temor de traicionar la historia real. En un momento de la novela, 

la autora confiesa: “J’imaginais être capable de construire une histoire […] Je croyais 

pouvoir inventer […]. Au lieu de quoi je ne peux toucher à rien […] terrorisée à l’idée de 

trahir l’histoire” (Vigan, 2011: 150-151). A medida que avanza el relato, la autora se ve 

atrapada en una historia que no puede modificar sin sentir que traiciona la vida de su 

madre. La escritura refleja así el miedo a desfigurarla y alterar su esencia: 

 

Qu’avais-je imaginé? Que je pouvais raconter l’enfance de Lucile à travers une 

narration objective, omnisciente et toute-puissante? Qu’il me suffisait de puiser 

dans le matériau qui m’avait été confié et faire mon choix, autant dire mon petit 

 
5 Esta encrucijada la plasmará en 2015 en su obra D’après une histoire vraie donde una escritora se enfrenta 

a la dificultad de escribir tras la publicación y el impacto mediático de su última novela. Este texto, ganador 

del Prix Renaudot y Goncourt des lycéens, ofrece una continuación de la historia presentada en Rien ne 

s’oppose à la nuit, donde la autora juega continuamente con los límites de ficción y de realidad.  



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Nerea Rodríguez Barril 

445 

 

marché? Mais de quel droit? Sans doute avais-je espéré que, de cette étrange 

matière, se dégagerait une vérité. Mais la vérité n’existait pas. Je n’avais que des 

morceaux épars et le fait même de les ordonner constituait déjà une fiction. 

(Vigan, 2011: 42) 

 

 Sin embargo, a pesar de esta vacilación, la narradora también reconoce la 

necesidad de superar sus miedos y lanzarse a escribir, asumiendo las consecuencias que 

esta acción podría acarrear: 

 

Un matin je me suis levée et j’ai pensé qu’il fallait que j’écrive, dussé-je 

m’attacher à ma chaise, et que je continue de chercher, même dans la certitude de 

ne jamais trouver de réponse. Le livre, peut-être, ne serait d’autre que ça, le récit 

de cette quête, contiendrait en lui-même sa propre genèse, ses errances narratives, 

ses tentatives inachevées. Mais il serait cet élan, de moi vers elle, hésitant et 

inabouti. (Vigan, 2011: 48) 

 

 La escritura se presenta como una búsqueda de sentido y una reivindicación de la 

realidad de sufrimiento tras la pérdida y la enfermedad silenciada. Conforme se desarrolla 

la narración, se produce un cambio fundamental en la forma de escribir, de modo que es 

perceptible una transformación hacia la identidad propia. Si bien al principio la narradora 

se dedica a relatar la vida de su madre, desdibujando su propia existencia, pronto se hace 

evidente que Vigan no puede eludir su vínculo con la historia y la identidad de su madre. 

Así lo recoge en una entrevista concedida a Le Monde en 2011: 

 

Je suis partie avec l'idée que je pouvais écrire ce livre à la troisième personne. Ce 

que je suis parvenue à faire dans la première partie. J'étais dans un fantasme de 

toute-puissance, mais celui-ci a vite été mis à l'épreuve lorsque j'ai abordé ce qui 

est certainement la blessure originelle de ma famille: la mort d'un enfant. Je me 

suis heurtée à différentes versions. Il me fallait en choisir une et m'en expliquer. 

J'ai beaucoup de mal à dire que je suis écrivain, alors me mettre en scène en tant 

que tel me paraissait d'une grande vanité, mais là, je n'avais pas le choix. Et puis 

en avançant, j'ai pris goût à cette seconde voix qui me permettait de faire part de 

mes doutes et de mes interrogations. (Rousseau, 2011: s. p.)  

 

 De este modo, la identidad de Vigan se entrelaza de manera inseparable de la 

existencia de su madre. Este proceso de inclusión de la perspectiva personal se manifiesta 

especialmente en la intertextualidad con otra obra de la autora, Jours sans faim (2001), 

en la que también aborda la relación con su madre y los efectos que sus actitudes tuvieron 

sobre ella6. Además, se recuperan e incluyen las tentativas de Lucile por escribir, 

ofreciéndole una forma de publicarse y alcanzar una trascendencia que no pudo tener en 

vida. Escribir sobre Lucile es también escribir sobre sí misma, creando un diálogo entre 

 
6 El conflicto con la sensibilidad de su entorno representa una constante en la obra de la autora francesa, 

quien publica Jours sans faim bajo el Lou Delvig para no herir ni exponer a su familia (Guiou, 2013).  



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental a través de la autoficción… 

446 

 

ambas identidades. Así, la historia de su madre se aborda como un testimonio, pero 

también como una experiencia de lo que significa ser hija de una mujer atormentada y 

que finalmente decide terminar con su vida. A través de Rien ne s’oppose à la nuit, Vigan 

consigue relatar la vida de su madre concediéndole una trascendencia literaria a su 

dolorosa historia y, al mismo tiempo, encontrar una forma de autoconocimiento y 

liberación personal: “J’écris ce livre parce que j’ai la force aujourd’hui de m’arrêter sur 

ce qui me traverse et parfois m’envahit, parce que je veux savoir ce que je transmets” 

(Vigan, 2011: 297-298).  

 

 

4. La validación autoficcional en Rien ne s’oppose à la nuit 

 

 Según Iser, el blanco textual activa una participación del lector donde ocupa los 

espacios propuestos por el texto y actúa sobre ellos a través de un cambio de perspectiva: 

“Le blanc rend la structure dynamique dans la mesure où il marque certaines ouvertures 

qui ne peuvent être fermées que par le lecteur qui agit sur elle” (Iser, 1997: 351-352). En 

Rien ne s’oppose à la nuit, estos espacios reflejan las lagunas de la memoria y las zonas 

de incertidumbre afectiva que la narradora invita al lector a completar. En este contexto, 

resulta pertinente destacar el uso de la autoficción como una herramienta poderosa, 

particularmente en obras que exploran temas complejos como la enfermedad o el suicidio, 

basándose en experiencias vividas. Su fuerza radica en la capacidad de articular lo íntimo 

y lo literario, al permitir transformar una vivencia dolorosa en relato, sin perder su 

dimensión testimonial aun cuando la comparte con el lector, abriendo un nuevo espacio 

de interpretación y empatía. De este modo, los mecanismos narrativos estructuran el 

relato y permiten que el lector participe en esta subjetividad herida. La fragmentación 

narrativa, la alternancia de voces y la intertextualidad permiten plasmar fielmente el 

proceso interno de la narradora: a medida que escribe, su sensibilidad cambia, 

transformando también su historia.  

 El trabajo de Delphine de Vigan representa una lucha por visibilizar la experiencia 

de la enfermedad; la muerte materna trasciende lo individual para convertirse en una 

cuestión existencial que exige y reivindica la importancia de devolver a las voces 

silenciadas el espacio que les corresponde. La autoficción, en este sentido, coloca al autor 

en una posición de testigo, tal como lo plantea Arthur W. Frank en The Wounded 

Storyteller: Body, Illness & Ethics: “In stories, the teller not only recovers her voice; 

she becomes a witness to the conditions that rob others of their voices. When any 

person recovers his voice, many people begin to speak through that story” (Frank, 

2013: XX-XXI). Al recuperar la voz de Lucile y al dar forma a la suya propia, Delphine 

de Vigan construye un espacio de reconocimiento y apertura donde pueden emerger otros 

testimonios similares, hasta entonces silenciados por el dolor y el tabú. En este proceso 

de apropiación, la autoficción se convierte en una herramienta para emanciparse frente a 

las etiquetas impuestas por la sociedad, permitiendo reivindicar una voz personal que 

rehúsa definirse por condiciones externas como diagnósticos o roles heredados. La 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Nerea Rodríguez Barril 

447 

 

escritura vivencial de la autoficción se transforma así en un acto de resistencia, en un 

gesto de visibilización y de comprensión. Vigan no escribe para cerrar una herida, sino 

para asumirla, para comprenderla y ofrecérsela a los demás: 

 

Aujourd’hui, je ne cherche plus, je m’en tiens à la lettre que Lucile a laissée. 

J’entends Lucile comme elle aimait qu’on l’entende: au pied de la lettre. Elle 

savait et sentait que la maladie finirait par l’emporter, elle souffrait, elle était 

fatiguée. Les combats qu’elle avait menés tout au long de sa vie ne lui avaient pas 

laissé la force de mener celui-là. […] Lucile est morte comme elle le souhaitait: 

vivante. Aujourd’hui, je suis capable d’admirer son courage. (Vigan, 2011: 437)  

 

 En este acto de escritura que conjuga valentía y vulnerabilidad, Vigan reconstruye 

la figura materna y reivindica el poder de la literatura, capaz de convertir el dolor en un 

puente hacia la presencia, el recuerdo y la identidad, incluso en medio de la ausencia de 

la pérdida. 

 

 

5. Conclusión 

 

 La escritura autoficcional en Rien ne s’oppose à la nuit actúa como un proceso 

íntimo de elaboración del duelo, convirtiéndose en una forma de resistencia frente al 

silencio impuesto por el estigma de la enfermedad mental. Mientras da voz a quienes 

sufren de depresiones o enfrentan el suicidio de un ser querido, también abre un diálogo 

colectivo, convirtiendo el dolor en reconocimiento y en solidaridad. Delphine de Vigan, 

a través de la fragmentación temática inherente a la pérdida y su reflejo en la estructura 

formal de la obra, expone un proceso sin necesidad de ofrecer respuestas ni resolver el 

misterio que envuelve a la madre. La escritura funciona como una herramienta crítica y 

catártica que permite reinterpretar el pasado, restituir la dignidad de una figura materna 

ambivalente y, al mismo tiempo, reconstruir la identidad personal.  

 En este punto, la teoría de la recepción de Wolfgang Iser profundiza el enfoque 

autoficcional al mostrar que el sentido del texto no se limita únicamente a aquello que el 

autor transmite, sino que se actualiza en el acto de la lectura. La representación del dolor 

y de la fragilidad psíquica adquiere relevancia en la medida en que interpela la experiencia 

del lector, quien se convierte en partícipe activo de la construcción de significado. Así, la 

autoficción no solo habilita un espacio de expresión del yo doliente, sino que, en su 

encuentro con el lector, promueve la empatía, cuestiona los discursos normativos sobre 

la enfermedad y favorece una reflexión sobre la vulnerabilidad humana. Al entrelazar lo 

íntimo y lo literario, la autoficción revela la capacidad de plasmar una verdad emocional 

compleja gracias a su libertad para trascender los límites tradicionales de la literatura.  

 

 

 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental a través de la autoficción… 

448 

 

Referencias bibliográficas 

 

ALBERCA, Manuel. 2004. “Entrevista con Philippe Lejeune” in Cuadernos 

hispanoamericanos, nº 649-650, 271-278.  

 

BAETENS, Jan & Dominique VIART (dirs.). 1999. États du roman contemporain in La 

Revue des lettres modernes, serie “Écritures contemporaines”, nº 2.  

 

BAILLARGEON, Mercédès. 2014. Esthétique et politique dans l’autofiction des femmes 

contemporaines. Tesis Doctoral, Universidad de Carolina del Norte.  

 

BARTHES, Roland. 2003. Préparation du roman I et II – Cours et séminaires au Collège 

de France (1978-1979 et 1979-1980). Paris, Seuil (col. Traces écrites).  

 

BURGELIN, Claude, Isabelle GRELL & Roger-Yves ROCHE (dirs.). 2010. 

Autofiction(s). Lyon, Presses Universitaires de Lyon: 

<https://doi.org/10.4000/books.pul.3546> [17/09/2025]. 

 

CASAS, Ana (dir.). 2012. La autoficción: reflexiones teóricas. Madrid, Arco/Libros (col. 

Bibliotheca Philologica).  

 

CHELEBOURG, Christian, David MARTENS & Myriam WATTHEE-DELMOTTE 

(dirs.). 2011. Héritage, Filiation, Transmission. Configurations littéraires (XVIIIe-XXIe 

siècles). Louvain-la-Neuve, Presses Universitaires de Louvain.  

 

DOUBROVSKY, Serge, Jacques LECARME & Philippe LEJEUNE (eds.). 1993. 

Autofictions et Cie (Actes du colloque de Nanterre, 1992) in Cahiers du RITM, nº 6. 

 

DURKHEIM, Émile. 1897. Le Suicide, étude de sociologie. Paris, Félix Alcan.  

 

FRANK, Arthur W. 2013. The Wounded Storyteller: Body, Illness & Ethics. Chicago, The 

University of Chicago Press.  

 

GASPARINI, Philippe. 2004. Est-il Je? Paris, Seuil.  

 

GASPARINI, Philippe. 2008. Autofiction. Une aventure du langage. Paris, Seuil.  

 

GAUJELAC, Vincent de. 1991 [1987]. La névrosse de classe. Paris, Hommes & Groupes 

éditeurs, 2ª ed.  

 

https://doi.org/10.4000/books.pul.3546


Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Nerea Rodríguez Barril 

449 

 

GENON, Arnaud, & Isabelle GRELL (dirs.). 2016. Lisières de l’autofiction. Lyon, 

Presses Universitaires de Lyon: <https://doi.org/10.4000/books.pul.31403> 

[18/09/2025]. 

 

GRELL, Isabelle. 2014. L’Autofiction. Paris, Armand Colin.   

 

GRELL, Isabelle. 2016. “Introduction” in Genon, Arnaud & Isabelle Grell (eds.). Lisières 

de l’autofiction. Lyon, Presses Universitaires de Lyon, s. p.: 

<https://doi.org/10.4000/books.pul.31403> [18/09/2025]. 

 

GUIOU, Dominique. 2013. “Delphine de Vigan, des débuts sous pseudo” in Le Figaro, 

s. p.: <https://www.lefigaro.fr/livres/2013/07/25/03005-20130725ARTFIG00423-

delphine-de-vigan-des-debuts-sous-pseudo.php> [12/03/2025]. 

 

HEINICH, Nathalie. 1996. États de femme. L’identité féminine dans la fiction 

occidentale. Paris, Gallimard. 

 

HEVIA, Elena. 2016. “Delphine de Vigan: ‘El peor enemigo del escritor está en su 

interior’ in El Periódico, s. p.: <https://www.elperiodico.com/es/ocio-y-

cultura/20161018/entrevista-delphine-vigan-basada-hechos-reales-5467819> 

[14/03/2025]. 

 

HUBIER, Sébastien. 2003. Littératures intimes: Les expressions du moi, de 

l’autobiographie à l’autofiction. Paris, Armand Colin.  

 

ISER, Wolfgang. 1997 [1976]. L’acte de lecture. Théorie de l’effet esthétique. Bruselas, 

Mardaga, 2ª éd. 

 

KRISTEVA, Julia. 1987. Soleil noir. Dépression et mélancolie. Paris, Gallimard. 

 

LECARME, Jacques. 1993. “L’autofiction: un mauvais genre?” in Doubrovsky, Serge, 

Jacques Lecarme & Philippe Lejeune (eds.). Autofictions et Cie (Actes du colloque de 

Nanterre, 1992), Cahiers du RITM, nº 6, 227-249.  

 

LEJEUNE, Philippe. 1996 [1975]. Le Pacte autobiographique. Paris, Seuil.  

 

PLAZA, Monique. 1986. Écriture et folie. Paris, Presses universitaires de France.  

 

ROUSSEAU, Christine. 2011. “Tout sur mon père, tout sur ma mère. Il s’agit de votre 

sixième roman à toutes deux…” in Le Monde, s. p.: 

<https://www.lemonde.fr/livres/article/2011/08/18/tout-sur-mon-pere-tout-sur-ma-

mere_1560764_3260.html> [01/04/2025].  

https://doi.org/10.4000/books.pul.31403
https://doi.org/10.4000/books.pul.31403
https://www.lefigaro.fr/livres/2013/07/25/03005-20130725ARTFIG00423-delphine-de-vigan-des-debuts-sous-pseudo.php
https://www.lefigaro.fr/livres/2013/07/25/03005-20130725ARTFIG00423-delphine-de-vigan-des-debuts-sous-pseudo.php
https://www.elperiodico.com/es/ocio-y-cultura/20161018/entrevista-delphine-vigan-basada-hechos-reales-5467819
https://www.elperiodico.com/es/ocio-y-cultura/20161018/entrevista-delphine-vigan-basada-hechos-reales-5467819
https://www.lemonde.fr/livres/article/2011/08/18/tout-sur-mon-pere-tout-sur-ma-mere_1560764_3260.html
https://www.lemonde.fr/livres/article/2011/08/18/tout-sur-mon-pere-tout-sur-ma-mere_1560764_3260.html


Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Quebrar el silencio: la enfermedad mental a través de la autoficción… 

450 

 

 

SAINT-MARTIN, Lori. 1999. Le nom de la mère: mères, filles et écriture dans la 

littérature québécoise au féminin. Québec, Édition Nota Bene (coll. Essais critiques).  

 

SCHMITT, Arnaud. 2010. “De l’autonarration à la fiction du réel: les mobilités 

subjectives” in Burgelin, Claude, Isabelle Grell & Roger-Yves Roche (dirs.). 

Autofiction(s). Lyon, Presses Universitaires de Lyon, s. p.: 

<https://doi.org/10.4000/books.pul.3741> [17/09/2025]. 

 

STAËL, Madame de. 2019 [1814]. De l’Allemagne, t. II. Paris, Flammarion.  

 

VIART, Dominique. 1999. “Filiations littéraires” in Baetens, Jan & Dominique Viart 

(eds.). États du roman contemporain in La Revue des lettres modernes, série “Écritures 

contemporaines”, nº 2, 115-139.  

 

VIART, Dominique. 2005. “Récits de filiation” in Viart, Dominique & Bruno Vercier 

(éds.). La littérature française au présent. Héritage, modernité, mutations. Paris, Bordas, 

76-98. 

 

VIART, Dominique & Bruno VERCIER (dirs). 2005. La littérature française au 

présent. Héritage, modernité, mutations. Paris, Bordas.  

 

VIART, Dominique. 2009. “Le silence des pères au principe du ‘récit de filiation’” in 

Études françaises, vol. 45, nº 3, 95-112. 

 

VIART, Dominique. 2011. “Le récit de filiation. ‘Éthique de la restitution’ dans la 

littérature contemporaine” in Chelebourg, Christian, David Martens & Myriam Watthee-

Delmotte (dirs.). Héritage, Filiation, Transmission. Configurations littéraires (XVIIIe-

XXIe siècles). Louvain-la-Neuve, Presses universitaries de Louvain, 199-212.  

 

VIGAN, Delphine de. 2011. Rien ne s’oppose à la nuit. Paris, JC Lattès.  

 

VIGAN, Delphine de. 2017 [2015]. D’après une histoire vraie. Paris, Le Livre de Poche. 

 

VIGAN, Delphine de. 2018. “Raconter ce qu’est l’adolescence aujourd’hui” in Europe 1, 

s. p.: <https://www.europe1.fr/culture/delphine-de-vigan-raconter-ce-quest-

ladolescence-aujourdhui-3562352> [11/04/2025].  

 

VIGAN, Delphine de. 2023 [2001]. Jours sans faim. Paris, Folio 

 

 

 

https://doi.org/10.4000/books.pul.3741
https://www.europe1.fr/culture/delphine-de-vigan-raconter-ce-quest-ladolescence-aujourdhui-3562352
https://www.europe1.fr/culture/delphine-de-vigan-raconter-ce-quest-ladolescence-aujourdhui-3562352

