
 
 

284 
 

Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
https://doi.org/10.6018/analesff.659971 
Recibido: 24/04/2025      Aceptado: 14/10/2025  

 
 

Du soleil aliénant au soleil inspirateur 
de crimes et de perversions 

 
From alienating sun to sun inspiring crimes and perverse fantasies 

 
 
 
 
 

FRÉDÉRIC MAZIÈRES 
Université Sorbonne Nouvelle, France 

fmcolecua@hotmail.fr 
 
 
 
 
       
Abstract  
In the context of a new essay in Kleinian 
criticism, whose major postulate is the use of the 
infantile in the analysis of the contents of literary 
texts, this article deals with the representations of 
pathogenic sun in French literature in particular. 
The diurnal star, which can be the cause of 
serious, sometimes alienating, psychic crises, can 
inspire perverse and even criminal fantasies in 
writers. Characters from Bataille, Mirbeau or 
Artaud, seriously disturbed by morbid solar 
energies, go on to realize their dark desires. 
Bataille’s singular solar fantasies, linked to the 
image of his perverse father, and to structural 
necrophilic fantasies, generate sometimes the 
perverse comic.  
 
 
Keywords 
Kleinian criticism, sun psychopathologies, 
Bataille, Sade, perverse comic.   
 

Resumen  
En el marco de un nuevo ensayo de crítica 
kleiniana, cuyo postulado mayor es el uso de lo 
infantil en el análisis de los contenidos de los 
textos literarios, el presente artículo aborda las 
representaciones del sol patógeno en literatura 
francesa en particular. La estrella diurna, que 
puede causar graves crisis psíquicas, a veces 
alienantes, puede inspirar, en escritores, fantasías 
perversas e incluso criminales. Personajes de 
Bataille, de Mirbeau o de Artaud, fuertemente 
perturbados por las energías solares realizan, 
entonces, oscuros deseos. La singular 
fantasmática solar de Bataille, ligada a la imagen 
de su padre perverso y a una fantasmática 
necrófila estructural, genera en ocasiones lo 
cómico perverso. 
 
Palabras clave 
Crítica kleiniana, psicopatologías del sol, 
Bataille, Sade, cómico perverso. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Frédéric Mazières 

285 
 

 
1. Introduction  
 

Dans le cadre d’un nouvel essai de critique kleinienne, dont le postulat majeur est 
le recours à l’infantile dans l’analyse des contenus d’œuvres littéraires1, le présent article 
traite des représentations du soleil pathogène, notamment chez des écrivains de langue 
française. 

Dans la Grèce ancienne, le soleil est représenté par trois divinités masculines: par 
Apollon, qui renvoie à l’Esthétique, par Hélios, soleil “fonctionnel” ou “réel” ou par 
Phaéton, fils d’Hélios, coupable d’avoir perdu la maîtrise du char solaire que son père lui 
avait confié. Son esprit s’est laissé contaminer par de mauvais instincts. Pour arrêter le 
chaos qu’il a provoqué dans le monde, chaos qui symboliserait sa régression psychique, 
Zeus, le dieu olympien, garant de l’ordre cosmique et, en l’espèce, de la cohésion 
psychique, doit l’exécuter. Des personnages2 de Bataille, de Mirbeau ou d’Artaud ont 
connu un destin psychique similaire à celui de Phaëton. Lourdement perturbés par les 
énergies solaires morbides, ils ont sombré, eux ou leurs créateurs, dans la folie 
psychotique, criminelle ou perverse.  

Cependant, il serait profitable à notre analyse des psychopathologies du soleil, 
avant d’examiner leurs représentations, entre autres, dans la littérature, de parcourir le 
point de vue de quelques psychanalystes sur son rôle dans l’étiologie de 
dysfonctionnements psychiques.  

Le soleil, un représentant de son père sadique, déclenche, chez Schreber, des 
fantasmes paranoïaques masochiques (Freud, 2008). En effet, la paranoïa serait un 
“masochisme délirant” (Bak, cité par Enriquez, 2001: 147). Enragé par la présence de ce 
père symbolique persécuteur, il l’insulte copieusement, en espérant, toutefois, qu’il le 
punisse par conséquent pour cet affront L’astre diurne, qui est du côté de la puissance 
destructrice du géniteur, inspire une fantasmatique sadique. Dans un cas analysé par Klein 
(2005), le soleil est d’ailleurs associé au pénis cruel du père. 

Selon l’hypothèse de Lanouzière (1974), une psychanalyste, une confusion est 
possible, chez le nourrisson3, entre le sein et le soleil. À la sortie du claustrum, leur 
perception fait partie de ses toutes premières expériences esthétiques. Dotés de formes 
pleines et courbes, ces deux “objets” apportent au nouveau-né chaleur et bien-être. L’astre 
est alors un bon signifiant maternel4. Mais la sortie du ventre de la mère peut s’avérer 
traumatisante. Et le soleil, cet immense œil, à la fois inquisiteur et aveuglant, devient une 
présence hostile, objet d’une fantasmatique paranoïaque. La genèse de la curieuse 

                                                
1 Nous nous inspirons de la doctrine et de la clinique kleiniennes pour analyser les textes qui renvoient à la 
sexualité prégénitale (ou perverse) (voir: Mazières, 2023 et 2024 a et b). 
2 En matière de fantasmatique, la séparation entre auteur et personnage n’est pas pertinente. Les 
personnages ne fantasment pas. Les personnages de Sade, qui subissent ou réalisent ses fantasmes, illustrent 
ce point de vue (voir Marc Hersant, 2021: 500). 
3 Trois stades prégénitaux (oral, sadique-anal et urétral-phallique), liés à une zone érogène (bouche, anus, 
pénis), précèdent l’Œdipe (stade génital). Chaque stade génère des fantasmes prégénitaux. 
4 Le Soleil est d’ailleurs d’essence féminine au Japon (voir la divinité Amaterasu ō-mi-kami). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Du soleil aliénant au soleil inspirateur de crimes et de perversions  

286 
 

fantasmatique solaire de Bataille le confirme. Son père pervers, avec la “complicité” de 
l’astre, aurait commis l’irréparable (Bataille, 2012a5). Cette scène infantile est à l’origine 
d’une fixation perverse et de fantasmes paranoïdes irrémédiables.  

Par ailleurs, le soleil et le sein maternel, qui disparaissent régulièrement du champ 
de vison de l’infans6, échappent à sa maîtrise. Or, ces absences génèrent de nouvelles 
angoisses. L’objet-soleil gratifiant fait place à l’objet-soleil frustrant. Aussi 
“persécuteurs” l’un que l’autre, le “mauvais” sein et le “mauvais” soleil aggravent la 
paranoïa du nourrisson (Klein, 2005). L’astre devient l’objet d’une haine meurtrière. Le 
fantasme “kallopathique”7 de sa destruction renvoie au fantasme primaire de l’attaque du 
“mauvais” sein (Klein, 2005). En effet, les pervers sadiens, tels des enfants kleiniens, 
l’attaquent: “combien de fois, sacredieu, n’ai-je pas désiré qu’on pût attaquer le soleil, en 
priver l’univers ou s’en servir pour détruire le monde?” (Sade, 1990: 158-159). Nous 
retrouvons, chez ces libertins sadiens, les désirs mégalomaniaques des nourrissons aux 
fantasmes criminels.  

Nous déduisons de ces considérations psychanalytiques, cette “équation” 
mortifère, issue de la pensée analogique prégénitale8: “mauvais soleil = mauvais sein = 
mauvais pénis”.  

Le champ de la psychopathologie, à rebours de la doxa, a bien terni l’image du 
soleil.  

Les écrivains auxquels nous allons nous consacrer confirment cette image 
sulfureuse d’un soleil multipathogène. À l’occasion, nous aurons également recours à des 
récits mythologiques, à des études anthropologiques mais aussi à des cas psychiatriques.  
 
 
2. Le soleil aliénant  
 

Il serait difficile de ne pas évoquer, avant d’aborder la fantasmatique solaire 
pathogène d’écrivains, celle, paradigmatique, de Vincent Van Gogh. D’autant plus qu’il 
est l’auteur d’une remarquable correspondance avec son frère, correspondance qui est 
précieuse pour comprendre la genèse de ses fantasmes solaires.  

Sa santé mentale était déjà préoccupante avant son arrivée en Arles, “la cité du 
soleil”. Ses troubles s’aggravent en contrepoint de son obsession pour le soleil du Midi, 
pour la “haute note de jaune” (Van Gogh, 1990: 463). Au début de son séjour en Provence, 
il remarque les nuances des peaux brûlées des Arlésiens, jaunes, orange, voire ocres 
rouges (Van Gogh, 1990). Cette polychromie dermique excite son sens esthétique (Van 
Gogh, 1990). Il voudrait même, tel un méridional, “incorporer” le soleil, ce qui renverrait 
au fantasme prégénital de l’introjection des parents (Van Gogh, 1990). Van Gogh, 

                                                
5 [Rêve] est un texte d’inspiration autobiographique. Voir aussi infra. 
6 Étymologiquement, enfant qui ne parle pas encore (voir latin “in-for”). 
7 Maladie de la beauté. C’est un néologisme de Chartier (1989: 292). 
8 La fantasmatique prégénitale (ou perverse) abonde en analogies saugrenues (“sein = pénis”, “sang = lait”, 
etc). Nous en avons trouvé de nombreuses occurrences, notamment chez Sade (voir infra et Mazières (2023-
2025)). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Frédéric Mazières 

287 
 

hypnotisé par l’astre diurne, recherche, alors, tel Icare, sa proximité. Il s’inonde de sa 
lumière à l’occasion de ses études dans des champs de blé (Van Gogh, 1990).  

L’astre fatal, qui abîme les dermes, finit par attaquer son “Moi-peau”, une 
métaphore de la peau biologique et protectrice. Le soleil corrode la structure de sa 
personnalité. Poreuse, elle laisse plus facilement passer dans le conscient ses fantasmes 
les plus archaïques et les plus dangereux. La psyché “trouée” du peintre est incapable, 
alors, de contrôler le flux de ses délires psychotiques. Il est attaqué de l’intérieur et de 
l’extérieur. Ce synchronisme morbide l’anéantit encore plus vite. Sa personnalité, 
bouleversée par des crises d’épilepsie9, devient incontrôlable, comme “chargée 
d’électricité”10. À défaut de pouvoir fusionner avec le soleil, son destin psychique 
renverrait au destin de l’astre. Une toile de 1889, Les pins contre le ciel rouge avec le 
soleil, représenterait, en contrepoint de sa propre incandescence mentale, l’agonie de 
l’astre, en train de devenir, selon une expression utilisée en astronomie, “une géante 
rouge”.  

Dans un article qu’il lui consacre, Bataille (2007d) rapporte le cas d’un dément 
précoce, lequel, influencé par la biographie du peintre, se coupa un doigt. Avant de 
s’automutiler, il avait regardé fixement le soleil pour obtenir son assentiment. Or, celui 
qui fixe le soleil risque la cécité (castration oculaire), voire la pétrification (aliénation). 
Arraché à lui-même, le contrevenant perdrait alors son identité. De graves troubles 
psychiques s’ensuivraient: “le soleil fixé, selon Bataille (2007c), s’identifie à l’éjaculation 
mentale, à l’écume aux lèvres et à la crise d’épilepsie” (231).  

C’est ce défi au soleil qui dégénéra l’âme du Président Schreber. Fixer le soleil 
peut être aussi périlleux que de soutenir le regard de Méduse. Sa chevelure, qui évoque 
la couronne solaire, se compose de multiples et dangereux serpents psychiques. En la 
décapitant, Persée se débarrasse des monstruosités de l’imaginaire pervers. La Gorgone 
est un soleil noir. Le dernier vers de Zone, “soleil coup coupé”, que Bataille (2012b) 
d’ailleurs cite en exergue dans le Dossier de l’œil pinéal, renverrait à cet épisode du mythe 
(38). 

La clinique rapporte un autre cas d’aliénation par le soleil: l’un des patients de 
Chartier (2003), un psychanalyste, assiste à un coucher de soleil si intensément beau qu’il 
sombre dans une crise maniaque-délirante. On l’hospitalise le lendemain. La splendeur 
du spectacle lui aurait rappelé la beauté de sa mère, qui l’avait abandonné précocement. 
Le coucher du soleil le replongea dans ses premières expériences sensorielles, celles à 
partir desquelles son sentiment esthétique s’est construit. Ces carences maternelles ont 
structuré sa personnalité. Ce retour brutal de l’archaïque, qui a perturbé son système 
nerveux, a rompu son équilibre psychique, artificiellement acquis11. Cet épisode révèle le 
grave traumatisme d’une enfance abandonnique. Cette réactivité face à la Beauté 
originelle pourrait d’ailleurs rappeler le syndrome de Stendhal. Mais ce syndrome serait 
un épiphénomène, un trouble passager, la marque d’une hyperémotivité subite.  

                                                
9 Sa consommation d’absinthe en déclenche (Masson, 2018: 101). 
10 Ce seraient les paroles de Van Gogh devant son portrait, exécuté par Gauguin (Perruchot, 1955: 282). 
11 Voir le concept winnicottien de faux Self ou de fausse personnalité. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Du soleil aliénant au soleil inspirateur de crimes et de perversions  

288 
 

 
3. Le soleil criminogène  
 
3.1. Préliminaires 
 

Déjà dans le mythe d’Icare, le rôle du soleil est douteux. Il semble à la fois 
pervers12 et meurtrier. Sorte de prédateur “violent” ou “dévorant”13, il attire, grâce à sa 
beauté, le héros grec, dont les ailes fondent. Ce qui précipite, sous le regard de son père, 
sa chute mortelle.  

Le soleil peut incarner la pulsion de mort ou destrudo. Il inspire, alors, de 
véritables crimes et/ou des fantasmes de crimes. Dans Le Bleu du ciel, Troppmann, une 
représentation du meurtrier alsacien, nous livre un fantasme de soleil homicide, fantasme 
qui renvoie à la propre fantasmatique infantile de Bataille (2005b): “le soleil était terrible, 
il faisait songer à une explosion: était-il rien de plus solaire que le sang rouge coulant sur 
le pavé, comme si la lumière éclatait et tuait?” (175). La beauté du sang rouge est mise 
en valeur par la luminosité assassine du soleil. Cette esthétique rappelle celle des jeux 
sanglants, une forme de vampirisme.  

Pour Bataille (2007c), sans cesse en quête d’archaïsmes érogènes, le mythe solaire 
de Mithra pourrait illustrer sa libido temporairement cruelle: “le soleil regardé s’identifie 
avec un homme qui égorge un taureau (Mithra)” (231). C’est lui, en effet, qui ordonne à 
la divinité irano-romaine de tuer, malgré elle, l’animal sacrificiel. 
 
3.2. Deux personnages criminels sous l’emprise du soleil 
 

Le héros du Pavillon d’Or est sous l’emprise du temple solaire. La beauté invasive 
du sanctuaire, qui relaie celle du soleil, pénètre dans sa tête déjà malade. L’édifice 
religieux diffuse un magnétisme mortifère. Ce sont d’ailleurs des cadavres d’hommes qui 
nourrissent sa beauté: “rien de plus naturel que guerres et alarmes, monceaux de cadavres 
et fleuves fussent, pour la beauté du Temple d’Or, source de richesse neuve” (Mischima, 
2018: 73). La présence de ces reliques apporte une nuance nécrophilique à la beauté 
solaire de l’édifice mélancolique. 

La sociopathie du bonze devient perverse: il piétine une prostituée enceinte qui 
fera une fausse-couche (Mischima, 2018). Ensuite, agi par une fantasmatique urétrale14, 
Hayashi brûle le Pavillon, la source de ses malheurs, en fait un substitut (de la beauté) de 
sa mère haïe. Le rejet de son fils la suicidera (Mischima, 2018). Le passage à l’acte du 
religieux le débarrasse ainsi, à la fois, de sa mère symbolique et de sa mère réelle. En 

                                                
12 Dans le sens de perversité. Les pervers narcissiques éprouvent du plaisir à induire en erreur (induction 
narcissique) et à provoquer des actes (Eiguer, 2012: 13-14). Voir aussi conclusion. 
13 “Rapidi vicinia solis” (Ovide, 1989: 68, vers 225). L’adjectif qualificatif “rapidus, a, um” peut avoir ces  
connotations morbides (dic. Le Grand Gaffiot, 2000: 1329). 
14 L’urine étant brûlante, la pyromanie relève du champ du sadisme urétral (Klein, 2013: 143). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Frédéric Mazières 

289 
 

somme, le temple solaire transmet au bonze “psychopathe” l’énergie qui le détruira 
(Mischima, 2018).  

Dans L’étranger, le soleil algérien, sorte d’avertissement, est capable de faire 
éclater le goudron d’une route (Camus, 2021). Agent de la décompensation post-
traumatique15, qui s’est traduite par un crime, l’astre déstabilise facilement la psyché 
froide de Meursault. L’astre sournois le dépersonnalise, pulvérise ses défenses. Sa tête 
retentit de soleil (Camus, 2021). Comme un héros grec sous l’emprise d’un dieu qui l’aura 
rendu fou, il devient, irrésistiblement, un tueur: “je me tendais tout entier pour triompher 
du soleil et de cette ivresse opaque qu’il me déversait” (Camus, 2021: 90). Le soleil, qui 
glisse sur son révolver, accompagne sa geste criminelle (Camus, 2021). Au cours de son 
procès, sous la risée du public, il l’incriminera fort justement (Camus, 2021).  

Pour achever ce passage sur Camus, citons cette étonnante anecdote sur son 
accident de voiture: ce seraient les rayons de l’astre fatal qui auraient déclenché chez 
Michel Gallimard, le conducteur, une crise d’épilepsie. Le soleil peut, en effet, embraser 
les neurones et rendre le système nerveux incontrôlable16. Il devient alors, objectivement, 
soit, aliénant et meurtrier. 
 
3.3. Soleils couchants mortifères 

 
Pour terminer cette section, nous allons évoquer des représentations de soleils 

couchants mortifères. Des créateurs projettent leurs désirs de crime sur le soleil lugubre 
et incandescent. À moins qu’ils n’introjettent son magnétisme létal.  

Dans le tableau arlésien de Van Gogh, Saules au soleil couchant (1888), les rayons 
orangés du soleil sont sanguins. Porté par l’agressivité de l’astre, le peintre attaque “toutes 
les formes de la nature et les objets” (Artaud, 2016a: 1444). Ses toiles cultivent l’instinct 
de mort. Ce qui nous rappelle le soleil sadique et mortifère de Baudelaire (1983): “Quand 
le soleil cruel frappe à traits redoublés // Sur la ville et les champs, sur les toits et les 
blés” (83). En effet, la pulsion de mort peut être si intense chez des mélancoliques que 
Chartier (1986) l’a comparée avec celle des psychopathes. 

Dans Le semeur au soleil couchant (1888), le paysan représenté subit des 
irradiations solaires disséquantes telles qu’il semble disparaître du monde réel, comme 
absorbé par la psychose du peintre. Les particules de son corps se dispersent, atomisées 
par la puissance dissolvante du soleil. D’ailleurs, le jaune solaire de ses toiles était 
d’autant plus éclatant qu’il était rendu par des couleurs artificielles, d’un moindre coût 
que les couleurs naturelles.  

Les sinistres couchers de soleil de Céline (2022) virent aussi au mélodramatique:  
 

                                                
15 La mort de sa mère. 
16 Il s’agit du syndrome de l’épilepsie photosensible (voir Alliance canadienne de l’épilepsie, 2025). 
Les rayonnements solaires pourraient déclencher plusieurs troubles mentaux (voir Xinlei Deng, 2022, 
[01/04/2025]).  



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Du soleil aliénant au soleil inspirateur de crimes et de perversions  

290 
 

Les crépuscules dans cet enfer africain se révélaient fameux. [...] Tragiques, 
chaque fois comme d’énormes assassinats du soleil. Le ciel pendant une heure 
paradait tout giclé d’un bout à l’autre d’écarlate en délire et puis le vert éclatait 
au milieu des arbres et montait du sol en traînées tremblantes jusqu’aux premières 
étoiles [...]. (168) 

 
L’ambiguïté du déterminant est porteuse puisque l’on pourrait penser que c’est le 

soleil qui est assassiné. Le ciel, tout en hémoglobine solaire, évoquerait une scène de 
crime tendant vers l’infini. Les giclées écarlates feraient, quant à elles, penser à des 
projections de sang, usuelles dans les assassinats. Ce seraient les traces des coups portés 
à l’astre. 

Dans ce passage autobiographique, Bataille (2019) associe le crépuscule à une 
guillotine, l’un des accessoires sanglants des crimes de l’État français: “J’avais écrit un 
petit livre intitulé W.-C. et je l’avais signé Troppmann. Il était illustré de quelques dessins 
dont l’un représentait une guillotine ayant au milieu d’une lunette un œil, qui était aussi 
le soleil couchant” (178-179). Dans cette scène macabre, l’astre sanglant et le sang, qui 
jaillit de l’œil du condamné, semblent fusionner.  

Encore plus troublant, le soleil couchant semble être le complice de Sagawa, le 
Japonais anthropophage: “il y avait un magnifique coucher du soleil et j’avais 
l’impression que l’esprit de Renée [l’étudiante en Lettres qu’il a dévorée] flottait sur la 
Seine. C’était très poétique, très beau” (Duval, 2001: 7). L’apparition du soleil révélerait 
un synchronisme fantasmé mais, néanmoins, atroce, entre le monde objectif et le monde 
subjectif, entre son crime pervers cannibalique et le soleil.  

La subversion du décorum romanesque est, en l’espèce, singulièrement profonde. 
 
 
4. Le soleil, inspirateur de fantasmes pervers et de perversions 
 
4.1. Le soleil pervers chez Mirbeau et Artaud 
 

Le soleil de sang du Jardin des supplices annonce les frénésies perverses à venir 
(Mirbeau, 2001). C’est le complice objectif des criminels pervers17 chinois. L’astre 
inonde puissamment les scènes de meurtres. Doublement mortifère, il accélère le 
pourrissement de la Nature, tout en contaminant la psyché du narrateur: “l’affreux soleil 
qui noircissait l’herbe, fanait toutes les pivoines du jardin, et me pesait au crâne, ainsi 
qu’un lourd casque de plomb” (Mirbeau, 2001: 250). Pendant la visite du bagne des 
suppliciés chinois, l’astre est en synchronie avec son voyeurisme: “ce soleil... cette foule... 
ces odeurs... et tes yeux... ah! tes yeux de supplice et de volupté... et ta voix... et ton 
crime... tout cela m’effraie, tout cela me rend fou!” (Mirbeau, 2001: 258). L’action du 
soleil titille également les plaisirs esthétiques nécrophiles de Clara, l’héroïne: “le soleil 

                                                
17 Avant, pendant ou après le meurtre, le criminel pervers exerce sur le corps de sa proie ses perversions 
sexuelles. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Frédéric Mazières 

291 
 

accélérait la décomposition et faisait éclore tout un fourmillement de vies larvaires” 
(Mirbeau, 2001: 262). Le soleil dionysiaque de Mirbeau inspire les passions polymorphes 
de ses personnages.  

Héliogabale18, incarnation du Sol invictus, personnifie la puissance de la sexualité 
perverse. C’est le soleil, “membre érectile” (Artaud, 2016b: 451), qui fomente sa frénésie 
libidinale. Artaud, esprit fertile en figures prégénitales, lui consacre un récit poético-
historique. L’Empereur tardif ramena de Syrie le culte du Soleil, une religion proche-
orientale, religion qui libéra aussi la libido perverse des Romains. Notons d’ailleurs que 
pour Freud (1956), les perversions seraient des traces de cultes sexuels primitifs de 
l’Orient sémitique.  

Cet Empereur avait pour l’or une telle obsession qu’il urinait dans des récipients 
dorés. En effet, sa couleur et la chaleur brûlante qu’elle dégage font que l’urine est 
apparentée au soleil. L’équation grotesque “soleil = or = urine” structurait dès lors sa 
pensée perverse. C’est à l’époque de la canicule, quand le soleil est le plus puissant, qu’un 
bétyle, qui le représentait, est conduit dans les rues. Le char, recouvert de métal solaire, 
accroissait la puissance néfaste de ses rayons. La procession donnait lieu à des accès de 
folie. L’énergie solaire stimulait, alors, les pulsions meurtrières, faisait grouiller dans les 
têtes “les pensées comme autant de crimes” (Artaud, 2016b: 427).  

Cette religion exotique parvint à bouleverser l’ordre social romain: “[Héliogabale] 
poursuit systématiquement la perversion et la destruction de toute valeur et de tout ordre” 
(Artaud, 2016b: 468). Son usage des perversions devient sociopathique. Alors que Sade 
s’était adonné au prosélytisme pervers en diffusant ses fantasmes avec des livres, 
l’Empereur, lui, a propagé ses déviances au moyen d’une religion pétrie d’archaïsmes. 
Les désordres sociaux prennent fin avec l’assassinat d’Héliogabale, dont le corps, 
démembré par la foule romaine, est jeté dans la Cloaca maxima. La fantasmatique solaire 
fait place à la vulgarité de la fantasmatique sadique-anale. Alors qu’Icare, après avoir 
contemplé la beauté du soleil, avait sombré dans la mer Égée, Héliogabale plonge dans 
une “mère fécale”. Sa geste perverse finit dans les excréments romains.  
 
4.2. La fantasmatique solaire de Bataille 
 

Avant d’expliquer la genèse psychobiographique de la fantasmatique solaire de 
Bataille, nous allons examiner sa genèse exogène, qui relève de l’anthropologie des 
religions. 
 
4.2.1. Genèse exogène (anthropologique) 
 

Pour que le soleil réapparaisse chaque jour, les Aztèques le nourrissent avec 
l’énergie vitale de corps humains. Ils multiplient les hécatombes. Cependant, des 
fantasmes pervers se seraient immiscés dans cette liturgie homicide. Ils contaminent, 

                                                
18 Ce sobriquet associe le nom grec (Hélios) du Soleil à celui du dieu syrien (Élagabal) (Turcan, 1985: 7). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Du soleil aliénant au soleil inspirateur de crimes et de perversions  

292 
 

alors, la finalité originelle du rite. Les mises en scène des sacrificateurs auraient 
enthousiasmé, d’ailleurs, les dieux sadiques, dont les sens étaient comblés par la férocité 
des spectacles: “le soleil et le dieu de la Terre [...] veulent se réjouir [...] dans un festin où 
seront servis le sang et les chairs des hommes qui vont périr dans cette guerre” (Sahagún19 
cité par Graulish, 2005: 298). Dans un article qu’il consacre aux civilisations 
précolombiennes, Bataille (2007b) souligne cette dimension fantasmatique des sacrifices 
amérindiens:  
 

[...] crimes continuels commis en plein soleil pour la seule satisfaction de 
cauchemars déifiés, phantasmes terrifiants! Des repas cannibales des prêtres, des 
cérémonies à cadavres et à ruisseaux de sang, plus qu’une aventure historique 
évoquent les aveuglantes débauches décrites par l’illustre marquis de Sade. (152) 

 
Ce genre de coïncidence, aussi anachronique soit-elle, ne peut qu’extasier 

l’imaginaire morbide de Bataille, subjugué par les fantasmes du marquis de Sade. 
D’ailleurs, nous retrouvons en substance, chez Sade, l’un des rites les plus connus des 
Mexicas, à savoir la thoracotomie. En effet, un libertin prodige joue, au sens propre, avec 
le cœur de sa mère: “il faut, [dit-il], lui ouvrir le ventre en quatre parties, je m’enfoncerai 
dans ses entrailles, un fer brûlant à la main, je lui déchirerai, je lui calcinerai le cœur, et 
les viscères; je la ferai périr à petit feu...” (Sade, 1998: 925). L’imaginaire “pervers” 
aztèque semble parfois brillamment devancer celui de Sade puisque des prêtres font 
manger aux sacrifiés leurs propres cœurs excisés. Des rituels pré-sacrificiels sont si 
ludiques qu’on pourrait y déceler des farces perverses20. Bataille (2007b) évoque des 
“supercheries” dans l’horreur (156). En effet, les victimes sacrificielles doivent se prêter 
à toutes sortes de jeux et de danses (Duverger, 1978), d’autant plus cruels qu’ils sont 
risibles21. C’est encore au nom du Soleil que les religieux aztèques exercent post mortem 
ou per mortem leur libido nécrosadique et leur pulsion du comique.  
 
4.2.2. Genèse endogène (psychobiographique) 
 

Nous en venons à une approche psychobiographique de la fantasmatique solaire 
de Bataille. C’est sous un soleil pathogène et complice que le père de l’écrivain aurait 
abusé de son jeune fils et l’aurait frappé. En effet, l’image du père et du soleil se 
confondent dans ce fantasme onirique fondateur, parsemé de biographèmes traumatiques:  
 

Les terreurs de l’enfance [...] liées au souvenir d’être déculotté sur les genoux de 
mon père [...] je le vois avec un sourire fielleux et aveugle étendre des mains 
obscènes sur moi [...] souvenir très aveuglant comme le soleil vu à travers les 

                                                
19 Missionnaire dominicain espagnol du XVIe siècle. 
20 Ce procédé apparaît quand un canular est réalisé, comme chez Sade, sur fond de fantasmatique 
prégénitale. 
21 La notion de “risible”, très bataillienne d’ailleurs, renvoie aux rires bruyants de l’enfance prégénitale. Un 
rire peut être le symptôme d’une régression psychique (Mazières, 2024a). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Frédéric Mazières 

293 
 

yeux fermés en rouge aveuglant. Mon père lui-même, j’imagine qu’aveugle, il 
voie aussi le soleil en rouge aveuglant [...] J’ai comme trois ans les jambes nues 
sur les genoux de mon père le sexe en sang comme du soleil. Mon père me gifle 
et je vois le soleil. (Bataille, 2012a: 10)  

 
Ces confusions entre le soleil, aveuglant et nocif, et un père, aveugle et pervers, 

structurent la fantasmatique solaire, déviante et féroce, de son œuvre et même de son 
existence. La version princeps du Dossier de l’œil pinéal corrobore cette symbolique 
(Bataille, 2012b). Bataille aurait succombé, d’après ce récit onirique aux contours flous, 
à une terrible dyade masculine. Le soleil, “verge ignoble” (Bataille, 2007a: 86), poursuit 
le travail odieux de son père. La vue de l’astre diurne réactivera la malignité de la scène 
infantile. Il s’identifie au soleil pour décupler, comme chez Héliogabale, la force de sa 
libido perverse: “JE SUIS LE SOLEIL, il en résulte une érection intégrale” (Bataille, 
2007a: 81). L’astre priapique a dû lui inspirer ce fantasme, qui relève du sublime 
pervers22: “fécal comme l’œil qui a été peint au fond d’un vase, ce Soleil, qui maintenant 
emprunte son éclat à la mort, a enseveli l’existence dans la puanteur de la nuit” (Bataille, 
2012b: 28). Fantasmatique nécrophilique, solaire et anale s’intriquent dans cette figure à 
la fois hideuse et risible. Il s’est inspiré ici d’une analogie prégénitale et selon laquelle un 
cadavre est un excrément. L’image du soleil-cadavre appartient au champ de 
l’excrémentiel. Ce ludisme pervers avec des éléments de sa fantasmatique aboutit à des 
occurrences si grotesques qu’elles appartiennent au champ du comique pervers23. Ainsi, 
selon la poétique perverse de Bataille, l’anus obscur d’une jeune fille devient aussi 
aveuglant que le Soleil (Bataille, 2007a). Cette figure de l’arithmétique solaire 
bataillienne pourrait évoquer, elle, le meurtre de l’astre diurne, un fantasme sadien: “le 
Soleil [est] situé au fond du ciel comme un cadavre au fond d’un puits” (Bataille, 2012b: 
27).  

L’âme mélancolique de Bataille est pétrie de fantasmes cannibaliques. Le 
mélancolique est un sarcophage24, un porte-mort. Bataille (2005a) a introjeté la 
complexion déviante de son géniteur. Il a dû s’identifier à lui quand il l’a abandonné, avec 
la complicité de sa mère, à Reims, une ville bombardée. Ainsi, cette triade tragique est à 
l’origine de sa mélancolie masochique et de sa nécrophilie incestueuse. Elle incarne le 
sublime pervers. Nous retrouvons sa soumission masochique à son géniteur non 
seulement dans les émois qu’il éprouve pour les photographies du supplicié chinois 
(Bataille, 1978) mais surtout dans son désir d’être sacrifié, à l’occasion des cérémonies 
qu’il organise avec des initiés (Waldberg, 1995). Grâce à Acéphale, il aurait bien voulu 
ressusciter, illuminées par un Soleil noir dionysiaque, “les horreurs secrètes dont se 
                                                
22 Degré supérieur du simple grotesque prégénital. Il apparaît quand un scénario décrit une perversion 
sexuelle inouïe ou s’il cumule plusieurs perversions sexuelles, aussi rares que spectaculaires (voir Mazières, 
2024-2025). 
23 Le comique sadien apparaît souvent en effet sur fond de fantasmatiques prégénitales. Le grotesque 
(pervers) appartient au champ de l’esthétique (des perversions) mais aussi du comique (pervers) (Mazières, 
2024b).  
24 Voir son étymologie: “σ α ρ κ ο φ αγ ο ς, ο ς , ον” “qui mange de la chair ou de la viande” (dic. Bailly, 
1996: 1734). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Du soleil aliénant au soleil inspirateur de crimes et de perversions  

294 
 

nourrissaient les religions” (Duthuit, 1943: 46). En effet, ce Soleil, qui “aime 
exclusivement la Nuit” (Bataille, 2007a: 86), regorge d’énergies cruelles. Bataille aurait 
voulu retrouver, comme Héliogabale, le fond pervers des sociétés primitives25.  

Dans la geste de son père, ce sont ses mictions, celles qui rendaient ses yeux si 
blancs, qui ont durablement et atrocement marqué le jeune Bataille. Il associera désormais 
le soleil à son père, soit, mais aussi à son urine. Son géniteur syphilitique n’existe plus 
que par l’extrémité de sa verge incontinente: “papa est un gland” (Bataille, 2005: 366). 
Nous retrouvons cette analogie, mais davantage esthétisée, dans cette occurrence 
saugrenue qui relève aussi du comique pervers: “le soleil [est] écœurant et rose comme 
un gland, ouvert et urinant comme un méat” (Bataille, 2011: s.p.). 

Troppmann et Simone, des personnages du Bleu du ciel sont urophiles. Pour lui, 
l’urine est “liée au salpêtre, et à la foudre” (Bataille, 2005a: 19). Pour elle, “un jet d’urine 
[est] un coup de feu vu comme une lumière” (Bataille, 2005a: 24). Ils retrouvent la 
criminogénie prégénitale de l’urine, l’un des instruments du sadisme urétral infantile 
(2013). Encouragés par le soleil complice de Séville, “à la lumière déliquescente”, ils 
assassinent alors, méticuleusement, un prêtre, en l’obligeant, ante mortem, à boire son 
urine... (Bataille, 2005a). 
 
 
5. Conclusion 
 

Cette étude, qui nous a permis de recourir, une nouvelle fois, à l’infantile, 
confirme le postulat majeur de la critique kleinienne. Même les personnages de Sade, 
dépourvus d’une réelle épaisseur psychologique, renvoient aux dynamiques libidinales 
de sa prime enfance. Ce sont les traumatismes de celle de Bataille qui ont rendu sa 
fantasmatique solaire aussi singulière, à la fois comique et hideuse. Elle illustre, comme 
la fantasmatique sadienne, les deux polarités du grotesque hugolien (Hugo, 1965). Des 
fantasmes prégénitaux et leurs développements pervers ultérieurs, relèvent, c’est un autre 
postulat de la critique kleinienne, au moins, du comique pervers. Des nourrissons (ou des 
roués) rient de leurs lubies les plus grotesques (Klein, 2013). Cet article a ainsi enrichi 
notre analyse du “système” que forment les procédés comiques26 pervers27.  

Les créatures excentriques de Bataille, agies par sa libido prégénitale, “réalisent” 
ses fantasmes pervers. Leur genèse résulterait d’une coalescence d’éléments internes 
(fantasmes) et externes (dyade Soleil-Père). Le narrateur de l’Histoire de l’œil, qui adore 
les débauches sales, associe, lui, la Lune au “sang des mères, aux menstrues à l’odeur 
écœurante” (Bataille, 2005: 28). Les règles seraient d’ailleurs d’autant plus érogènes, que, 
selon la pensée analogique prégénitale, elles renvoient à l’anal et même au nécrophilique. 
Dans l’inconscient, les menstrues sont liées à l’excrémentiel et même au cadavérique 
(Klein, 2013; Marbeau-Cleirens, 1988; Mazières, 2023). En effet, chez Sylvestre, un 

                                                
25 À ce propos, voir la citation de Freud déjà mentionnée (4.1) . 
26 Lato sensu. 
27 Farce, comique et humour pervers. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Frédéric Mazières 

295 
 

moine, leur combinaison est irrésistible: “de la merde et des règles! oh! doubledieu, quelle 
affreuse décharge je vais faire!” (Sade, 1995: 697-698)28. Le sublime pervers atteint le 
risible. En somme, l’image de la Mère, qui peut générer des figures et des actes 
monstrueux, peut être néfaste. Dans Le Bleu du ciel, Troppmann, un double fictif, se 
masturbe, “en transe”, devant le cadavre de la sienne (Bataille, 2005: 156). Le pervers 
réalise, sans risque de représailles de sa mère morte, un désir de l’enfance (Tomassini, 
1992). 

Cela dit, nous avons retrouvé dans des textes littéraires, dans des récits 
mythologiques, dans des études anthropologiques ou bien dans des cas cliniques, cette 
image d’un soleil pervers narcissique. En effet, l’astre venimeux peut exaspérer les 
tendances morbides, peut transmettre aux criminels de sang ou d’écriture l’énergie 
psychique nécessaire à la matérialisation et/ou à la représentation de leurs fantasmes 
pervers les plus grotesques et/ou les plus sublimes.  
 
 
Références bibliographiques 
 
Alliance canadienne de l’épilepsie. 2025: <https://www.canadianepilepsyalliance.org/a-
propos-de-lepilepsie/les-types-de-crises-depilepsie/epilepsie-photosensible/?lang=fr> 
[01/04/2025]. 
 
ARTAUD, Antonin. 2016a. “Van Gogh le suicidé de la société” in Œuvres. Paris, 
Gallimard (coll. Quarto), 1439-1463. 
 
ARTAUD, Antonin. 2016b. “Héliogabale ou l’anarchiste couronné” in Œuvres. Paris, 
Gallimard (coll. Quarto), 405-474. 
 
BAILLY, Anatole. 1996. Dictionnaire Grec-français. Paris, Hachette. 
 
BATAILLE, Georges.1978. Les larmes d'Éros. Paris, Union générale d'éditions (coll. 
10/18). 
 
BATAILLE, Georges. 2005a. “Histoire de l’œil” in Romans et récits. Paris, Gallimard 
(coll. La Pléiade), 3-45. 
 
BATAILLE, Georges. 2005b. “Le Bleu du ciel” in Romans et récits. Paris, Gallimard 
(coll. La Pléiade), 113-205. 
 

                                                
28 Les cunnilinctus (lat. linctum) sanglants sont assez fréquents chez Sade. Le fantasme d’un cunnilinctus 
sanglant incestueux serait encore plus prodigieux. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Du soleil aliénant au soleil inspirateur de crimes et de perversions  

296 
 

BATAILLE, Georges. 2007a. “L’anus solaire” in Œuvres complètes, t. 1. Paris, 
Gallimard (coll. Blanche), 81-86. 
 
BATAILLE, Georges. 2007b. “L’Amérique disparue” in Œuvres complètes, t. 1. Paris, 
Gallimard (coll. Blanche), 152-158. 
 
BATAILLE, Georges. 2007c. “Soleil pourri” in Œuvres complètes, t. 1. Paris, Gallimard 
(coll. Blanche), 231-232. 
 
BATAILLE, Georges. 2007d. “La mutilation sacrificielle et l’oreille coupée de Vincent 
Van Gogh” in Œuvres complètes, t. 1. Paris, Gallimard (coll. Blanche), 258-270. 
 
BATAILLE, Georges. 2011. L’anus solaire; suivi de Sacrifices. Fécamp, éditions Lignes, 
sans pagination. 
 
BATAILLE, Georges. 2012a, “Rêve” in Œuvres complètes, t. 2. Paris, Gallimard (coll. 
Blanche), 9-10. 
 
BATAILLE, Georges. 2012b. “Dossier de l’œil pinéal” in Œuvres complètes, t. 2. Paris, 
Gallimard (coll. Blanche), 13-47. 
 
BATAILLE, Georges. 2019. “Le Surréalisme au jour le jour” in Œuvres complètes, t. 8. 
Paris, Gallimard (coll. Blanche), 169-184. 
 
BAUDELAIRE, Charles. 1983 [1857]. “Les Fleurs du mal” in Œuvres complètes I. Paris, 
Gallimard (coll. La Pléiade), 5-134. 
 
CAMUS, Albert. 2021 [1942]. L’étranger. Paris, Gallimard (coll. Folio). 
 
CÉLINE, Louis-Ferdinand. 2022 [1952]. Voyage au bout de la nuit. Paris, Gallimard. 
 
CHARTIER, Didier A. 1989. Les créateurs d’invisible. Paris, Synapse. 
 
CHARTIER, Didier A. 2003. “Psychopathologie et beauté” in Évolution psychiatrique, 
vol. 68, n° 4, 639-648: <https://doi.org/10.1016/j.evopsy.2003.08.002> [01/04/2025]. 
 
CHARTIER, Jean-Pierre & Laetitia. 1986. Délinquants et psychanalystes. Paris, éditions 
Hommes et Groupes. 
 
DENG, Xinlei et al. Septembre 2022. Environment International, vol. 167: 
<https://doi.org/10.1016/j.envint.2022.107411> [01/04/2025]. 
 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Frédéric Mazières 

297 
 

DUTHUIT, Georges. 18 novembre 1943. “Lettre à André Breton, V.V.V.” in Poetry, 
plastic arts, anthropology, sociology, psychology, n° 4, 45-49. 
 
DUVAL, Patrick. 2001. Le Japonais cannibale. Paris, Stock. 
 
DUVERGER, Christian. 1978. L’esprit du jeu chez les Aztèques. Paris, Mouton-EHESS. 
 
EIGUER, Alberto. 2012. Le pervers narcissique et son complice. Paris, Dunod. 
 
ENRIQUEZ, Micheline. 2001. La souffrance et la haine. Paranoïa, masochisme et 
apathie. Paris, Dunod. 
 
FREUD, Sigmund. 1956. La naissance de la psychanalyse. Lettres à Wilhelm Fliess, trad. 
A. Berman, Paris, PUF. 
 
FREUD, Sigmund. 2008. “Le Président Schreiber” (1910) in Cinq psychanalyses, trad. J. 
Altounian et al. Paris, PUF (coll. Quadrige). 
 
GAFFIOT, Felix. 2000. Le Grand Gaffiot. Dictionnaire Latin-français. Paris, Hachette. 
 
GRAULISH, Michel. 2005. Le sacrifice humain chez les Aztèques. Paris, Fayard. 
 
HERSANT, Marc. 2021. Genèse de l’impur. L’écriture carcérale du Marquis de Sade. 
Paris, Armand Colin. 
 
HUGO, Victor. 1965. “Préface” in Cromwell. Paris, GF. 
 
KLEIN, Mélanie. 2005 [1947]. Essais de psychanalyse (1921-1945), trad. M. Derrida. 
Paris, Payot. 
 
KLEIN, Mélanie. 2013 [1959]. La psychanalyse des enfants (1932), trad. J.-B. Boulanger. 
Paris, PUF (coll. Quadrige).  
 
LANOUZIÈRE, Jacqueline. 1974. Genèse et évolution de l’objet: psychologie génétique 
objective et relations objectales. Thèse de troisième cycle, psychologie, Université Paris 
VII. 
 
MARBEAU-CLEIRENS, Béatrice. 1988. Les mères imaginées. Horreur et vénération. 
Paris, Les Belles Lettres. 
 
MASSON, Marc. 2018. Les troubles bipolaires. Paris. PUF (coll. Que-sais-je?). 
 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Du soleil aliénant au soleil inspirateur de crimes et de perversions  

298 
 

MAZIÈRES, Frédéric. juillet 2023. “Humour, comique et sublime pervers dans la 
fantasmatique cannibalique de Sade - Un essai de critique kleinienne” in Cronos et autres 
cannibales. Le pouvoir esthétique de la dévoration, Université de Montréal, 
MuseMedusa, n°11: <https://doi.org/10.7202/1112999ar> [01/04/2025]. 
 
MAZIÈRES, Frédéric. Juillet-décembre 2024a. “Rires pervers et rires pathologiques chez 
Sade et Bataille. Une approche kleinienne et psychobiographique” in Ligeia, n°213-216, 
53-61: <https://doi.org/10.3917/lige.213.0053> [01/04/2025]. 
 
MAZIÈRES, Frédéric. Deuxième semestre 2024b. “Les traitements comiques de la 
fantasmatique anale chez Sade” in Lumières, n°44, Université de Bordeaux Montaigne:  
<https://doi.org/10.3917/lumi.044.0153> [01/04/2025].  
 
MAZIÈRES, Frédéric. 2025. “Corporeal and Psychological Monstrosities of Mothers in 
the Marquis de Sade” in The Monstrous Mother: unexpected Evil in Myth, Literature, and 
Popular Culture, Palgrave-Macmillan, chap. 15, 297-315: <https://doi.org/10.1007/978-
3-031-92293-0_15> [01/04/2025]. 
 
MIRBEAU, Octave. 2001. Œuvre romanesque, vol. 2. Paris, Buchet/Chastel. 
 
MISCHIMA, Yukio. 2018 [1961]. Le Pavillon d’Or. Paris, Gallimard (coll. Folio). 
 
OVIDE. 1989. Les Métamorphoses, vol. 2 (6-10), trad. G. Lafaye. Paris, Les Belles 
Lettres [édition bilingue]. 
 
PERRUCHOT, Henri. 1955. La vie de Van Gogh. Paris, Hachette. 
 
SADE, marquis de. 1990. “Les Cent Vingt Journées de Sodome” in Œuvres, t. 1. Paris, 
Gallimard (coll. La Pléiade), 15-383. 
 
 

SADE, marquis de. 1995. “La Nouvelle Justine” in Œuvres, t. 2. Paris, Gallimard (coll. 
La Pléiade), 395-1110. 
 
SADE, marquis de. 1998. “Histoire de Juliette” in Œuvres, t. 3. Paris, Gallimard (coll. La 
Pléiade), 181-1262. 
 
SCHREBER, Daniel Paul. 1985 [1903] Mémoires d’un névropathe. Paris, éditions du 
Seuil (coll. Essais). 
 
TOMASSINI, Massimo. 1992. “Désidentification primaire, angoisse de séparation et 
formation de la structure perverse”, Revue Française de Psychanalyse, 1541-1614.  
 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 
Frédéric Mazières 

299 
 

TURCAN, Robert. 1985. Héliogabale et le sacre du soleil. Paris, Albin Michel. 
 
VAN GOGH, Vincent. 1990 [1960]. Correspondance générale, 3 vol. Paris, Gallimard 
(coll. Biblos). 
 
WALDBERG, Patrick. Avril 1995. “Acéphalogramme” in Magazine littéraire, n° 331, 
151-159. 
 
 
 
 


