
451 

 

 
Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

https://doi.org/10.6018/analesff.654211 

Recibido: 13/03/2025       Aceptado: 20/09/2025  

 

 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme, identité 

et mémoire dans Chagrin d’Espagne (2021) de María-

Josefa Ávila 
 

The Journey of a Descendant of Exile: Trauma, Identity and Memory 

in Chagrin d’Espagne (2021) by María-Josefa Ávila 
 

 

 

RITA RODRÍGUEZ VARELA 

Universitat de València 

rita.rodriguez@uv.es 

 
 

 

Abstract 
This study aims to reflect on the effects of exile 

on exiles and their descendants, a central theme 

in literature that addresses trauma and historical 

memory. Specifically, it will analyze the work 

Chagrin d’Espagne (2021) by María-Josefa 

Ávila, which explores the search for family 

memory and identity reconstruction through the 

figure of the journey. The study will focus on 

several key points: generational differences in 

relation to the traumatic past; the journey as a 

tool for exploration and symbolic repair; the 

unknown whereabouts of the executed as a 

perpetuation of pain; and the role of writing in 

the mourning process, both intimate and 

collective. These elements will help to 

understand how identity is reconstructed and the 

memory of the forgotten is preserved in the 

context of exile. 

 

 

Key-words 
Exile, identity, memory, trauma, journey 

 

 

 

Resumen 
Este estudio se propone reflexionar sobre los 

efectos del destierro en los exiliados y sus 

descendientes, un tema central en la literatura 

que aborda el trauma y la memoria histórica. En, 

particular se analizará la obra Chagrin 

d’Espagne (2021) de María-Josefa Ávila, que 

explora la búsqueda de la memoria familiar y la 

reconstrucción identitaria a través de la figura del 

viaje. El estudio se centrará en varios puntos 

clave: las diferencias generacionales en relación 

con el pasado traumático; el viaje como 

herramienta de exploración y reparación 

simbólica; el desconocimiento del paradero de 

los fusilados como una perpetuación del dolor; y 

el papel de la escritura en el proceso de duelo, 

tanto íntimo como colectivo. Estos elementos 

permitirán entender cómo se reconstruye la 

identidad y se preserva la memoria de los 

olvidados en el contexto del exilio. 

 

Palabras clave 
Exilio, identidad, memoria, trauma, viaje. 

 

 

 

 

 

 

 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

452 

 

 

 

1. Introduction 

 

Les romans écrits par les exilé·e·s nous révèlent plusieurs aspects essentiels de 

l’exil, une expérience qui dépasse le simple déplacement géographique pour s’inscrire 

dans une dynamique identitaire et mémorielle complexe. En premier lieu, ils montrent 

qu’il existe une multiplicité de termes pour désigner le bannissement –chacun mettant en 

avant une nuance spécifique de cette réalité– mais qu’il n’existe pas de véritable 

antonyme (Solanes, 2016: 273). En effet, se “désexiler” est impossible: la personne qui 

revient n’est jamais la même que celle qui est partie. L’exil est irréversible, et le retour, 

loin de restaurer une continuité, met en lumière la rupture qui s’est opérée. En second 

lieu, ces romans soulignent le rôle du silence dans le processus traumatique. Si le mutisme 

semble parfois être une stratégie de protection contre la douleur, il constitue également 

un obstacle à la résilience. Comme l’ont montré de nombreuses études (Freud, 1986; 

Laplanche et Pontalis, 2004; LaCapra, 2005), la seule manière de transcender le 

traumatisme consiste à l’élaborer, à lui donner du sens et à lui trouver une issue. Dans 

cette perspective, l’écriture devient un espace privilégié de mise en récit et de 

reconstruction, à la fois individuelle et collective. Enfin, ces œuvres nous rappellent que 

la mémoire n’est pas seulement un devoir moral (Ricœur, 2000: 108), mais une nécessité 

vitale, un impératif existentiel pour ceux qui ont vécu l’arrachement et pour leurs 

descendants. 

L’émergence de récits, de témoignages et de diverses formes de fiction écrites par 

les descendant·e·s des exilé·e·s enrichit encore cette réflexion en y ajoutant de nouvelles 

dimensions. Ces textes permettent de mieux comprendre la transmission 

intergénérationnelle de la mémoire et la manière dont le passé familial s’imprime dans 

les trajectoires individuelles. Si, d’un point de vue strictement clinique, le traumatisme 

n’est pas transmissible, la douleur, la colère et le sentiment d’un vide inexplicable, en 

revanche, le sont. Les descendant·e·s héritent non seulement d’une histoire familiale 

marquée par l’exil, mais aussi d’un sentiment diffus de dépossession et d’une nécessité 

impérieuse de se confronter au passé pour combler cette absence. 

Dans cette dynamique, le silence se révèle particulièrement destructeur. Ce qui, 

chez les survivants, constituait un mécanisme de défense devient, pour leurs enfants et 

petits-enfants, une source d’angoisse et de questionnement. Comme le souligne Sánchez 

Zapatero (2010), la mémoire n’est pas un exercice exclusivement individuel, réservé aux 

témoins directs: elle est un processus de transmission intergénérationnelle qui façonne la 

perception de l’identité et du monde. Ainsi, les descendants des exilés, bien que n’ayant 

pas eux-mêmes vécu la rupture initiale, portent en eux l’empreinte d’une histoire qui leur 

a été léguée sous forme de manque, d’interrogation ou de quête inachevée. Ce sentiment 

d’incomplétude, d’être marqué par une absence impossible à définir précisément, est au 

cœur de nombreuses œuvres contemporaines. Il révèle une fracture identitaire, une 

existence placée sous le signe d’une appartenance incertaine. Comme l’explique 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme… 

453 

 

Luzuriaga (1964), “la vida en el destierro es una forma radical de vida que se caracteriza 

por no pertenecer el desterrado a la comunidad en que vive, aunque sin duda participe de 

ella” (346). Cette condition ne concerne pas uniquement les exilé·e·s eux et elles-mêmes, 

mais s’étend à leurs descendants, qui se retrouvent à habiter un espace de double 

appartenance, aussi inconfortable qu’irréconciliable: ni totalement intégré·e·s dans leur 

pays natal, ni pleinement enracinés dans la terre de leurs ancêtres. Si, pour l’exilé, le 

passage d’une frontière physique entraîne une rupture brutale –puisque “el sentimiento 

de identidad en cuanto pertenencia y permanencia se trunca” (Alted, 2004: 246)–, pour 

ses enfants et petits-enfants, cette frontière est moins tangible, mais non moins réelle. Elle 

n’est pas géographique, mais symbolique, et elle fonctionne comme un lieu de tension 

entre deux héritages culturels, deux identités en dialogue, parfois en conflit. Ce n’est pas 

une traversée définie, mais un état de suspension, une stagnation entre deux espaces qui 

rend difficile l’ancrage et la construction d’un soi cohérent. 

Face à cette problématique, nombre de romans contemporains explorent la quête 

identitaire des descendant·e·s d’exilé·e·s à travers la figure du voyage. Ce dernier 

constitue bien plus qu’un motif narratif: il devient un dispositif structurant un parcours 

initiatique à la fois individuel et collectif. Dans ces récits, le premier déplacement est 

contraint: il est marqué par la fuite, la violence de l’expulsion, le déracinement et la perte 

d’un passé qui ne pourra jamais être récupéré. En d’autres termes, par l’exil. Ce premier 

voyage s’accompagne d’un silence total ou partiel qui, loin d’être une simple absence de 

parole, traduit une impossibilité de dire, un besoin d’ensevelir un passé avec lequel on ne 

sait pas comment composer. Mais ce silence n’est jamais définitif. Avec le temps, il 

génère un nouveau voyage, cette fois entrepris par les générations suivantes. Ce 

déplacement en sens inverse n’est pas seulement un retour aux lieux d’origine: il s’agit 

d’une quête de compréhension, d’un effort pour reconstruire une histoire confisquée, pour 

combler le vide identitaire laissé par la douleur héritée. L’exploration du passé familial 

devient alors un acte fondateur, un processus de redéfinition du soi à travers la mémoire 

de l’autre. De ce fait, la reconstruction de l’histoire des ancêtres s’impose comme une 

manière de se réapproprier son identité, et le voyage acquiert une dimension symbolique 

essentielle dans la réélaboration du traumatisme et la construction d’une continuité 

narrative. 

Un exemple particulièrement significatif de cette démarche est Chagrin 

d’Espagne (2021) de María-Josefa Ávila. Comme le souligne Corbí (2022), l’intérêt pour 

la guerre civile espagnole et la dictadura franquista, qui avait suscité dès les années 1960 

l’attention des intellectuel·l·e·s engagé·e·s, connut un recul dans les années 1980 avant 

de resurgir à partir du milieu des années 1990. Dans un contexte marqué par le devoir de 

mémoire et par diverses commémoration, dont celle du 70e anniversaire de l’exode 

républicain, s’est développé un phénomène editorial où se distinguent “des écrivains 

descendants de deuxième et troisième génération de réfugiés, d’exilés ou d’immigrés 

espagnols, ayant tous la nationalité française” (Corbí, 2022: 81). Ces écrivain·e·s, en 

apportant un corpus qui s’inscrit dans ce que l’on désigne comme les “littératures de 

l’immigration” (Albert, 2005: 18-19), interrogent à la fois l’intégration, l’assimilation et 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

454 

 

les identités façonnées par le déracinement, tout en mettant en avant la nécessité de 

retrouver les origines. 

 Dans le cas de Chagrin d’Espagne de María-Josefa Ávila, la protagoniste-

narratrice entreprend un voyage en Espagne afin de reconstituer l’histoire de son grand-

père, Avelino Gómez Morillas, un républicain fusillé par les franquistes. Son périple ne 

se réduit pas à une simple enquête généalogique: il s’agit d’un véritable acte de restitution 

de la mémoire, d’une tentative de redonner une présence et une voix à ceux que l’exil et 

la violence avaient effacés de l’histoire officielle. Cette quête, à la fois intime et politique, 

met en lumière l’importance de l’écriture comme outil de réhabilitation, comme moyen 

de rendre justice à une mémoire longtemps occultée. 

Ce travail se propose ainsi d’examiner les effets du bannissement, tant sur les 

exilés eux-mêmes que sur leurs descendants; d’interroger le rôle du voyage comme outil 

d’exploration et de reconstruction identitaire; d’étudier l’impact du silence et de la 

méconnaissance du sort des fusillés comme perpétuation de la douleur; et enfin, 

d’approfondir sur la fonction de l’écriture dans le processus de deuil.  

 

 

2. L’exil, une blessure transgénérationnelle 

 

Dans Chagrin d’Espagne (2021), la narratrice entreprend une quête obstinée pour 

reconstruire l’histoire de son grand-père et comprendre les raisons profondes de l’exil de 

sa famille. Cependant, elle se heurte rapidement à un obstacle infranchissable: le silence 

de sa mère et de ses tantes, qui semblent incapables de parler, voire même de se souvenir. 

L’évocation du passé ne s’écoule pas librement; au contraire, ses interrogations viennent 

se heurter à une barrière invisible mais inébranlable, comme si l’histoire familiale était 

enfermée dans une enclave impénétrable: 

 

Les questions tournent dans ma tête depuis si longtemps à propos de ce grand-

père fusillé dont je ne connais que le prénom. Elles bourdonnent comme des 

insectes qui viendraient se cogner contre les parois du verre qui les enferment. 

Questions prisonnières du silence maternel. Mille fois je les ai posées, mille fois 

elles se sont heurtées à la même ritournelle aveugle. (Ávila, 2021: 7) 

 

À travers cette métaphore des questions transformées en insectes captifs, l’auteure 

traduit une profonde sensation d’enfermement et de désespoir face à ce passé verrouillé. 

Ce silence maternel ne constitue pas seulement une absence de mots; il se matérialise 

comme une prison de la mémoire, un rempart infranchissable qui empêche tout accès à la 

vérité. Dans son rôle d’enquêtrice infatigable, la narratrice peine à concevoir qu’un 

événement d’une telle ampleur puisse être réduit à un souvenir flou et morcelé, à peine 

perceptible dans la conscience familiale: 

 

Inlassable enquêtrice, passablement perplexe, je m’étonne qu’elles ne se 

souviennent pas de la date de leur départ. Je n’entends pas que leur réticence à 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme… 

455 

 

me répondre traduit leur désarroi. Ce départ, elles l’ont enfermé à double tour 

dans une pièce de leur mémoire dont elles ont jeté la clé. Elles ont quitté Tarancón 

en y laissant le corps de leur père voué aux gémonies. (Ávila, 2021: 9) 

 

Cette scène illustre un phénomène récurrent dans les familles marquées par des 

expériences d’exil ou de violence politique: le silence devient un mode de survie, une 

stratégie pour éviter la réouverture des blessures du passé. Il s’agit d’un mécanisme de 

protection psychique profondément ancré. Or, ce silence, loin de protéger réellement les 

générations suivantes, engendre un vide identitaire qui pousse les descendant·e·s à 

questionner sans relâche ce qui leur a été transmis sous forme de lacunes et de non-dits. 

Ainsi, le témoignage se transforme en un espace de tension: tandis que les enfants et 

petit·e·s-enfant·e·s d’exilé·e·s ressentent une nécessité impérieuse de reconstruire leur 

mémoire familiale, les survivant·e·s opposent une résistance quasi instinctive, refusant 

de laisser ressurgir un passé qu’ils ont appris à contenir. Dans ce contexte, Ávila utilise 

l’image frappante d’une pièce fermée à clé pour symboliser la manière dont ses proches 

ont relégué l’exil à un espace mental inaccessible. Ce procédé rappelle les analyses 

développées dans les Trauma Studies, où des théoriciens comme LaCapra soulignent que 

les expériences traumatiques bouleversent l’identité du sujet et génèrent des lacunes 

existentielles impossibles à combler par une simple narration:  

 

La indecibilidad y la différance no regulada están vinculadas con la transferencia 

y predominan en el trauma y en el acting out postraumático, situaciones en las 

que el pasado nos acosa y nos posee, de modo que nos vemos entrampados en la 

repetición compulsiva. (LaCapra, 2005: 45) 

 

De leur côté, Laplanche et Pontalis (2004) définissent le traumatisme comme un 

“acontecimiento de la vida del sujeto caracterizado por su intensidad, la incapacidad del 

sujeto de responder a él adecuadamente y el trastorno y los efectos patógenos duraderos 

que provoca en la organización psíquica” (471). C’est précisément dans cette logique que 

s’inscrit la réaction de la mère et des tantes de la narratrice. L’exil et la perte du grand-

père ne sont pas seulement des événements marquants de leur passé; ils constituent une 

blessure béante qu’il serait insupportable de rouvrir. Ainsi, lorsque la narratrice insiste 

pour raviver ces souvenirs et exhumer ce passé douloureux, elle se heurte à une forme 

d’incompréhension et de rejet. Le fossé entre les générations devient alors manifeste: 

 

Sidération. Elles ne comprennent vraiment pas pourquoi j’insiste. Qu’est-ce que 

cela peut bien faire? La famille dut partir, voilà tout. Pour elles, je ne fais que 

remuer du chagrin. À quoi bon? Pourquoi évoquer ce qui est intolérable? Je ne 

me rends pas compte à quel point c’est douloureux, pour elles, de parler de cet 

exil (…) 

“¡Pues porque era muy difícil!” 

Soupirs, yeux au ciel. “Mais qu’est-ce que tu cherches, à la fin?”, crie le regard 

de ma mère. (Ávila, 2021: 11) 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

456 

 

 

Ce passage met en lumière un conflit générationnel quant à la manière d’aborder 

l’exil. Tandis que la narratrice éprouve le besoin viscéral de comprendre et d’inscrire son 

identité dans une histoire familiale reconstruite, ses aînées perçoivent cette démarche 

comme une intrusion inutile dans un passé qu’elles ont tout fait pour oublier. Pour elles, 

l’exil est une plaie refermée, un fardeau dont il vaut mieux ne pas rouvrir les cicatrices. 

Cette posture se traduit à travers l’emploi d’une formulation impersonnelle –la famille 

dut partir– qui gomme toute dimension subjective et émotionnelle, réduisant l’événement 

à un simple fait historique dépourvu de conséquences individuelles. La fatigue 

émotionnelle des exilé·e·s transparaît dans les soupirs et les regards fuyants face à 

l’insistance de la narratrice. Le malaise est palpable: à travers cette confrontation, se 

dessine une mémoire fracturée, où le silence devient un mode de survie pour les uns et un 

mur infranchissable pour les autres. La quête identitaire de la narratrice se heurte à une 

double résistance: non seulement celle de ses proches, qui refusent de réveiller un passé 

douloureux, mais aussi celle du traumatisme lui-même, qui, en refusant d’être verbalisé, 

empêche toute transmission fluide de l’histoire familiale. Cette tension entre oubli et 

mémoire, entre silence et témoignage, illustre l’impact durable et profondément intime 

de l’exil sur plusieurs générations. 

Des auteurs tels que Leon et Rebeca Grinberg (1984) considèrent que des 

situations prolongées comme l’exil ou la migration peuvent être qualifiées des 

“traumatismos acumulativos o de tensión, con reacciones no siempre ruidosas y 

aparentes, pero de efectos profundos y duraderos” (24). Ces derniers se caractérisent par 

des réactions qui ne sont pas toujours immédiatement visibles, mais qui exercent une 

charge émotionnelle profonde et durable, affectant non seulement les individus 

directement concernés, mais aussi les générations suivantes. Dès lors, l’exil ne saurait 

être réduit à une simple migration géographique; il constitue une expérience existentielle 

marquée par une perte irrémédiable, un déracinement identitaire et des conséquences 

psychiques d’une ampleur considérable. Dans ce roman, la narratrice exprime avec 

douleur la manière dont l’exil a marqué sa mère, la réduisant au mutisme et à une angoisse 

constante. Le traumatisme dont elle souffre est décrit à travers une puissante analogie 

avec le célèbre tableau Guernica de Picasso: “en écrivant ces lignes, le cheval du 

Guernica de Picasso m’apparaît. Cheval terrifié, regardant le ciel zébré par les bombes 

qui s’abattent sur la ville. Maman, te voici cheval. La terreur t’enchaîne au silence. Elle 

s’agite de plus en plus” (Ávila, 2012: 12). Cette comparaison avec le cheval hurlant de 

Picasso met en évidence l’intensité du traumatisme et l’impuissance face à la violence. 

En associant de cette manière la figure maternelle à un symbole universel de la souffrance 

causée par la guerre, la narratrice souligne à quel point l’expérience de l’exil est 

indissociable de la peur et de la douleur héritées du passé. Plus encore, cette souffrance 

ne s’exprime pas seulement dans la mémoire individuelle, mais elle se transmet 

silencieusement à travers les générations, illustrant ce que Marianne Hirsch (2012) 

appelle la postmémoire, c’est-à-dire l’impact profond des expériences traumatiques sur 

les descendants de ceux qui les ont vécues: “posmemoria describe la relación que la 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme… 

457 

 

‘generación de después’ mantiene con el trauma personal, colectivo y cultural de los que 

estuvieron antes – con las experiencias que ‘recuerdan’ solo mediante las historias, 

imágenes y comportamientos que los rodeaban durante la infancia” (apud O’Donoghue, 

2019: 14). 

D’un point de vue psychanalytique, la conséquence majeure de ce type 

d’expérience est un profond sentiment d’abandon, que l’on peut analyser à travers le 

modèle du traumatisme de la naissance proposé par Otto Rank (1991). Selon cette théorie, 

la séparation d’avec la mère constitue la première expérience de détresse et de 

déracinement pour l’être humain. Dans le cas de l’exil, cette rupture s’opère sur plusieurs 

niveaux: d’abord, l’Espagne, perçue comme une mère patrie, cesse d’être un refuge 

protecteur pour devenir un territoire hostile; après, la perte du père –fusillé par les 

franquistes– crée une fracture irrémédiable au sein du noyau familial. Cette double perte, 

à la fois géographique et symbolique, fragilise encore davantage les survivants, les 

condamnant à une quête identitaire marquée par le vide et le silence. Ce vide est d’autant 

plus manifeste lorsque la narratrice comprend enfin la véritable raison de l’exil familial. 

Il ne s’agissait pas simplement d’une fuite dictée par des considérations politiques, mais 

bien d’un impératif de survie dans une société qui les a marqués d’un stigmate indélébile: 

 

Voilà, je l’ai ma réponse. Stigmatisés du rouge de la République, orphelins 

coupables d’être les enfants d’un rojo. Seul l’exil leur tendait les bras. Il n’y avait 

plus rien là-bas qui les retenait. À Tarancón, il n’y avait plus que chagrin et 

poussière, mauvais regards, menaces, insultes. Fuir pour survivre, matériellement 

en faisant du marché noir mais aussi psychologiquement: échapper au désastre. 

Fuir pour ne pas se noyer dans le néant. (Ávila, 2021: 12) 

 

À travers cette évocation de Tarancón comme un espace de désolation, peuplé de 

regards hostiles et de menaces implicites, le texte illustre avec force la manière dont la 

répression franquiste ne se limitait pas aux persécutions physiques: elle s’exerçait aussi 

par le biais d’une exclusion sociale, reléguant les familles républicaines au statut de 

parias. En d’autres termes, l’exil ne fut pas seulement une conséquence de la guerre civile; 

il fut également une nécessité vitale face à une société qui, loin de pardonner, perpétuait 

l’opprobre sur les survivant·e·s. 

Par ailleurs, il convient de souligner que ce silence hérité du traumatisme 

individuel se trouve renforcé par une dynamique plus large de censure et d’effacement 

orchestrée par la dictature. Comme l’indique Sánchez (2010), le contrôle de la mémoire 

officielle a conduit à la disparition des exilés du discours historiographique pendant de 

nombreuses décennies et, de ce fait, “la memoria se ha dotado así de una ejemplaridad 

que la ha hecho susceptible de mostrar los errores pretéritos y de, consecuentemente, 

convertirse en magisterio destinado a no olvidarlos” (24). Ce phénomène d’amnésie 

imposée a été particulièrement étudié par Fernando Larraz (2010), qui met en évidence le 

triple mécanisme d’incommunication qui s’est installé: l’imposition du silence, la 

manipulation des faits et la normalisation de l’oubli. L’exil est de ce fait relégué au rang 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

458 

 

d’un non-dit, une blessure ouverte que ni l’histoire officielle ni la mémoire collective ne 

parviennent à reconnaître pleinement. Or, malgré les efforts déployés pour restaurer cette 

mémoire, cette situation perdure encore aujourd’hui sous de nombreuses formes. Comme 

le souligne Colmeiro (2005): 

 

La incomodidad con el pasado, manifiesta en el malestar originado por los 

rebrotes ocasiones de la memoria histórica, revela una sociedad que todavía no 

ha sido capaz de ajustar cuentas con su propio pasado. Las instituciones 

encargadas de preservar la memoria del pasado no fomentan la memoria viva, los 

planes de estudio oficiales pasan de puntillas por la historia reciente, y la clase 

política no es capaz de llegar siquiera a un consenso sobre la significación del 

pasado. (24) 

 

Dans ce sens, Ignacio Fernández de Mata (2006) définit comme une “comunidad 

de dolor” (10) ce silence imposé dans lequel se réfugient les familles victimes du 

franquisme. En effet, ce conflit entre mémoire et oubli, entre la nécessité de reconstruire 

et la résistance au souvenir, se trouve au cœur du processus de transmission 

intergénérationnelle du trauma. L’œuvre d’Ávila illustre précisément ce phénomène en 

incarnant la postmémoire au sens où l’entend Hirsch (2012): son identité s’est façonnée 

autour des traces du trauma familial, bien qu’elle n’ait pas été témoin direct de l’exil. 

Dans sa quête pour combler les vides de l’histoire, elle se heurte au silence de ceux qui 

l’ont vécu, mais qui ont choisi d’oublier pour survivre. Les descendant·e·s n’héritent pas 

seulement d’un legs de silence, mais aussi de l’inquiétude propre à une identité 

fragmentée, marquée par l’absence et une douleur souterraine. Ils ne portent pas en eux 

le trauma de manière directe et, par conséquent, on ne peut pas parler d’une transmission 

du trauma en tant que telle ni de ses effets immédiats. Comme l’indique O’Donoghue 

(2019) en évoquant le concept de postmémoire, celle-ci ne peut être assimilée à un 

trauma: “describe un anhelo de volver a conectar con el pasado. A diferencia del trauma, 

el proceso que describe Hirsch no es un impulso de evitar ni una incapacidad de enfrentar 

una experiencia debilitadora, sino precisamente el deseo de abrazarla” (15-16). Ce que 

ressentent les descendant·e·s, c’est le poids des conséquences du trauma sur leurs 

proches. Ils perçoivent un manque, un vide qui les pousse à chercher des réponses. 

Cependant, malgré les nombreux silences, la mémoire de l’exil n’est pas 

monolithique: elle s’articule comme un réseau complexe de rituels, d’espaces et de récits 

fragmentés qui assurent la transmission intergénérationnelle du passé. Les enfants des 

exilé·e·s, socialisé·e·s dans un environnement différent de celui de leurs parents, ne 

reçoivent pas directement ces contenus mémoriels. À la place, “ils ‘bricolent’, comme le 

dirait Levi-Strauss (La pensé sauvage) et s’approprient au contraire ces élements, afin de 

les constituer en une mémoire agissante, fondement identitaire, qui est proprement leur” 

(Jedlicki, 2001: 603). Ainsi, le passé cesse d’être un legs passif et devient un outil d’auto-

exploration. Dans cette dynamique, Boos (2017) compare le travail mémoriel à une 

excavation: le temps dépose des strates de vécu qui recouvrent les histoires antérieures, 

et les exhumer demande de la patience. Il écrit: “la historia está escondida en filones, bajo 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme… 

459 

 

todas las capas de vivencia que las generaciones fueron depositando, intencionadamente 

o no” (Boos, 2017: 187). Exhumer ce passé est une entreprise délicate qui nécessite de 

surmonter la résistance d’un sous-sol chargé de douleurs enfouies. Une des conséquences 

les plus fréquentes de cette transmission lacunaire est l’incertitude entourant la figure des 

disparu·e·s. Les souvenirs transmis sont souvent marqués par l’imprécision et le mutisme, 

dessinant “una imagen difusa oculta tras silencios desgarradores, gestos amargos y relatos 

imprecisos” (Aragüete-Toribio, 2021: 131). Pourtant, même en l’absence de mots 

explicites, diverses formes de communication affective servent de pont vers le passé, car 

elles, “dan pie a la pulsión de muchos familiares por aprehender los trazos de un pasado 

elusivo” (2021: 132). Dans Chagrin d’Espagne, la narratrice expérimente cette 

transmission de manière intuitive en écoutant le récit de sa tante Tina sur la force 

symbolique de son père au milieu de l’horreur. La figure paternelle acquiert une 

dimension mythique, devenant un refuge protecteur au sein du chaos et de la destruction. 

L’auteure s’interroge alors sur la signification de cette confidence: 

 

Est-ce un hasard si Tina a prononcé ces mots en ma présence? Qu’est-ce que je 

porte en moi qui lui rappelle son père? Suis-je sa nièce o usa toute petite sœur? 

Une fois de plus, je me sens dépositaire d’une parole que personne n’entend, moi, 

“la francesa”. Les frontières ne sont peut-être pas là où l’on croit. Les humains 

les tracent mais les âmes les ignorent. (Ávila, 2021: 17) 

 

Cette réflexion souligne son rôle en tant que dépositaire d’une mémoire que 

d’autres cherchent à oublier. Elle se reconnaît comme étrangère –la francesa– mais aussi 

comme un canal par lequel le passé refait surface. La métaphore des frontières prend ici 

une signification profonde: alors que les divisions nationales sont imposées par les 

personnes, les liens émotionnels et spirituels les transcendent. Ávila perçoit alors que sa 

quête est plus profonde qu’elle ne l’imaginait: “Pourquoi moi? A-t-elle senti que je 

creusais la terre à la recherche de mes racines espagnoles?” (Ávila, 2021: 18). Le choix 

du verbe creuser suggère une quête qui dépasse l’intellect: elle est viscérale, physique, 

comme si remuer la terre pouvait lui permettre de retrouver les racines arrachées par 

l’exil. Cette image se renforce dans l’évocation poétique d’Avelino comme un arbre 

déraciné, symbole de la brutalité de l’exil et de la violence politique: 

 

Avelino, c’est l’arbre déraciné, froidement. Avelino, mon arbre, tes racines 

arrachées laissèrent tes enfants orphelins et désorientés. Ce 3 juin 1939, la 

mitraille des fusils pulvérisa vos vies. Elles basculèrent inexorablement dans la 

nuit de l’opprobre. Leurs vies perdirent leurs attaches. (Ávila, 2021: 18) 

 

L’image de l’arbre ancre l’identité dans l’histoire familiale et la terre d’origine. 

En exécutant Avelino, ce n’est pas seulement un homme qu’on a fauché: c’est toute une 

lignée qui a été déracinée, condamnée à l’incertitude d’un avenir sans attaches. La 

narratrice, en ravivant cette mémoire, tente d’inverser ce déracinement. Son parcours 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

460 

 

s’annonce comme une lutte ardue, une enquête intime et historique qui aura d’importantes 

répercussions identitaires, comme nous le verrons par la suite. 

 

 

3. Le voyage en Espagne: exploration et reconstruction 

 

Le voyage entrepris par la narratrice à la recherche des restes de son grand-père 

se transforme en une métaphore initiatique, une traversée qui dépasse le simple 

déplacement géographique pour devenir un périple spirituel et émotionnel. Comme 

l’indique María Zambrano, ce type d’errance permet d’affronter les blessures du passé 

afin d’atteindre une forme de purification à travers l’action: 

 

Despertar, sin dejar de soñarnos, sería tener un sueño lúcido. Es el ansia que se 

padece y que se está a punto de lograr en ciertos momentos de la historia –

individual o colectiva– cuando un pueblo despierta soñándose, cuando despierta 

porque su ensueño –su proyecto– se lo exige, le exige conocerse; conocer su 

pasado, liquidar las amarguras que guarda en su memoria, poner al descubierto 

las llagas escondidas, realizar una acción que es a la par una confesión, 

‘purificarse’, haciendo. (Zambrano, 1998: 71) 

 

Ce désir de guérison et de compréhension se traduit chez Ávila par une volonté 

inébranlable de retrouver la trace de son grand-père, malgré l'absence de registres dans 

les archives municipales de Tarancón. Loin de se laisser décourager par le vide 

documentaire et l’inertie administrative, elle persiste dans sa quête, qui prend la forme 

d’une aventure intérieure autant que d’un déplacement physique. À travers des images 

poétiques et des références littéraires, elle exprime la portée symbolique de ce voyage: 

“Le Dernier Jour d’un condamné, comme bréviaire (…) Décollage imminent” (Ávila, 

2021: 39). L’allusion au texte de Victor Hugo n’est pas anodine: elle évoque l’idée d’un 

passage inéluctable vers un destin incertain, où la narratrice assume le rôle de celle qui 

cherche à se réconcilier avec un passé douloureux. Son séjour à Tarancón intensifie cette 

impression d’errance à travers le temps. Elle compare son expérience à “un roman de 

Modiano où déambulent des personnages fantomatiques en quête de traces d’un passé à 

jamais disparu” (Ávila, 2021: 39-40). Les figures du passé se superposent aux silhouettes 

du présent, créant une atmosphère de flottement temporel. La narratrice projette 

inconsciemment son histoire sur le visage des femmes qu’elle croise, dans l’espoir d’y 

trouver une résonance familiale, une trace de son origine. Cette quête conduit à une scène-

clé de réflexion identitaire lorsqu’elle se confronte à son propre reflet: “Mon reflet dans 

la glace des toilettes. Qui es-tu, toi? (…) La recherche me change” (Ávila, 2021: 40). 

L’image du miroir cristallise ce moment de transformation: en fouillant les empreintes 

laissées par son grand-père, elle se découvre elle-même. Dès lors, son voyage n’est plus 

seulement un retour vers le passé, mais un mouvement de construction de soi, un 

processus où la quête de l’autre devient une exploration intérieure. Ce phénomène 

d’introspection par le voyage rejoint l’idée de Duroux (2015) selon laquelle le 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme… 

461 

 

déplacement peut être un acte “de reviviscencia, más allá del tiempo” (45). Ce retour vers 

le passé, motivé par le besoin de restaurer les liens familiaux et l’identité, traduit un 

mouvement profond d’auto-exploration, où la poétique du voyage transcende les 

frontières du tangible. Comme l’explique Azema (2023), “el viaje es el lugar de la 

alteridad: partir es acceder a nuevos paisajes mentales, es abrir puertas inéditas en sí” 

(105). À Tarancón, cette altérité prend une dimension particulièrement forte: l’arrivée de 

la narratrice et son immersion dans cet espace inconnu prennent des allures de rite de 

passage. Dans la solitude de sa chambre d’hôtel, elle contemple “un terrain vague où un 

pan de mur en briques a survécu au temps” (Ávila, 2021: 41). Cette ruine urbaine devient 

une métaphore puissante des vestiges du passé qu’elle tente de retrouver. L’image rejoint 

le concept bachelardien de “la inmensidad de lo íntimo” (Azema, 2023: 165), où l’espace 

extérieur et l’espace intérieur fusionnent pour créer un territoire personnel et symbolique. 

Ce dialogue constant entre l’environnement et l’état intérieur de la narratrice atteint son 

apogée dans ses errances nocturnes. À 4h30 du matin, incapable de rester immobile, elle 

ressent un besoin irrépressible de parcourir les rues: “Je ne peux rester dans cette chambre 

si proche de la rue où habitaient Avelino et sa famille (…) Je suis en route” (Ávila, 2021: 

42). Ce mouvement nocturne, baigné de silence et de solitude, symbolise sa quête de 

clarté, de connexion avec les traces de son grand-père. Même si elle admet que “il ne reste 

plus grand-chose derrière ce mur” (Ávila, 2021: 42), elle accorde au simple fait de 

marcher une valeur essentielle: c’est un geste de réappropriation du passé, une manière 

d’inscrire son corps dans le sillage d’une mémoire presque effacée. 

Un autre facteur déterminant est le temps, perçu comme un élément malléable et 

subjectif, décrit comme “le temps des rêves labyrinthiques où l’on cherche indéfiniment 

quelque chose qui sans cesse se dérobe” (Ávila, 2021: 51). Cette temporalité suspendue, 

qui combine la dimension historique avec l’intime, renforce l’idée que le voyage est un 

processus initiatique: “Te chercher ici est une initiation” (Ávila, 2021: 51). La quête 

d’Avelino implique non seulement la récupération de la mémoire familiale, mais aussi 

une renaissance à travers la confrontation avec les blessures du passé. À ce sujet, Quijano 

Velasco (2011) observe que “las localidades geográficas son el escenario a partir del cual 

los narradores pueden construir su identidad como descendientes de exiliados”. À 

Tarancón, pour la première fois, elle est reconnue comme “la petite-fille d’Avelino 

Gómez Morillas” (Ávila, 2021: 41), une reconnaissance qui défie des décennies de silence 

et d’oppression. Cette affirmation de son lignage, plus qu’un simple acte social, constitue 

une étape décisive dans son processus d’autodéfinition en tant qu’héritière d’une histoire 

complexe. 

D’autre part, l’affrontement de la protagoniste avec le pacte social de silence 

imposé après la dictature constitue un enjeu central du récit. Ce silence, loin d’être une 

simple absence de parole, perpétue la victoire symbolique des vainqueurs et légitime 

l’oubli en effaçant toute trace de violence. Ávila entreprend un exercice critique de 

conjugaison qui culmine dans un cri de révolte contre l’amnésie imposée: “SI, PASA 

ALGO” (Ávila, 2021: 30). Ce cri, à la fois personnel et collectif, ne se limite pas à une 

dénonciation; il se veut un acte de rupture avec l’oubli consenti et une exigence de 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

462 

 

mémoire et de justice. Comme le souligne Colmeiro (2005), la transition démocratique 

espagnole “ha venido a ocupar el lugar histórico preferencial en la memoria colectiva, 

como nuevo mito fundacional sobre el que se ha construido el presente, borrando 

efectivamente los rastros del pasado y con ello una pieza fundamental de nuestra identidad 

histórica” (25). La mémoire officielle, en exaltant la réconciliation au détriment de la 

vérité, a enterré une partie essentielle de l’histoire, contribuant à prolonger l’effacement 

des disparus. 

Parmi les stratégies de cette répression prolongée, l’absence même des corps joue 

un rôle fondamental, comme l’explique Aragüete-Toribio (2021): “la búsqueda fallida de 

los cuerpos constituye otra manifestación de una estrategia represiva de largo alcance, 

cuyas consecuencias se materializan mediante la ausencia irreversible del cadáver de la 

víctima” (124). La disparition des restes des fusillés empêche toute inscription matérielle 

de la violence dans le paysage historique, compliquant le processus de reconnaissance et 

de deuil. L’auteure met en lumière les nombreux obstacles auxquels se heurte cette 

récupération: falsifications et omissions dans les archives officielles, absence d’une 

politique nationale d’accès aux documents, disparition progressive des témoins directs et 

indirects, et surtout, l’impossibilité d’accéder aux fosses communes. La sépulture 

d’Avelino Gómez Morillas, le grand-père de la narratrice, incarne cette violence 

institutionnelle: sa fosse se trouve aujourd’hui sous un cimetière bâti sans que les familles 

n’aient été averties, qui se voient refuser toute chance de récupérer les corps. L’absence 

du corps d’Avelino devient dès lors un double effacement: enseveli sous la terre et sous 

la négligence administrative, son existence est niée, réduite à un oubli imposé qui 

prolonge la répression franquiste. 

Ávila met en lumière le double mépris subi par les victimes: exécutées sans procès 

ni pitié, puis abandonnées dans des fosses communes où elles partagent leur dernier repos 

avec ceux que le régime considérait comme des “inachevés” ou des “indésirables” –

suicidés, enfants morts-nés, fœtus issus de fausses couches. Ce traitement ne se limite pas 

à une humiliation post-mortem: il s’agit d’un acte de déshumanisation totale, comme le 

montre ce passage saisissant: 

 

Ils sont fusillés. C’est simple, net, radical. Leurs corps seront jetés dans la fosse 

commune du cimetière où sont enterrés les suicidés, les enfants morts Avant leur 

baptême et des foetus liés à des fausses couches. Tu gis donc avec les réprouvés 

et les “non-aboutis”, les “sans-forme”. Tes camarades et toi vous n’êtes rien. Vous 

n’avez jamais existé. De pauvres cadavres abandonnés. (Ávila, 2021: 54) 

 

L’absence de sépulture renforce l’effacement institutionnel: les familles sont 

privées du droit au deuil et de la possibilité de reconstruire leur mémoire. Ce vide, bien 

plus qu’un manque, est une arme de répression qui vise à effacer jusqu’à la trace du crime, 

prolongeant la stratégie franquiste d’invisibilisation des victimes. En réponse à cette 

absence, la narratrice cherche à redonner un visage et une présence à son grand-père, à 

travers un processus de réinscription mémorielle. Dans cette quête, elle convoque 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme… 

463 

 

l’imaginaire pictural, notamment El tres de mayo de Francisco de Goya. L’homme à la 

chemise blanche, les bras en croix, devient une figure de résistance qui, par la lumière qui 

l’entoure, transcende la violence et impose sa mémoire à l’histoire: 

 

Je pensé au Tres de mayo de Goya avec l’homme à la chemise blanche, les bras 

en croix. L’intensité de son regard déchire la nuit qui l’entoure. La lumière, qui 

jaillit du fusil tenu par le soldat qui l’abat, l’irradie. “Déjà”, songe ce héros 

anonyme de Goya, résistant contre l’invasion napoléonienne. “Pourquoi?”, 

songea peut-être Avelino, fase au peloton d’exécution. Mes pas dans tes pas, 

l’Absent. Les rues que tu connaissais depuis l’enfance, je les ai parcourues. 

(Ávila, 2021: 58-59) 

 

Ce parallélisme entre Avelino et le héros goyesque souligne à la fois l’injustice de 

l’exécution et la résistance du souvenir à travers le temps. L’acte de recherche menée par 

sa petite-fille devient un combat contre l’oubli, une tentative de réinscrire son nom et son 

existence dans la mémoire collective. 

L’inhumation des morts est un droit aussi ancien que sacré. Déjà dans l’Iliade, le 

refus d’Achille de rendre le corps d’Hector à sa famille est perçu comme une 

transgression des lois divines. Lorsque Priam supplie les dieux d’intervenir, ils 

convainquent Achille de restituer le corps et d’accorder aux Troyens le temps nécessaire 

pour lui rendre les honneurs funéraires. À travers ce mythe, se dessine une leçon 

universelle: la sépulture n’est pas un simple rite, mais un acte fondamental de 

reconnaissance et de justice. Refuser aux disparu·e·s une sépulture digne revient à leur 

nier leur humanité même. Comme le souligne Guillermo Altares (2023), la privation de 

ce droit constitue una transgression à “una de las normas más antiguas y justas de nuestro 

mundo”. Face à l’impossibilité de récupérer le corps d’Avelino, la narratrice trouve une 

autre manière de lui rendre hommage. Dans la scène finale, elle s’assoit auprès de la stèle 

commémorative des fusillés, un geste qui, au-delà du recueillement, symbolise une 

reconnexion profonde avec ses racines. Ce moment clôt un voyage où mémoire, quête 

identitaire et transmission familiale s’entrelacent. Suivre les pas d’Avelino ne signifie pas 

seulement retracer son histoire; c’est aussi un acte de libération, une manière d’inscrire 

son absence dans la mémoire vivante: 

 

Ce voyage dénoue les fils insidieux du silence et libère mon coeur. Toute ma 

famille maternelle est née à Tarancón. J’ai décidé que mes racines sont ici car 

c’est toi, Avelino, qui despuis le debut de ma vie, as guidé mes pas. Tu existáis à 

travers les mots de chagrín de ma mère, toi, mon grand-père de mots. Mais tu 

étais là, à jamais. (Ávila, 2021: 59) 

 

L’exploration menée par Ávila aboutit à une revendication identitaire où 

l’appartenance ne se définit pas uniquement par un lieu géographique, mais aussi par la 

mémoire et les silences partagés. Le voyage, à la fois physique, émotionnel et symbolique, 

constitue une tentative de restaurer une continuité brisée par l’oubli et la violence. Rendre 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

464 

 

hommage aux mort·e·s, c’est non seulement un acte personnel, mais aussi un geste 

collectif qui restitue à la communauté familiale et historique le fil de son histoire. 

L’écriture devient alors un espace de résistance où l’absence cesse d’être une disparition 

pour se transformer en une présence vivante au sein de la mémoire. 

 

 

4. L’écriture, un acte de résistance 

 

Dans La agonía de Europa (2000), María Zambrano affirme que l’histoire du 

continent ne peut être racontée sans se transformer en une plainte ou en une confusion. 

La violence de cette époque a laissé une blessure profonde dans la mémoire collective, 

entravant l’expression et la transmission du passé. Pourtant, ce “estallido del corazón” 

(Zambrano, 2000: 43) auquel la philosophe fait référence est bien plus qu’un simple acte 

de douleur: elle constitue également la première étape vers l’émergence de la parole et, 

avec elle, la possibilité de reconstruction et de sens. 

Ce processus est au cœur du roman d’Ávila, où l’écriture n’apparaît pas 

immédiatement, mais résulte d’un voyage introspectif et d’une enquête que la 

protagoniste entreprend pour reconstituer l’histoire de sa famille. Dans cette quête, elle 

se heurte à la douleur du passé et traverse une phase de mutisme provoquée par un choc 

émotionnel profond. Ce n’est qu’à l’issue de ce parcours que l’écriture se révèle comme 

un outil de guérison et de reconstruction. Cette évolution fait écho à la théorie du trauma 

développée par LaCapra, qui distingue trois étapes essentielles dans le travail de mémoire: 

d’abord le acting out, où la répétition émotionnelle submerge l’individu; ensuite, arrive 

une phase de révision incessante des faits et des sentiments éprouvés; enfin, c’est le 

moment de l’élaboration qui permet de donner un sens à l’expérience et d’avancer: “con 

frecuencia, se considera que escribir el trauma es ponerlo en acto, lo que a veces implica 

igualarlo al acting out en el discurso performativo o el quehacer artístico” (LaCapra, 

2005: 192). 

Dans le roman, la narratrice passe précisément par ces trois stades: d’abord, la 

découverte du destin tragique de son grand-père la bouleverse, l’enfermant dans une 

souffrance brute qui correspond au acting out. Ensuite, elle entreprend une relecture 

minutieuse des événements et des émotions liés à cette découverte. Enfin, elle parvient à 

la phase d’élaboration en transformant cette expérience en récit, lui conférant un sens 

narratif et une portée mémorielle. 

La première manifestation tangible de cette progression apparaît lorsqu’elle est 

interviewée par un journaliste et verbalise pour la première fois ce qui, jusqu’alors, n’avait 

été qu’un amas de silences familiaux. Elle découvre alors, presque avec stupeur, qu’elle 

a trouvé sa voix: “j’ai trouvé ma voix, moi la-sans voix. La douleur muette roule en mots 

et dévale les pentes de mon histoire lointaine, là-bas à Tarancón” (Ávila, 2021: 71). Cet 

instant de révélation rejoint la réflexion de Salamanca Merino (1985) sur la littérature 

testimoniale, qui constitue à la fois une thérapie cathartique et un instrument 

d’exploration de la vérité historique. Le témoignage de la narratrice dépasse le simple 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme… 

465 

 

soulagement personnel: il devient un acte de revendication de la mémoire de son grand-

père et, par extension, de toutes les victimes de l’exil. Par ce processus, le récit individuel 

acquiert une dimension collective, offrant une reconnaissance à des voix longtemps 

étouffées par l’oubli et la censure. Mais au-delà de cette fonction mémorielle, l’écriture 

répond également à un impératif identitaire. Pour la narratrice, raconter l’histoire 

d’Avelino signifie inévitablement écrire sur elle-même. Comme l’affirme Simón (2012), 

la valeur cognitive du témoignage réside dans son pouvoir de réappropriation du passé et 

dans la possibilité de lui conférer une nouvelle signification. Cette prise de conscience se 

manifeste explicitement lorsque la narratrice explique que “le plus difficile, peut-être, est 

de donner une fin à cette histoire d’Avelino qui est aussi la mienne. Est-ce réellement 

possible? Où s’arrête la sienne et où commence la mienne? Mon histoire naît de la sienne, 

c’est certain” (Ávila, 2021: 73). Loin d’être un processus linéaire ou achevé, l’acte 

d’écrire s’impose donc comme une entreprise perpétuelle de réécriture, une quête 

incessante de sens. En cela, il s’inscrit dans une forme de résistance contre l’oubli et la 

dépossession mémorielle. Comme le souligne Cyrulnik (2000): “le récit est un travail sur 

l’émotion. Après l’avoir raconté, on éprouve autrement le drame inscrit dans la 

mémoire” (225). 

Cette transformation émotionnelle se matérialise pleinement dans l’aboutissement 

du parcours d’Ávila. Après un long travail de recherche et d’écriture, elle parvient à 

restaurer symboliquement une lignée familiale brisée par la violence franquiste: “aux 

grands-parents peuvent désormais succéder les parents puis les petits-enfants et, enfin, les 

descendants. La lignée nous accueille, à présent, nous tous, ta famille” (Ávila, 2021: 74). 

Ainsi, en redonnant une voix à Avelino, la narratrice tisse à nouveau un lien familial, 

réhabilitant une mémoire occultée par la répression politique. Loin d’être figé dans la 

douleur, son témoignage s’inscrit dans un acte de transmission intergénérationnelle, où le 

trauma ne détient pas le dernier mot. L’écriture devient alors un acte de mémoire et de 

justice symbolique, un pont entre le passé et l’avenir, une parole qui, enfin, triomphe du 

silence. 

Enfin, il convient d’approfondir la question fondamentale du choix de la langue 

de la narration, surtout lorsqu’il s’agit d’une fille d’exilés dont l’identité se construit à 

travers deux langues. Comme l’explique Molina, “l’expérience de l’exil –exil forcé ou 

exil volontaire– place tout particulièrement l’écrivain à la frontière des langues” (Molina, 

2007: 117). Dans cet espace liminaire, le castillan apparaît comme la langue de la 

mémoire familiale et des émotions profondes, tandis que le français symbolise 

l’intégration sociale et l’inscription dans l’espace public. 

Cette dichotomie est perceptible dans le récit d’Ávila, où le français est décrit 

comme “un refuge, une grotte que le malheur familial n’atteint pas” (Ávila, 2021: 66). 

Autrement dit, une langue protectrice, un territoire neutre permettant d’évoquer l’histoire 

de son grand-père sans être submergée par le poids émotionnel qu’impliquerait l’usage 

de l’espagnol. Cette séparation entre les langues reflète une forme de survie psychique, 

où chacune assume un rôle distinct dans la construction identitaire de la narratrice. Bien 

que l’espagnol soit la première langue qu’elle a entendue, elle ne le considère pas comme 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

466 

 

sa langue maternelle à proprement parler. Ces deux langues ont toujours coexisté dans sa 

vie, traduisant des mondes apparemment inconciliables. Le castillan résonne dans la 

sphère privée, imprégné de l’expérience familiale de l’exil et de la violence franquiste, 

tandis que le français domine l’espace scolaire, associé à des codes de langage plus 

modérés et à une stabilité institutionnelle. Cependant, ce bilinguisme, loin d’être une 

fracture, constitue également une richesse. Il nourrit son écriture et devient un vecteur de 

réconciliation entre deux mémoires historiques. Comme dans le mythe platonicien de 

l’androgyne, la narratrice perçoit ces deux langues comme “moitiés distinctes mais 

complémentaires” (Ávila, 2021: 67). Ainsi, le français adoucit les blessures que porte 

l’espagnol, offrant une synthèse linguistique et culturelle qui dépasse l’opposition entre 

langue de l’exil et langue de l’intégration. 

Loin d’être un simple choix pragmatique, l’utilisation du français pour écrire cette 

histoire révèle donc un processus plus profond: celui d’une tentative de dépassement du 

trauma, où le récit devient un lieu de médiation entre deux identités en tension. Dans cet 

entre-deux linguistique, la narratrice forge une voix unique, capable de traduire à la fois 

la douleur du passé et l’ancrage dans un présent où mémoire individuelle et mémoire 

collective se rejoignent. 

 

 

5. Conclusion 

 

L’étude de Chagrin d’Espagne (2021) nous a permis de dégager des conclusions 

significatives sur les différences générationnelles dans l’intégration du passé au sein de 

l’histoire familiale, ainsi que sur le rôle du voyage dans la reconstruction d’une mémoire 

fragmentée et ses implications sur l’identité de la protagoniste. 

En ce qui concerne la mémoire des exilés et celle de leurs descendants, un 

contraste fondamental se dessine: tandis que la première est marquée par le traumatisme, 

la souffrance et l’impossibilité du retour, la seconde est médiatisée par la distance 

temporelle et le silence. Pour les descendant·e·s, l’héritage familial apparaît comme une 

mosaïque incomplète, ponctué de vides et de récits fragmentaires. Dans ce contexte, la 

quête identitaire devient une nécessité pressante: reconstruire un passé occulté ou nié 

constitue un acte de restitution, à la fois personnel et collectif, qui permet de donner un 

sens à l’existence propre et à l’héritage reçu. 

Le voyage, dans ce processus, acquiert une dimension symbolique qui dépasse la 

simple expérience physique du déplacement. D’abord, il s’érige en rite initiatique, en outil 

de connaissance de soi permettant à la protagoniste d’affronter le passé et de guérir ses 

blessures. Comme l’explique Azema, “el viaje crea una ida y vuelta de uno hacia el otro, 

y une estos dos espacios hasta confundirlos y no formar más que uno” (Azema, 2023: 

165). En parcourant ce chemin, Ávila ne se contente pas de reconstruire son histoire 

familiale; elle reconfigure également son identité, établissant une continuité entre son 

présent et ses racines. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme… 

467 

 

Ensuite, le voyage fonctionne comme un acte de réparation symbolique. La 

narratrice ne se limite pas d’arpenter les lieux physiques de Tarancón, mais entreprend 

une traversée intérieure où le passé de son grand-père se mêle aux souvenirs de sa mère 

et aux signes du paysage. Plus qu’un simple retour aux origines, ce voyage devient un 

processus de redéfinition, une occasion de donner du sens à l’inachevé et de renouer les 

liens brisés par l’exil et la violence politique. Dans cette trajectoire, la protagoniste cesse 

d’être une héritière passive de la mémoire familiale pour en devenir la porteuse active, le 

pont entre les générations. 

Enfin, ce parcours aboutit à la découverte d’une voix narrative propre, peut-être 

l’aboutissement le plus fondamental du voyage. Dans son effort pour reconstruire 

l’histoire d’Avelino et lever le voile du silence qui l’entoure, la narratrice finit par se 

révéler à elle-même. Sa voix ne se limite plus à se souvenir; elle affirme, elle revendique, 

elle ne se contente plus d’être témoin, elle devient le sujet même du récit. L’écriture 

s’impose alors comme le véhicule de son émancipation, le moyen par lequel elle se 

réapproprie son histoire et trouve un espace d’expression et de résistance. Dès lors, l’acte 

de raconter dépasse la sphère individuelle: en écrivant, la narratrice ne se borne pas à 

préserver la mémoire de son grand-père, elle contribue aussi à la construction d’une 

mémoire collective, à la reconnaissance de ceux dont les voix ont été effacées par 

l’Histoire. Dans ce processus de reconstruction et de réécriture, Ávila redéfinit l’héritage 

et y puise une force nouvelle: 

 

La terre de ton pays a recueilli tes traces meurtires, Avelino, traces invisibles mais 

portées par le soleil et le vent. Tes racines ont poussé dans ma mémoire. Les mots 

secs de ma mère sont devenus linceul pour proteger ton souvenir. L’arbre a 

reverdi. Ses branches portent mes mots qui m’ancrent dans ma vie et me 

permettent de reunir mes enfants autor de moi. Père et grand-père, toi que la 

dictature assassina, tu nous tiens dans tes bras, par-delà le temps. (Ávila, 

2021: 22) 

 

Ici, l’image de l’arbre qui reverdit symbolise la régénération de la mémoire 

familiale, une mémoire qui, loin de s’effacer, se renouvelle et se projette vers l’avenir. 

Les empreintes d’Avelino, bien qu’invisibles, perdurent dans la narratrice et dans les 

générations qui lui succèdent. À travers l’écriture, un pont se tisse entre le passé et le 

présent, entre la douleur de la perte et la réaffirmation de l’identité. 

En définitive, le voyage dans Chagrin d’Espagne (2021) n’est pas seulement un 

déplacement géographique, mais une traversée profondément émotionnelle et 

symbolique. Il articule la nécessité de redonner une voix aux silences, l’urgence de 

récupérer ce qui a été perdu et le désir de recomposer une identité fragmentée par l’exil. 

En reconstruisant la mémoire de son grand-père, la narratrice découvre que cet héritage 

ne se limite pas au témoignage d’une souffrance, mais qu’il est aussi une source de 

résistance et de cohésion. L’acte d’écrire devient un geste de mémoire et de justice, un 

moyen de restaurer les liens rompus, de revendiquer son identité et d’assurer que la 

mémoire des oubliés demeure vivante pour les générations à venir. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

468 

 

 

 

Références bibliographiques 

ALBERT, Christiane. 2005. L’immigration dans le roman francophone contemporain. 

Paris, Karthala. 

 

ALTARES, Guillermo. 2023. “Homero y la Ley de Memoria Democrática: sin piedad ni 

respeto” in El País, [13/03/2025]. 

 

ALTED VIGIL, Alicia. 2004. “Exilio, identidad y alteridad” in L'Autre et soi-même. La 

identidad y la alteridad en el ámbito Francés y Francófono. Madrid, Ibérica Asistencia, 

245-261. 

 

ARAGÜETE-TORIBIO, Zahira. 2021. “Recomponer la identidad familiar de las víctimas 

del franquismo más allá de la fosa común” in Huarte de San Juan. Geografía e Historia, 

nº 28, 121-142. 

 

ÁVILA, María-Josefa. 2021. Chagrin d’Espagne. Noisy-le-Sec, Quai des Brunes. 

 

AZEMA, Lucie. 2023. Mujeres en ruta. La emancipación a través del viaje. Madrid, La 

línea del horizonte ediciones. 

 

BOOS, Verena. 2017. Naranjas de sangre. Barcelona, Plataforma. 

 

COLMEIRO, José F. 2005. Memoria histórica e identidad cultural: de la posguerra a la 

postmodernidad. Barcelona, Anthropos. 

 

CORBÍ, María Isabel. 2022. “Isabelle Alonso et la patrimonialisation de la mémoire 

collective de l’exil républicain espagnol: sa contribution et ses enjeux avec Je mourrai 

une autre fois (2016) et Je peux me passer de l’aube (2017)” in Miradas del sur. 

Patrimonialización de la memoria colectiva, 81-96, Alicante, Publicacions de la 

Universitat d’Alacant. 

 

CYRULNIK, Boris. 2000 [1993]. Les nourritures affectives. Paris, Odile Jacob. 

 

DUROUX, Rose. 2015. “Escritura dolorista de los herederos Serge Mestre y Gisèle 

Matamala Verschelde y el antipathos de Lydie Salvaire” in Migraciones y Exilios, nº15, 

43-60. 

 

FERNÁNDEZ DE MATA, Ignacio. 2006. “La memoria y la escucha, la ruptura del 

mundo y el conflicto de memorias” in Hispania nova. Revista de Historia 

Contemporánea, nº 6, 1-19. 

 

FREUD, Sigmund. 1986. [1914] “Recordar, repetir y reelaborar” in Obras Completas, 

vol. XII. Buenos Aires, Amorrortu editores. 

 

GRINBERG, Rebeca, GRINBERG, León. 1984. Psicoanálisis de la migración y del 

exilio. Madrid, Alianza Editorial. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Le voyage d’une descendante de l’exil: traumatisme… 

469 

 

 

HIRSCH, Marianne. 2012. The generation of postmemory. Writing and visual culture 

after the Holocaust. Nueva York, Columbia University Press. 

 

JEDLICKI, Fanny. 2001. “La terre des pères: un Chili de rêve et de haine. La transmisión 

de la mémoire dans les familles d’exilés chiliens” in Actas del IV Congreso Chileno de 

Antropología, 603-609. 

 

LACAPRA, Dominick. 2005. Escribir la historia, escribir el trauma. Buenos Aires, 

Nueva Visión. 

 

LAPLANCHE, Jean & Jean-Bertrand PONTALIS. 2004 [1967]. Diccionario de 

psicoanálisis. Buenos Aires, Paidós.  

 

LARRAZ, Fernando. 2010. “‘Rama apartada, sucursal efìmera’. La dialéctica 

interior/exilio en la historiografìa literaria española del siglo XX” in Analogías en el arte, 

la literatura y el pensamiento del exilio español de 1939. Madrid, Doce calles, 189-200. 

 

LUZURIAGA, Jorge. 1964. “Sobre el exilio, 1936-1964” in Revista de Occidente, nº 12, 

345-348. 

 

MOLINA ROMERO, Carmen. 2007. “Écrivains afrancesados au XXe siècle” in Écrivains 

multilingues et écritures métisses. L’hospitalité des langues. Clermont-Ferrand, Presses 

Universitaires Blaise Pascal, 229-243. 

 

O’DONOGHUE, Samuel. 2019. “Posmemoria y trauma: algunos problemas teóricos y 

sus consecuencias para la crítica literaria” in Pasajes: revista de pensamiento 

contemporáneo, nº 56, 8-25. 

 

QUIJANO VELASCO, Mónica. 2011. “Geografías del recuerdo: memoria, literatura y 

exilio” in Andamios: revista de investigación social, vol, 8, nº15, 37-61. 

 

RANK, Otto. 1991 [1924]. El trauma del nacimiento. Barcelona, Paidós. 

 

RICŒUR, Paul. 2000. La Mémoire, l’Histoire, l’Oubli. Paris, Le Seuil. 

 

SALAMANCA MERINO, Jesús. 1985. La guerra civil española como episodio 

traumático: nación, género y trauma en la obra de Juan Benet. Madrid, Universidad 

Complutense de Madrid. 

 

SÁNCHEZ ZAPATERO, Javier. 2010. Escribir el horror. Literatura y campos de 

concentración. Barcelona, Montesinos. 

 

SIMÓN, Paula. 2012. La escritura de las alambradas. Exilio y memoria en los 

testimonios españoles sobre los campos de concentración franceses. Vigo, Academia de 

Hispanismo. 

 

SOLANES, José. 2016. En tierra ajena: exilio y literatura desde la “Odisea” hasta 

“Molloy”. Barcelona, Acantilado. 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Rita Rodríguez Varela 

470 

 

ZAMBRANO, María. 1998 [1984]. Delirio y destino, Los veinte años de una española. 

Madrid, Editorial centro de estudios Ramón Areces.  

 

ZAMBRANO, María. 2000 [1945]. La agonía de Europa. Madrid, Trotta. 


