
120 

 

 
Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

https://doi.org/10.6018/analesff.647831. 

Recibido: 10/02/2025            Aceptado: 27/09/2025  

 

 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de 

Thérèse Desqueyroux 
 

The Genesis of Madness: The Caged Bird of Thérèse Desqueyroux 

 

 

AINHOA CUSÁCOVICH TORRES 

Universidad de Valladolid 

ainhoa.cusacovich@uva.es 

 

 

 
Résumé 
Thérèse, protagoniste de l’œuvre de François 

Mauriac (1927), vit un dédoublement constant 

entre réalité et évasion. Sa frustration la pousse à 

une tentative de meurtre qu’elle ne comprend pas 

elle-même, révélant la dualité psychologique. 

Dans cette étude, nous nous proposons 

d’examiner la dimension animale du roman et la 

stratégie à travers laquelle le monde civilisé se 

révèle à la fois terrifiant et contraignant, tandis 

que le naturel apparaît comme l’unique 

échappatoire possible pour un esprit 

individualiste. Prisonnière des normes sociales, 

du mariage et de la maternité, qui en représentent 

l’accomplissement ultime, Thérèse est comparée 

à des animaux sauvages tels que la louve ou le 

taureau, symboles de l’indomptable, ainsi qu’à 

des proies en cage, reflet de son asphyxie. En tant 

qu’archétype d’Ève, elle incarne la quête du 

savoir; son péché réside dans l’exploration du 

profond et de l’extraordinaire, en opposition au 

monde factice qui l’entoure, dans l’examen de 

son propre moi, égaré au sein des processus de 

dressage. La métaphore animale souligne ainsi sa 

désespérance et son désir de se libérer d’une 

société qui réprime sa véritable essence. 

 

Mots-clés 
Dédoublement, écocritique, normes sociales, 

Ève, animalité. 

Abstract 
Thérèse, the protagonist of François Mauriac’s 

novel (1927), experiences a constant duality 

between reality and escape. Her frustration drives 

her to an attempted murder that she herself does 

not fully comprehend, revealing her 

psychological dualism. In this study, we aim to 

examine the animal dimension of the novel and 

the strategy through which the civilized world 

emerges as both terrifying and restrictive, while 

nature appears as the only possible escape for an 

individualistic spirit. A prisoner of social norms, 

of marriage and motherhood—which represent 

their ultimate fulfilment—Thérèse is compared 

to wild animals such as the she-wolf or the bull, 

symbols of the untamed, as well as to caged prey, 

a reflection of her suffocation. As an archetype 

of Eve, she embodies the pursuit of knowledge; 

her sin lies in the exploration of depth and the 

extraordinary, in opposition to the artificial world 

that surrounds her, and in the examination of her 

own self, lost amid processes of conditioning. 

The animal metaphor thus underscores her 

despair and her desire to break free from a society 

that represses her true essence. 

 

 

Key-words 
Doubling, ecocriticism, social rules, Eve, 

animality. 

 

 

 

 

mailto:ainhoa.cusacovich@uva.es


Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

121 

 

 

1. Introducción 

 

Thérèse Desqueyroux, publicada en 1927, es una de las novelas más destacadas 

de François Mauriac. La obra narra la vida de Thérèse, una mujer atrapada en un 

matrimonio opresivo en la Francia rural, que intenta envenenar a su marido, Bernard, y 

sufre las consecuencias sociales y personales de su tentativa.  

En 1906, Henriette-Blanche Canaby fue juzgada en Francia por intentar envenenar 

con arsénico a su marido, un respetado farmacéutico. Se alegó que había intentado librarse 

de él debido a un matrimonio infeliz y a la opresiva vida doméstica. Durante el juicio, se 

revelaron detalles sobre el carácter controlador del marido y el aislamiento emocional 

sufrido por Mme Canaby. La defensa argumentó que los actos reflejaban desesperación 

más que maldad premeditada, mientras que la fiscalía insistió en su intencionalidad 

deliberada. Finalmente, Mme Canaby fue absuelta, lo que provocó un intenso debate 

público sobre el papel de la mujer y las restricciones sociales que le eran impuestas en la 

época (Lefrançois, 2023: 53-64). 

Se trata de un momento extremadamente complejo para las mujeres y crímenes 

como este no hacen sino acentuar la idea presente en la sociedad de lo femenino como 

elemento vengativo y despiadado. El siguiente texto es el escrito de un periodista de la 

época, que traduce, a la vez, lo vil del acto cometido por Mme Canaby, pero también la 

visión de la sociedad con respecto a la mujer a principios del siglo XX. Y es precisamente 

este suceso el que inspira la novela a Mauriac (Brunel, 2002: 636), que retomará en ella 

los aspectos sórdidos del crimen y el juicio social al que se vio expuesta la protagonista. 

 

Le poison est l’arme des lâches, l’arme des femmes surtout, et il semble que de 

nos jours, où les crimes passionnels trouvent dans leur exécution brutale, dans la 

sauvagerie d’un coup de révolver ou de poignard des excuses, des atténuations 

ou des indulgences auprès de la justice, l’empoisonnement, longuement 

prémédité, savamment mûri, habilement servi à petites doses, par un surcroit de 

perversité, ne peut inspirer que horreur et commander une sévérité exemplaire 

comme le plus odieux des crimes. (Lefrançois, 2023: 53) 

 

Una sociedad, la de principios del siglo XX, marcada por la misoginia y unas 

normas sociales estrictas, sobre todo en lo que se refiere a la mujer y su vida matrimonial, 

éste es el contexto, tanto del suceso narrado anteriormente, como de la novela objeto de 

estudio. Así comienza Thérèse Desqueyroux, con una presentación de una de las 

temáticas centrales de la obra: la locura y su génesis, así como su relación con la 

construcción social de la feminidad. Observamos ya desde el comienzo de la obra una 

tensión entre la exigencia social y el delicado equilibrio emocional de las mujeres, 

expuestas a la crítica y a las fuertes presiones de las convenciones. Comprensión y 

misericordia o crítica encubierta paternalista, el mensaje de la sociedad queda reflejado 

en la cita de Mauriac tomada de Baudelaire: 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

122 

 

Seigneur, ayez pitié, ayez pitié des fous et des folles! O Créateur! peut-il exister 

des monstres aux yeux de celui-là seul qui sait pourquoi ils existent, comment ils 

se sont faits, et comment ils auraient pu ne pas se faire. Charles BAUDELAIRE. 

(Mauriac, 1989: 18) 

 

La protagonista, Thérèse, se ve privada de libertad en su propio domicilio tras 

haber intentado envenenar a su marido. Sus acciones, aunque no se justifican de manera 

expresa en el texto, parecen ser, al menos en parte, resultado de las presiones impuestas 

a la mujer en el ámbito de la maternidad, el matrimonio y la vida restrictiva de una esposa 

de un terrateniente católico en la Francia rural de los años veinte. La figura de la mujer 

se ve atrapada en las expectativas sociales y familiares, observamos una clara limitación 

de sus decisiones y deseos vinculada al rol tradicional impuesto por la sociedad de la 

época. La novela está marcada por una sensación de asfixia y desesperanza que la 

protagonista no logra superar. La influencia del contexto social y cultural en su existencia 

se convierte, así, en un factor determinante en su comportamiento. 

 

 

2. La locura y la alienación femenina  

 

En un intento de comprender a la protagonista, podemos preguntarnos sobre el 

porqué de sus actos, sobre el desencadenante que lleva a Thérèse a un final tan 

desgraciado, que en realidad no es más que el principio de una nueva forma de tortura 

para ella.  

A partir de un momento dado, Thérèse vive en su imaginación como forma de 

evasión, inventa vidas y experiencias que nunca llegará a vivir, pues la realidad se le hace 

insoportable. Su mayor anhelo consiste en ser libre, y así lo expresa en numerosas 

ocasiones: “Libre... que souhaiter de plus?” (Mauriac, 1989: 33). Se produce, así, un 

desdoblamiento entre cuerpo y mente, gracias al cual es capaz de sobrevivir a la condena 

que se le ha impuesto, el encierro, la falta de libertad. Así lo expresa el autor: “La pensée 

de Thérèse se détachait du corps inconnu qu’elle avait suscité pour sa joie, elle se lassait 

de son bonheur, éprouvait la satiété de l’imaginaire plaisir –inventait une autre évasion” 

(Mauriac, 1989: 126). 

Se produce continuamente un desdoblamiento de la protagonista, su cuerpo existe 

en una realidad de la que su mente y su imaginación intentan evadirse constantemente, 

muestra de la insatisfacción, pues antes de apresarla físicamente, ella ya era un alma 

encerrada en una vida que no le gustaba:  

 

Un fiancé se dupe aisément; mais un mari! N’importe qui sait proférer des paroles 

menteuses; les mensonges du corps exigent une autre science. Mimer le désir, la 

joie, la fatigue bienheureuse, cela n’est pas donné à tous. Thérèse sut plier son 

corps à ces feintes et elle y goûtait un plaisir amer. Ce monde inconnu de 

sensations où un homme la forçait de pénétrer, son imagination l’aidait à 

concevoir qu’il y aurait eu là, pour elle aussi peut-être, un bonheur possible –mais 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

123 

 

quel bonheur? Comme devant un paysage enseveli sous la pluie, nous nous 

représentons ce qu’il eût été dans le soleil, ainsi Thérèse découvrait la volupté. 

(Mauriac, 1989, 50) 

 

Esta disociación constituye, en sí misma, una patología, pues desemboca en un 

intento de asesinato fallido. Sin embargo, y de modo más encubierto, da cuenta de una 

dualidad presente en todo ser humano, un ansia de libertad desmedida que ocasiona un 

malestar y un desasosiego completos pero que, una vez resuelto, la situación no mejora. 

Así, la insatisfacción continúa en ella cuando Thérèse disfruta de su libertad en París, 

pero le surge entonces un sentimiento de vértigo y vacío. La obligación de cumplir con 

lo que se supone representa la bondad provoca esta alienación en la mujer. Como describe 

Estés (2001): “El hecho de ser buena, ordenada y obediente en presencia del peligro 

interior o exterior o con el fin de ocultar una grave situación de la psique o de la vida real 

priva a una mujer de su alma. La aísla de su sabiduría y de su capacidad de actuar” (263). 

La obra representa de forma magistral la dualidad, especialmente en el caso de las 

mujeres, que se ven sometidas a presiones sociales y familiares insoportables. Ellas 

desean, entonces, una libertad que, una vez lograda, tampoco consigue hacerlas felices. 

Toda la obra gira en torno a esta búsqueda de sí misma en Thérèse, al origen de sus 

motivaciones, investigaciones y explicaciones que ella misma describe al final de la 

novela como: “Cette confession longuement préparée, dans la victoria, au long de la route 

du Nizan, puis dans le petit train de Saint-Clair, cette nuit de recherches, cette quête 

patiente, cet effort pour remonter à la source de son acte […]” (Mauriac, 1989: 141). Una 

explicación que, de hecho, no será revelada en la novela.  

Thérèse necesitaba algo hacia su marido, un sentimiento de cualquier tipo, en una 

existencia carente de toda emoción ni muestra de ella. En la siguiente frase con un alto 

componente de patología mental, le dice a Bernard: “Il se pourrait que ce fût pour voir 

dans vos yeux une inquiétude, une curiosité, du trouble enfin: tout ce que depuis une 

seconde j’y découvre” (Mauriac, 1989: 182). Hacia el final de la novela, se observa 

incluso un comportamiento de masoquismo, pues, tras días de completa apatía, la 

necesidad de sentir algo le hace experimentar con su propio dolor: “Sans que ce fût selon 

une volonté délibérée, sa douleur devenait ainsi son occupation et –qui sait?– sa raison 

d’être au monde” (Mauriac, 1989: 128). 

La protagonista necesitaba sentirse viva, de ahí la insistencia constante en la 

imagen del agua como símbolo de renovación, esa agua que no disfruta en una tierra 

estéril y árida. La protagonista no es capaz de apreciar en los demás nada más que carcasas 

o máscaras, carentes de profundidad, que se adecuan a lo convencional en la superficie, 

pero de las que no puede obtener nada extraordinario, nada que la saque de la apatía. Así, 

Thérèse afirma: “Que sais-je de Bernard, au fond? N’y a-t-il pas en lui infiniment plus 

que cette caricature dont je me contente, lorsqu’il faut me le représenter?” (Mauriac, 

1989: 81). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

124 

 

Es, de hecho, en el curso de su embarazo, cuando Thérèse se convierte, más que 

nunca, en envase, receptáculo de vida, carcasa, pero carente de ningún valor intrínseco si 

no es por el contenido, como se explica en la novela:  

 

Les La Trave vénéraient en moi un vase sacré; le réceptacle de leur progéniture; 

aucun doute que, le cas échéant, ils m’eussent sacrifiée à cet embryon. Je perdais 

le sentiment de mon existence individuelle. Je n’étais que le sarment; aux yeux 

de la famille, le fruit attaché à mes entrailles comptait seul. (Mauriac, 1989: 92)  

 

Se produce así, en la protagonista, una despersonalización total, un vacío de su 

propio yo del que se ve empujada a huir. Así, esta pulsión que podría resultar egoísta, se 

explica en la afirmación siguiente, que viene a expresar la necesidad de cuidar de su 

propio ser:  

 

Elle ne comprendrait pas que je suis remplie de moi-même, que je m’occupe tout 

entière. Anne, elle, n’attend que d’avoir des enfants pour s’anéantir en eux, 

comme a fait sa mère, comme font toutes les femmes de la famille. Moi, il faut 

toujours que je me retrouve; je m’efforce de me rejoindre... (Mauriac, 1989: 134) 

 

En ese afán de huida de lo vulgar, de lo ordinario en el peor sentido de la palabra, 

la protagonista parece disociarse. Este desdoblamiento con respecto a la realidad en el 

personaje de Thérèse se ve enfatizado por el uso de la fórmula “l’être”, tanto para referirse 

a sí misma como a otros personajes con los que fantasea. Esta cuestión reviste a estos 

“seres” de un halo de ambigüedad y en ocasiones de irrealidad que encaja en lo onírico 

del relato. Así se describe, en esta continua ensoñación, a sí misma en: “Elle aspira de 

nouveau la nuit pluvieuse, comme un être menacé d’étouffement” (Mauriac, 1989: 26) y 

algo más adelante, aparece de nuevo la oscilación entre la que fue y la que es: “La femme 

perdue de ce soir, c’est bien le jeune être radieux qu’elle fut durant les étés de cet 

Argelouse or voici qu’elle retourne furtive et protégée par la nuit” (Mauriac, 1989: 38). 

Hay una segunda personalidad maligna que nace en ella y que se va gestando 

desde el día de su boda. Así, ella, al observarse, se percata de esta doble entidad: “[…] 

elle découvrit, l’espace de quelques secondes, une disproportion infinie entre ces forces 

obscures de son cœur et la gentille figure barbouillée de poudre” (Mauriac, 1989: 50). De 

hecho, incluso los asistentes a la ceremonia pudieron percatarse de que algo oscuro estaba 

naciendo, pues la describieron como “laide et même affreuse: ‘Elle ne se ressemblait pas, 

c’était une autre personne...’” (Mauriac, 1989: 50). 

Existen, a lo largo de la novela, momentos que desencadenan estos ataques 

irrefrenables de ira en los que la protagonista está fuera de sí. Es el caso de su reacción a 

una carta que recibe de su amiga Anne, en la que ella le relata sus deseos amorosos para 

con Azévédo, lo que la hace enloquecer hasta el punto de imaginar su propio suicidio 

(Mauriac, 1989: 61). Thérèse no es capaz de percibir las palabras de su amiga sin sentir 

rabia, pues hay en ella una amargura fruto de la envidia, pues ella, hasta ese momento en 

la novela, nunca ha sentido una pasión tan abrumadora, producto de un primer amor de 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

125 

 

un alma inocente. Quiere, entonces, destrozar la relación con la intención de demostrarle 

a su amiga que el verdadero amor no existe. 

La idea de desdoblamiento también se ve reforzada por el cambio de estilo directo 

e indirecto que el narrador realiza, en ocasiones, de forma brusca, como si se tratara, de 

hecho, de una conversación entre las personalidades desdobladas de Thérèse. Estos 

“intercambios” nos hacen plantearnos, como lectores, las ambigüedades de la 

personalidad de la protagonista que, enfrentada a una situación desgarradora, se debate 

por segundos entre el pensamiento racional y la tragedia emocional:  

 

Il suffisait à Thérèse d’avoir résolu de tout dire pour déjà connaître, en effet, une 

sorte de desserrement délicieux: ‘Bernard saura tout; je lui dirai...’. Que lui dirait-

elle? Par quel aveu commencer? Des paroles suffisent-elles à contenir cet 

enchaînement confus de désirs, de résolutions, d’actes imprévisibles? (Mauriac, 

1989: 34) 

 

Aunque el tratamiento de la psicología y la psiquiatría aplicado a las mujeres a 

principios del siglo XX tenía tendencia a denominar a todas las que parecían no “estar en 

sus cabales” como histéricas, sabemos a día de hoy que este apelativo escondía numerosos 

trastornos, algunos transitorios y otros más profundos. Escondía también, en la época, 

una crítica y una censura en las mujeres a todo lo que pudiera contravenir los designios 

de una sociedad claramente patriarcal, en la que cualquier intento de subversión se 

consideraba una patología mental. Así se expresa Thérèse en la obra pensando en alusión 

a padre: “Cela seul compte: son ascension vers le Sénat interrompue, compromise à cause 

de cette fille (toutes des hystériques quand elles ne sont pas des idiotes)” (Mauriac, 1989: 

27). 

Se podría deducir, en términos médicos o psiquiátricos, que Thérèse sufre una 

disociación, entendida del siguiente modo: 

 

Closely allied to somatisation, but distinct from it, is the concept of ‘dissociation’, 

in which a psychological stressor or conflict leads to loss of normal psychological 

integration. In dissociative disorders, symptoms reflect impairment of memory 

(dissociative amnesia), awareness of one’s own actions (dissociative fugue) or 

the sense of self or identity (dissociative identity disorder) and cultural variants 

such as trance and possession disorders. (Chandra et al., 2009: 66) 

 

Observamos este trastorno en el momento en que la protagonista no es consciente 

de sus actos, y, sobre todo, de las motivaciones que la impulsan a realizarlos. Se refiere, 

de hecho, a sí misma, como a una criatura extraña e irreconocible para su marido en la 

siguiente escena: “Si Bernard était rentré à cette minute dans la chambre, il se fût aperçu 

que cette femme assise sur le lit n’était pas sa femme, mais un être inconnu de lui, une 

créature étrangère et sans nom” (Mauriac, 1989: 55). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

126 

 

Tanto es así, que ella habla de “la otra”, como si de una doble personalidad se 

tratara, una de ellas buena esposa, conformista y feliz con las convenciones, la otra 

enjaulada y sufriendo: 

 

Mais maintenant, Bernard, je sens bien que la Thérèse qui, d’instinct, écrase sa 

cigarette parce qu’un rien suffit à mettre le feu aux brandes, —la Thérèse qui 

aimait compter ses pins elle-même, régler ses gemmes; —la Thérèse qui était 

fière d’épouser un Desqueyroux, de tenir son rang au sein d’une bonne famille de 

la lande, contente enfin de se caser, comme on dit, cette Thérèse-là est aussi réelle 

que l’autre, aussi vivante; non, non: il n’y avait aucune raison de la sacrifier à 

l’autre. (Mauriac, 1989: 145) 

 

Insiste Thérèse en descargar responsabilidades del crimen atroz que se le imputa, 

alegando que se trataba, en ese instante, de una fuerza sobrehumana, de un poder que la 

forzó a cometer sus actos. Reafirma, la protagonista, en el siguiente extracto, lo 

impredecible de su comportamiento, ya que su voluntad no jugó –aparentemente– ningún 

papel en la historia. 

 

Moi, je ne connais pas mes crimes. Je n’ai pas voulu celui dont on me charge. Je 

ne sais pas ce que j’ai voulu. Je n’ai jamais su vers quoi tendait cette puissance 

forcenée en moi et hors de moi: ce qu’elle détruisait sur sa route, j’en étais moi-

même terrifiée... (Mauriac, 1989: 34) 

 

Se incide en el relato en la falta de expresividad de Thérèse, que ya desde las 

primeras páginas de la novela se muestra como ausente, falta de sentimientos. Así lo 

expresa Mauriac (1989): “Les deux hommes, un instant, observèrent la jeune femme 

immobile, serrée dans son manteau, et ce blême visage qui n’exprimait rien” (24), o 

incluso en: “L’enfance de Thérèse: de la neige à la source du fleuve le plus sali. Au lycée, 

elle avait paru vivre indifférente et comme absente des menues tragédies qui déchiraient 

ses compagnes” (Mauriac, 1989: 36). Afecciones como la neurastenia, citada por Bernard 

en la novela (Mauriac, 1989: 109) vienen a intentar justificar su conducta, con un 

desapego patológico. Ella misma justifica el comienzo de su descenso a los infiernos por 

pereza, por una incapacidad de reaccionar que la mantiene estática, el silencio que rodea 

la vida en las Landas se convierte en cómplice del intento de asesinato, pues es por éste 

que Bernard duplica su medicación: “Elle s’est tue par paresse, sans doute, par fatigue. 

Qu’espère-t-elle à cette minute?, ‘Impossible que j’aie prémédité de me taire.’” (Mauriac, 

1989: 98). En numerosas ocasiones, la literatura ha planteado este conflicto femenino que 

se manifiesta con un silencio patológico, de hecho, como anuncia Estés (2001) en Mujeres 

que corren con los lobos, las mujeres que consiguen adecuarse a su cautividad, que 

aceptan, resignadas, las normas sociales que les son impuestas, resultan, a menudo, presas 

del silencio: 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

127 

 

Es posible que se desesperen y, como un niño que se ha pasado el rato llorando 

desconsoladamente sin que nadie acuda a consolarlo, pueden hundirse en el 

silencio y en una desesperanza mortal. Después sobreviene el cansancio y la 

desesperación. La jaula está cerrada. (266) 

 

El intento de envenenamiento de su marido no se produce por odio o por venganza. 

Hay en Thérèse una necesidad de huir de una vida en la que se siente alienada. La locura 

viene desatada por la asfixia, por la obligación diaria de ser y parecer alguien que no es. 

Quisiera entonces ella volar, cambiar de planeta y convertirse en otra cosa: 

 

Elle ne le haïssait pas; mais quel désir d’être seule pour penser à sa souffrance, 

pour chercher l’endroit où elle souffrait! Simplement qu’il ne soit plus là; qu’elle 

puisse ne pas se forcer à manger, à sourire; qu’elle n’ait plus ce souci de composer 

son visage, d’éteindre son regard; que son esprit se fixe librement sur ce désespoir 

mystérieux: une créature s’évade hors de l’île déserte où tu imaginais qu’elle 

vivrait près de toi jusqu’à la fin; elle franchit l’abîme qui te sépare des autres, les 

rejoint, –change de planète enfin... mais non: quel être a jamais changé de 

planète? (Mauriac, 1989: 58) 

 

Este sentimiento se ve señalado a lo largo del relato, y reforzado con expresiones 

como “comme un être menacé d’étouffement” (Mauriac, 1989: 26). Además, está 

directamente vinculado a la idea del matrimonio, pues ya en el capítulo IV comienza 

describiendo el día de la boda como “le jour étouffant des noces” (Mauriac, 1989: 49). 

Los vínculos familiares son para la protagonista los límites de su libertad y la familia su 

cercado: 

 

La famille! Thérèse laissa éteindre sa cigarette; l’œil fixe, elle regardait cette cage 

aux barreaux innombrables et vivants, cette cage tapissée d’oreilles et d’yeux, où; 

immobile, accroupie, le menton aux genoux, les bras entourant ses jambes, elle 

attendrait de mourir. (Mauriac, 1989: 60) 

 

Thérèse sufre por tener que actuar, que interpretar un personaje que no es ella, un 

rol que le ha sido impuesto por la sociedad y, sobre todo, por su familia. Así lo explica:  

 

Ce que je voulais? Sans doute serait-il plus aisé de dire ce que je ne voulais pas; 

je ne voulais pas jouer un personnage, faire des gestes, prononcer des formules, 

renier enfin à chaque instant une Thérèse qui.... Mais non, Bernard; voyez, je ne 

cherche qu’à être véridique […]. (Mauriac, 1989: 144) 

 

En el momento en que la protagonista se encuentra con Azévédo, siente la ilusión 

de redescubrirse, de volver a ser ella misma, de reencontrar la autenticidad de su yo, y lo 

hace gracias a una descripción que él le proporciona, como un reino de libertad (Mauriac, 

1989: 84).  



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

128 

 

La falta de acción enfatiza la angustia de la protagonista al sentir que todo es 

estático. La tensión se hace insoportable en ese camino de vuelta a Argelouse, ya que 

nada va a cambiar, excepto la reclusión que hará de sus siguientes años un infierno del 

que no podrá escapar, en una espiral de angustia y desesperación:  

 

Une confession qui n’a pu être dite; un pardon qui n’a pas été prononcé: à cela se 

réduit l’action. [...] Thérèse est libre, et Bernard convalescent. Meurtre inachevé, 

crime sans victime, et non-lieu: rien de ce passé n’a abouti. (Maucuer, 1970: 33) 

 

Además, y para concluir en este apartado, señalaremos que se aprecia un rechazo 

hacia lo débil por parte de Thérèse. Ella no soporta en su marido la debilidad, un rasgo 

que la exaspera y en el que ella insiste a lo largo de la novela. Así, por ejemplo, se refiere 

a él como “homme geignard” (Mauriac, 1989: 72) y le espeta, con condescendencia, 

frases como “Que tu es drôle, Bernard, avec ta peur de la mort!” (Mauriac, 1989: 73). No 

es, sin embargo, solamente su marido quien le resulta molesto, pues encuentra a todos los 

hombres mediocres. En parte, este desprecio radica en la búsqueda incesante de lo único, 

pues hay que tener en cuenta que la protagonista conoce ejemplos de personajes 

novelescos extraordinarios. Así, afirma: “Elle exécrait dans les romans la peinture d’êtres 

extraordinaires et tels qu’on n’en rencontre jamais dans la vie” (Mauriac, 1989: 74) y 

desprecia profundamente lo anodino, como muestra el extracto: “mais quoi! c’était un 

homme comme tous les hommes, –enfin, un mari”, hablando del joven Deguilhem 

(Mauriac, 1989: 134). 

A nuestro parecer, para la protagonista, esta búsqueda en una continua 

insatisfacción, viene motivada por la pérdida de singularidad que supone el matrimonio 

y la posterior maternidad, teniendo que relegar su propia persona a un segundo plano. 

Esta tensión de la desaparición del “yo” está estrechamente relacionada con la noción del 

pecado bíblico, de una Eva que quiso conocer más allá, que no se conformó con el papel 

que le había sido otorgado. 

 

 

3. El arquetipo de Eva y el pecado: la crítica social 

 

El matrimonio, y, sobre todo, la noche de bodas, se presenta en la novela como el 

desencadenante de la tragedia. A partir de este momento, que la protagonista definirá 

como el fin de la ingenuidad, se produce el mismo efecto que observáramos en la Biblia 

con el pecado de Eva. De hecho, ella compara su yo anterior al matrimonio con una Eva 

inocente, pero, sobre todo, ingenua: “Tout ce qui précède mon mariage prend dans mon 

souvenir cet aspect de pureté; contraste, sans doute, avec cette ineffaçable salissure des 

noces” (Mauriac, 1989: 37). 

Esta pureza se equipará a la de su amiga Anne, símbolo, para ella, de la 

ingenuidad. No resulta, entonces, realmente, una virtud, sino más bien una falta de 

conocimiento, una ignorancia semejante a la del Edén antes del episodio de la manzana. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

129 

 

 

Encore la pureté d’Anne de la Trave était-elle faite surtout d’ignorance. Les 

dames du Sacré-Cœur interposaient mille voiles entre le réel et leurs petites filles. 

Thérèse les méprisait de confondre vertu et ignorance: ‘Toi, chérie, tu ne connais 

pas la vie...’, répétait-elle en ces lointains étés d’Argelouse. (Mauriac, 1989: 37) 

 

La novela plantea una visión crítica del matrimonio, considerado no como la 

culminación del amor, sino como un punto de inflexión que transforma la individualidad 

en un compromiso social. Según esta interpretación, el matrimonio se convierte en el 

desencadenante de la tragedia, un estado en el que el amor puro y sin responsabilidades 

da paso a una relación estructurada y convencional, que implica la pérdida de la 

autonomía personal, especialmente para la mujer. El propio Bernard expresa de este modo 

este deber automatizado, obligado por la sociedad, hablando del bebé que tendrán: “II 

vaut mieux l’avoir tout de suite, dit Bernard, après, on n’aura plus à y penser” (Mauriac, 

1989: 62). Esta transición es descrita como un desgaste emocional y físico. La metáfora 

del matrimonio como fin del ideal romántico está acompañada de un rechazo hacia las 

estructuras sociales convencionales. El esposo deja de ser dueño de su mundo y entra en 

un estado de descontrol, sacrificando su independencia para cuidar del otro. Bernard le 

hace saber a Thérèse que nunca volverá a ser libre, reencauzándola por el camino de lo 

socialmente correcto. Apreciamos en este extracto la crueldad y la frialdad del marido de 

la protagonista que, en esta muestra de carencia de sentimientos, nos hace comprenderla 

mejor: “Mais cette femme, qu’il n’entendait même plus respirer, gisait enfin; elle avait 

trouvé sa vraie place. Tout rentrait dans l’ordre. […] Bernard était fier d’avoir réussi ce 

redressement” (Mauriac, 1989: 111) y más adelante, en el comentario expresado por una 

criada: “M. Bernard s’y connaît pour dresser les mauvais chiens. Tu sais, quand il leur 

met le ‘collier de force’? Celle-là, ça n’a pas été long de la rendre comme une chienne 

couchante” (Mauriac, 1989: 130). 

El matrimonio, además, se describe como la máxima expresión de lo prosaico, un 

abandono de la espontaneidad. En este contexto, la relación matrimonial se asocia con la 

renuncia a ideales personales y a una vida apasionada, sustituida por un deber impuesto 

por la sociedad. Mauriac emplea para ilustrar esta cuestión una metáfora clara, la de las 

vías de un tren que marcan el camino y a las que la protagonista ha de ceñirse y adaptarse: 

“De même qu’ici toutes les voitures sont ‘a la voie’, c’est-à-dire assez larges pour que les 

roues correspondent exactement aux ornières des charrettes, toutes mes pensées, jusqu’à 

ce jour, avaient été ‘à la voie’ de mon père, de mes beaux-parents” (Mauriac, 1989: 81). 

En la misma línea, y hacia el final de la novela, esta metáfora se une con la de la 

domesticación de los animales, utilizando el término “brancard” (Mauriac, 1989: 138). 

 

El matrimonio marca el fin de la inocencia infantil y el inicio de una etapa de 

sometimiento. Así, en palabras de Mauriac, hace florecer en el individuo un gérmen que 

ya estaba presente, una maldad dormida: “Telle inclination, enfouie dans notre chair avant 

qu’elle fût née, a grandi comme nous, s’est combinée avec la pureté de notre adolescence 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

130 

 

et, lorsque nous avons atteint l’âge d’homme, a fleuri brusquement sa monstrueuse fleur” 

(Mauriac, 1989: 846). 

Thérèse desafía el orden establecido al asumir su deseo de conocimiento y su 

independencia. Como Eva, su pecado radica en pensar por sí misma, lo que la convierte 

en una amenaza para la estructura patriarcal. Este pecado que nace de querer conocer más 

le viene presentado por Jean Azévédo, el personaje-manzana, metáfora de la tentación y 

el pecado, de quien está enamorada su amiga y cuñada Anne, y con el que tantas cosas 

comparte. La relación matrimonial, ya estropeada, se ve sacudida por la llegada de este 

joven y ella, hechizada, se va desconectando de su esposo: “Elle ne l’entendait pas, le 

corps et l’âme orientés vers un autre univers où vivent des êtres avides et qui ne souhaitent 

que connaître, que comprendre […]” (Mauriac, 1989: 83). De hecho, Bernard se reprocha 

a sí mismo haber querido saber más sobre las motivaciones para el crimen de Thérèse, 

cuando para él hubiera sido más simple no saber nada. Se habla a sí mismo así: “Pourquoi 

avait-il cédé à ce brusque désir de comprendre? Comme s’il y avait quoi que ce fût à 

comprendre, avec ces détraquées!” (Mauriac, 1989: 143-144). 

La protagonista corresponde, de este modo, con el arquetipo cristiano de Eva, 

como el que se presenta en el siguiente extracto de Castel: 

 

Mère et Epouse. Être inférieur de par sa naissance et rivale de l’homme. 

Considérée comme impure de par sa physiologie et pourtant c’est elle qui donne 

la vie. Elle représente la force spirituelle en même temps que la tentation. Son 

pouvoir de séduction la fait jeter hors du Paradis, mais lui permet aussi, en cas de 

péril, de sauver son peuple de la destruction. (…) l’image d’Eve tentatrice et 

responsable des malheurs de l’humanité. (Castel, 1996: 51-52) 

 

Además, la mujer es mostrada a menudo como un ser irracional por naturaleza, 

frente al hombre, cuyas características prototípicas están más relacionadas con lo 

intelectual. Se produce, en el imaginario colectivo judeocristiano, la dicotomía bien 

conocida: “Ève est considérée comme la première femme, la première épouse, la mère 

des vivants. Sur un plan d’intériorité, elle symbolise l’élément féminin dans l’homme 

[Anima] (…) Ève signifie la sensibilité de l’être humain et son élément irrationnel” 

(Chevalier & Gheerbrant, 2012: 487). 

Showalter (1987), ya en el prefacio de The Female Malady, nos presenta a la mujer 

como “typically situated on the side of irrationality, silence, nature, and body, while men 

are situated on the side of reason, discourse, culture, and mind” (3-4) y señalará la locura 

como el precio a pagar por buscar la creatividad y la autoafirmación en un mundo 

patriarcal. Esta cuestión se va a ver revertida en la novela objeto de estudio, en la que es 

ella quien se encuentra conectada con el mundo intelectual, con una curiosidad que torna 

en insatisfacción. Bernard, sin embargo, se ve relacionado con lo terrenal, vinculado a los 

terrenos y la caza, a lo instintivo y material. De este modo, los juicios emitidos por 

Bernard, incluso sobre lo inmoral del acto cometido por Thérèse y su vinculación con el 

pecado, pasan a desvalorizarse, pues lo vemos como un ser inferior, de alguna manera, 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

131 

 

dominado por su propio ego, acomplejado por la grandeza de su esposa y feliz tras 

conseguir “adiestrarla”. Así lo expone Mauriac: 

 

C’est que les gens, maintenant, ne tiennent plus assez compte des principes; ils 

ne croient plus au péril d’une éducation comme celle qu’a reçue Thérèse; un 

monstre, sans doute; tout de même on a beau dire: si elle avait cru en Dieu... la 

peur est le commencement de la sagesse. Ainsi songeait Bernard. (Mauriac, 1989: 

112) 

 

Eva representa para la moral judeocristiana, además de fuente de creación y, por 

tanto, elemento sagrado, un componente maléfico, en lo que en ella está conectado con el 

pecado, como señala Struve-Debaux (2002): 

 

L’envers de cette image idyllique [renvoyant à une] constellation imaginaire 

reliant la femme idéale à la nature et à la mère, cependant est celle d’Ève 

coupable, figure archétypale de la femme fatale – l’Autre pourvu de tout son 

pouvoir maléfique d’altération (726). 

 

Pero es ella, Thérèse, la que, como la Eva bíblica, desafía al orden establecido, 

impulsada por una individualidad que la convierte en pecadora por definición. En Thérèse 

Desqueyroux, Mauriac muestra cómo el pecado funciona como un mecanismo de control 

patriarcal, imponiendo a las mujeres una culpa constante que limita su libertad. La 

sociedad castiga cualquier desviación de la norma, asegurando su sumisión. Thérèse 

encarna esta lucha, atrapada entre la moral impuesta y su deseo de autonomía. Así explica 

Robles (1996) el vínculo entre el pecado y la libertad femenina: 

 

[…] en la supuesta debilidad implícita de Eva camina la libertad de tomar sus 

propias decisiones. Es ella […] quien explora una experiencia espiritual 

vivificante y profana, auténticamente suya. Es Eva también la que arrastra la 

peculiaridad de un carácter pensante que […] desatiende el mandato divino y 

asume el derecho de vivir entre el bien y el mal […] (29). 

 

Thérèse también comparte características con la diosa Atenea. Se trata de una 

mujer que posee rasgos tradicionalmente asociados al hombre. La sabiduría es uno de los 

más relevantes, lo cual queda plasmado en las inquietudes espirituales e intelectuales de 

este personaje. Su búsqueda y el comportamiento decidido y firme acercan a este 

personaje a características relacionadas normalmente con personajes masculinos: 

 

Atenea es una mujer masculina; en cierto modo podría ser etiquetada como 

andrógina. Es mujer en apariencia asociada a las labores femeninas y a la 

fertilidad del olivo, pero muchos de sus atributos han estado tradicionalmente 

asociados a los hombres. Es la diosa de la sabiduría, considerada una cualidad 

masculina por los griegos. (Pomeroy, 1987: 18) 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

132 

 

 

4. Símbolos animales y su relación con el encierro de Thérèse 

 

Thérèse se siente encerrada, presa de una familia y una sociedad que le exigen un 

comportamiento encorsetado y una apariencia impecable. Toda esta exigencia, junto con 

la propia de la maternidad, acaba por convertirla en un pobre animal, prisionero en su 

jaula, “la jaula de la familia”, como se describe ya en las primeras páginas de la novela. 

Como explica Showalter (1987): “[…] nursing proved another trap- the lack of 

independence, the drudgery, the emphasize on obedience rather than curiosity” (234). 

Así, girando en círculos como una loba, se nos presenta a una protagonista desesperada: 

“Que de fois, à travers les barreaux vivants d’une famille, t’ai-je vue tourner en rond, à 

pas de louve; et de ton œil méchant et triste tu me dévisageais” (Mauriac, 1989: 21). El 

carácter animal de la protagonista se asimila a la imagen de la loba. Este animal tiene 

numerosas connotaciones, siendo sinónimo, sobre todo en su parte masculina, de lo 

salvaje. Sin embargo, la versión femenina ha sido relacionada históricamente con el 

libertinaje y la depravación, asociado tanto a la fecundidad como a la voracidad, por sus 

grandes fauces. Evoca, así, la idea de la fuerza mal contenida, el descontrol de la furia 

(Chevalier & Gheerbrant, 2012: 487-488). Estas ideas encajan a la perfección con el 

personaje de Thérèse, sometida a una presión que no es capaz de controlar y que, como 

ya se ha expuesto, provoca en ella un desdoblamiento. Además, este aspecto salvaje e 

indomable, que provoca –y provocaba– rechazo, supone una fuente de crítica por la falta 

de adaptación a las normas sociales, como expone Estés (2001):  

 

[…] a las lobas se les habla a veces de la siguiente guisa: “Estás demasiado 

hambrienta, tienes unos dientes demasiado afilados, tus apetitos son demasiado 

interesados.” Tal como ocurre con las lobas, a veces se habla de las mujeres como 

si sólo un cierto temperamento, sólo un cierto apetito moderado fuera 

aceptable. (215) 

 

También es la loba la imagen de lo primitivo, lo primordial, asimilándola a 

Luperca, la loba capitolina del mito de la fundación de Roma: 

 

La louve, en particulier, représente un état de vie sauvage basée sur le rapt et 

l’absence des lois et renvoie à un temps et à un ordre du monde en amont de 

l’histoire romaine […] la vie auprès de la louve représente un espace de liminalité 

[…] c’est-à-dire un espace caractérisé par l’absence de culture et de temporalité. 

C’est la manière romaine de penser une sorte d’âge d’or, pendant lequel la nature 

offre spontanément la nourriture et les êtres sauvages apportent de l’aide. La 

louve est donc l’image d’un monde révolu, où l’ordre romain n’est pas encore 

établi. (Prescendi, 2017: 49) 

 

Aparece también en la obra una metáfora perteneciente al imaginario colectivo 

gracias al Génesis bíblico: la serpiente. En la cita siguiente, Mauriac (1989) muestra ya 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

133 

 

como un preludio al pecado del asesinato, la tentación que ha nacido en Thérèse para el 

mal, y que vive en su pecho: “Jamais Thérèse ne connut une telle paix, –ce qu’elle croyait 

être la paix et qui n’était que le demi-sommeil, l’engourdissement de ce reptile dans son 

sein” (48). 

En ella encontramos rasgos animales, pero su marido también es comparado a otro 

tipo de animales. Es el caso de la imagen del cerdo, que corresponde a Bernard y su deseo 

salvaje por Thérèse. La descripción de ellos dos en su noche de bodas no puede ser más 

clara: “Il était enfermé dans son plaisir comme ces jeunes porcs charmants qu’il est drôle 

de regarder à travers la grille, lorsqu’ils reniflent de bonheur dans une auge (‘c’était moi, 

l’auge’, songe Thérèse)” (Mauriac, 1989: 51). 

El cerdo es, como metáfora, una imagen cercana a la propuesta por el jabalí, de la 

misma familia. Sin embargo, se trata en este caso de un animal más cercano al hombre, 

más domesticado. De este modo, lo doméstico toma un matiz negativo y se pone en valor 

lo salvaje como sinónimo de primitivo, en el sentido positivo de la palabra. Lo primitivo 

se interpreta en su cercanía a la tierra o a lo terrenal y es concebido como más libre, menos 

artificial, civilizado y corrupto.  

Las metáforas relacionadas con el cerdo nos llevan, por lo general, al terreno de 

lo sucio, de lo lujurioso y de la ignorancia. Podemos leer en el Dictionnaire des symboles 

de Chevalier y Gueerbrant (2012): “Le porc est très généralement le symbole des 

tendances obscures, sous toutes leurs formes de l’ignorance, de la gourmandise, de la 

luxure et de l’égoïsme. […] le porc prend son plaisir dans la fange et le fumier” (900). 

Aprovechando el entorno rural de las Landas y los animales que lo habitan, el 

autor realiza un ágil uso de animales tales como las ovejas, a las que describe en un 

entorno apacible y ordenado. Mauriac utiliza esta metáfora sobre la gente que rodea a 

Thérèse para insistir en el carácter de rebaño que sigue las convenciones marcadas. Así, 

existe una diferencia entre estos animales en momentos previos al matrimonio: “Des 

brebis s’épandaient sous les chênes” (Mauriac, 1989: 45) para transformarse en animales 

caóticos y salvajes, en el mal sentido del término: “Un troupeau coulait comme du lait 

sale” (Mauriac, 1989: 81). 

Si el cerdo representa la lujuria y la domesticación corrompida, el perro nos lleva 

a otra dimensión de lo doméstico: la sumisión y la dependencia, características encarnadas 

en Bernard: “Il filait comme un chien à la cuisine, friand des restes du garde-manger; 

déjeunait sur le pouce d’une carcasse, d’une tranche de confit froid, ou encore d’une 

grappe de raisins et d’une croûte frottée d’ail” (Mauriac, 1989: 72). 

Por otra parte, y queriendo insistir en la idea del animal preparado para ser 

sacrificado, Thérèse se compara en la novela con un toro, mientras se encuentra en la 

iglesia, rodeada y amenazada, como describe la siguiente cita: 

 

Cernée de toutes parts: la foule derrière, Bernard “à droite, Mme de la Trave à 

gauche, et cela seulement lui est ouvert, comme l’arène au taureau qui sort de la 

nuit: cet espace vide, ou, entre deux enfants, un homme déguisé est debout, 

chuchotant, les bras un peu écartés. (Mauriac, 1989: 118) 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

134 

 

 

No es casual la utilización metafórica de este animal, pues evoca “l’idée de 

puissance et de fougue irrésistibles” (Chevalier & Gheerbrant, 2012: 1073), incluso, en 

la tradición griega “les taureaux indomptés symbolisaient le déchaînement sans frein de 

la violence” (Chevalier & Gheerbrant, 2012: 1074). Existe en la protagonista un deseo de 

huida constante e irrefrenable que la obligará a acometer cualquier acto, por horrible que 

sea, que le permita llevar a cabo su propósito: ser libre. 

Observamos, tanto la aparición de animales en la novela, con comparaciones con 

los personajes, como la alusión a estos animales en términos generales de caza, como el 

que sigue: “Sans perdre son gibier des yeux” (Mauriac, 1989: 32). O más adelante: “Elle 

marchait vite, avec un cœur angoissé de gibier, se couchait dans la brande pour attendre 

que fût passée une bicyclette” (Mauriac, 1989: 120). Esto acentúa la idea de animal 

amenazado, privado de libertad, que está presente a lo largo del relato.  

Numerosas imágenes evocan la idea de asfixia y encierro, como la angustiosa 

escena en la que Bernard vuelve de la caza y deja sus presas, en una bolsa, mientras come 

tranquilamente: “[…] Bernard, au fond de la cuisine proche, enlevait ses bottes, racontait 

en patois les prises de la journée. Les palombes captives se débattaient, gonflaient le sac 

jeté sur la table […]” (Mauriac, 1989: 86). La propia Thérèse se identifica con las aves, 

sin capacidad de movimiento ni de respiración.  

 

Es en comunión con la naturaleza donde la protagonista se considera realmente 

libre, y sólo en el bosque, en compañía de pájaros y jabalíes, se siente ella misma. Vemos 

este intento de refugio desesperado en el bosque, lejos de toda crítica y necesidad de 

aparentar: 

 

La forêt ne me fait pas peur, ni les ténèbres. Elles me connaissent; nous nous 

connaissons. J’ai été créée à l’image de ce pays aride et où rien n’est vivant, hors 

les oiseaux qui passent, les sangliers nomades. Je consens d’être rejetée; brûlez 

toutes mes photographies; que ma fille même ne sache plus mon nom, que je sois 

aux yeux de la famille comme si je n’avais jamais été. (Mauriac, 1989: 106) 

 

Las aves, por lo general, se mantienen como imagen de presa, de seres 

perseguidos, enjaulados y vigilados. Sin embargo, aparece en la novela la lechuza que 

escapa de este encierro, del silencio: “Les gens qui ne connaissent pas cette lande perdue 

ne savent pas ce qu’est le silence: il cerne la maison, comme solidifié dans cette masse 

épaisse de forêt où rien ne vit, hors parfois une chouette ululante […]” (Mauriac, 1989: 

86). Se trata de un ave que personifica la sabiduría (Chavalier & Gheerbrant, 2012: 582), 

volviendo a la idea de que ésta lleva a la libertad.  

Thérèse, en este contexto de caza de las Landas reflejado en la novela, aparece 

como un animal enjaulado, pero también perseguido, que debe refugiarse, esconderse de 

las amenazas como si se tratara de una presa. Así la vemos a menudo en la obra, como 

“proie chassée”, lo que provoca compasión y comprensión: “Thérèse était demeurée seule 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

135 

 

à Argelouse; mais quelle que fût sa solitude, elle percevait autour d’elle une immense 

rumeur; bête tapie qui entend se rapprocher la meute” (Mauriac, 1989: 101). Se trata de 

una idea explorada por Estés en Mujeres que corren con los lobos, las presiones sociales 

que alienan a las mujeres y su necesidad de libertad las proponen como víctimas, presas 

sometidas a persecuciones y desprovistas de sus características naturales primitivas: la 

intuición y el estado de alerta. Dice Estés (2001):  

 

Yo afirmo que la mujer fiera es la que antes se encontraba en un estado psíquico 

natural –es decir, en su sano Juicio salvaje– y que después fue atrapada […], 

convirtiéndose con ello en una criatura exageradamente domesticada y con los 

instintos naturales adormecidos. (231) 

 

Como la mujer descrita en la cita, su regreso a la rebeldía la expone a nuevas 

trampas y castigos, convirtiéndola en una presa de su propia lucha por escapar, atrapada 

entre la domesticación forzada y el riesgo de su naturaleza reprimida. 

No es casual, tampoco, la opción del jabalí como metáfora en la novela, pues se 

trata de un animal relacionado con la libertad y lo intrépido. Aunque se es un animal que 

pertenece a la misma familia que el cerdo, las ideas evocadas por la metáfora del jabalí 

son muy distintas.  

 

Le mythe est issu de la tradition hyperboréenne, Le sanglier y figure l’autorité 

spirituelle. Ce qui peut être en rapport avec la retraite solitaire en forêt du druide 

ou du brahmane, ou avec la propriété du sanglier de déterrer la truffe, mystérieux 

produit de la foudre, selon d’anciennes légendes, et de se nourrir des fruits du 

chêne, arbre sacré. (Chevalier & Gheerbrant, 2012: 976) 

 

El jabalí aparece normalmente relacionado con el valor y la temeridad, vinculando 

ambas características al aspecto salvaje y, por tanto, más libre del animal. Aunque, si se 

confunde su simbología con la del cerdo, aparecen matices negativos que lo acercan a la 

ignorancia. El carácter libre y activo del animal lo vinculan también en ocasiones a la 

falta de control y la impulsividad, simbolizando, en este caso, el gobierno de la pasión. 

Es por esto que aparece en la novela el femenino del “sanglier”, la “laie”, en un contexto 

en el que se enfatiza el carácter libre e indómito de Thérèse: “Bernard la lâcherait dans le 

monde, comme autrefois dans la lande cette laie qu’il n’avait pas su apprivoiser” 

(Mauriac, 1989: 137). 

Se percibe en Thérèse un intento de huida continuo, primero de su vida junto a su 

marido, después de la región landesa que tanto parece incomodarla. Es en su conversación 

con Azévédo cuando descubrimos su admiración por París y las expectativas que la 

ciudad le evoca, sobre todo en lo referente a revelar su verdadero yo, ser auténtica, a la 

posibilidad de poder dejar de mentir y disimular continuamente: “Jean Azévédo me 

décrivait Paris, ses camaraderies, et j’imaginais un royaume dont la loi eût été de ‘devenir 

soi-même’. ‘Ici vous êtes condamnée au mensonge jusqu’à la mort’” (Mauriac, 1989: 84).  



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

136 

 

Será durante su estancia en París cuando Thérèse tomará conciencia de su estado 

de insatisfacción constante, de la falta de adaptación que parece expresar la incomodidad 

frente a las relaciones que experimenta con otros seres humanos, lo que no sucede con 

sus interacciones con la naturaleza. Su vinculación con la naturaleza, a lo primitivo en el 

buen sentido de la palabra, es mucho más fuerte que con la idea de civilización que 

transmite la gran ciudad. Expone, de este modo, en este interesante párrafo, cómo el ruido 

incesante de la naturaleza, por agotador que fuera, sigue siendo más tranquilizador para 

ella que el tumulto de la gente parisina: 

 

Thérèse aimait ce dépouillement que l’hiver finissant impose à une terre déjà si 

nue; pourtant la bure tenace des feuilles mortes demeurait attachée aux chênes. 

[…] Elle se souviendra, dans les étés qui vont venir, des cigales du jour et des 

grillons de la nuit. Paris: non plus les pins déchirés, mais les êtres redoutables; la 

foule des hommes après la foule des arbres. (Mauriac, 1989: 138) 

 

A lo largo de la novela, la protagonista es comparada con una loba, figura temida 

y marginada, símbolo de su soledad y su naturaleza indomable. Luego, el toro representa 

su fuerza contenida, sujeta a la violencia de un entorno que busca doblegarla. El jabalí, 

perseguido y acorralado, refleja su lucha desesperada contra un destino opresivo. 

Finalmente, los pájaros aparecen como un anhelo de libertad, frágil pero persistente. A 

través de estas imágenes, Mauriac traza un recorrido de enajenación y opresión que, a 

pesar de todo, deja entrever el deseo inquebrantable de Thérèse por escapar de la jaula 

impuesta por la sociedad. 

Thérèse encaja, por último, en el mito femenino de la “loca salvaje”, descrito en 

el Dictionnaire des Mythes féminins de Brunel. En armonía con lo indómito de la 

naturaleza, encontramos el personaje de Kundry, que posee una fuerza sobrehumana y 

poderes inquietantes, semejantes a los de las bacantes cuando se retiran lejos de las 

ciudades. Así la concibió Wagner en Parsifal como “la mujer salvaje” (“das wilde 

Weib”). Oscilando entre la apatía y la furia, encarna lo eterno femenino en su lucha por 

desprenderse de las ataduras del instinto. Su mente suele estar sumida en la oscuridad y 

sus palabras apenas logran articularse como en los silencios de Thérèse. Es, a la vez, una 

bestia, una pagana, una hechicera destinada a la lujuria y, paradójicamente, una criatura 

sagrada, cuyo martirio redime todos los pecados (Brunel, 2002).  

La imagen final de Thérèse como “loca salvaje”, vinculada a Kundry en Parsifal, 

refuerza su destino de mujer atrapada en un mundo que la rechaza. Sin embargo, más que 

simple locura, su estado representa una forma de resistencia ante una sociedad que la 

despoja de voz y autonomía. Su animalización no es solo un mecanismo de opresión, sino 

también una afirmación de su diferencia, su negativa a ser completamente domesticada. 

Como la loba, el toro y el jabalí, Thérèse encarna una fuerza indomable, y en su aparente 

derrota se esconde una rebeldía silenciosa que desafía las reglas impuestas. 

 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

137 

 

5. La locura y los monstruos: Mauriac entre la religión y la libertad individual 

 

En numerosas ocasiones, Thérèse se refiere a sí misma como un “monstruo”, 

horrorizada quizá por las acciones que es capaz de cometer. En ocasiones parece, sin 

embargo, desprenderse de toda culpabilidad y hacer responsable así a Dios, por permitir 

a una de sus criaturas que lleve a cabo un acto tan atroz como provocar su propia muerte. 

 

Elle, qui n’hésitait pas à y précipiter autrui, se cabre devant le néant. Que sa 

lâcheté l’humilie! S’il existe cet Être (et elle revoit, en un bref instant, la Fête-

Dieu accablante, l’homme solitaire écrasé sous une chape d’or, et cette chose 

qu’il porte des deux mains, et ces lèvres qui remuent, et cet air de douleur); 

puisqu’il existe, qu’il détourne la main criminelle avant que ce soit trop tard; –et 

si c’est sa volonté qu’une pauvre âme aveugle franchisse le passage, puisse-t-il, 

du moins, accueillir avec amour ce monstre, sa créature. (Mauriac, 1989: 117) 

 

De hecho, y como ya introdujimos en el primer apartado de este trabajo con el 

extracto de Baudelaire, se produce una reclamación, una petición de explicaciones, de 

algún modo, sobre cómo se permite la existencia de estos seres monstruosos en el mundo. 

La palabra locura, sin embargo, no se aplica únicamente a la protagonista, sino 

que también equipara, a su manera, la falta de cordura de ambos personajes. Resurge en 

este párrafo que describe la incapacidad de amar como germen de la locura: 

 

Rien n’est vraiment grave pour les êtres incapables d’aimer; parce qu’il était sans 

amour, Bernard n’avait éprouvé que cette sorte de joie tremblante, après un grand 

péril écarté: ce que peut ressentir un homme à qui l’on révèle qu’il a vécu, durant 

des années, et à son insu, dans l’intimité d’un fou furieux. (Mauriac, 1989: 111) 

 

La rigidez del marido de la protagonista y su adecuación a las convenciones 

sociales de la época lo sitúan en la novela como portavoz de lo que se considera bueno y 

malo, relacionado, respectivamente, con principios cristianos y ateos. En una ocasión en 

la que Mauriac da la palabra a Bernard, éste cree encontrar el origen de la maldad de 

Thérèse, lo que la ha convertido en un ser desnaturalizado, y que no es otra cosa que una 

educación carente de moral, o al menos de la moral de la Iglesia. Expone el autor que, de 

haber creído en Dios, el miedo la habría hecho comportarse con rectitud. 

Sin embargo, Thérèse, nuevamente exculpándose, no sólo responsabiliza de su 

crimen a una fuerza superior externa que la habría forzado a cometerlo, sino que, además, 

equipara las acciones de su familia a partir de ese momento, a un acto criminal que estaría 

al mismo nivel: una acción premeditada y cruel que la llevaría a desaparecer, no 

físicamente, sino en espíritu. Compara ambas crueldades y resulta eficaz, pues se logra 

comprender la mente de Thérèse capaz de planear un asesinato, ahora ajusticiada de un 

modo aún más atroz que la muerte, un encierro asfixiante del que no puede escapar: 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

138 

 

Non, non: elle avait obéi à une profonde loi, à une loi inexorable; elle n’avait pas 

détruit cette famille, c’était elle qui serait donc détruite; ils avaient raison de la 

considérer comme un monstre, mais elle aussi les jugeait monstrueux. Sans que 

rien ne parût au-dehors, ils allaient, avec une lente méthode, l’anéantir. (Mauriac, 

1989: 114) 

 

Thérèse sufre, a lo largo de su vida, esa presión que la angustia por no ser capaz 

de cumplir las expectativas con respecto a lo que se supone que debe ser socialmente, 

pero es que, además, existe en ella un rechazo de la sexualidad como la entiende su 

marido. Esto provocará una situación traumática en cada uno de sus encuentros, vivida 

por ella prácticamente como una violación.  

El autor describe a Bernard como una bestia falta de consciencia y de 

sentimientos, lo que lo acerca a la idea de “monstruo”. Resulta curioso que sea Thérèse 

la que emplee ese término para describir a Bernard, cuando es ella la que ha intentado 

cometer un asesinato, quizá en busca de una explicación a su crimen, una justificación 

que los equipararía. En cada descripción de escenas sexuales con su marido, de hecho, se 

vuelve a la misma idea de acto bestial, consentido a medias, que repugna a nuestra 

protagonista.  

 

Mais le désir transforme l’être qui nous approche en un monstre qui ne lui 

ressemble pas. Rien ne nous sépare plus de notre complice que son délire: j’ai 

toujours vu Bernard s’enfoncer dans le plaisir, –et moi, je faisais la morte, comme 

si ce fou, cet épileptique, au moindre geste eût risqué de m’étrangler. Le plus 

souvent, au bord de sa dernière joie, il découvrait soudain sa solitude; le morne 

acharnement s’interrompait. Bernard revenait sur ses pas et me retrouvait comme 

sur une plage ou j’eusse été rejetée, les dents serrées, froide. (Mauriac, 1989: 52) 

 

Más allá de la exploración de la locura y la monstruosidad, cabe preguntarse hasta 

qué punto estos elementos reflejan inquietudes personales del propio Mauriac. Mucho se 

ha debatido sobre el componente autobiográfico de la novela. Para el autor, Thérèse no 

es un personaje más, sin aludir directamente a lo autobiográfico, hay todo un espacio que 

el autor explora en su novela en torno al pecado, a la moral y a su propia fe que se ve 

reflejado en la protagonista de su novela. Tanto es así, que el personaje hace un largo 

recorrido transtextual, presente en otras novelas del autor como Thérése chez le docteur 

y Thérése à l’hôtel publicadas en Candide en 1933. Como expondría en el prólogo de 

Œuvres complètes (1950) Mauriac nos habla de ella como: “Non certes moi-même, sinon 

au sens où Flaubert disait: ‘Mme Bovary, c’est moi’ –à mes antipodes sur plus d’un point, 

mais faite pourtant de tout ce qu’en moi-même j’ai dû surmonter, ou contourner, ou 

ignorer!” (Mauriac, 1989: 111). 

 

 

 
1 Esta frase está tomada del prólogo de 1950 a la edición de Œuvres complètes, Paris, Bibliothèque Bernard 

Grasset, Arthéme Fayard, T. II, p. V. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

139 

 

6. El agua de la vida: aridez, asfixia y ahogamiento 

 

Las Landas constituyen el paisaje ideal para la representación del estado de ánimo 

de Thérèse. La sequía de la tierra que la rodea, a la que llama ‘desierto’, es también una 

metáfora de su falta de motivación e indiferencia. La aridez y el silencio son ideas 

recurrentes en la novela, incidiendo sobre la idea de la muerte al expresar la falta de agua 

que fluye: “Thérèse demeure attentive au silence prodigieux d’Argelouse. L’heure des 

coqs est encore éloignée; aucune eau vive ne court dans ce désert, aucun vent n’émeut les 

cimes innombrables” (Mauriac, 1989: 107). 

De hecho, la sequía y su carácter asfixiante aparecen a lo largo de la novela, muy 

vinculados al paisaje que rodea a Thérèse, y que no hace sino ahogar a la protagonista, 

que parece en busca de humedad y agua de forma continua. Esta sequedad se vuelve aún 

más evidente en las palabras de Bernard, quien advierte sobre la ausencia de agua en la 

región: 

 

Ils suivaient, en ce printemps de leurs fiançailles, ce chemin de sable qui va 

d’Argelouse à Vilméja. Les feuilles mortes des chênes salissaient encore l’azur; 

les fougères sèches jonchaient le sol que perçaient les nouvelles crosses, d’un vert 

acide. Bernard disait: ‘Faites attention à votre cigarette; ça peut bruler encore; il 

n’y a plus d’eau dans la lande’. (Mauriac, 1989: 47) 

 

Argelouse se presenta como una especie de infierno que la recibe, en su viaje de 

vuelta del juicio, amenazante y sofocante, abrumador y carente de vida. El paisaje sufre 

una personificación, se trata de un personaje más al que la protagonista debe enfrentarse: 

“Des fumées d’herbes brulées trainaient au ras de cette pauvre terre qui avait donné son 

seigle; par une entaille dans le talus, un troupeau coulait comme du lait sale et paraissait 

brouter le sable” (Mauriac, 1989: 81-82). Tanto es así que, cuando se atisba un momento 

de libertad para Thérèse, es la naturaleza, los pinos de la región, quienes parecen abrir 

este camino, invitar a la protagonista hacia una vida diferente: “Elle n’avait plus peur 

d’Argelouse; il lui semblait que les pins s’écartaient, ouvraient leurs rangs, lui faisaient 

signe de prendre le large” (Mauriac, 1989: 137). 

Así, todo lo que asfixia a Thérèse, lo que no le deja la libertad que necesita, es 

descrito como “brulant”, incluso su esposo, a quien rechaza en la cama y describe de la 

forma siguiente: “alors elle sentit contre elle ce grand corps brulant; elle le repoussa et, 

pour n’en plus subir le feu, s’étendit sur l’extrême bord de la couche” (Mauriac, 1989: 

60). 

 

En los momentos de esperanza, la protagonista relaciona sus percepciones 

sensoriales con la humedad, que para ella está directamente vinculada a la vida.  

 

L’odeur de fournil et de brouillard n’était plus seulement pour elle l’odeur du soir 

dans une petite ville: elle y retrouvait le parfum de la vie qui lui était rendue enfin; 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

140 

 

elle fermait les yeux au souffle de la terre endormie, herbeuse et mouillée. 

(Mauriac, 1989: 24) 

 

El agua se encuentra históricamente relacionada con la creación vital, ya presente 

en los textos bíblicos, en el Corán y en numerosos relatos mitológicos:  

 

[…] l’eau symbolise la vie: l’eau de la vie, que l’on découvre dans les ténèbres, 

et qui régénère. Le poisson jeté au confluent des deux mers, dans la Sourate de la 

Caverne (Coran 18, 61, 63), ressuscite quand il est plongé dans l’eau. Ce 

symbolisme fait partie d’un thème initiatique: le bain dans la Source de 

l’immortalité. (Chevalier & Gheerbrant, 2012: 436) 

 

Mauriac define las Landas como “le pays de la soif”, una tierra dominada por la 

sequía y los veranos abrasadores: “En septembre, elles pouvaient sortir après la collation! et 

pénétrer dans le pays de la soif: pas le moindre filet d’eau à Argelouse; il faut marcher longtemps 

dans le sable avant d’atteindre les sources du ruisseau appelé la Hure” (Mauriac, 1989: 44). 

Observamos la misma relación entre la vida y la humedad en:  

 

Marie, à cette heure, déjà s’endort dans une chambre d’Argelouse et Thérèse 

arrivera tard, ce soir; alors la jeune femme entendra, dans les ténèbres, ce sommeil 

d’enfant; elle se penchera, et ses lèvres chercheront comme de l’eau, cette vie 

endormie. (Mauriac, 1989: 26) 

 

Este es, probablemente, el único momento de ternura que nos muestra la 

protagonista, de hecho, el único instante en el que llora. Mauriac muestra cómo, incluso 

en el alma más fría, la maternidad consigue conectar a Thérèse con la humanidad, en la 

esperanza de una vida que despierta, llena de posibilidades y opciones, una promesa. 

Paradójicamente, el agua, fuente de vida que tanto ansiaba la protagonista, se 

convierte en una nueva forma de amenaza, pues a su llegada a París, Thérèse parece 

cambiar la asfixia por una forma de ahogamiento bajo el agua en sus numerosas 

manifestaciones: “Le flot humain” (Mauriac, 1989: 140), “fleuve de boue et de corps 

pressés” (Mauriac, 1989: 142), “fleuve humain” que puede “rouler” Thérèse (Mauriac, 

1989: 146) o el peligroso “remous” (Mauriac, 1989: 148) que la intimida. Así, el agua, 

que representa la esperanza de vida, termina por ahogarla en la multitud de París, 

reforzando la idea de que Thérèse nunca encontrará un verdadero alivio, solo una 

transformación de su sufrimiento. 

De este modo, el agua, tradicionalmente símbolo de vida y purificación, se 

transforma en París en una amenaza, reflejando el deterioro psicológico de Thérèse. Lejos 

de su entorno rural, el agua deja de ser un elemento regenerador y se convierte en un 

símbolo de encierro y asfixia. Esta transformación acompaña su progresiva alienación: 

en lugar de ofrecer renovación, la ciudad la sumerge en una angustia creciente, 

intensificando su sensación de desarraigo y pérdida. 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

141 

 

 

7. Conclusiones 

 

En Thérèse Desqueyroux, François Mauriac construye un universo simbólico en 

el que la protagonista es constantemente asimilada a diversas imágenes animales. 

Atrapada en una sociedad opresiva, su figura se asocia con la loba, emblema de lo salvaje 

e incontrolable, pero también connotada históricamente con la depravación y el instinto 

voraz. La jaula que la encierra no es solo la familia, sino también la maternidad, el 

matrimonio y la moral impuesta. Este encierro la transforma en una presa acosada, una 

bestia confinada que intenta resistir a su destino. 

El imaginario animal no se limita a Thérèse, sino que también se extiende a su 

esposo Bernard, cuya figura se vincula al cerdo, imagen de lo grosero y lujurioso. A su 

vez, la novela recurre a símbolos como el toro, que encarna la fuerza contenida y el 

sacrificio, o el jabalí, que remite a la libertad indómita. En contraposición, los animales 

domésticos –el perro, las ovejas– representan la sumisión y el orden impuesto por las 

reglas y condicionantes sociales. 

La naturaleza se erige como un refugio para Thérèse, quien encuentra en el bosque 

un espacio de autenticidad, lejos de las normas sociales. Sin embargo, incluso en su huida 

hacia París, la protagonista descubre que su insatisfacción es perpetua y que la 

civilización tampoco le ofrece la liberación anhelada. 

Por otra parte, hemos argumentado cómo Thérèse encarna el arquetipo de la “loca 

salvaje”, un ser atrapado entre el instinto y la racionalidad, la transgresión y el sacrificio. 

En su búsqueda de libertad, su destino queda marcado por la incomprensión y la reclusión, 

lo que enfatiza la brutalidad de un mundo que reprime a quienes desafían sus reglas. 

Mauriac, a través de esta red de metáforas, nos ofrece una poderosa reflexión sobre la 

alienación femenina en una sociedad que domestica lo indómito a cualquier precio.  

Resulta aparentemente contradictorio encontrar un relato de estas características 

en un autor profundamente católico. Sin embargo, existió en él una lucha entre lo que 

observaba como unos límites artificiales impuestos a la libertad individual y la fe 

cristiana. De hecho, el autor parece querer desencadenar la reflexión sobre lo irracional 

de los esquemas religiosos, sobre la importancia de la libertad en una sociedad tan rígida 

y la dificultad para seguir los preceptos cristianos. La novela examina el pecado de 

Thérèse, mostrándola como culpable, pero al explorar con tanta profundidad su psicología 

y sus motivaciones, Mauriac parece sugerir una justificación parcial de su crimen. 

Mauriac (1989) consigue lo improbable, que el lector logre despreciar al marido 

Bernard, definiéndolo como “son demi-bourreau ou sa demi-victime” (10) por su vileza 

y su falta de profundidad. Consigue que el lector se ponga en la piel de Thérèse y se 

deteste el martirio que sufre en su reclusión, observando el envenenamiento como un 

simple detalle, pues el énfasis está en la reclusión. Es la mitad de la población la que se 

ve representada en cierto modo, y la otra mitad la que comprende, que la represión y la 

obligación de portar una máscara continuamente vuelven loco al más cuerdo. Es esta 

ambigüedad entre lo correcto o incorrecto, de lo moral o inmoral, lo que muestra 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

La génesis de la locura: el pájaro enjaulado de Thérèse Desqueyroux 

142 

 

magistralmente la multiplicidad de matices, el enorme abanico de motivaciones y 

sentimientos que hacen destacar a la protagonista sobre los personajes planos y 

previsibles, convirtiéndola en una especie de heroína.  

Así, Mauriac nos deja con una protagonista que desafía las categorías de víctima 

y culpable, una figura compleja que encarna la lucha entre el instinto y la moral, la libertad 

y la opresión. Es en esta ambigüedad donde radica la verdadera fuerza de la novela. 

 

 

Referencias bibliográficas 

 

BRUNEL, Pierre (dir). 2002. Dictionnaire des mythes féminins. Paris, éditions du Rocher. 

 

CASTEL, Edith. 1996. L’éternité au féminin. La femme dans les religions. Paris, Assas 

Editions.  

 

CHANDRA, Prabha S., Helen HERRMAN, Jane E. FISHER, Marianne KASTRUP, 

Unaiza NIAZ, Marta RONDON & Ahmed OKASHA. 2009. Contemporary Topics in 

Women’s Mental Health: Global perspectives in a changing society World Psychiatric 

Association. USA, John Wiley & Sons. 

 

CHEVALIER, Jean & Alain GHEERBRANT. 2012. Dictionnaire des Symboles. Mythes, 

Rêves, Coutumes, Gestes, Formes, Figures, Couleurs, Nombres. Paris, Éditions Robert 

Laffont S.A. et Éditions Jupiter. 

 

ESTÉS, Clarissa Pinkola. 2001. Mujeres que corren con los lobos. Barcelona, Editorial 

B. 

 

LEFRANÇOIS, Mark. 2023. Les grandes criminelles de l’Histoire: De l’affaire des 

poisons à nos jours. Paris, Armand Colin. 

 

MAUCUER, Maurice. 1970. Analyse critique. Thérèse Desqueyroux, Mauriac, Profil 

d’une œuvre, nº9. Paris, Hatier. 

 

MAURIAC, François. 1950. Thérèse Desqueyroux: suivi de Thérèse chez le docteur, 

Thérèse à l’hôtel [et] La fin de la nuit. Paris, Grasset. 

 

MAURIAC, François. 1989 [1927]. Thérèse Desqueyroux, avec préface de Jean Touzot. 

Paris, Librairie Générale Française. 

 

POMEROY, Sara B. 1987. Diosas, rameras, esposas y esclavas. Madrid, Akal 

Universitaria. 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ainhoa Cusácovich Torres 

143 

 

PRESCENDI MORRESI, Francesca. 2017. “Romulus et Rémus, la louve et la prostituée” 

in Anthropozoologica, 52, 45-51. Publications scientifiques du Muséum national 

d’Histoire naturelle. 

 

ROBLES, Martha. 1996. Mujeres, mitos y diosas. Méjico, Fondo de Cultura Económica. 

 

SHOWALTER, Elaine. 1987. The female malady: women, madness, and English culture, 

1830-1980. Nueva York, U.S.A., Penguin Books. 

 

STRUVE-DEBEAUX, Anne. 2002. “Ève” in Brunel, Pierre. Dictionnaire des Mythes 

Féminins. Paris, Éditions du Rocher. 

 

 


