
589 

 

Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

https://doi.org/10.6018/analesff.647591 

Recibido: 10/02/2025       Aceptado: 03/07/2025  

 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre 

poissard: étude de la figure de la poissarde chez Toussaint-

Gaspard Taconet et dans d’autres productions de son temps 

 

Representations of the market woman in poissard theatre: a study of 

the poissarde figure in the plays of Toussaint-Gaspard Taconet and 

other theatrical works of his time 

 

 

ANE FERNÁNDEZ SAN MARTÍN 

 Euskal Herriko Unibertsitatea. (UPV/EHU) 

anefernandez95@gmail.com 

 

 

 

 
Abstract 
In the 18th century, in a context of intense artistic 

and literary effervescence, a new dramatic genre 

emerges: the poissard theatre. Created by Jean-

Joseph Vadé, this genre depicts the lives and 

customs of the lower classes in the market of Les 

Halles in Paris, with a central focus on the 

poissardes, the market women who played a 

pivotal role in the mercantile sphere. These 

vibrant and authentic popular plays achieved 

remarkable success on the stages of Fairground 

and Boulevard Theatre, captivating a diverse 

audience across all social strata. Through an 

analysis of the figure of the écosseuse (pea 

sheller) in the works of the fairground playwright 

Toussaint-Gaspard Taconet, this study examines 

the role of women in the commercial 

environment of Les Halles in Paris and reassesses 

the depiction of the poissarde women as agents 

of social transgression and resistance to 

prevailing hegemonic norms. 

 

 

 

 

Keywords 
Poissard theatre, market, fairground, pea sheller, 

Taconet. 

  

Resumen 
En el siglo XVIII, en un contexto sociocultural 

caracterizado por una intensa efervescencia 

artística y literaria, emerge un nuevo género 

dramático conocido como teatro poissard. Este 

género, concebido por la pluma de Jean-Joseph 

Vadé, exalta la vida y las costumbres de las clases 

populares de las Halles de París, donde las 

mujeres poissardes, figuras emblemáticas del 

ámbito mercantil, desempeñan un rol 

preponderante. Estas representaciones teatrales, 

imbuidas de vivacidad y autenticidad, gozaron de 

un éxito incontestable en los escenarios del 

Teatro de Feria y de Bulevar, logrando cautivar a 

un público heterogéneo proveniente de diversas 

clases sociales. A partir del análisis de la figura 

de la écosseuse (verdulera) en las obras del 

dramaturgo de feria Toussaint-Gaspard Taconet, 

este estudio propone reflexionar sobre el papel de 

las mujeres en el espacio mercantil de las Halles 

parisinas. Asimismo, busca reconsiderar la 

representación de la mujer poissarde, concebida 

como símbolo de transgresión social y resistencia 

frente a los códigos hegemónicos imperantes. 

 

Palabras clave 
Teatro poissard, mercado, feria, verdulera, 

Taconet. 

 

 

mailto:anefernandez95@gmail.com


Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

590 

 

 

1. Introduction 

 

 

En marge des pratiques théâtrales institutionnelles et du répertoire de la scène 

officielle, le XVIIIᵉ siècle se distingue par l’essor fulgurant du théâtre populaire dans les 

faubourgs parisiens. Cette effervescence dramaturgique, malgré les restrictions imposées 

par la censure, s’affirme progressivement comme un élément central de l’espace artistique 

et socioculturel urbain, témoignant ainsi de la vitalité des formes d’expression artistique 

populaires qui transcendent les conventions théâtrales établies. 

Les foires, suivies par les boulevards, s’imposent comme des lieux privilégiés 

pour la mise en scène d’un genre dramaturgique singulier : le théâtre poissard. Ce dernier, 

profondément enraciné dans la culture populaire et la représentation des mœurs du bas 

peuple, se distingue par son caractère à la fois truculent et satirique, jouissant d’un succès 

retentissant tout au long du siècle des Lumières. Par sa vivacité et son caractère 

accessible, ce théâtre parvient à captiver un public hétérogène issu de toutes les couches 

sociales, séduit par l’hilarité et la spontanéité de ces représentations. En effet, les élites 

sociales “venues goûter le frisson que donne la promiscuité de la ‘canaille’” (Lurcel, 

1983: 7), fréquentent les foires dans une quête de divertissement et nouveauté. Elles y 

trouvent l’occasion de “s’encanailler” (Viala, 2012: 68) tout en s’initiant au langage 

poissard ainsi qu’à ses particularités phonétiques et lexicales. 

Les premières manifestations préfigurant le théâtre poissard trouvent leur origine 

environ un siècle auparavant. Dès la fin du XVIIᵉ siècle, des dramaturges tels que Lesage 

ou Marivaux introduisent dans leurs œuvres une dimension langagière grotesque, destinée 

à caractériser certains personnages archétypaux, à l’instar des valets ou des paysans. Ces 

derniers, fréquemment dépeints comme des figures aux manières abruptes et au langage 

cru, incarnent des modèles de la vulgarité sociale. Le langage populaire qu’ils emploient, 

à la fois franc et expressif, puise ses origines dans un éventail d’influences artistiques et 

dramaturgiques variées, parmi lesquelles se distinguent les mazarinades, les lazzis et le 

genre burlesque. Parallèlement, les vers poissards s’enrichissent d’éléments empruntés à 

la poésie et aux courants picturaux de l’époque, se singularisant par une intensité 

rythmique et une richesse d’images évocatrices (Larthomas, 1980). 

L’origine du terme “poissard” remonte à l’étymon latin pix-picis, qui a donné 

naissance par la suite au terme “poix” en langue française. Au XVIᵉ siècle, “poissard” est 

utilisé par métonymie pour désigner des voleurs, en référence à l’idée que les objets qu’ils 

dérobent semblent rester collés à leurs doigts, à l’instar de la poix (Moore, 1935: 13-14). 

Au XVIIᵉ siècle, une confusion onomastique entre les termes “poix” et “poisson” conduit 

à la création de la forme adjectivale, suivie de sa féminisation, ce qui donne lieu à 

l’apparition du terme “poissarde”. Dès lors, ce terme acquiert une connotation péjorative, 

désignant initialement les marchandes de poisson et les harengères, avant de s’étendre à 

l’ensemble des commerçantes de la Halle. Dans ce contexte, le dictionnaire d’Antoine 

Furetière précise que le mot “poissarde” fait référence aux “termes injurieux que se disent 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

591 

 

les harengères les unes aux autres pour se reprocher leur vilenie et malpropreté” 

(Furetière, 1690: 1623). 

Né sous la plume de Jean-Joseph Vadé, par son œuvre fondatrice La Pipe Cassée 

(1755), le genre poissard théâtralise un univers dominé par les querelles des femmes de 

la Halle, les interactions propres à la sphère marchande ainsi que l’usage d’un langage 

argotique et faubourien. Ce registre linguistique se distingue par son recours aux 

métaphores, sa richesse dans la polysémie des jeux de mots, ses incorrections syntaxiques 

et orthographiques volontaires, ainsi qu’un éventail étendu d’allusions grivoises et 

d’injures (Nisard, 1872: 359-362). Ces caractéristiques, loin de constituer des défauts, 

deviennent des vertus dramaturgiques, reflétant avec authenticité l’expression populaire 

et l’atmosphère canaille du quotidien, conférant au théâtre poissard une dimension à la 

fois comique et réaliste. 

Surnommé “le Corneille des Halles” (Houssaye, 1848: 148), Vadé s’affirme 

comme une figure centrale du théâtre poissard, qu’il parvient à élever à son paroxysme 

scénique grâce à une production évocatrice et novatrice. Son influence s’étend bien au-

delà de son époque, inspirant de nombreux dramaturges qui continueront à nourrir les 

spécificités de ce genre théâtral. Le théâtre poissard trouve initialement une tribune 

privilégiée au Théâtre de la Foire, avant de s’étendre progressivement aux scènes des 

Boulevards, où il acquiert une popularité croissante. Évoluant en dehors des circuits 

officiels et institutionnels, cette forme dramaturgique devient un refuge pour les auteurs 

en quête de formes dramatiques plus libres, profondément enracinées dans la culture 

populaire et souvent marquées par un esprit subversif (Campardon, 1877). Dans ce 

contexte, l’héritage poissard de Vadé se perpétue à travers les pièces de nombreux auteurs 

de son époque, tels que Favart, Lécluse ou Boudin, qui poursuivent et nourrissent cette 

tradition théâtrale. Parmi ces auteurs, Toussaint-Gaspard Taconet1, autrefois surnommé 

“le Molière de la Foire” (Migozzi, 2000: 83), devient une référence incontestée de 

l’écriture poissarde de son époque. Fortement influencé par l’œuvre de Vadé, Taconet 

réussit à élaborer un répertoire de pièces d’une rare authenticité, fusionnant un style 

populaire avec l’émergence d’une conscience éclairée. 

À la lumière des travaux scientifiques existants sur le genre poissard et les dames 

de la Halle, nous proposons d’aborder cette thématique sous l’angle de la figure de 

l’écosseuse dans l’œuvre du dramaturge forain Toussaint-Gaspard Taconet. Cette figure, 

représentée auparavant dans les pièces de Caylus et de Vadé, s’érige comme un archétype 

 
1 Toussaint-Gaspard Taconet voit le jour à Paris, rue de la Harpe, le 3 juillet 1730, et décède à l’Hôpital de 

la Charité le 29 décembre 1774. Il incarne une figure iconique de la scène foraine et boulevardière, élevant 

le théâtre de Nicolet à son apogée scénique à travers ses œuvres. Autrefois surnommé “le Molière de la 

Foire” (Migozzi, 2000: 83), ou encore, “le Voltaire des Boulevards” (Sabatier de Castres, 1779: 108), il 

marie avec finesse la tradition populaire du théâtre forain et les valeurs inspirées par les idéaux des 

Lumières, insufflant à la scène une audace créative et une effervescence dramaturgique remarquables. 

Artiste aux multiples talents, Taconet excelle dans une diversité de rôles artistiques et littéraires, mêlant 

habilement son talent d’acteur à ses dons d’auteur. Il s’impose ainsi comme une figure dramaturgique 

majeure des tréteaux forains, laissant une empreinte indélébile dans l’imaginaire artistique et collectif de 

son époque, bien que son héritage dramaturgique ait progressivement sombré dans l’oubli au fil des siècles 

suivants. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

592 

 

sociétal marqué par une rudesse vigoureuse, un tempérament virulent et une parole 

acerbe. Taconet poursuit cette tradition en nuançant la stéréotypisation conventionnel; il 

rend hommage aux dames de la Halle, les louangeant d’une manière singulière. Dans Les 

Écosseuses de la Halle, ambigu-poissard en un acte en vers libres, mêlé de vaudevilles et 

de danses, représenté pour la première fois sur le Grand Théâtre des Boulevards le 25 juin 

1767, le dramaturge explore l’univers de la Halle parisienne d’un regard féminin, mettant 

en scène les divers corps de métiers du marché exercés par des femmes, parmi lesquelles 

se distinguent les écosseuses et les bouquetières, qui rivalisent afin d’obtenir un 

emplacement privilégié au marché. Le contexte bachique, omniprésent dans la pièce, 

accentue la vivacité des échanges, parfois jusqu’à l’obscénité. Imprégnée d’un ton 

audacieux et captivant, l’œuvre invite à une réflexion sur la place des femmes dans cet 

espace public, en soulignant leur rôle central et leur pouvoir au sein de la Halle parisienne. 

Dédicacée à Madame Policarpe, une poissonnière particulièrement admirée par le 

dramaturge, cette pièce restitue la réalité quotidienne des femmes de la sphère marchande 

et célèbre le caractère poissard comme un moyen de transgression sociale. 

 

 

2. Topos spatial du théâtre poissard: la Halle, un regard tourné vers le genre féminin 

 

Historiquement situées dans l’actuel 1er arrondissement de Paris, les Halles 

parisiennes désignaient un vaste espace marchand qui fut jadis le cœur névralgique des 

activités commerciales de la capitale (Lemoine, 1980). Situées à l’épicentre de la ville, 

cet espace emblématique n’était pas seulement dédié aux échanges de produits frais et 

non alimentaires, mais constituait également un espace incontournable de la vie sociale, 

reflétant l’effervescence du quotidien parisien. Par leur fonction centrale au sein du tissu 

urbain et économique, les Halles dépassent leur simple fonction mercantile et deviennent 

le symbole vivant du dynamisme et de l’interconnexion humaine dans une sphère en 

émulation permanente (Lombard-Jourdan, 2009). 

La Halle représente un point de convergence majeur entre les sphères rurale et 

urbaine. Elle constitue un espace de libre circulation pour les denrées, les animaux et les 

humains, matérialisant ainsi une frontière dynamique et perméable. Ce lieu de transition 

joue un rôle déterminant et facilite les échanges économiques, sociaux et culturels entre 

ces deux univers. Par sa capacité à promouvoir l’interaction et la polyvalence, la Halle 

joue un rôle central dans la construction de l’identité urbaine, où la fluidité des échanges, 

qu’ils soient commerciaux, culturels ou humains, viennent renforcer les liens humains. 

L’organisation interne de la Halle se distingue par une division rigoureuse de l’espace, 

permettant une répartition fonctionnelle entre les divers corps de métiers. Ce découpage 

spatial contribue non seulement à l’efficacité des transactions commerciales, mais 

également à la fluidité des interactions sociales et interpersonnelles. 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

593 

 

Déjà, au XIIIe siècle, les Halles s’étaient si considérablement agrandies que les 

marchands et artisans de toutes les communautés y avaient chacun leur Halle à 

part. Toutes ces boutiques formaient des rues où les gens du même métier étaient 

rassemblés; de là les noms des rues de la Tixanderie, de la Ferronnerie, de la 

Chanvrerie, de la Haumerie, de la Cordonnerie, de la Lingerie, de la Triperie, de 

la Poterie, de la Friperie, des Potiers-d’Étain, des Fourreurs, etc., qui sont venus 

jusqu’à notre époque. On y voyait une place aux œufs, une à la fromagerie, à la 

poissonnerie, aux pois, au blé, à la graisse, au poisson frais, au poisson de mer, 

aux fruits, au vin, etc. (Vigneau, 1903: 3-4) 

 

À l’instar de la foire, la Halle parisienne s’affirme comme un espace à la fois 

poreux et hybride, au croisement des dynamiques sociales, culturelles et urbanistiques. 

Issue d’un processus de reconversion ou d’appropriation alternative, elle émerge souvent 

depuis les marges sociales, en accueillant des usages pluriels et fluctuants. À ce titre, elle 

entre en résonance avec le concept de “non-lieu” formulé par Marc Augé (1992), en ce 

qu’elle se définit moins par une identité stable que par une fonction mutable et hybride. 

Ainsi, la Halle se transforme en une scène théâtrale de l’urbanité en mouvement, dont le 

sens artistique est lié à la périphérie. En tant qu’espace d’interconfluence, elle joue un 

rôle primordial de point de rencontre pour des individus provenant tant de la capitale que 

de la province, favorisant ainsi un lieu d’échanges et de diversité culturelle. 

Cette dynamique spatiale et culturelle témoigne d’une richesse notable, aussi bien 

par la variété des produits proposés à la vente que par la diversité des colporteurs. En ce 

sens, la Halle incarne un microcosme hétéroclite où l’abondance des marchandises se 

conjugue à la polyphonie d’activités, rendant cet espace non seulement un lieu de 

commerce, mais également un carrefour symbolique des échanges humains et matériels. 

Victor Fournel (1887: 23-24) esquisse un portrait imagé et minutieux de la variété des 

denrées commercialisées dans Les Halles de Paris: 

 

— Mes beaux cerneaux! 

— Raisins, raisin doux! 

— Salade, belle salade! 

— Verjus, vert verjus! 

— Oranges de Portugal, oranges d’Italie! 

— Figues de Marseille, figues! 

— Châtaignes boulues, toutes chaudes! châtaignes à rôtir! 

— Poires Dagobert! 

— Pain de Louvre! Pain de Gonesse! Pain chaland, pain mollet! 

— Pêches de Corbeil! Bergamontes d’Autun! 

— Pruneaux de Tours, pruneaux 

— La douce cerise, la griotte à confire, cerises de Poitiers, Prunes de 

Damas! 

— Amandes nouvelles, amandes douces; amendez-vous! 

— Douce mûre, gentils fruits nouveaux! 

— Fèves de marais! Fèves cuites, toutes chaudes! 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

594 

 

— À mes bons navets, navets! 

— Carpes vives, carpes vives! 

— Mon frais saumon, mon beau cabillaud; j’ai ce qu’il vous faut. 

— Des pommes pour de la ferraille! 

— De l’eau pour du pain! 

— Rave, douce rave, pour les dégoûtés! 

— Fromage de Brie! Fromage d’Auvergne! 

— A ma belle poirée! à mes beaux épinards! À mon bel oignon?  

(Fournel, 1887: 23-24) 

 

Outre la dimension matérielle des marchandises qui prennent place au sein de la 

Halle, il convient de porter une attention particulière à l’aspect sonore, qui participe à la 

définition de l’identité de cet espace marchand. En effet, cette atmosphère vibrante, 

caractérisée par le va-et-vient incessant des voix et des sons générés par le colportage, 

témoigne de l’interaction humaine dans toute sa richesse et sa complexité. 

 

L’origine des cris de Paris “se perd dans la nuit des temps”. Si haut que notre 

regard puisse plonger dans le passé, si loin en arrière que nous rencontrions un 

document sur les petites industries parisiennes, nous les trouvons déjà installées 

à leur poste dans les rues et les carrefours, et faisant retentir la ville de cette 

mélopée bruyante et bizarre qui s’est perpétuée jusqu’à nous en s’affaiblissant 

[…] Le vieux Paris, d’un bout à l’autre de son enceinte, n’était qu’une symphonie 

incessante, où se mariaient sur tous les tons les voix provocatrices des marchands 

ambulants. (Fournel, 1887: 5) 

 

C’est dans la Halle au blé2 que se concentraient la majorité des ventes maraîchères, 

un phénomène qui prit une ampleur particulière à partir de la seconde moitié du XVIIIe 

siècle. Cette évolution, marquée par une intensification des échanges agricoles, reflète les 

transformations économiques et les bouleversements sociaux de l’époque. De ce fait, 

l’ouvrage historique de Biollay (1877: 62), souligne que cette Halle ne se limitait pas à 

jouer un rôle primaire dans la distribution des denrées de première nécessité, mais elle 

devient un lieu symbolique où les marchandes, notamment les écosseuses, acquièrent une 

importance particulière: 

 

La vente des produits de la culture maraîchère prit une très grande extension. 

L’article 1er d’une ordonnance de police du 13 novembre 1770 concerne tous 

jardiniers et jardinières, écosseurs et écosseuses, regrattiers et regrattières 

s’étalant dans la Halle et les rues adjacentes […] et notamment dans la Halle au 

 
2 La Halle au Blé de Paris se construit entre 1763 et 1767 sous la supervision de Nicolas Le Camus de 

Mézières. Cette dernière s’érige sur l’ancien emplacement de l’hôtel de Soissons, un édifice parisien 

symbolique, situé entre les rues du Four, des Deux-Écus et de Grenelle. Destinée initialement au stockage 

des grains dans des galeries voûtées en briques, la Halle fut dotée, entre 1782 et 1783, d’une coupole conçue 

par Jacques-Guillaume Legrand et Jacques Molinos, afin d’obtenir une meilleure conservation des 

marchandises entreposées dans la cour (Rabreau, 1974). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

595 

 

blé. Le commerce des légumes, si encombrant, devait occuper la majeure partie 

de ces places diverses. (Biollay, 1877: 62) 

 

L’essor du commerce maraîcher, tel qu’il se manifeste à travers la diversité des 

professions exercées au sein de la Halle, met en évidence une forte présence féminine 

dans cet espace marchand. En effet, les différents corps de métiers évoqués sont 

systématiquement déclinés au féminin, ce qui laisse entrevoir une prédominance des 

femmes dans certaines activités commerciales, du moins sur le plan quantitatif concernant 

certains métiers. Cette visibilité du cortège féminin se trouve également renforcée dans 

la scénographie dramaturgique des plateaux forains et boulevardiers, où les femmes de la 

Halle, souvent représentées sous le stéréotype de la poissarde, deviennent des figures 

légendaires de la scène théâtrale. 

 

 

3. Le Théâtre de la Foire et des Boulevards: espaces populaires de transgression 

dramaturgique et métathéâtrale 

 

 

Le Théâtre de la Foire et des Boulevards joue un rôle déterminant dans la diffusion 

du genre poissard, dont les représentations rencontrent un succès populaire considérable, 

témoignant de l’engouement du public pour cette forme d’expression théâtrale (Viala, 

2009). Par ailleurs, les Halles de Paris, véritable cœur battant des échanges commerciaux 

et des plaisirs urbains, se distinguent comme un microcosme dramaturgique en 

perpétuelle métamorphose. Ce lieu foisonnant se révèle le creuset d’une riche dynamique 

artistique, sociale et littéraire, contribuant ainsi à l’élaboration d’une culture urbaine 

profondément vivante. 

La foire, et par extension la Halle, se présentent comme des espaces 

d’interconfluence où l’activité économique coexiste avec des dimensions sociales, 

folkloriques, littéraires et artistiques (Duban, 2019). Ces espaces offrent un champ 

d’expérimentation parathéâtrale à la fois mouvante et novatrice, qui devient un pilier 

central dans l’identité culturelle parisienne. De cette hybridité découle un lien intrinsèque 

et indissociable entre la foire et la Halle; non seulement ces deux espaces partagent une 

fonction commerciale concomitante, mais ils incarnent des scénarios archétypiques 

reflétant les dynamiques de la vie quotidienne parisienne, servant de toile de fond à la 

dramaturgie foraine et boulevardière. Ainsi, la Halle se révèle comme un espace de 

fusion, devenant tantôt un espace d’échange commercial au sein d’un scénario urbain, 

tantôt un objet d’écriture. Marie-Rose Scarpa (2000: 138) souligne la 

multidimensionnalité qui converge au sein de la foire et de la Halle, les érigeant en 

véritables foyers d’expérimentation artistique, culturelle et sociale. Ces espaces se 

distinguent par leur capacité à catalyser des dynamiques émergentes, où les échanges 

économiques se mêlent à une effervescence créative et populaire: “à la fois institutions 

sociales, formes économiques et entité culturelles, les foires et les marchés sont avant tout 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

596 

 

des systèmes originaux de relations sociales, autant que des expressions d’une vie 

économique caractérisée par un certain nombre de traits” (Scarpa, 2000: 138). 

Ancré dans l’univers des foires et des boulevards, le poissardisme se distingue par 

une immersion singulière dans un cadre où la satire se mêle harmonieusement à la 

célébration des expressions de la culture populaire, offrant ainsi un éclairage inédit sur la 

vie quotidienne et les préférences littéraires de la société urbaine du XVIIIᵉ siècle. En 

transgressant les conventions établies, ce genre théâtral manifeste une fascination pour 

les mœurs propres aux espaces urbains, tout en opérant une folklorisation et une forme de 

démocratisation des cris et des usages caractéristiques des classes populaires, par le biais 

de leur théâtralisation. En somme, le théâtre poissard, incarné par les femmes de la Halle, 

constitue une expression métathéâtrale qui dépasse les conventions dramaturgiques 

traditionnelles. 

 

 

3.1. Archétype de la représentation de la femme poissarde par l’écosseuse et d’autres 

consœurs de la Halle 

 

À l’instar de Vadé, ainsi que d’autres auteurs poissards, Taconet puise son 

inspiration dans le théâtre à ciel ouvert que représentent les Halles et les rues parisiennes. 

Ses personnages, profondément influencés par ceux de son illustre prédécesseur, 

émergent d’une quête de réalisme qui trouve ses racines dans les scènes authentiques de 

la vie quotidienne des faubourgs parisiens. Ces derniers, véritables microcosmes 

foisonnants d’humanité, constituent une source intarissable de matière pour les auteurs 

poissards, et s’imposent comme une école vivante à ciel ouvert, offrant aux écrivains un 

réservoir inestimable de situations et de dialogues empreints de véracité. La composition 

de la figure poissarde découle directement des observations minutieuses et des 

expériences tirées d’une quête sur le terrain: 

 

Vadé, pour achever ses esquisses fidelles, 

Dans tous les carrefours poursuivoit ses modèles, 

De ce costume agreste ingénu partisan, 

Interrogeoit le Pâtre, abordoit l’Artisan. 

Jaloux de la saisir sans masque & sans parure, 

Jusques aux Porcherons3 il chercha la Nature. 

Etoit-il au Village? Il en tracoit les mœurs, 

Trinquoit, pour les mieux peindre, avec des Racoleurs, 

Et changeant, chaque jour, de ton & de palette, 

 
3 Ce cabaret populaire, situé à l’emplacement actuel de l’église de la Trinité, ouvre ses portes au début du 

XVIIIᵉ siècle dans le quartier des Porcherons. Il connaît une notoriété accrue lorsqu’il est repris par le 

célèbre cabaretier Jean Ramponeau (1724-1802), figure iconique des lieux de divertissement parisiens. Déjà 

propriétaire du Cabaret du Tambour Royal, situé à la Basse Courtille, Ramponeau rebaptise l’établissement 

sous le nom de “Cabaret des Porcherons”, consolidant ainsi sa renommée et attirant une clientèle variée, 

avide de plaisirs mondains et de spectacles (Fournel, 1887). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

597 

 

Crayonna, sur un Port, Jérôme & Fanchonnette. (Dorat4, 1771: 115-116) 

 

Zola dans son ouvrage Le Ventre de Paris esquisse un portrait exhaustif de 

l’archétype de la femme poissarde qui peuple la Halle parisienne: “Elle conserva la robe 

à ramages, le fichu jaune, la marmotte des poissonnières classiques, avec la voix haute, 

le geste prompt, les poings aux cotes, l’engueulade du catéchisme poissard coulant des 

lèvres” (Zola, 1873: 137). 

À partir de la seconde moitié du XVIIIe siècle et jusqu’à la Révolution, des figures 

emblématiques des femmes poissardes5, telles que Madame Saumon6, Tonton7, Madame 

Engueule8, Madame Angot9, Clairette10, Margot la mal peignée11 ou Manon la Tulipe12, 

marquent profondément l’imaginaire collectif (Elyada, 1996). Leur rôle, souvent central 

dans l’argument des pièces de théâtre et les récits populaires, contribue à forger un 

archétype social où se mêlent satire mordante et revendications. L’actualisation du topos 

de la femme poissarde par la figure de l’écosseuse, telle que développée par Taconet, 

apporte des nuances au prototype traditionnel. Cette nouvelle représentation vient étoffer 

 
4 Les citations tirées des ouvrages de sources premières conservent leur graphie originale, dans le but de 

préserver les formes et les usages linguistiques propres à l’époque considérée. Veuillez trouver ci-dessous 

la transcription des vers dont l’orthographe a fait l’objet d’une actualisation selon les normes actuelles de 

la langue standard: “Vadé, pour achever ses esquisses fidèles, dans tous les carrefours poursuivait ses 

modèles, de ce costume agreste ingénu partisan, interrogeait le pâtre, abordait l’artisan. Jaloux de la saisir 

sans masque et sans parure, jusqu’aux Porcherons il chercha la nature. Était-il au village ? Il en traçait les 

mœurs, trinquait, pour les mieux peindre, avec des racoleurs, et changeant, chaque jour, de ton et de palette, 

crayonna, sur un port, Jérôme et Fanchonnette”. (Dorat, 1771: 115-116) 
5 Cette énumération réunit des femmes poissardes légendaires, profondément ancrées dans l’univers des 

Halles, dont l’existence historique de la plupart est attestée. Ces figures féminines perdurent sous une forme 

stéréotypée, souvent associée à la sphère carnavalesque, dans les productions poissardes réalisées entre la 

seconde moitié du XVIIIe siècle et la première moitié du XIXe siècle, témoignant ainsi de leur rôle 

symbolique et culturel dans l’imaginaire collectif de cette époque. 
6 Madame Saumon figure parmi les personnages principaux de Les Racoleurs (1756), opéra-comique de 

Jean-Joseph Vadé. Représentée pour la première fois à la Foire Saint-Germain, le 11 mars 1756, cette 

harengère iconique est souvent dépeinte d’un point de vue iconographique les poings campés sur les 

hanches. Elle incarne, dans l’imaginaire poissard, un personnage célèbre pour la crudité de ses mœurs et 

l’exubérance de sa vigueur physique. 
7 Tonton, fille de Madame Saumon, se distingue dès l’âge de douze ans par ses manières de véritable 

harengère, héritant ainsi du caractère truculent et des attitudes outrancières qui caractérisent sa progénitrice. 
8 Madame Engueule, figure représentative de la harengère, est le personnage central de la comédie-parade 

Madame Engueule, ou Les Accords poissards (1754) de Pierre Boudin. 
9 Madame Angot, personnage fictif créé par l’auteur Ève Demaillot dans Madame Angot ou la Poissarde 

parvenue (1796), incarne un archétype carnavalesque fréquemment interprété sur scène par un homme. 

Poissonnière aspirant à la noblesse, elle s’inscrit dans une tradition burlesque en tant que descendante des 

figures poissardes légendaires telles que Madame Saumon ou Madame Engueule. 
10 Clairette, personnage central de la pièce La Fille de Madame Angot (1873), est la fille de Madame Angot, 

figure éponyme de cet opéra-comique de la seconde moitié du XIXᵉ siècle. La Fille de Madame Angot 

(1872), opéra-comique en trois actes composé par Charles Lecocq, sur un livret de Clairville, Paul Siraudin 

et Victor Koning, fut jouée le 4 décembre 1872 au Théâtre des Fantaisies-Parisiennes de Bruxelles. L’œuvre 

connut rapidement un succès retentissant et fut présentée à Paris, aux Folies-Dramatiques, le 21 février 

1873. 
11 Margot la mal peignée, marchande d’oranges surnommée “la reine de la halle”, est un personnage central 

de l’œuvre poissarde Le Déjeuner de la Rapée ou Discours des halles et des ports (1748) de Lécluse. 
12 Manon-la-Grippe, nièce de La Tulipe, incarne un personnage représentatif de la femme poissarde, 

apparaissant dans La Pipe Cassée (1755) de Jean-Joseph Vadé. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

598 

 

le topos classique de la poissonnière ou de la harengère, enrichissant et élargissant ainsi 

l’imaginaire féminin poissard. 

L’écosseuse, à l’instar des autres femmes du marché, est dépeinte comme une 

figure féminine désinhibée, dévergondée et lascive, aux mœurs libres mais surtout encline 

aux plaisirs bachiques. Contraire aux codes de la bienséance féminine de l’époque, elle 

se caractérise par des manières ordurières, la verve populacière et un emploi récurrent de 

la violence verbale, voire physique (Nisard, 1876). Par ailleurs, ce personnage féminin se 

distingue par une dimension dionysiaque, incarnée par l’apologie de l’ivresse et une 

prédilection marquée pour l’eau-de-vie et diverses liqueurs. Fanchon, Geneviève et 

Margot, les trois écosseuses qui peuplent la pièce, incarnent parfaitement le stéréotype 

poissard façonné par Taconet dans son œuvre Les Écosseuses de la Halle (1767): 

 

FANCHON 

Qu’ien v’là  Geneviéve! 

Ais, ma commère, 

Veux-tu boire un coup de s’taffaire?  

GENEVIÉVE 

Plutôt deux. J’venions tout exprès: 

Marchand, donnez d’misquié du frais 

MARGOT 

J’en avons. Quoi donc! Qu’tu veux faire. 

GENEVIÉVE 

Chopine à moiquié? Qu’eux misère! […] 

MARGOT 

Allons, bûvons, qu’in toi, Geneviéve: 

Dis donc, Fanchon, veux-tu qu’j’acheve? 

Mettai-je tout, y viendra-t-il l’tien? 

FANCHON 

Allons, verse, je l’voulons bien. 

GENEVIÉVE 

All’ vouloit s’en aller. S’te charge!13. (Taconet, 1767b: 13-14) 

 

À travers ces vers, l’ivresse, intimement liée à la figure de la poissarde et plus 

particulièrement aux écosseuses, s’affirme comme un puissant vecteur de sororité. 

Dépassant la simple dimension festive qui lui est propre, elle devient un véritable 

mécanisme social, propice au renforcement des liens entre les femmes de la Halle. Cette 

pratique collective, loin de se réduire à une frivolité anodine, s’inscrit dans une 

dynamique de solidarité féminine au sein de la sphère professionnelle. L’exaltation 

 
13 Vous trouverez ci-dessous la transcription des vers conforme aux normes orthographiques de la langue 

standard: FANCHON: Qui voilà ? Geneviève ! Hé, ma commère, veux-tu boire un coup de cette affaire ? 

GENEVIÈVE: Plutôt deux. Je venais tout exprès : Marchand, donnez la moitié du frais. MARGOT: J’en 

ai. Quoi donc ! Que veux-tu faire ?  GENEVIÈVE: Une chopine à moitié ? Quelle misère ! […] MARGOT: 

Allons, buvons, comme toi, Geneviève : Dis donc, Fanchon, veux-tu que j’achève ? Mets-je tout ? Viendra-

t-il le tien ? FANCHON: Allons, verse, je le veux bien. GENEVIÈVE: Elle voulait s’en aller. Quelle charge 

! 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

599 

 

bachique se charge ainsi d’une fonction symbolique et identitaire, donnant à ces moments 

de communion une portée qui transcende l’individu pour affirmer l’appartenance au corps 

de métier (Craplet, 2021). L’état d’ivresse quasi permanent dans lequel se trouvent 

fréquemment les écosseuses influe profondément sur leurs comportements, les conduisant 

à adopter des manifestations de tempérament colérique et bruyant. Cette disposition, 

marquée par un caractère hardi et téméraire, se traduit par des manières souvent grossières 

ainsi que des expressions verbales et gestuelles empreintes d’obscénité. Le langage, teinté 

d’un ton ordurier et querelleur, constitue le reflet des conditions de vie et le besoin de 

s’affirmer dans un milieu où règne une rude camaraderie. Par ces excès, elles incarnent 

une figure exacerbée de la vitalité populaire, oscillant entre les impératifs de la survie et 

les défis de la confrontation. Les vers taconetiens entre deux fruitières, Babet et Marie-

Jeanne, mettent en lumière la véhémence du litige entre ces deux femmes, chacune 

cherchant à s’emparer de l’emplacement dans la Halle destiné à leur étal: 

 

BABET 

De quel droit, Madame J’ordonne, 

V’lez-vous chasser une personne? 

J’venons là plus souvent que vous. 

MARIE-JEANNE 

Allons, hu, aussi non des coups. 

Crois-moi, n’jase pas, bonne bête, 

La cervelle m’monte à la tête: 

Et je pourrions ben te r’liché, 

Comm’ j’ons déjà fait z’au marché. 

BABET 

Ah! oui, voyons donc voir? qu j’voye? 

MARIE-JEANNE 

Allons, tais ton bec, & dévoye, 

J’te dis qu’tu n’esteras pas là. 

BABET 

Et moi j’vous dis que l’on verra: 

Si tu m’fais peur, tu n’men fais guère. 

MARIE-JEANNE 

Décampe toujours, harengère; 

La place est à moi, d’mande à eux. 

Ais, Fanchon, parle, si tu veux. 

Pas vrai que j’ai l’accoutumance 

De m’mettre ilà par préférence?14 (Taconet, 1767b: 19) 

 
14 Vous trouverez ci-dessous la transcription des vers conforme aux normes orthographiques de la langue 

standard: Babet: De quel droit, Madame j’ordonne, voulez-vous chasser une personne ? Je viens là plus 

souvent que vous. Marie-Jeanne: Allons, hue, sinon des coups. Crois-moi, ne jase pas, bonne bête, la 

cervelle me monte à la tête: et je pourrais bien te relâcher, comme je l’ai déjà fait au marché. Babet: Ah 

oui? Voyons donc voir? Que je voie! Marie-Jeanne: Allons, tais ton bec, et dévoie, je te dis que tu ne 

resteras pas là. Babet: Et moi je vous dis que l’on verra: si tu me fais peur, tu ne m’en fais guère. Marie-



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

600 

 

 

Le type de profession exercée par les femmes de la Halle influe directement sur la 

nature de leurs interactions, se caractérisant par une intensification progressive de la 

fermeté du ton et une colère exacerbée, en fonction des spécificités de chaque corps de 

métier. Cette véhémence verbale peut, à l’occasion, se manifester sous forme d’une 

virulence acérée, miroir d’une réalité sociale où l’abondance demeure souvent absente. 

Dans la pièce taconetienne Le Procès du chat ou Le Savetier arbitre, représentée pour la 

première fois sur le Grand Théâtre des Boulevards le 14 mai 1767, illustre cette réalité à 

travers le personnage de Madame Grasdouble, tripière de métier, et de Madame 

Chassieux, chiffonnière. Ces deux femmes poissardes, engagées dans une querelle 

acharnée pour la garde d’un chat, illustrent la rivalité et l’élaboration de stratégies 

ingénieuses qui anime l’univers des Halles. Le chat, une fois décédé, deviendra, en effet, 

l’objet de pratiques douteuses liées à leur activité marchande. Dans son bouquet poissard 

L’Ombre de Vadé ou le triomphe de l’inoculation (1774), Taconet met en scène, en un 

acte, une altercation sanglante entre deux poissardes; Fanchon, la mal-peignée, et Margot, 

la trousse-chignon: 

 

MARGOT 

Tiens dans c’que tu dis là, Fanchon, 

On voit qu’tu n’as non plus d’raison 

Que n’en sauroit avoir ma fesse: 

Eh, mais! t’as bien d’la hardiesse 

D’parler-z-ainsi d’vant tout l’monde tout haut. 

FANCHON 

Qu’est-c’que ça t’fait, vilain crapaud, 

Moi je veux parler-z-à ma guise… 

MARGOT 

Vas, vas; l’crapaud est ben dedans ta ch’mise, 

Quand all’se trouve sur ton corps, 

Sa tête & ses pattes sont d’hors; […] 

FANCHON 

Parle donc, eh! Vilain putois, 

T’es ben l’esprit d’une cavale; 

Tu vis tout comm’ une brutale; […] 

MARGOT 

Tais ta gueule de chien […] 

FANCHON 

Stapendant l’on m’a dit qu’il étoit mort des gens 

À qui l’on a comm’ça donné p’tite varole. 

MARGOT 

 
Jeanne: Décampe toujours, harengère; la place est à moi, demande à eux. Hé, Fanchon, parle, si tu veux. 

Pas vrai que j’ai l’accoutumance de me mettre là par préférence? (Taconet, 1767b: 19) 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

601 

 

Que le diable te caracole!15 (Taconet, 1774: 6-10) 

 

3.2. La Halle: espace de transgression et de subversion féminine 

 

La Halle se définit comme un espace de subversion aux codes hégémoniques. 

L’un des actes de revendication et d’insurrection les plus manifestes réside dans la 

dimension sonore associée au cri. Dans cet espace, les clameurs des colporteurs et des 

harengères, imprégnés d’allusions grivoises, de putanismes, de références scatologiques 

et de sous-entendus lascifs, témoignent d’une culture populaire à la fois comique et 

transgressive, capable de s’étendre jusqu’aux sphères élevées, y compris la Cour. Par leur 

dimension subversive, ces manifestations sonores viennent bousculer les normes établies 

de l’époque, érigeant les annonces marchandes en véritables performances théâtrales. Ce 

tumulte auditif compose alors une forme de festival urbain, où la voix humaine se mêle à 

la cacophonie de la rue, engendrant une polyphonie mélodique à la fois audacieuse et 

saisissante (Milliot, 1999). Les cris des poissonnières et des harengères étaient 

particulièrement remarquables. Dès le XIIe siècle, le commerce du poisson salé prend son 

essor à Paris, et le hareng devient l’un des premiers produits à être commercialisés aux 

Halles. Les harengères résidaient près du Petit-Pont, un lieu où leur réputation de 

crieresses de harengs était largement reconnue tant par le peuple que par son empreinte 

dans l’imaginaire collectif: 

 

Harengs sorets appetissans; 

Ce sont petits morceaux frians, 

Pour déjeuner au matinet, 

Avec vin blanc, clair pur et net16. (Fournel, 1887: 16) 

 

La figure de la femme de la Halle incarne un ethnotype social transgressif. Par 

leur langage cru, leur attitude défiante et leur virulence, ces femmes, incarnées aussi bien 

dans les représentations théâtrales que dans la réalité des marchés, opposent à la raison 

hégémonique un modèle de désobéissance, construisant une identité en rupture avec les 

canons traditionnels. Loin de se confiner à la sphère conjugale et domestique, l’écosseuse, 

prototype récurrent de la femme marchande, s’impose dans l’espace public de la halle, 

dominant aisément cet environnement extérieur par sa vigueur et son langage jugé 

grossier. Dès lors, des lieux tels que le marché, la halle ou encore la foire, deviennent des 

 
15 Vous trouverez ci-dessous la transcription des vers conforme aux normes orthographiques de la langue 

standard: Margot: Tiens, dans ce que tu dis là, Fanchon, on voit que tu n’as pas plus de raison que n’en 

saurait avoir ma fesse. Eh mais! T’as bien de la hardiesse de parler ainsi devant tout le monde, tout haut. 

Fanchon: Qu’est-ce que ça te fait, vilain crapaud? Moi, je veux parler à ma guise… Margot: Va, va; le 

crapaud est bien dans ta chemise, quand elle se trouve sur ton corps, sa tête et ses pattes sont dehors […] 

Fanchon: Parle donc, eh! vilain putois, t’as bien l’esprit d’une cavale; tu vis tout comme une brutale […] 

Margot: Tais ta gueule de chien […] Fanchon: Cependant, on m’a dit qu’il était mort des gens à qui l’on a 

comme ça donné la petite vérole. Margot : Que le diable te caracole! (Taconet, 1767b: 6-10) 
16 Vous trouverez ci-dessous la transcription des vers conforme aux normes orthographiques de la langue 

standard: Harengs saurés appétissants ; ce sont de petits morceaux friands, pour déjeuner au mâtiné, avec 

vin blanc, clair, pur et net (Fournel, 1887: 16). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

602 

 

espaces propices à l’émancipation et à “l’empouvoirement” naissant des femmes 

poissardes. 

La halle se constitue en une microsociété permutante, un espace hétérogène qui 

abolit les clivages de classe en réunissant l’ensemble du corps social dans un cadre 

empreint de théâtralité, propice à une jouissance collective. En mobilisant des archétypes 

et en recourant à une satire incisive, Taconet interroge, à travers ses pièces, les 

fondements de l’ordre social établi, mettant en exergue des figures féminines issues des 

milieux les plus précaires. Cette valorisation s’accompagne d’une émancipation 

symbolique, portée par un univers poissard, qui apparaît simultanément comme un lieu 

d’autonomie narrative et un vecteur de subversion féminine. 

Les codes amoureux représentent une autre transgression marquante dans la pièce 

taconetienne Les Écosseuses de la Halle (1767). Le public est fréquemment témoin de 

scènes de séduction, plus ou moins explicites, de la part des clients masculins, 

systématiquement rejetés par les vendeuses de la halle. Ce refus leur confère un degré de 

liberté remarquable, participant à l’affirmation de leur autonomie individuelle à travers 

un acte d’agentivité. Cette dynamique est mise en scène par la harangue de Margot, l’une 

des écosseuses de l’œuvre, qui, après avoir catégoriquement repoussé les avances de 

Jérôme à la fin de la troisième scène, affirme son autonomie et sa souveraineté sur ses 

décisions: 

 

MARGOT 

Mesdames! J’sommes ben des femmes 

Parlez-nous avec vérité, 

Je n’aimons pas l’honneur frelatté 

Y vous vient queuques fois des Dames, 

Qu’avons bien plus de corps que d’ames. 

GENÉVIEVE 

Allons, n’restons pas en deffaut17. (Taconet, 1767b: 16-17) 

 

Dans ces vers nous observons une intention manifeste de s’adresser à la femme 

non pas de manière isolée, mais en tant que groupe. Il s’agit d’un discours qui se déploie 

entre pairs, où se dessine l’émergence d’une conscience collective, voire d’une “proto-

conscience” de genre. Cette conscience naissante semble se forger parmi ces femmes, 

qui, loin de se cantonner à une simple présence passive, s’approprient l’espace public. 

En outre, les femmes de la halle recourent à une stratégie éloquente d’une grande 

ingéniosité, une forme de communication subtilement élaborée qui se traduit par des 

appellations et des interpellations affectives à l’intention de leur clientèle masculine. 

Cette approche, loin de se limiter à une simple technique commerciale, s’appuie sur un 

 
17 Vous trouverez ci-dessous la transcription des vers conforme aux normes orthographiques de la langue 

standard: Margot: Mesdames ! Nous sommes bien des femmes, parlez-nous avec vérité, nous n’aimons pas 

l’honneur frelaté. Il vous vient quelquefois des dames qui ont bien plus de corps que d’âme. Geneviève: 

Allons, ne restons pas en défaut (Taconet, 1767b: 16-17). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

603 

 

art affiné de techniques d’oratoire, transformant chaque échange en une forme de discours 

charismatique et engageant. Au-delà de son efficacité en tant que méthode de vente, elle 

constitue également une véritable transgression des conventions traditionnelles qui 

régissent l’acte de courtiser. En effet, ces femmes, par cette habileté verbale, renversent 

les rôles et les attentes, jouant sur des codes de séduction qui, tout en étant subtilement 

inscrits dans une dynamique marchande, déjouent les normes sociales liées à la prise de 

parole et à l’interaction entre les sexes. Leur démarche ouvre ainsi un espace de 

subversion, où le commerce devient un terrain d’affirmation de soi et de redéfinition des 

rapports de pouvoir entre les genres. 

 

LA MARCHANDE 

Vous en faut, le beau blondin? 

LE PERRUQUIER, Gascon: 

Dé quoi? 

LA MARCHANDE 

D’citron? 

LE PERRUQUIER 

Oui. Pour lé tein. 

LA BOUQUETIERE 

C’est ça qu’il l’a si beau. 

LE PERRUQUIER 

Les quatre, 

Combien? 

LA MARCHANDE 

Vingt sous, sans rien rabattre. 

[…] 

FANCHON. 

V’nez ça mignon!18 (Taconet, 1767b: 28-33) 

 

Ainsi, l’écosseuse, à l’instar de ses consœurs, acquiert au fil de la pièce 

taconetienne le pouvoir de devenir une figure agissante, un sujet actantiel de ses propres 

mouvements, refusant catégoriquement de se voir réduite à la passivité, et encore moins 

à la soumission. Elle se distingue par sa posture active et résolue, ne se pliant pas aux 

attentes traditionnelles imposées aux femmes à cette époque. Face aux hommes, même 

lorsque ces derniers adoptent une attitude provocatrice, l’écosseuse ne se laisse pas 

intimider, mais réplique avec assurance, témoignant ainsi de son indépendance et de son 

pouvoir de négociation. Elle incarne une forme puissante de résistance, réaffirmant son 

autonomie et sa capacité à manier les codes sociaux à son avantage. Le rejet des avances 

de la part des personnages masculins l’érigent comme une figure antinomique aux codes 

 
18 Vous trouverez ci-dessous la transcription des vers conforme aux normes orthographiques de la langue 

standard: La marchande: Vous en faut, le beau blondin? Le perruquier (gascon): De quoi? La marchande: 

Du citron? Le perruquier: Oui, pour le teint. La bouquetière: C’est ça qu’il l’a si beau. Le perruquier: Les 

quatre, combien? La marchande: Vingt sous, sans rien rabattre. […] Fanchon: Venez là, mignon! (Taconet, 

1767b: 28-33). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

604 

 

de “l’amour courtois”, revendiquant l’affirmation de sa dignité et de sa condition de 

femme. 

En outre, la dimension transgressive de l’écosseuse ne se limite pas à des 

revendications purement genrées, mais s’étend bien au-delà, transcendant les 

interrogations relatives au genre pour aborder des préoccupations sociales et politiques 

plus vastes. La femme poissarde devient ainsi une sorte de porte-parole du peuple 

(Elyada, 2009), catalyseur d’une parole populaire qui, à travers ses discours, met en 

lumière non seulement la problématique genrée, mais aussi une prise de conscience de 

classe, dont les répercussions se prolongeront tout au long de la période révolutionnaire. 

Cette double lecture de son discours prend toute son ampleur dans les vers prononcés par 

l’écosseuse Fanchon lors de la deuxième scène de la pièce, où elle s’élève en figure de 

protestation, lançant un vibrant défi contre les inégalités sociales qui opposent les femmes 

des milieux populaires aux femmes bourgeoises: 

 

FANCHON. 

Volontiers. Ces grosses Bourgeoises 

Font des complimens longs d’cent toises. 

Pour nous, j’vallons ben autant qu’eux, 

Quoique j’ayons les doigts terreux, 

Et que j’vendions du fruit d’z’oranges19. (Taconet, 1767b: 8) 

 

Il convient par ailleurs de souligner que cette pièce taconetienne est dédiée à une 

poissonnière légendaire des Halles: Madame Policarpe. Dès le péritexte de l’œuvre, et 

plus particulièrement dans l’épître dédicatoire, le dramaturge déploie un discours 

élogieux à l’adresse de cette figure féminine, exaltant la dignité et la grandeur de la 

marchande, tout en reconnaissant le rôle essentiel de la femme dans l’univers des Halles. 

Ce préambule, dès son incipit, annonce que les écosseuses ne seront pas seulement les 

héroïnes de la pièce, mais aussi les porte-parole d’une conscience féminine insoumise, 

résolue à défier et subvertir les normes patriarcales dominantes. 

 

 

4. Conclusions 

 

 

Au cours du siècle des Lumières, le théâtre forain et boulevardier, et plus 

spécifiquement le genre poissard, fait l’objet de vives controverses. Marquées par un 

langage volontairement cru et des mises en scène empreintes de licence, ces pièces 

s’écartent délibérément des normes esthétiques et morales consacrées par les instances 

institutionnelles. Malgré le succès indéniable des formes dramaturgiques issues du théâtre 

 
19 Vous trouverez ci-dessous la transcription des vers conforme aux normes orthographiques de la langue 

standard: Fanchon: Volontiers. Ces grosses bourgeoises font des compliments longs de cent toises. Pour 

nous, nous valons bien autant qu’elles, quoique nous ayons les doigts terreux, et que nous vendions du fruit, 

des oranges (Taconet, 1767b: 28-33). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

605 

 

poissard, en particulier du genre de la parade, de nombreuses voix s’élèvent pour en 

dénoncer les excès. Leurs détracteurs s’emploient à les discréditer, les accusant de 

véhiculer un goût vulgaire, jugé inconciliable avec les idéaux artistiques et éthiques 

valorisés par les élites éclairées: 

 

Doit-on rendre la nature par ses côtés vilains et dégoûtants? Le style de Vadé est 

encore au-dessous de la parade, et c’est être au-dessous de rien. La parade qui a 

été à la mode pendant quelque temps, est un genre opposé au bon goût et à la 

belle nature. Je ne connais rien de plus méprisable, après toutefois le genre 

poissard, et j’en parle en personne désintéressée, puisque j’ai fait plusieurs 

parades, que je méprise tout autant que celles qui ne sont pas de moi. (Collé, 

1868: 301) 

 

En 1757, Fréron prend la défense de la littérature poissarde dans son Année 

littéraire, où il répond aux détracteurs en mettant en avant que: 

 

Le genre poissard n’est point un genre méprisable, et il y aurait certainement 

beaucoup d’injustice à le confondre avec le burlesque, cette platitude 

extravagante et facile du dernier siècle, qui ne pouvait subsister longtemps parmi 

nous. Le burlesque ne peint rien; le poissard peint la nature, basse si l’on veut aux 

regards dédaigneux d’une certaine dignité philosophique, mais très agréable, quoi 

qu’en disent les délicats. (Fréron, 1781: 72) 

 

Ce qui distingue véritablement le théâtre poissard d’autres formes de 

divertissements, c’est sa capacité à exalter la laideur et les comportements orduriers non 

pas en tant que vices condamnables, mais comme des instruments de subversion sociale 

et culturelle. En effet, ce genre théâtral bouleverse les conventions en renversant les 

valeurs esthétiques et morales de son époque. La vulgarité, loin d’être perçue comme une 

imperfection, devient une forme de vertu, tandis que la grossièreté se transforme en un 

moyen d’expression critique et de dénonciation sociale. Dans le contexte des Lumières, 

où les idéaux de rationalité et de raffinement dominent, cette célébration de la laideur 

s’affirme comme un acte de résistance iconoclaste face aux normes établies (Biet, 2005). 

La “laideur morale” attribuée à la femme poissarde s’inscrit dans l’imaginaire collectif 

comme celui d’une femme vulgaire et colérique, incarnant un archétype associé à la folie 

féminine, souvent décrite comme une hystérie viscérale échappant à tout contrôle 

rationnel. Toutefois, cette figure dépasse la simple caricature et interroge l’agentivité 

féminine dans une société où la femme est généralement cantonnée à des rôles passifs. 

La poissarde se métamorphose ainsi en un contre-exemplum du portrait normatif. En 

défiant les conventions sociales et en transgressant les codes rigides de la bienséance 

féminine, cette figure féminine se transforme en un agent de subversion, ébranlant avec 

audace les tabous qui limitent et entravent la condition féminine. En illustrant des facettes 

souvent réprimées de cette réalité, elle redéfinit l’imaginaire lié à la véhémence verbale 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

606 

 

et l’égarement de la condition féminine, habituellement perçue comme un signe de 

déraison, pour les convertir en moyen d’insurrection (Cabet, 1839). 

Le théâtre poissard se distingue comme une entreprise éminemment citoyenne et 

collective, excédant largement les limites du simple divertissement. Il constitue un 

vecteur de rassemblement et d’expression artistique, permettant l’émergence des voix 

populaires en marge des normes sociales dominantes. Le genre poissard, particulièrement 

florissant au sein du Théâtre de Foire et des Boulevards, incarne une forme dramaturgique 

émancipatrice, capable de transgresser temporairement les conventions établies. Dans cet 

espace scénique, les voix des poissardes et des colporteurs acquièrent une portée 

subversive, se muant en instruments de résistance face aux injustices sociales. 

Grâce à une écriture dramaturgique à la fois originale et saisissante, les 

représentations poissardes parviennent à atteindre l’ensemble des couches sociales, 

offrant un reflet authentique de la réalité quotidienne de la majorité populaire. À cet égard, 

Taconet apparaît comme un véritable chroniqueur de son époque, un dramaturge des 

essences et des vérités, dont le talent résidait notamment dans sa capacité à reproduire 

avec finesse les traits de caractère de ses personnages, la rapidité de la composition et le 

choix du langage captivant, composant des pièces qui constituent de véritables documents 

sociologiques (Artaud, 1775). En somme, le théâtre poissard, et plus largement le théâtre 

de foire, dépasse son objectif premier de distraction pour revêtir une dimension réflexive 

et de dénonciation. Ce prélude à la subversion s’intensifiera progressivement durant la 

Révolution, période où les dames de la Halle20 joueront un rôle social et politique 

déterminant. 

 

 

Références bibliographiques 

 

ARTAUD, Jean-Baptiste. 1775. Taconet ou Mémoires historiques pour servir à la vie de 

cet homme célèbre. Paris, s.n. 

 

AUGÉ, Marc. 1992. Non-Lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité. 

Paris, Seuil. 

 

 
20 Les 5 et 6 octobre 1789 marquent un épisode mémorable de la Révolution, connu sous le nom de “marche 

des dames de la Halle à Versailles”, qui revêt une importance capitale dans le déroulement des événements 

révolutionnaires. Dans un contexte de famine sévissant à Paris, l’opulence et la débauche qui règnent à 

Versailles apparaissent comme une indécente hypocrisie. En effet, tandis qu’une somptueuse réception est 

organisée en l’honneur d’un régiment de Flandres, la famille royale fait son entrée au banquet au son de 

chants royalistes. Ces femmes des Halles, animées par un profond sentiment d’injustice, cherchent avant 

tout à être reçues par le roi. Leur requête porte non seulement sur l’obtention de pain pour nourrir leurs 

familles, mais également sur des revendications sociales et politiques plus larges. Finalement, elles 

obtiennent une audience, menée par Louise Renée Leduc, surnommée “la reine des Halles”, une marchande 

de fruits et légumes connue pour sa détermination. Ces deux journées décisives se concluent par le retour 

forcé de la famille royale à Paris, escortée de chariots chargés de grains et de farine. Alors que la procession 

avance, les femmes scandent une phrase restée célèbre: “Nous ne manquerons plus de pain ! Nous ramenons 

le boulanger, la boulangère et le petit mitron” (Challamel & Ténint, 1843: 243). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

607 

 

BIET, Christian. 2005. “‘Va, vilain coulis d’emplâtre, visage à faire des culs’ : laideur, 

injures et mots laids au XVIIIe siècle” in Métamorphose de la laideur, n°36: 

<https://hal.science/hal-01989495> [20/12/2024]. 

 

BIOLLAY, Léon. 1877. Les Anciennes Halles de Paris. Paris, Lacour. 

 

BOUDIN, Pierre. 1754. Madame Engueule ou Les Accords poissards. Paris, s.n. 

 

CABET, Étienne. 1839. Histoire populaire de la Révolution Française de 1789 à 1830. 

Paris, Pagnerre. 

 

CAMPARDON, Émile. 1877. Les Spectacles de la foire. Paris, Berger-Levrault. 

 

CHALLAMEL, Augustin & Wilhelm TÉNINT. 1843. Les Français sous la Révolution. 

Paris, Challamel. 

 

COLLÉ, Charles. 1868. Journal et mémoires sur les hommes de lettres, les ouvrages 

dramatiques et les événements les plus mémorables du règne de Louis XV (1748-1772). 

Paris, Firmin Didot. 

 

CRAPLET, Michel. 2021. L’Ivresse de la Révolution. Histoire secrète de l’alcool 1789-

1794. Paris, Grasset. 

 

DORAT, Claude-Joseph. 1771. La Déclamation théâtrale, poème didactique, en quatre 

chants précédé et suivi de quelques morceaux de prose. Paris, Delalain. 

 

DUBAN, Caroline. 2019. Les Foires et les marchés du XVIIIe siècle. Poitiers, Presses 

Universitaires Nouvelle-Aquitaine. 

 

ELYADA, Ouzi. 1996. “La représentation de l’opinion publique populaire dans la presse 

parisienne révolutionnaire” in Annales historiques de la Révolution française, n°303, 37-

47. 

 

ELYADA, Ouizi. 2009. “La mère Duchêne et les poissardes. Naissance de la presse 

destinée aux femmes du peuple pendant la Révolution française” in Les Temps des 

Médias, nº12, 11-27. 

 

ÈVE DEMAILLOT, Antoine-François. 1796. Madame Angot ou la poissarde parvenue. 

Paris, chez Barba. 

 

FOURNEL, Victor. 1887. Les cris de Paris, types et physionomies d’autrefois. Paris, 

Firmin-Didot. 

https://hal.science/hal-01989495


Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Ane Fernández San Martín 

608 

 

 

FRÉRON, Élie Catherine. 1781. L’Année littéraire. Paris, Chez Mérigot. 

 

FURETIÈRE, Antoine. 1690. Dictionnaire universel, contenant généralement tous les 

mots françois tant vieux que modernes, et les Termes de toutes les sciences et des arts. La 

Haye, A. et R. Leers. 

 

HOUSSAYE, Arsène. 1848. Galerie de portraits du XVIIIe siècle. Paris, Charpentier. 

 

LARTHOMAS, Pierre. 1994. Le Théâtre en France au XVIIIe siècle. Paris, Presses 

Universitaires de France. 

 

LECLUSE, Louis.1748. Leclusade ou Le Déjeuner à la Rapée. Paris, Chez la Veuve 

Capelin. 

 

LECOCQ, Charles. 1873. La Fille de Madame Angot. Paris, Brandus. 

 

LEMOINE, Bertrand. 1980. Les Halles de Paris. Paris, L’Équerre. 

 

LOMBARD-JOURDAN, Anne. 2009. Les Halles de Paris et leur quartier (1137-1969). 

Paris, Publications de l’École Nationale de Chartres. 

 

LURCEL, Dominique. 1983. Le Théâtre de la foire au XVIIIe siècle. Paris, Union 

Générale d’Editions. 

 

MIGOZZI, Jacques. 2000. De l’écrit à l’écran. Littératures populaires: mutations 

génériques, mutations médiatiques. Limoges, Presses Universitaires de Limoges. 

 

MILLIOT, Vincent. 1999. “Les Cris de Paris ou le peuple apprivoisé XVIe-XIXe siècles” 

in Paris le peuple. Paris, Éditions de la Sorbonne, 175-194. 

 

MOORE, Alexander Parks. 1935. The genre Poissard and the French stage of the 

Eighteenth century. New York, Columbia University. 

 

NISARD, Charles. 1872. Étude sur le langage populaire au patois de Paris et de sa 

banlieue. Paris, Librairie A. Franck. 

 

NISARD, Charles. 1876. De quelques parisianismes populaires et autres locutions non 

encore plus ou moins imparfaitement expliquées des XVIIe, XVIIIe et XIXe siècles. Paris, 

Maisonneuve & Cie. 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Représentations de la femme de la Halle dans le théâtre poissard. 

609 

 

RABREAU, David. 1974. “La halle aux blés de Le Camus de Mézières” in Bulletin 

Monumental, 132, n°4, 303- 307. 

 

SABETIER DE CASTRES, Antoine. 1779. Les trois siècles de la littérature Françoise 

ou tableau de l’esprit de nos écrivains, t.4. La Haye, Moutard. 

 

SCARPA, Marie-Rose. 2000. Le Carnaval des Halles: une ethnocritique du “Ventre de 

Paris” de Zola. Paris, éditions du CNRS. 

 

TACONET, Toussaint-Gaspard. 1767a. Le Procès du chat ou Le Savetier arbitre. Paris, 

Chez Philippe-Denis Langlois. 

 

TACONET, Toussaint-Gaspard. 1767b. Les Écosseuses de la Halle. Paris, Chez Philippe-

Denis Langlois. 

 

TACONET, Toussaint-Gaspard. 1774. L’Ombre de Vadé ou le triomphe de l’inoculation. 

Paris, Chez les libraires qui vendent des nouveautés. 

 

VADÉ, Jean-Joseph. 1745. Les Écosseuses ou les œufs de Pasques. Paris, Chez la veuve 

Oudot. 

 

VADÉ, Jean-Joseph. 1755. La Pipe Cassée: Poème épi-tragi-poissardi-héroï-comique. 

Paris, Chez la veuve Duchesne. 

 

VADÉ, Jean-Joseph. 1756. Les Racoleurs. Paris, Chez la veuve Duchesne. 

 

VIALA, Alain. 2009. Le Théâtre en France. Paris, Presses Universitaires Françaises. 

 

VIALA, Alain. 2012. “Continuités et variations, des Lumières à la Révolution” in 

Histoire du théâtre. Paris, Presses Universitaires de France, 65-77. 

 

VIGNEAU, Jules. 1903. Les Halles centrales de Paris d’autrefois et d’aujourd’hui. Paris, 

Éd. Duruy. 

 

ZOLA, Émile. 1873. Le Ventre de Paris. Paris, Charpentier et Cie. 

 


