
512 

 

Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

https://doi.org/10.6018/analesff.635201 

Recibido: 29/10/2024      Aceptado: 10/07/2025  

 

 

Maryse Condé, féministe?  

Une analyse du sujet dans ses œuvres autobiographiques  

Le Cœur à rire et à pleurer (1999) et La Vie sans fards (2012) 
 

Maryse Condé, a feminist? 

An analysis of the subject in her autobiographical works  

Le Cœur à rire et à pleurer (1999) and La Vie sans fards (2012) 
 

 

 

BEATRIZ ÁLVAREZ PALANCA 

Universitat de València 

bealpa2@alumni.uv.es 

 

 

 
 

Abstract 
Maryse Condé has not been able to escape our 

society’s tendency to categorize and to label. She 

did not agree with many of the adjectives 

attributed to her, however, she disavowed above 

all the feminist collective in which she is usually 

included. Many researchers have tried to identify 

why this phenomenon occurs, that is, why do 

those who read her works see in their author a 

clear feminist intention, but she herself says she 

is not? Here is our attempt to answer this 

question. Through an analysis of the texts Le 

Cœur à rire et à pleurer (1999) and La Vie sans 

fards (2012), through the prism of gender roles, 

we find how the author exposes events from her 

childhood and youth in which she confronts 

prejudices towards women and the expectations 

that are held of them. Therefore, we cannot deny 

that a feminist reading of these works can be 

made, although Condé insists on distancing 

himself from occidental feminism, so we propose 

her inclusion within postcolonial feminism. 

 

 

 

Key-words 
Maryse Condé, feminism, autobiography. 

 

Resumen 
Maryse Condé no ha podido escapar de la 

tendencia de nuestra sociedad a categorizar y 

etiquetar. Condé no estaba de acuerdo con 

muchos de los adjetivos que se le atribuían, sin 

embargo, renegaba sobre todo del colectivo 

feminista en el que se la suele incluir. Muchos 

investigadores han intentado identificar por qué 

ocurre este fenómeno, es decir, ¿por qué quien 

lee sus obras ve en su autora una clara intención 

feminista, pero ella misma dice no serlo? Aquí, 

encontramos nuestro intento de responder a esta 

pregunta. A través de un análisis de los textos Le 

Cœur à rire et à pleurer (1999) y La Vie sans 

fards (2012), bajo el prisma de los roles de 

género, encontramos cómo la autora expone 

eventos de su infancia y juventud en los que se 

enfrenta a los prejuicios hacia las mujeres y las 

expectativas que se tiene de ellas. Por tanto, no 

podemos negar que se puede hacer una lectura 

feminista de estas obras, aunque Condé insiste en 

distanciarse del feminismo occidental, por lo que 

proponemos su inclusión dentro del feminismo 

postcolonial. 

 

Palabras clave 
Maryse Condé, feminismo, autobiografía.

 

 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Beatriz Álvarez Palanca 

513 

 

 

1. Introduction 

 

Notre bien-aimée Maryse Condé (1934-2024), qui détestait les étiquettes 

réductrices et simplistes, a toujours été identifiée comme une Antillaise, une militante 

contre l’esclavage et le racisme et, avec ce qu’elle s’identifiait le moins, une féministe. 

Ce qu’était Condé, c’était une écrivaine passionnée par la vérité et par montrer des 

histoires vraies sur les dures réalités de notre monde, concrètement, sur celles qu’elle a 

bien connu. Nous pouvons commencer cette analyse en examinant sa position par rapport 

à d’autres catégorisations. Par exemple, en tant qu’écrivaine française aux prises avec la 

quête de son identité, qu’elle raconte dans sa trilogie autobiographique1, elle s’est 

éloignée de l’étiquette de “littérature francophone”.  

Au lieu de cela, nous trouvons un manifeste intitulé “Pour une ‘littérature-monde’ 

en français” (2007) qui a été signé par 44 écrivains parmi lesquels se trouve Maryse 

Condé. Cette idée trouve son origine dans le célèbre ouvrage Éloge de la Créolité (1989) 

de Jean Bernabé, Patrick Chamoiseau et Raphaël Confiant qui prétendaient n’être ni 

Européens, ni Africains, ni Asiatiques, mais Créoles. En ce sens, la “littérature-monde” 

cherche à laisser de côté le terme de littérature francophone qui est ambigu et auquel de 

nombreux écrivains ne se sentent pas identifiés. Pour les signataires de ce manifeste, ce 

concept ouvre la littérature au caractère transnational des écrivains. Cette nouvelle notion 

met en lumière la diversité de la littérature francophone à travers le monde, formant un 

vaste ensemble dont les ramifications s’entrelacent sur plusieurs continents: “En sorte que 

le temps nous paraît venu d’une renaissance, d’un dialogue dans un vaste ensemble 

polyphonique, sans souci d’on ne sait quel combat pour ou contre la prééminence de telle 

ou telle langue ou d’un quelconque ‘impérialisme culturel’” (Le Monde des Livres, 2011: 

s. p.). 

Comme pour la littérature et les étiquettes eurocentriques, Condé a du mal à se 

situer dans le féminisme. Dans un entretien publié dans l’œuvre Entretiens avec Maryse 

Condé, Françoise Pfaff demande à Condé si elle est féministe: “je ne pense pas l’être” 

(Pfaff, 2016: 47), c’est-à-dire, elle fuit des étiquettes, mais peut-être par simple confusion 

puisqu’elle ajoute: “on m’a demandé cela cent fois et je ne sais même pas ce que cela 

veut dire exactement” (Pfaff, 2016: 47). La journaliste essaie d’aider Condé à comprendre 

qu’est-ce que le féminisme avec cette définition: “peut-être revendiquer un statut égal 

pour les femmes, les revaloriser au sein de la société, de la littérature, de la politique, de 

la vie de tous les jours” (Pfaff, 2016: 48), mais cela ne la persuade pas non plus: “cela 

dépend” (Pfaff, 2016: 48) répond Condé et ajoute l’exemple d’une association de femmes 

écrivaines de la Caraïbe qui pensent que ce qu’elles font est sublime, mais l’opinion de 

l’écrivaine diffère: “ce n’est pas parce qu’on est femme qu’on écrit de bons livres et qu’on 

a des choses essentielles à dire” (Pfaff, 2016: 48). 

Par conséquent, avant d’approfondir l’analyse, ce qui est clair et que nous pouvons 

affirmer, c’est qu’elle a une certaine méfiance et méconnaissance à l’égard du féminisme: 

 
1 Le Cœur à rire et à pleurer (1999), La Vie sans fards (2012) et Mets et merveilles (2015). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses œuvres autobiographiques… 

514 

 

“J’ai été élevée par ma mère et ma grand-mère, deux caractères forts. Tout comme mes 

sœurs. Et comme les autres femmes que j’ai connues en Guadeloupe. Elles n’abdiquaient 

pas face à l’adversité. Je ne me considère pas comme une féministe. J’écris sur ce que je 

connais” (Brugier, 2015: s. p.). Dans l’article de Julie Brugier, “Une féministe! Qu’est-ce 

que c’est que cela?”, elle essaie de répondre à la question que nous nous sommes posés 

et elle arrive à la conclusion évidente que Maryse “prend ses distances vis-à-vis d’un 

féminisme radical2, lequel se présenterait comme une guerre de sexes”. Brugier propose 

que Condé s’intègre mieux dans le “Black Feminism3”: “un courant de pensée qui, au 

sein du féminisme, a défini la domination de genre sans jamais l’isoler des autres rapports 

de pouvoir, à commencer par le racisme ou le rapport de classe”. Brugier établit cette 

relation due au rejet de Condé du féminisme à l’occidentale et introduit de plus le terme 

“womanist4” développé par Alice Walker (1983). Ce terme fait référence à des féministes 

noires, il n’est pas un refus catégorique du féminisme: “permet avant tout de redéfinir le 

féminisme à partir d’expériences autres que celles des femmes occidentales et blanches, 

et de l’adapter à la théorie et l’écriture des femmes afro-américaines et afro-caribéennes”. 

En gardant cela à l’esprit, nous chercherons à apporter notre propre réponse à la 

question de recherche: Condé peut-elle être considérée comme féministe? Pour ce faire, 

nous analyserons son positionnement à travers l’étude de ses œuvres autobiographiques, 

Le Cœur à rire et à pleurer (1999) et La Vie sans fards (2012). De cette manière, nous 

tenterons d’identifier les tensions entre son discours antiféministe et les interprétations 

féministes de son travail. Nous examinerons comment ces textes illustrent les 

représentations des femmes, la critique des normes de genre et la dénonciation des 

oppressions patriarcales, tout en tenant compte du contexte postcolonial dans lequel 

Condé a grandi. Cette analyse nous permettra d’évaluer si, malgré son rejet du 

militantisme féministe, son œuvre peut être rattachée aux courants féministes qui se sont 

développés en opposition au féminisme occidental. 

 

 

2. Un féminisme en tension chez Maryse Condé 

 

Bien que Condé rejette le label féministe, elle n’est pas indifférente à l’expérience 

des femmes des Caraïbes. Ce qui est clair, c’est qu’elle veut montrer la réalité des femmes 

antillaises. Dans son essai La parole des femmes “Condé brise beaucoup de stéréotypes 

 
2 “Radical feminism […] has been lost misunderstood or distorted beyond recognition. The left, the right, 

and liberal feminists have all for their own reasons contributed to misrepresenting and trivializing radical 

feminist ideas. To add to the confusion, radical feminism in its original sense barely exists today. […] Those 

of us who first defined radical feminism took for granted that “radical” implied antiracist, anticapitalist, 

and anti-imperialist. We saw ourselves as radicalizing the left by expanding the definition of radical to 

include feminism” (Willis, 1984: 91-93). 
3 Le “Black Feminism” est un mouvement qui cherche à éradiquer simultanément le racisme et le sexisme, 

reconnaissant que l’expérience des femmes noires est différente de celle des hommes noirs et des femmes 

blanches. Ce courant cherche à poursuivre la lutte au sein du féminisme afin de le transformer de l’intérieur. 
4 Le “womanism” désigne une approche féministe qui prend en compte non seulement le sexisme, mais 

aussi le racisme, la classe social et la culture, en mettant l’accent sur l’expérience des femmes noires. Ce 

mouvement cherche à être une alternative au féminisme blanc. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Beatriz Álvarez Palanca 

515 

 

attribués à la femme noire” (Vidya, 2013: 652), bien qu’il ne s’agisse pas du même cas 

dans ce roman, nous constatons que Condé est très engagée à montrer que les femmes de 

sa communauté ne sont pas ce que les hommes veulent, mais qu’elles ont une identité 

propre: “Condé donne voix à la femme noire précédemment privée de liberté et le pouvoir 

de la parole et principalement vu comme une marchandise” (Vidya, 2013: 652). Ce besoin 

de se distinguer des hommes écrivains créoles en cherchant leur propre voix est dû au fait 

que “la créolité serait une construction tout à fait masculine” (Chancé, 2009: 66). “Patrick 

Chamoiseau et Raphaël Confiant, qui seraient machistes, feraient de la créolité un monde 

d’hommes où abondent les clichés d’une virilité conquérante et exclusive” (Chancé, 

2009: 66), mais elles, bien que femmes “n’ont pas toujours évité les clichés, en particulier 

machistes, qui relèvent sans doute davantage d’une culture commune propre à leurs 

personnages que de leurs propres convictions” (Chancé, 2009: 66). 

Le sujet de la féminité est très fréquent dans les œuvres autobiographiques de 

Maryse Condé. Pour commencer, nous devons savoir à quoi fait référence ce terme: 

“Ensemble des caractéristiques différentielles admises de la femme, liées biologiquement 

au sexe pour une part mais, pour une plus grande part conditionnées par l’influence du 

milieu sociopolitique et religieux” (CNRTL, s.d). Donc, dans ce cas, nous utilisons le 

terme “féminité” parce qu’il souligne “les normes qui sont codés comme correctes pour 

les femmes et comment elles doivent se comporter dans la société” (Matson, 2019: 2). 

Cependant, c’est un sujet problématique très étudie par la théorie féministe à travers deux 

binômes: sexe-genre et nature-culture. Comme nous constatons dans la définition 

apportée, il y a la croyance que le comportement des femmes est lié à la biologie, mais 

aussi est influencé par le contexte. Néanmoins, c’est ce que les féminismes contestent: 

 

À l’origine, le genre a été défini par opposition au sexe dans le cadre d’une 

position binaire (sexe et genre), en établissant un lien entre le genre et les aspects 

psycho-socioculturels assignés aux hommes et aux femmes par leur milieu social 

et en restreignant le sexe aux caractéristiques anatomo-physiologiques qui 

distinguent le mâle et la femelle de l’espèce humaine […] le sexe est lié à la 

biologie [nature] (hormones, gènes, système nerveux, morphologie) et le genre à 

la culture (psychologie, sociologie). Le genre est donc socialement construit et le 

sexe déterminé biologiquement. (Aguilar, 2008: s. p.) 

 

Femmes et hommes sont le résultat d’une construction culturelle, non biologique 

“On ne naît pas femme: on le devient” (Beauvoir, 1949: 285 - 286). Le système sexe-

genre analyse les relations de pouvoir qui définissent des conditions sociales différentes 

pour les femmes et les hommes en raison des rôles et fonctions qui leur sont assignées 

socialement. Donc, être féministe suppose “se rendre compte des mensonges, grands et 

petits, sur lesquels repose notre histoire, notre culture, notre société…” (Varela, 2008: 

13). Ces mensonges font partie du patriarcat en tant que système de domination des 

hommes sur les femmes qui a besoin de “contrôler le monde symbolique, le langage, les 

rêves…” (Varela, 2008: 234). En conséquence, ils veulent dicter ce que les femmes 

doivent être et les préjugés sont une arme essentielle pour ce but et “ils ne font pas partie 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses œuvres autobiographiques… 

516 

 

de la logique, ni de la science, ni de la raison […] Personne ne peut croire qu’être 

biologiquement femme […] apporte avec lui l’obligation de faire la vaisselle et de mettre 

des machines à laver” (Varela, 2008: 234). 

La théorie féministe va désarticuler les faussetés et préjugés qui essaient de dire à 

la femme ce qui doit être et c’est ici où on situe la femme dans la littérature antillaise: 

Condé et son ouvrage. La recherche de l’identité est quelque chose de généralisée dans la 

littérature antillaise: “l’étude de la littérature antillaise reconnaît la quête d’identité 

comme faisant partie de la problématique d’aliénation qui concerne les auteurs de cette 

région” (Hernández, 2003: s. p.), mais pour les femmes est double parce que “la littérature 

qui s’est développée aux Antilles depuis la colonisation jaillit d’une source située au 

centre d’une société patriarcale” (Hernández, 2003: s. p.). Une fois la femme commence 

à avoir une voix cherche à définir la femme antillaise et à identifier son contexte: 

“examiner toutes ces images stéréotypées, parfois même péjoratives, qui ont hanté la 

femme antillaise” (Hernández, 2003: s. p.). 

Françoise Pfaff interroge également Condé à ce sujet, elle demande à Condé si le 

message et le style des écrivaines antillaises est essentiellement différent des hommes 

antillais, à quoi elle répond: 

 

Oui, parce qu’elles parlent d’elles-mêmes […] de la difficulté qu’il y a à être 

femme dans les Antilles, […] des rapports compliqués qui existent avec les 

hommes […] Ce qu’elles expriment est très différent de ce qu’expriment les 

hommes […] ce n’est pas non plus le féminisme à l’occidentale. […] Elles parlent 

beaucoup des problèmes de couleur, des rapports avec les hommes et les enfants. 

Elles parlent plus de tout cela que de grands problèmes comme le racisme, 

l’exploitation ou l’idéologie. (Pfaff, 2016: 60) 

 

C’est précisément ce que nous trouvons dans Le Cœur à rire et à pleurer (1999). 

Condé nous montre des stéréotypes et des préjugés à l’égard des femmes dans son 

contexte à travers quelques souvenirs de son enfance qui ont attiré son attention. Dans ce 

récit nous voyons des stéréotypes les plus basiques et étendus comme le fait que tous les 

cadeaux pour la petite fille étaient de couleur rose: “le burnous, les bonnets, les bavoirs, 

le tout en rose” (Condé, 1999: 23) ou que quand les filles allaient camper n’arrêtaient pas 

de faire des tâches ménagères: “Nous étions constamment de corvée. De ménage: le balai 

à la main. De vaisselle: des piles de gamelles et de quarts à laver. De cuisine: des montages 

de racines à éplucher” (Condé, 1999: 72). Ces deux exemples font partie des stéréotypes 

de genre qui sont les caractéristiques, traits et qualités qui sont accordés aux personnes 

selon leur sexe. Au fil du temps, les stéréotypes se naturalisent, c’est-à-dire, que nous 

oublions qu’ils sont des constructions sociales et que nous les prenons pour des vérités 

absolues. Ici Judith Butler parle de la notion de la répétition: “ce genre se réalise jour 

après jour à travers les normes et les contraintes, et c’est de cette répétition quotidienne 

qu’il tire son apparente stabilité, cohérence et naturalité” (Baril, 2007: 64). 

De plus, le sujet du mariage est très présent dans le récit. Condé nous l’introduit 

d’un point de vue traditionnel où les femmes ne servent qu’à épouser un bon mari pour 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Beatriz Álvarez Palanca 

517 

 

qu’il leur fournisse un bon niveau de vie et un statut social élevé. Même si les femmes 

doivent faire “leur travail”, elles risquent d’être considérées chercheuses d’or, par 

exemple: “Ce sont les Linsseuil. Bonne affaire, ils viennent de marier Amélie au fils du 

propriétaire de l’usine Grosse Montagne” (Condé, 1999: 92). Ici, la mère de Maryse traite 

cette femme comme une arriviste et la liaison comme un beau mariage, même si son 

histoire n’est pas très différente, comme nous le verrons. Il y a le cas contraire lorsque les 

femmes ne suivent pas leur rôle traditionnel. Par exemple, nous voyons le cas des sœurs 

propriétaires de l’école la plus demandée de La Pointe, filles du premier juge d’instruction 

noir de la Guadeloupe qui était décédé et leur avait laissé un héritage significatif. Ici 

Condé se souvient que sa mère ne les aimait pas parce qu’elles ne s’étaient pas mariées, 

c’est-à-dire, ne répondaient pas aux attentes de la société: elle “déplorait vivement que 

cette belle lignée s’apprête à s’éteindre” (Condé, 1999: 30). Elles s’écartent de la norme. 

Donc, pourquoi penser que les femmes ne peuvent pas faire bon usage d’une 

grande fortune? Même si elles sont des femmes fort cultivées comme Condé souligne 

dans le récit: “Ceux qui avaient accès au bureau qu’elles partageaient au premier étage 

admiraient les cloisons entièrement tapissées de livres […] Tout Victor Hugo. Tout 

Balzac. Tout Émile Zola.” (Condé, 1999: 30). Il s’agit encore d’une construction 

culturelle: “Le patriarcat a éloigné les femmes du pouvoir […] Même celles qui ont réussi 

à briser les obstacles et acquérir une formation universitaire et un développement 

intellectuel remarquable n’ont pas été reconnues ni admises dans les centres de pouvoir” 

(Varela, 2008: 126). Nous voyons ici un nouvel exemple où les femmes n’accèdent pas 

au pouvoir dans la proportion qui par leur formation et leurs efforts serait raisonnable. 

Nous pouvons identifier aussi deux exemples de stéréotype de femme dont le seul but est 

d’obtenir un mari et de se marier sans aucune autre sorte d’ambition: “Simplement, elle 

croyait avoir découvert la bonne manière de meubler sa vie en attendant un mari (Condé, 

1999: 72) et elle “jurait qu’elles prenaient la Sorbonne pour une foire aux maris” (Condé, 

1999: 139-140). 

En ce qui concerne le mariage, Condé aussi nous présente deux cas dans sa 

famille, celui de sa mère et de sa sœur Émilia. Dans le cas de sa mère, Condé nous raconte 

qu’elle a rencontré son père quand elle avait 23 ans et lui 43. Mais, l’opinion de Maryse 

au sujet du mariage de ses parents est très importante: “je soupçonne l’amour de n’avoir 

eu que peu de part dans cette décision” (Condé, 1999: 80), c’est-à-dire, elle le considère 

comme une affaire d’intérêt où “les considérations matérielles et le prestige social étant 

les clefs du mariage” (Régent, 2011). Elle croit cela parce qu’il, son père, était un veuf 

arthritique et aveugle avec deux enfants. Cependant, il lui promettait à la mère de Condé 

une vie aisée parce qu’il possédait une belle maison dans une bonne rue, une Citroën C4 

et était entrepreneur. Cela ne veut dire que l’amour est absent nécessairement, mais il 

passe au second plan. 

Même si le mariage de ses parents avait “fonctionné”, il a duré jusqu’à ses derniers 

jours, ce n’était pas le cas de sa sœur: elle allait divorcer. Ce fut une tragédie dans la 

famille, surtout pour sa mère: “ma mère descendit s’asseoir à table, soir après soir, les 

yeux en eau, les paupières boursouflées et tuméfiées” (Condé, 1999: 95). La tristesse 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses œuvres autobiographiques… 

518 

 

toutefois n’était pas due à la douleur d’Émilia, sinon à la fin de l’alliance avec les 

Tertullien, la famille de son mari: “À leur yeux, l’union d’Émilia et de Joris pouvait se 

comparer à celle des héritiers de deux dynasties dont les arbres généalogiques s’égalent” 

(Condé, 1999: 97). Condé souligne qu’elle n’a jamais entendu un mot de compassion 

envers sa sœur parce qu’elle a été jugée coupable: “l’échec de son mariage avec l’héritier 

des Tertullien privait mes parents d’un lustre de plus. Il ouvrait une brèche dans 

l’orgueilleuse muraille…” (Condé, 1999: 102). 

En outre, l’apparition des écrivaines antillaises a marqué l’émergence de 

thématiques qui contribuent à la construction de l’identité féminine: “l’existence de ces 

femmes noires déchirées par les hommes, trompées, violées” (Pineau, 1995: 292). Dans 

ce récit, nous trouvons des exemples de deux cas. En ce qui concerne une femme trompée, 

nous trouvons le cas de la mère d’Yvelise: Lise. Condé nous raconte que même si sa mère 

et Lise partageaient similitudes dans leur style de vie: “Elles avaient le même statut envié 

dans la société, toutes deux étant institutrices, mariées à des hommes à l’aise 

matériellement” (Condé, 1999: 38), elles se distinguaient par quelque chose: ses maris.  

Le mari de Lise, Yves, contrairement au père de Maryse, courait les jupons: “Yves 

était un coureur fini […] elle adorait son beau nègre, tout voltigeur qu’il était” (Condé, 

1999: 38). Ce qui attire l’attention de la façon dont Condé raconte cette histoire, c’est que 

ce qui embêtait Lise, n’était pas que son mari ne lui soit pas fidèle, mais que cela nuisait 

à sa vie sociale: “Lise n’avait jamais pu garder une servante ou une bonne amie excepté 

sa mère. Yves avait donné un ventre à chacune” (Condé, 1999: 38). C’est quelque chose 

d’important à souligner parce que parmi les conséquences de la violence sexuelle à 

l’égard des femmes il y a la grossesse non désirée. Nous ne savons pas si les rapports 

sexuels d’Yves avec ces femmes étaient consentants, mais cette question de la grossesse 

a une relation étroite avec les viols, quelque chose de trop habituel. 

En ce qui concerne une femme violée, un sujet qui devient leitmotiv dans la 

littérature antillaise, nous trouvons deux cas dans sa famille, celui de sa grand-mère et de 

son arrière-grand-mère, qui n’appartenaient pas à la classe moyenne supérieure, 

contrairement à la famille de Maryse: “un inconnu avait violenté Élodie dont quinze ans 

plus tôt un usinier marie-galantais avait violenté la mère” (Condé, 1999: 81). Le viol 

apparaît comme une chose si courante qui se produit dans toutes les générations de 

femmes de la famille de l’écrivaine. Nous pourrions considérer le viol comme une 

représentation métaphorique de la violence la plus extrême contre les femmes qui sont 

dépeintes comme les victimes les plus innocentes incapables de s’en empêcher et qui 

voient leur vie changer radicalement.  

Ce changement se produit, non seulement par le fait d’être enceinte, mais aussi 

par le trauma psychologique que la violence sexuelle entraîne: “toutes les deux avaient 

été abandonnées avec leur montagne de la vérité et leurs deux yeux à pleurer” (Condé, 

1999: 81). Toutefois, non seulement les femmes ont besoin d’un soutien psychologique, 

sinon que ces événements peuvent également affecter leurs enfants, ils souffrent aussi 

d’un trauma important et ont besoin d’aide. C’est le cas de la mère de Maryse qui, en 

voyant la vie qui ont mené les femmes de sa famille, veut éviter de faire les mêmes 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Beatriz Álvarez Palanca 

519 

 

erreurs: “la hantise de ma mère était de tomber là où elles étaient tombées” (Condé, 1999: 

81). Nous pouvons donc considérer que, en quelque sorte, le comportement de la mère de 

Maryse peut être justifié par la peur qu’elle a de finir par mener la même vie que les 

femmes autour d’elle. 

Nous pouvons analyser l’histoire que Maryse raconte de sa mère comme une 

tentative de comprendre et d’expliquer au lecteur sa façon d’agir: “ici, il faut peut-être 

que je tente d’ébaucher le portrait de ma mère” (Condé, 1999: 78). “Elle était fille d’une 

bâtarde analphabète” (Condé, 1999: 79), la mère de Maryse sera marquée par l’histoire 

de sa famille parce que son influence prend une importance cruciale “puisque c’est bien 

souvent cette communauté qui est intimement liée au vécu de la maternité, mais aussi à 

la construction féminine et donc à la constitution du sujet féminin” (Jurney, 2006: 6). Sa 

grand-mère était victime d’une vie d’exclusion et de tête baissée, ce qu’elle souligne avec 

ces expressions: “oui, misié” et “oui, madanm” (Condé, 1999: 79), donc sa mère était 

aussi une victime de ce statut social: “ma mère avait donc grandi, humiliée par les enfants 

des maîtres, près du potager des cuisines des maisons bourgeoises” (Condé, 1999: 79).  

Cependant, sa mère a lutté pour trouver une vie meilleure et a été l’une des 

premières enseignantes noires. Maryse croit que sa mère craignait la vie et d’être 

confondue avec une personne ordinaire, c’est-à-dire, que tout ce qu’elle avait accompli 

ne soit pas valorisé. Cette peur qui caractérise sa mère peut être une des raisons pour 

lesquelles leur relation n’est pas bonne. Cela se donne parce que sa mère essaie de la 

contrôler pour que Maryse réussise dans sa vie comme elle-même. Néanmoins, ce 

comportement est contre-productif parce que, comme Maryse dit: “certains de ses 

axiomes me mettaient en fureur” (Condé, 1999: 81). Elle pose l’exemple des heures 

passées dans la cuisine avec Adélia, la servante: “tu ne feras jamais rien de bon. Les filles 

intelligentes ne passent pas leur temps dans la cuisine” (Condé, 1999: 81). 

Finalement, le sujet de l’esthétique et la beauté noire est récurrent dans les œuvres 

des femmes de la littérature afrodiasporique. Ceci est représenté en opposition au canon 

de beauté blanche. Dans ce récit nous trouvons un chapitre intitulé “The Bluest Eye”, 

dans lequel Condé raconte comment une femme blanche incarnait son idéal de beauté 

quand elle était petite. Le titre, évidemment, ne semble pas avoir été choisi au hasard 

puisqu’il porte le même nom que le premier roman de l’écrivaine Toni Morrison dans 

lequel la protagoniste, Pecola, est noire et se sent laide, alors elle commence à souhaiter 

avoir les yeux bleus, c’est-à-dire qu’elle veut ressembler davantage au canon de beauté 

blanche, tout comme Condé. Dans autre chapitre de l’œuvre, Condé nous raconte un 

épisode de son enfance dans lequel, dans l’église du village, elle voit une fille blanche 

dont elle devient obsédée et qui scandalise sa mère quand elle lui dit: “je trouve Amélie 

la plus belle personne que j’aie jamais vue. […] C’est mon idéal de beauté! ” (Condé, M., 

1999: 92-93). Cependant, elle précise qu’elle ne l’admirait pas parce qu’elle était blanche, 

mais parce que “sa peau rosée, ses yeux clairs et ses cheveux moussants étaient parties 

intégrantes de cet ensemble que j’admirais tant” (Condé, 1999: 93). C’est probablement 

parce que le canon de beauté qu’elle voyait représenté autour d’elle dans la culture 

francophone dans laquelle elle a grandi était celui représenté par Amélie. 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses œuvres autobiographiques… 

520 

 

Condé non seulement s’est toujours sentie laide, comme elle avoue elle-même: 

“À quinze ans, je me regardais dans la glace et me trouvais laide. Laide à pleurer” (Condé, 

1999: 131). Les problèmes d’amour-propre pour des raisons de pression sociale pour 

suivre un modèle féminin de beauté est aussi analysé par la théorie féministe: “la société 

cherche, encourage, des femmes parfaites […] mais quand l’adolescence arrive, elles 

craquent parce qu’elles ne sont pas capables de suivre les exigences de leur 

environnement tant en matière de réussite scolaire que d’image” (Varela, 2008: 190). 

Tandis qu’elle n’avait pas des problèmes scolaires, elle avait une pression de la part de sa 

famille pour sa beauté, comme elle-même nous le montre avec le souvenir de cette phrase 

que son père lui dit: “Est-ce que je n’étais pas assez laide et assez noire comme cela? […] 

Si c’est un homme que je cherchais, je perdais ma peine” (Condé, 1999: 135). Donc, la 

société “rejette ceux qui n’entrent pas dans le modèle imposé” (Varela, 2008: 193), les 

femmes doivent être toutes égales, ce qui peut entraîner une jalousie entre elles, comme 

est le cas de Maryse et son amie de Paris: “J’enviais sa beauté, son assurance” (Condé, 

1999: 140). Se sentir laide était un problème pour elle surtout en ce qui concerne le 

sentimental, parce qu’elle était une adolescente qui commençait à s’intéresser aux 

garçons: “aucun garçon ne tournait plus la tête de mon côté, ce qui me chagrinait, car 

j’avais commencé d’apprécier les beaux mâles” (Condé, 1999: 132). Donc “chaque 

femme sait que, pour beaucoup d’autres mérites, elle ne vaut rien si elle n’est pas belle 

ou attirante” (Varela, 2008: 194). 

Mais aussi, adolescent, elle vient à Paris et fréquente la bourgeoisie antillaise, à 

ce moment, elle ne peut s’empêcher de se comparer aux autres filles: “Entourée de 

mulâtresses blondes ou brunes, bouclées ou frisottées, de chabines dorées aux yeux 

multicolores, verts, gris ou bleus, j’étais la seule à porter peau noire et cheveux grenés” 

(Condé, M., 1999: 138). Maryse est capable de voir la beauté chez les autres, dans leurs 

différences, mais jamais sur elle-même. Cela est dû aux stéréotypes racistes et sexistes 

qui lui ont été inculqués sur les corps noirs féminins comme monstrueux et grotesques. 

Nous pouvons voir une opposition entre les femmes blanches et noires dans le 

courant de la théorie féministe. La raison en est que selon quelques auteurs et analystes, 

le féminisme s’est historiquement concentré sur les premières, laissant de côté les 

deuxièmes. Celle-ci est la position de Jabardo (2008), qui souligne que les études de genre 

ont commencé à s’avérer insuffisantes car elles essayent d’intégrer dans leurs théories les 

femmes qui échappent de toutes les catégories (eurocentriques), parce qu’elles sont 

noires, parce qu’elles sont immigrantes et parce qu’elles sont africaines (Jabardo, 2008: 

40). Par conséquent, pour parler ce cette auteure, nous devons prendre comme point de 

départ le féminisme afro-américain en prenant comme référent des penseurs et des 

activistes qui, à partir de coordonnées d’exclusion, de marginalisation et de racisme, ont 

parlé des conditions d’oppression des femmes noires (Jabardo, 2008: 42). Pour 

comprendre ce mauvais traitement des corps noirs, nous devons être conscients des 

principes idéologiques qui soutiennent le monde occidental moderne, c’est-à-dire sa 

nature raciste et d’exclusion de l’autre, de celui qui est différent à l’hégémonique. En ce 

sens, les corps noirs prennent la place de “l’autre”. La construction mentale de la féminité 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Beatriz Álvarez Palanca 

521 

 

et de la beauté est quelque chose qui tourmente ceux qui sont différents, ceux qui ne 

correspondent pas, comme c’est le cas de Condé. 

L’un des axes du féminisme noir est la déconstruction de la catégorie “universelle” 

de la femme. En ce sens, le décodage de la catégorie de la femme a offert aux femmes 

noires de nouvelles images dans lesquelles se reconnaître, et articulé un discours qui les 

identifie et en même temps les différencie des discours féministes hégémoniques 

(Jabardo, 2008: 45). Ce qui caractérise ce féminisme noir est de comprendre que 

l’inégalité des femmes noires est axée sur le racisme, en particulier, dans le féminisme 

noir britannique les féministes ont incorporé des situations et/ou des expériences de 

postcolonialisme, de migrations et de déplacements (Jabardo, 2008: 47). Par conséquent, 

comprendre la réalité des femmes noires signifie cesser de les voir à partir du prisme de 

l’universalisation de la catégorie des femmes blanches dans le féminisme occidental et 

inclure de nouveaux paradigmes et variantes qui rendent leur contexte différent: Le 

féminisme noir n’est pas un féminisme blanc au visage noir. Les problèmes qui affectent 

les femmes noires sont spécifiques et essayer de les résoudre ne les rend pas moins noires 

(Audre Lorde, 1984: 14). 

Cependant, Condé n’est pas seulement exclue de l’esthétique blanche, mais aussi 

de l’esthétique noire, car elle n’a jamais aimé ses traits afro et, par conséquent, dans les 

images plus actuelles de l’auteure, nous constatons qu’elle adopte un style classique et 

européen, avec des cheveux courts, pratiquement rasés et portant des pantalons et des 

chemises neutres où le seul souvenir de son héritage africain est la couleur de sa peau. 

D’ailleurs, dans son deuxième récit autobiographique, La Vie sans fards (2012) 

lorsqu’elle est plus âgée et vit en Guinée, son environnement l’oblige à abandonner son 

style européen et à adopter les coutumes africaines pour s’intégrer: 

 

Mes nouveaux amis profitaient de ces moments de détente pour me prodiguer des 

conseils destinés à me permettre de me sentir plus à l’aise dans la société 

guinéenne: apprendre à parler les langues nationales, remplacer mon afro par des 

tresses, éviter les pantalons et porter de préférence des pagnes. Je protestais 

vivement à l’énoncé de pareilles recommandations. 

“C’est absurde! ” 

“On ne te demande pas de te déguiser en Africaine! plaisantait Hamilcar. On te 

demande d’essayer de t’intégrer, au moins en apparence”. (Condé, 2012: 87) 

 

Son rejet d’adopter l’esthétique africaine est en grande partie dû à l’éducation 

qu’elle a reçue de ses parents. Comme nous l’avons déjà vu, ils se sentent ouvertement 

français et rejettent leur culture antillaise et africaine. Maryse a dû entendre de sa mère 

quand elle était petite des choses comme: “Qu’est-ce que j’avais à courir comme une 

femme folle sous le soleil? Est-ce que je n’étais pas assez laide et assez noire comme 

cela? Je ressemblais à une Kongo” (Condé, 1999: 135). Par conséquent, après avoir passé 

toute sa jeunesse à essayer d’accepter son physique et ses traits afro, suivant une 

esthétique européenne selon le contexte dans lequel elle avait grandi, quand elle arrive en 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses œuvres autobiographiques… 

522 

 

Afrique, ils lui demandent de se débarrasser de tout cela. Quelque chose la sépare des 

années-lumière des femmes guinéennes, bien qu’il ne s’agisse pas seulement de 

vêtements, c’est un élément dans lequel ses différences sont extériorisées: “Elles étaient 

pareillement vêtues de somptueux pagnes brodés, couvertes de lourds bijoux et coiffées 

de volumineux mouchoirs de tête. […] J’étais femme. Elles étaient femmes et pourtant, 

cela ne créait aucun lien entre nous” (Condé, 2012: 50). 

Dans l’œuvre de Condé, nous pouvons constater qu’elle s’intéresse aux femmes 

“centrant de nombreux récits sur des portraits et histoires de femmes […] en passant par 

des récits autobiographiques et des romans dont l’héroïne est une femme” (Condé, 2012: 

66), mais refuse de faire un discours féministe parce qu’elle croît qu’elle “n’a aucune 

obligation d’offrir des solutions aux problèmes psychologiques de ses personnages ni aux 

problèmes d’identité du peuple antillais; pas plus qu’elle a le devoir d’être un modèle 

féminin ou antillais (Hernández, 2003: s. p.), sinon qu’elle vise à susciter une 

interrogation sur la place de la femme et du monde antillais dans la littérature et le monde, 

comme elle-même avoue à Françoise Pfaff: “j’écris aussi toujours pour provoquer les 

gens, pour les obliger à accepter des choses qu’ils n’ont pas envie d’accepter, à regarder 

des choses qu’ils n’ont pas envie de regarder. Je crois que c’est cela qui domine dans tous 

mes livres: ce besoin de déranger tout le monde” (Pfaff, 2016: 49). 

Après avoir exposé l’analyse des stéréotypes sur les femmes que Condé présente 

dans ces deux récits, il faut donc se demander à nouveaux si elle est féministe. Répondre 

à cette question est une tâche complexe, parce que même si nous avons identifié des 

exemples des situations sexistes et des femmes stéréotypés, Condé a toujours été 

identifiée comme féministe par les autres, mais jamais par elle-même. Elle ne se sent pas 

incluse dans le féminisme occidental classique qui exclut tout ce qui n’est pas des femmes 

blanches avec des ressources.  

Cela nous renvoie inévitablement au féminisme postcolonial5, comme le souligne 

Peres (2017) lorsqu’il affirme que le féminisme postcolonial peut être lié aux pratiques 

politiques et sociales de la lutte antiraciste pour les droits (Peres, 2017: 165). Peres 

souligne que cette convergence s’exprime clairement dans le féminisme noir ou le 

féminisme chicano aux États-Unis, ainsi que dans tous les mouvements féministes 

autochtones d’Amérique latine et des Caraïbes (Peres, 2017: 165). Cette situation montre 

l’urgence de modifier les discours féministes dans les contextes occidentaux car s’ils 

n’acceptent pas d’avoir reproduit différentes formes de racisme épistémique, il n’y aura 

pas de décolonisation des féminismes, c’est-à-dire de tout type de hiérarchie où les 

femmes décident de ce qui est le mieux pour le reste des femmes (Peres, 2017: 166). 

 
5 La lutte pour la paix du féminisme postcolonial commence par un programme d’action dans lequel il 

valorise et donne aux femmes des espaces de participation égale. Par conséquent, une société engagée dans 

la culture de la paix exige de travailler pour qu’il y ait accès à l’éducation, à la santé, à la justice sociale, à 

l’équité entre les sexes, aux droits humains, entre autres. Il s’agit d’une solidarité transnationale, sous des 

termes non universalistes, d’une coopération fondée sur la différence, ce qui implique une production de 

savoirs décoloniaux et une reconnaissance de la légitimité d’autres façons de penser le féminisme (Peres, 

2017: 172). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Beatriz Álvarez Palanca 

523 

 

Par conséquent, le féminisme postcolonial émerge comme une réponse à un 

féminisme qui a historiquement rendu un secteur de femmes invisible et a tenté d’élargir 

leurs idées, de les utiliser et de les réapproprier dans d’autres contextes radicalement 

différents où leurs idées n’ont pas leur place. L’expérience montre que lorsque nous 

essayons de représenter la totalité d’un groupe à partir de positions privilégiées, une 

équivoque est générée qui est celle du discours universalisant. Ce malentendu peut 

produire, et en fait produit, une violence connue depuis des siècles, qui est la violence 

coloniale (Peres, 2017: 166). 

En définitive, Condé peut être située dans le courant du féminisme postcolonial 

car il déconstruit une grande partie des présupposés épistémologiques du féminisme 

occidental, combattant la pensée binaire et oppositionnelle, tout en soulignant la nécessité 

de repenser les catégories sociopolitiques fondamentales et d’aller au-delà d’une analyse 

de genre (Peres, 2017: 170). En ce sens, le féminisme postcolonial implique un 

changement de tendance dans l’hégémonie mondiale, surtout culturelle, puisqu’il impose 

une “manière correcte” de comprendre les concepts qui sous-tendent les sociétés (Peres, 

2017: 170). De cette façon, la première étape consiste à déconstruire les catégories, les 

croyances et les valeurs qui agissent comme piliers de cette culture d’exclusion et de 

différenciation qu’est l’hégémonie culturelle. L’histoire des femmes, ainsi que celle des 

homosexuels, des esclaves, des personnes immigrantes, des noires et, finalement, des 

gens marginalisées est l’histoire des individus et des collectifs victimes d’un système 

oppressif, qui utilise des idées pour attaquer, isoler et soumettre les identités qui remettent 

en question l’ordre hégémonique (Peres, 2017: 170). 

Cependant, il est possible d’aller plus loin en qualifiant Condé de féministe, 

précisément en raison de son rejet du féminisme hégémonique, rejet qui constitue le 

fondement de tous les féminismes décoloniaux développés en Afrique: “Les femmes 

africaines reprochent à leurs sœurs occidentales leur ignorance et leur arrogance de 

vouloir parler au nom de toutes les femmes” (Rangira, 2001: 84). Les féminismes 

décoloniaux critiquent l’incapacité du féminisme hégémonique à comprendre les 

particularités des expériences des femmes noires: “Les femmes qui vivent dans les 

sociétés coloniales et postcoloniales souffrent d’une triple oppression basée sur la race, la 

classe et l’identité sexuelle. Dans ses analyses, le critique féministe doit tenir compte de 

la multiplicité d’oppressions à laquelle la femme du ‘tiers monde’ a été soumise” 

(Rangira, 2001: 84). Ce contexte justifie une priorité différente pour les femmes 

africaines, c’est-à-dire que les problèmes politiques, économiques et coloniaux sont 

considérés comme plus urgents que les revendications féministes: “Il faut lutter d’abord 

contre la dictature, la tyrannie des régimes dictatoriaux, l’impérialisme occidental, avant 

de pouvoir plaider pour une meilleure condition féminine” (Rangira, 2001: 83). Toutefois, 

la tendance du féminisme occidental a été de généraliser l’oppression des femmes sans 

tenir compte des différences géopolitiques et culturelles. 

Bell Hooks, dans son œuvre Ain’t I a Woman: Black Women and Feminism (1981), 

souligne que, dès ses débuts, le mouvement féministe a été mené par des femmes blanches 

cherchant à mettre fin à l’oppression sexiste. Cependant, les féministes noires ont constaté 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses œuvres autobiographiques… 

524 

 

que leurs préoccupations et leurs besoins étaient ignorés. La lutte féministe est devenue 

une structure d’exclusion qui ignorait les problèmes des femmes de classe sociale 

inférieure ou noires. Celles-ci, tout en déplorant le manque de diversité raciale dans le 

mouvement, elles n’étaient pas disposées à modifier leur programme pour répondre 

efficacement aux demandes de toutes les femmes. Cela a généré une méfiance croissante 

parmi les féministes noires, qui ont commencé à voir le féminisme blanc davantage 

comme un effort pour consolider les intérêts d’un groupe privilégié que comme un 

véritable mouvement de transformation structurelle. 

À partir d’une position périphérique au sein du féminisme, de nombreuses 

féministes noires ont compris que le potentiel radical de l’idéologie féministe était sapé 

par des femmes qui, tout en proclamant des fins révolutionnaires, cherchaient en fait à 

accéder à la structure de pouvoir du patriarcat capitaliste. Elles dénonçaient l’homme 

blanc comme impérialiste et raciste, mais leur lutte pour la libération des femmes se 

réduisait à obtenir une place dans le système très oppressif qu’elles prétendaient rejeter. 

Cela a provoqué une profonde déception chez les féministes noires, qui ont vu comment 

le féminisme est devenu un espace dominé par des femmes blanches, racistes et élitistes, 

qui se sont appropriées l’idéologie sans réelle volonté de transformation. Beaucoup ont 

fini par quitter le mouvement, désenchantées par un discours qui parlait des femmes 

comme d’une force capable de changer le monde, mais qui n’était pas capable de se 

changer elles-mêmes. 

D’après Hooks, le féminisme blanc était devenu un forum où prévalaient les 

besoins égocentriques des femmes privilégiées, sans tenir compte du fait que leurs 

préoccupations ne coïncidaient pas nécessairement avec celles des femmes opprimées. 

Cela a conduit de nombreuses intellectuelles et écrivaines africaines et afrodescendantes 

à rejeter l’étiquette de féministes et à chercher leur propre voix pour se défendre: “Pour 

pallier les lacunes du féminisme occidental, certaines écrivaines et critiques féministes 

africaines ont essayé d’adopter différentes terminologies et d’ébaucher des théories sur 

un nouveau courant adapté à la réalité des femmes africaines” (Rangira, 2001: 84). Pour 

contrer cette tendance hégémonique, plusieurs théoriciennes ont proposé des termes et 

des courants alternatifs au féminisme blanc. Rangira (2001) passe en revue plusieurs de 

ces courants alternatifs moins connus, mais indéniablement intéressants dans ce domaine. 

Au-delà du “womanism” d’Alice Walker adapté à la réalité africaine par Chikwenye 

Okonjo Ogunyemi: “la différence ultime entre une ‘féministe’ et une ‘womanist’ réside 

dans la perception que chacune a du mot patriarcat et aussi dans le choix des changements 

que chacune doit opérer au sein du système patriarcal” (Rangira, 2001: 85); elle souligne 

le “Stiwanisme6”de Molara Ogundipe-Leslie, qui cherche à éviter la charge négative du 

terme féminisme: “elle explique qu’elle a inventé un nouveau terme pour des raisons 

d’économie de temps. Elle voulait attirer l’attention de son auditoire sur ce qui est 

important, au lieu de perdre son temps à répondre aux accusations associées 

continuellement au mot ‘féminisme’” (Rangira, 2001: 85). La proposition d’Ogundipe-

 
6 “Ainsi a-t-elle créé le mot ‘Stiwa’, un acronyme pour la phrase anglaise: ‘Social Transformation Including 

Women in Africa’” (Rangira, 2001: 85). 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Beatriz Álvarez Palanca 

525 

 

Leslie met l’accent sur la participation des femmes aux changements sociopolitiques en 

Afrique, en privilégiant la transformation sociale plutôt que la lutte des sexes. 

D’autre part, une autre des tendances qui pourraient parfaitement correspondre à 

l’idéologie de Condé est le concept d’Africana Womanism développé par Clenora 

Hudson-Weems. Celui-ci se présente comme une alternative tant au féminisme 

traditionnel qu’au féminisme noir. Selon Hudson-Weems, ce n’est ni une dérivation ni un 

complément du féminisme, mais une idéologie créée spécifiquement pour toutes les 

femmes d’ascendance africaine: “It necessarily focuses on the unique experiences, 

struggles, needs, and desires of Africana women” (Hudson-Weems, 2001: 138). L’une des 

différences fondamentales entre l’Africana Womanism et le féminisme traditionnel réside 

dans la hiérarchisation des priorités. Alors que le féminisme blanc met l’accent sur les 

questions de genre, l’Africana Womanism donne la priorité à la race, à la classe, puis au 

genre. Dans ce sens, l’objectif n’est pas seulement l’émancipation des femmes, mais 

l’autonomisation de toute la communauté africaine: “We strive for race empowerment; 

the feminist, no matter what form of feminism, strives for female empowerment” 

(Hudson-Weems, 2001: 138). L’Africana Womanism émerge comme une réponse au 

manque de représentation des expériences des femmes africaines dans le féminisme blanc 

et noir. Son approche privilégie la communauté, la famille et la lutte collective pour la 

justice raciale, plutôt que de se concentrer uniquement sur l’émancipation des femmes 

sous un prisme de genre. 

La résistance au féminisme traditionnel en Afrique a donc été liée à la perception 

qu’il s’agit d’une idéologie imposée par l’Occident: “Être féministe, c’était obéir à des 

valeurs occidentales, contraires à celles d’une africanité et d’une ancestralité normées” 

(Awondo, Ndengue & Sow: 2022: 116). Cependant, le féminisme africain a développé 

ses propres luttes et a réinterprété le concept de féminisme en termes de réalités locales. 

Ce contexte nous conduit inévitablement à la théorie de la colonialité d’Aníbal Quijano, 

qui soutient que des catégories modernes ont été imposées aux sociétés non occidentales 

dans le cadre du processus colonial et néocolonial. Cet article rejette l’idée que l’Afrique 

serait naturellement antiféministe, mais souligne que dans de nombreux pays africains, 

être en faveur des droits des femmes et des minorités sexuelles est immédiatement 

assimilé comme une forme d’impérialisme occidental: “être en faveur des homosexuels 

ou des féministes fait de vous un ‘impérialiste’” (Awondo, Ndengue & Sow: 126). Cette 

situation provoque un rejet des luttes féministes et LGTBIQ+ occidentales, soulignant la 

nécessité de les adapter aux réalités africaines. 

Face à cette situation, nous pouvons nous référer à la position de Bell Hooks, qui 

se définissait elle-même comme féministe mais recevait de nombreuses critiques, car le 

mouvement était considéré comme imprégné de racisme. Cependant, la réponse de Hooks 

à ces critiques était que ce qui devrait être remis en question n’était pas son identité 

féministe, mais plutôt comment des femmes racistes pouvaient se considérer comme 

féministes. Plutôt que d’accepter l’appropriation du terme par celles qui perpétuaient 

l’exclusion, elle a choisi de se réapproprier le féminisme dans son sens le plus 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses œuvres autobiographiques… 

526 

 

authentique: une lutte pour la libération de toutes les personnes, sans distinction de genre, 

de race ou de classe, afin d’éradiquer la domination et l’oppression sous toutes ses formes. 

 

 

3. Conclusion 

 

En somme, toutes ces personnes qui se plongent dans l’aventure de la lecture, de 

l’analyse et de la recherche de Maryse Condé et trouvent dans ses œuvres des traits et des 

indices d’une pensée et d’une revendication féministes, ils n’ont pas tort. Condé a toujours 

contesté les étiquettes imposées par la société, y compris celle de féministe, comme nous 

l’avons déjà souligné, elle a exprimé sa méfiance à l’égard d’un féminisme occidental qui 

ne la représente pas. Cependant, l’analyse de ses œuvres Le Cœur à rire et à pleurer 

(1999) et La Vie sans fards (2012) révèle une préoccupation pour les conditions de vie 

des femmes noires dans des contextes postcoloniaux, questionnant les stéréotypes de 

genre et dénonçant l’oppression patriarcale. Néanmoins, Condé refusait de s’intégrer 

même à d’autres courants féministes différents qui se sont battus pour faire de ce collectif 

un groupe plus hétérogène et plus juste pour toutes les femmes dans le monde. Condé se 

présente avant tout comme une femme noire revendiquant le droit d’exister en dehors des 

injonctions sociales, sans être réduite à son apparence physique, à sa vie personnelle ou à 

ses choix. De la même manière, elle revendique cette liberté pour l’ensemble des femmes. 

En ce sens, la position de Condé est cohérente avec le féminisme décolonial, qui rejette 

l’imposition d’un féminisme universaliste et revendique les expériences particulières des 

femmes noires. Car, comme s’intitule un article de Françoise Vergès, féministe antiraciste, 

“toutes les féministes ne sont pas blanches” (2021). Ainsi, plutôt que de renier son 

caractère féministe, nous pouvons reconnaître en Maryse Condé une écrivaine dont le 

travail est une contribution précieuse en raison de son regard critique et de la 

représentation des expériences des femmes noires qui remettent en question les récits 

hégémoniques et ouvrent un nouvel espace à d’autres façons de comprendre la lutte pour 

l’émancipation des femmes. Par conséquent, le féminisme doit suivre ce versant dans 

lequel les idées hégémoniques blanches et occidentales sont mises de côté pour faire face 

à toutes les réalités du monde, comme l’a été la réalité de Maryse Condé, qui a dû vivre 

à une époque où il lui était difficile de voir sa situation reconnue dans les revendications 

féministes. 

 

 

Références bibliographiques 

 

AGUILAR GARCÍA, Teresa. 2008. “El sistema sexo-género en los movimientos 

feministas” in Amnis, nº 8, s. p.: <https://doi.org/10.4000/amnis.537> [21/02/2020]. 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Beatriz Álvarez Palanca 

527 

 

AWONDO, Patrick, NDENGUE, Rose & SOW, Fatou. 2022. “Étudier l’anti-genre en 

Afrique: un phénomène social orphelin d’un concept, vraiment?” in Politique africaine, 

nº 168(4), 115-133: <https://doi.org/10.3917/polaf.168.0115> [27/06/2023]. 

 

BARIL, Audrey. 2007. “De la construction du genre à la construction du ‘sexe’: les thèses 

féministes postmodernes dans l’œuvre de Judith Butler” in Recherches féministes, nº 

20(2), 61-90 : <https://doi.org/10.7202/017606ar> [21/02/2020]. 

 

BEAUVOIR, Simone de. 1949. Le deuxième sexe. Tome 1. Paris, Gallimard. 

 

BERNABÉ, Jean, CHAMOISEAU, Patrick & CONFIANT, Raphaël. 1989. Éloge de la 

Créolité. Paris, Gallimard. 

 

BRUGIER, Julie. 2015. “‘Une féministe! Qu’est-ce que c’est que cela?’: penser le 

féminisme et l’écriture féminine dans Moi, Tituba sorcière… Noire de Salem (1986) et 

Célanire Cou-Coupé (2001) de Maryse Condé” in Actes de la Journée d’Etudes de la 

SELF XXe-XXIe “Ecriture féminine aux XXe et XXIe siècles, entre stéréotype et concept”, 

s. p.: <https://self.hypotheses.org/publications-en-ligne/ecriture-feminine-aux-xxe-et-

xxie-siecles-entre-stereotype-et-concept/rapports-ambivalents-a-lheritage-feministe-2> 

[27/06/2023]. 

 

BUTLER, Judith. 1990. Trouble dans le genre. Pour un féminisme de la subversion. 

Paris, Éditions La Découverte. 

 

CHANCÉ, Dominique. 2009. “Maryse Condé, la parole d’une femme qui ne serait pas la 

femme” in Horizons Maghrébins - Le droit à la mémoire, nº 60, 66-77: 

<https://doi.org/10.3406/horma.2009.2707> [21/02/2020]. 

 

CNRTL. 2012. “Féminité” in Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales: 

<https://www.cnrtl.fr/lexicographie/f%C3%A9minit%C3%A9> [21/02/2020]. 

 

CONDÉ, Maryse. 1999. Le Cœur à rire et à pleurer. Paris, Pocket. 

 

CONDÉ, Maryse. 2012. La Vie sans fards. Paris, Pocket. 

 

CONDÉ, Maryse. 2015. Mets et merveilles. Paris, JC Lattès.  

 

VIDYA. 2013. “Maryse Condé’s Deconstruction and Reconstruction of the Creole 

Identity” in Language in India, vol. 13 (5), 647-654: 

<https://www.languageinindia.com/may2013/vidyamaryse1.html> [25/02/2020]. 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses œuvres autobiographiques… 

528 

 

HERNÁNDEZ, Teri. 2003. “La femme dans la littérature antillaise: auteur, personnage, 

critique”, s. p.: <https://docdrop.org/download_annotation_doc/HERNANDEZ-

dPLvI.pdf> [23/02/2020]. 

 

HOOKS, Bell. 1981. Ain’t I a Woman: Black Women and Feminism. London, Routledge. 

 

HUDSON-WEEMS, Clenora. 2001. “Africana Womanism: The Flip Side of a Coin” in 

The Western Journal of Black Studies, nº 25(3), 137-145.  

 

JABARDO, Mercedes. 2008. “Desde el feminismo negro, una mirada al género y a la 

inmigración” in Suárez, Liliana, Emma Martín & Rosalva Aída Hernández (eds.). 

Feminismo en la antropología: Nuevas propuestas críticas, San Sebastián, Ankulegi, 

39-54. 

 

JURNEY, Florence Ramond. 2006. Voix/es libres: Maternité et identité dans la 

littérature antillaise. Birmingham, Summa Publications. 

 

LE MONDE DES LIVRES. 2011. “Pour une ‘littérature-monde’ en français” in Le 

Monde, s. p.: <https://www.lemonde.fr/livres/article/2007/03/15/des-ecrivains-plaident-

pour-un-roman-en-francais-ouvert-sur-le-monde_883572_3260.html> [26/06/2023]. 

 

LORDE, Audre. 1984. Sister Outsider: Essays and Speeches. New York, Crossing Press. 

 

MATSON, Eleanor Frances. 2019. Entre Les Hauts de Hurle-Vent et La Migration des 

Cœurs: La Féminité Créolisée chez Maryse Condé. Thèse de doctorat, Whitman College. 

 

PERES, Daniel. 2017. “Feminismo poscolonial y hegemonía occidental: una 

deconstrucción epistemológica” in Dossiers Feministes, nº 22, 157-177: 

<http://dx.doi.org/10.6035/Dossiers.2017.22.10> [26/06/2023]. 

 

PFAFF, Françoise. 2016 [1993]. Entretiens avec Maryse Condé: Suivis d’une 

bibliographie complète. Paris, Karthala. 

 

PFAFF, Françoise. 2016. Nouveaux entretiens avec Maryse Condé: Écrivain et témoin 

de son temps. Paris, Karthala. 

 

PINEAU, Gisèle. 1995. L’espérance-Macadam. Paris, Stock. 

 

RANGIRA, Béatrice Gallimore. 2001. “Écriture féministe? écriture féminine? Les 

écrivaines francophones de l’Afrique subsaharienne face au regard du lecteur/critique” in 

Études françaises, nº 37(2), 79–98: <https://doi.org/10.7202/009009ar> [26/06/2023]. 

 



Anales de Filología Francesa, nº 33, 2025 

Beatriz Álvarez Palanca 

529 

 

RÉGENT, Frédéric. 2011. “Structures familiales et stratégies matrimoniales des libres de 

couleur en Guadeloupe au XVIIIe siècle” in Annales de démographie historique, nº 

122(2), 69-98: <https://doi.org/10.3917/adh.122.0069> [26/06/2023]. 

 

VARELA, Nuria. 2013. Feminismo para principiantes. Madrid, B de Bolsillo. 

 

VERGÈS, Françoise. 2017. “Toutes les féministes ne sont pas blanches” in Le Portique, 

nº 39-40, s. p.: <https://doi.org/10.4000/leportique.2998> [26/06/2023]. 

 

WALKER, Alice. 1983. In Search of Our Mother’s Gardens: Womanist Prose. New 

York, Harcourt Brace Jovanovich.  

 

WILLIS, Ellen. 1984. “Radical Feminism and Feminist Radicalism” in Social Text, nº 

9/10, 91–118: <https://doi.org/10.2307/466537> [26/06/2023]. 


