Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
https://doi.org/10.6018/analesff.635201
Recibido: 29/10/2024  Aceptado: 10/07/2025

Maryse Condé, féministe?
Une analyse du sujet dans ses ceuvres autobiographiques
Le Caeur a rire et a pleurer (1999) et La Vie sans fards (2012)

Maryse Condé, a feminist?
An analysis of the subject in her autobiographical works
Le Ceeur a rire et a pleurer (1999) and La Vie sans fards (2012)

Abstract

Maryse Condé has not been able to escape our
society’s tendency to categorize and to label. She
did not agree with many of the adjectives
attributed to her, however, she disavowed above
all the feminist collective in which she is usually
included. Many researchers have tried to identify
why this phenomenon occurs, that is, why do
those who read her works see in their author a
clear feminist intention, but she herself says she
is not? Here is our attempt to answer this
question. Through an analysis of the texts Le
Ceeur a rire et a pleurer (1999) and La Vie sans
fards (2012), through the prism of gender roles,
we find how the author exposes events from her
childhood and youth in which she confronts
prejudices towards women and the expectations
that are held of them. Therefore, we cannot deny
that a feminist reading of these works can be
made, although Condé insists on distancing
himself from occidental feminism, so we propose
her inclusion within postcolonial feminism.

Key-words
Maryse Cond¢, feminism, autobiography.

512

BEATRIZ ALVAREZ PALANCA
Universitat de Valéncia
bealpa2@alumni.uv.es

Resumen

Maryse Condé no ha podido escapar de la
tendencia de nuestra sociedad a categorizar y
etiquetar. Condé no estaba de acuerdo con
muchos de los adjetivos que se le atribuian, sin
embargo, renegaba sobre todo del colectivo
feminista en el que se la suele incluir. Muchos
investigadores han intentado identificar por qué
ocurre este fenomeno, es decir, ;por qué quien
lee sus obras ve en su autora una clara intencion
feminista, pero ella misma dice no serlo? Aqui,
encontramos nuestro intento de responder a esta
pregunta. A través de un analisis de los textos Le
Ceeur a rire et a pleurer (1999) y La Vie sans

fards (2012), bajo el prisma de los roles de

género, encontramos cOémo la autora expone
eventos de su infancia y juventud en los que se
enfrenta a los prejuicios hacia las mujeres y las
expectativas que se tiene de ellas. Por tanto, no
podemos negar que se puede hacer una lectura
feminista de estas obras, aunque Condé¢ insiste en
distanciarse del feminismo occidental, por lo que
proponemos su inclusiéon dentro del feminismo
postcolonial.

Palabras clave
Maryse Condé, feminismo, autobiografia.



Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
Beatriz Alvarez Palanca

1. Introduction

Notre bien-aimée Maryse Condé (1934-2024), qui détestait les étiquettes
réductrices et simplistes, a toujours été identifiée comme une Antillaise, une militante
contre 1’esclavage et le racisme et, avec ce qu’elle s’identifiait le moins, une féministe.
Ce qu’était Condé, c’était une écrivaine passionnée par la vérité et par montrer des
histoires vraies sur les dures réalités de notre monde, concrétement, sur celles qu’elle a
bien connu. Nous pouvons commencer cette analyse en examinant sa position par rapport
a d’autres catégorisations. Par exemple, en tant qu’écrivaine frangaise aux prises avec la
quéte de son identité, qu’elle raconte dans sa trilogie autobiographique', elle s’est
¢loignée de 1I’¢étiquette de “littérature francophone”.

Au lieu de cela, nous trouvons un manifeste intitulé “Pour une ‘littérature-monde’
en francais” (2007) qui a été signé par 44 écrivains parmi lesquels se trouve Maryse
Condé. Cette idée trouve son origine dans le célébre ouvrage Eloge de la Créolité (1989)
de Jean Bernabé¢, Patrick Chamoiseau et Raphaél Confiant qui prétendaient n’étre ni
Européens, ni Africains, ni Asiatiques, mais Créoles. En ce sens, la “littérature-monde”
cherche a laisser de c6té le terme de littérature francophone qui est ambigu et auquel de
nombreux écrivains ne se sentent pas identifiés. Pour les signataires de ce manifeste, ce
concept ouvre la littérature au caractére transnational des écrivains. Cette nouvelle notion
met en lumiére la diversité de la littérature francophone a travers le monde, formant un
vaste ensemble dont les ramifications s’entrelacent sur plusieurs continents: “En sorte que
le temps nous parait venu d’une renaissance, d’un dialogue dans un vaste ensemble
polyphonique, sans souci d’on ne sait quel combat pour ou contre la prééminence de telle
ou telle langue ou d’un quelconque ‘impérialisme culturel’” (Le Monde des Livres, 2011:
S. p.)-

Comme pour la littérature et les étiquettes eurocentriques, Condé a du mal a se
situer dans le féminisme. Dans un entretien publié¢ dans 1’ceuvre Entretiens avec Maryse
Condeé, Frangoise Pfaff demande a Cond¢ si elle est féministe: “je ne pense pas 1’étre”
(Pfaft, 2016: 47), c’est-a-dire, elle fuit des étiquettes, mais peut-&tre par simple confusion
puisqu’elle ajoute: “on m’a demandé¢ cela cent fois et je ne sais méme pas ce que cela
veut dire exactement” (Pfaff, 2016: 47). La journaliste essaie d’aider Condé a comprendre
qu’est-ce que le féminisme avec cette définition: “peut-&tre revendiquer un statut égal
pour les femmes, les revaloriser au sein de la société, de la littérature, de la politique, de
la vie de tous les jours” (Pfaff, 2016: 48), mais cela ne la persuade pas non plus: “cela
dépend” (Pfaff, 2016: 48) répond Condé et ajoute I’exemple d’une association de femmes
écrivaines de la Caraibe qui pensent que ce qu’elles font est sublime, mais I’opinion de
I’écrivaine différe: “ce n’est pas parce qu’on est femme qu’on écrit de bons livres et qu’on
a des choses essentielles a dire” (Pfaff, 2016: 48).

Par conséquent, avant d’approfondir I’analyse, ce qui est clair et que nous pouvons
affirmer, c’est qu’elle a une certaine méfiance et méconnaissance a 1’égard du féminisme:

' Le Ceeur a rire et a pleurer (1999), La Vie sans fards (2012) et Mets et merveilles (2015).

513



Anales de Filologia Francesa, n° 33, 2025
Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses ceuvres autobiographiques. ..

“J’ai été ¢élevée par ma mere et ma grand-mere, deux caracteres forts. Tout comme mes
sceurs. Et comme les autres femmes que j’ai connues en Guadeloupe. Elles n’abdiquaient
pas face a I’adversité. Je ne me considere pas comme une féministe. J’écris sur ce que je
connais” (Brugier, 2015: s. p.). Dans I’article de Julie Brugier, “Une féministe! Qu’est-ce
que c’est que cela?”, elle essaie de répondre a la question que nous nous sommes posés
et elle arrive a la conclusion évidente que Maryse “prend ses distances vis-a-vis d’un
féminisme radical®, lequel se présenterait comme une guerre de sexes”. Brugier propose
que Condé s’intégre mieux dans le “Black Feminism>”: “un courant de pensée qui, au
sein du féminisme, a défini la domination de genre sans jamais I’isoler des autres rapports
de pouvoir, a commencer par le racisme ou le rapport de classe”. Brugier établit cette
relation due au rejet de Condé du féminisme a 1’occidentale et introduit de plus le terme
“womanist*’ développé par Alice Walker (1983). Ce terme fait référence a des féministes
noires, il n’est pas un refus catégorique du féminisme: “permet avant tout de redéfinir le
féminisme a partir d’expériences autres que celles des femmes occidentales et blanches,
et de I’adapter a la théorie et I’écriture des femmes afro-américaines et afro-caribéennes”.

En gardant cela a I’esprit, nous chercherons a apporter notre propre réponse a la
question de recherche: Condé peut-elle étre considérée comme féministe? Pour ce faire,
nous analyserons son positionnement a travers 1’étude de ses ceuvres autobiographiques,
Le Ceeur a rire et a pleurer (1999) et La Vie sans fards (2012). De cette maniere, nous
tenterons d’identifier les tensions entre son discours antiféministe et les interprétations
féministes de son travail. Nous examinerons comment ces textes illustrent les
représentations des femmes, la critique des normes de genre et la dénonciation des
oppressions patriarcales, tout en tenant compte du contexte postcolonial dans lequel
Condé a grandi. Cette analyse nous permettra d’évaluer si, malgré son rejet du
militantisme féministe, son ceuvre peut étre rattachée aux courants féministes qui se sont
développés en opposition au féminisme occidental.

2. Un féminisme en tension chez Maryse Condé
Bien que Condé rejette le label féministe, elle n’est pas indifférente a ’expérience

des femmes des Caraibes. Ce qui est clair, ¢’est qu’elle veut montrer la réalité des femmes
antillaises. Dans son essai La parole des femmes “Condé¢ brise beaucoup de stéréotypes

2 “Radical feminism [...] has been lost misunderstood or distorted beyond recognition. The left, the right,
and liberal feminists have all for their own reasons contributed to misrepresenting and trivializing radical
feminist ideas. To add to the confusion, radical feminism in its original sense barely exists today. [...] Those
of us who first defined radical feminism took for granted that “radical” implied antiracist, anticapitalist,
and anti-imperialist. We saw ourselves as radicalizing the left by expanding the definition of radical to
include feminism” (Willis, 1984: 91-93).

3 Le “Black Feminism” est un mouvement qui cherche a éradiquer simultanément le racisme et le sexisme,
reconnaissant que I’expérience des femmes noires est différente de celle des hommes noirs et des femmes
blanches. Ce courant cherche a poursuivre la lutte au sein du féminisme afin de le transformer de I’intérieur.
4 Le “womanism” désigne une approche féministe qui prend en compte non seulement le sexisme, mais
aussi le racisme, la classe social et la culture, en mettant 1’accent sur 1’expérience des femmes noires. Ce
mouvement cherche a étre une alternative au féminisme blanc.

514



Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
Beatriz Alvarez Palanca

attribués a la femme noire” (Vidya, 2013: 652), bien qu’il ne s’agisse pas du méme cas
dans ce roman, nous constatons que Cond¢ est trés engagée a montrer que les femmes de
sa communauté ne sont pas ce que les hommes veulent, mais qu’elles ont une identité
propre: “Condé¢ donne voix a la femme noire précédemment privée de liberté et le pouvoir
de la parole et principalement vu comme une marchandise” (Vidya, 2013: 652). Ce besoin
de se distinguer des hommes écrivains créoles en cherchant leur propre voix est dii au fait
que “la créolité serait une construction tout a fait masculine” (Chancé, 2009: 66). “Patrick
Chamoiseau et Raphaél Confiant, qui seraient machistes, feraient de la créolité un monde
d’hommes ou abondent les clichés d’une virilit¢ conquérante et exclusive” (Chancé,
2009: 66), mais elles, bien que femmes “n’ont pas toujours évité les clichés, en particulier
machistes, qui relévent sans doute davantage d’une culture commune propre a leurs
personnages que de leurs propres convictions” (Chancé, 2009: 66).

Le sujet de la féminité est trés fréquent dans les ceuvres autobiographiques de
Maryse Condé. Pour commencer, nous devons savoir a quoi fait référence ce terme:
“Ensemble des caractéristiques différentielles admises de la femme, liées biologiquement
au sexe pour une part mais, pour une plus grande part conditionnées par 1’influence du
milieu sociopolitique et religieux” (CNRTL, s.d). Donc, dans ce cas, nous utilisons le
terme “féminité” parce qu’il souligne “les normes qui sont codés comme correctes pour
les femmes et comment elles doivent se comporter dans la société” (Matson, 2019: 2).
Cependant, c’est un sujet problématique tres étudie par la théorie féministe a travers deux
bindmes: sexe-genre et nature-culture. Comme nous constatons dans la définition
apportée, il y a la croyance que le comportement des femmes est li¢ a la biologie, mais
aussi est influencé par le contexte. Néanmoins, ¢’est ce que les féminismes contestent:

A Torigine, le genre a été défini par opposition au sexe dans le cadre d’une
position binaire (sexe et genre), en établissant un lien entre le genre et les aspects
psycho-socioculturels assignés aux hommes et aux femmes par leur milieu social
et en restreignant le sexe aux caractéristiques anatomo-physiologiques qui
distinguent le male et la femelle de I’espéce humaine [...] le sexe est li¢ a la
biologie [nature] (hormones, geénes, systéme nerveux, morphologie) et le genre a
la culture (psychologie, sociologie). Le genre est donc socialement construit et le
sexe déterminé biologiquement. (Aguilar, 2008: s. p.)

Femmes et hommes sont le résultat d’une construction culturelle, non biologique
“On ne nait pas femme: on le devient” (Beauvoir, 1949: 285 - 286). Le systeme sexe-
genre analyse les relations de pouvoir qui définissent des conditions sociales différentes
pour les femmes et les hommes en raison des rdles et fonctions qui leur sont assignées
socialement. Donc, étre féministe suppose “se rendre compte des mensonges, grands et
petits, sur lesquels repose notre histoire, notre culture, notre société...” (Varela, 2008:
13). Ces mensonges font partie du patriarcat en tant que systéme de domination des
hommes sur les femmes qui a besoin de “contrdler le monde symbolique, le langage, les
réves...” (Varela, 2008: 234). En conséquence, ils veulent dicter ce que les femmes
doivent étre et les préjugés sont une arme essentielle pour ce but et “ils ne font pas partie

515



Anales de Filologia Francesa, n° 33, 2025
Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses ceuvres autobiographiques. ..

de la logique, ni de la science, ni de la raison [...] Personne ne peut croire qu’étre
biologiquement femme [...] apporte avec lui I’obligation de faire la vaisselle et de mettre
des machines a laver” (Varela, 2008: 234).

La théorie féministe va désarticuler les faussetés et préjugés qui essaient de dire a
la femme ce qui doit étre et c’est ici ou on situe la femme dans la littérature antillaise:
Condé¢ et son ouvrage. La recherche de I’identité est quelque chose de généralisée dans la
littérature antillaise: “lI’étude de la littérature antillaise reconnait la quéte d’identité
comme faisant partie de la problématique d’aliénation qui concerne les auteurs de cette
région” (Hernandez, 2003: s. p.), mais pour les femmes est double parce que “la littérature
qui s’est développée aux Antilles depuis la colonisation jaillit d’une source située au
centre d’une société patriarcale” (Hernandez, 2003: s. p.). Une fois la femme commence
a avoir une voix cherche a définir la femme antillaise et a identifier son contexte:
“examiner toutes ces images stéréotypées, parfois méme péjoratives, qui ont hanté la
femme antillaise” (Hernandez, 2003: s. p.).

Francgoise Pfaff interroge également Condé¢ a ce sujet, elle demande a Condé si le
message et le style des écrivaines antillaises est essentiellement différent des hommes
antillais, a quoi elle répond:

Oui, parce qu’elles parlent d’elles-mémes [...] de la difficulté¢ qu’il y a a étre
femme dans les Antilles, [...] des rapports compliqués qui existent avec les
hommes [...] Ce qu’elles expriment est trés différent de ce qu’expriment les
hommes [...] ce n’est pas non plus le féminisme a 1’occidentale. [...] Elles parlent
beaucoup des problémes de couleur, des rapports avec les hommes et les enfants.
Elles parlent plus de tout cela que de grands problémes comme le racisme,
I’exploitation ou 1’idéologie. (Pfaff, 2016: 60)

C’est précisément ce que nous trouvons dans Le Ceeur a rire et a pleurer (1999).
Condé nous montre des stéréotypes et des préjugés a I’égard des femmes dans son
contexte a travers quelques souvenirs de son enfance qui ont attiré son attention. Dans ce
récit nous voyons des stéréotypes les plus basiques et étendus comme le fait que tous les
cadeaux pour la petite fille étaient de couleur rose: “le burnous, les bonnets, les bavoirs,
le tout en rose” (Condé¢, 1999: 23) ou que quand les filles allaient camper n’arrétaient pas
de faire des taches ménageres: “Nous étions constamment de corvée. De ménage: le balai
a lamain. De vaisselle: des piles de gamelles et de quarts a laver. De cuisine: des montages
de racines a éplucher” (Condé, 1999: 72). Ces deux exemples font partie des stéréotypes
de genre qui sont les caractéristiques, traits et qualités qui sont accordés aux personnes
selon leur sexe. Au fil du temps, les stéréotypes se naturalisent, c’est-a-dire, que nous
oublions qu’ils sont des constructions sociales et que nous les prenons pour des vérités
absolues. Ici Judith Butler parle de la notion de la répétition: “ce genre se réalise jour
apres jour a travers les normes et les contraintes, et c’est de cette répétition quotidienne
qu’il tire son apparente stabilité, cohérence et naturalité¢” (Baril, 2007: 64).

De plus, le sujet du mariage est tres présent dans le récit. Condé nous 1’introduit
d’un point de vue traditionnel ou les femmes ne servent qu’a épouser un bon mari pour

516



Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
Beatriz Alvarez Palanca

qu’il leur fournisse un bon niveau de vie et un statut social ¢élevé. Méme si les femmes
doivent faire “leur travail”, elles risquent d’€tre considérées chercheuses d’or, par
exemple: “Ce sont les Linsseuil. Bonne affaire, ils viennent de marier Amélie au fils du
propriétaire de I’usine Grosse Montagne” (Condé¢, 1999: 92). Ici, la mére de Maryse traite
cette femme comme une arriviste et la liaison comme un beau mariage, méme si son
histoire n’est pas trés différente, comme nous le verrons. Il y a le cas contraire lorsque les
femmes ne suivent pas leur role traditionnel. Par exemple, nous voyons le cas des sceurs
propriétaires de I’école la plus demandée de La Pointe, filles du premier juge d’instruction
noir de la Guadeloupe qui était décédé¢ et leur avait laissé un héritage significatif. Ici
Condé¢ se souvient que sa mere ne les aimait pas parce qu’elles ne s’étaient pas mariées,
c’est-a-dire, ne répondaient pas aux attentes de la société: elle “déplorait vivement que
cette belle lignée s’appréte a s’éteindre” (Condé, 1999: 30). Elles s’écartent de la norme.

Donc, pourquoi penser que les femmes ne peuvent pas faire bon usage d’une
grande fortune? Méme si elles sont des femmes fort cultivées comme Condé souligne
dans le récit: “Ceux qui avaient acces au bureau qu’elles partageaient au premier étage
admiraient les cloisons entierement tapissées de livres [...] Tout Victor Hugo. Tout
Balzac. Tout Emile Zola.” (Condé, 1999: 30). Il s’agit encore d’une construction
culturelle: “Le patriarcat a ¢loigné les femmes du pouvoir [...] Méme celles qui ont réussi
a briser les obstacles et acquérir une formation universitaire et un développement
intellectuel remarquable n’ont pas été reconnues ni admises dans les centres de pouvoir”
(Varela, 2008: 126). Nous voyons ici un nouvel exemple ou les femmes n’accedent pas
au pouvoir dans la proportion qui par leur formation et leurs efforts serait raisonnable.
Nous pouvons identifier aussi deux exemples de stéréotype de femme dont le seul but est
d’obtenir un mari et de se marier sans aucune autre sorte d’ambition: “Simplement, elle
croyait avoir découvert la bonne maniére de meubler sa vie en attendant un mari (Condé,
1999: 72) et elle “jurait qu’elles prenaient la Sorbonne pour une foire aux maris” (Condé,
1999: 139-140).

En ce qui concerne le mariage, Condé aussi nous présente deux cas dans sa
famille, celui de sa mére et de sa sceur Emilia. Dans le cas de sa mére, Condé nous raconte
qu’elle a rencontré son pere quand elle avait 23 ans et lui 43. Mais, I’opinion de Maryse
au sujet du mariage de ses parents est trés importante: “je soupgonne I’amour de n’avoir
eu que peu de part dans cette décision” (Condé, 1999: 80), c’est-a-dire, elle le considere
comme une affaire d’intérét ou “les considérations matérielles et le prestige social étant
les clefs du mariage” (Régent, 2011). Elle croit cela parce qu’il, son pére, était un veuf
arthritique et aveugle avec deux enfants. Cependant, il lui promettait a la mere de Condé
une vie aisée parce qu’il possédait une belle maison dans une bonne rue, une Citroén C4
et était entrepreneur. Cela ne veut dire que I’amour est absent nécessairement, mais il
passe au second plan.

Méme si le mariage de ses parents avait “fonctionné”, il a duré jusqu’a ses derniers
jours, ce n’était pas le cas de sa sceur: elle allait divorcer. Ce fut une tragédie dans la
famille, surtout pour sa mére: “ma mére descendit s’asseoir a table, soir apres soir, les
yeux en eau, les paupicres boursouflées et tuméfiées” (Condé, 1999: 95). La tristesse

517



Anales de Filologia Francesa, n° 33, 2025
Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses ceuvres autobiographiques. ..

toutefois n’était pas due a la douleur d’Emilia, sinon & la fin de I’alliance avec les
Tertullien, la famille de son mari: “A leur yeux, I’union d’Emilia et de Joris pouvait se
comparer a celle des héritiers de deux dynasties dont les arbres généalogiques s’égalent”
(Condé, 1999: 97). Condé souligne qu’elle n’a jamais entendu un mot de compassion
envers sa sceur parce qu’elle a été jugée coupable: “I’échec de son mariage avec I’héritier
des Tertullien privait mes parents d’un lustre de plus. Il ouvrait une bréche dans
I’orgueilleuse muraille...” (Condé, 1999: 102).

En outre, ’apparition des écrivaines antillaises a marqué 1’émergence de
thématiques qui contribuent a la construction de I’identité féminine: “I’existence de ces
femmes noires déchirées par les hommes, trompées, violées” (Pineau, 1995: 292). Dans
ce récit, nous trouvons des exemples de deux cas. En ce qui concerne une femme trompée,
nous trouvons le cas de la meére d”Yvelise: Lise. Condé nous raconte que méme si sa mere
et Lise partageaient similitudes dans leur style de vie: “Elles avaient le méme statut envié
dans la société, toutes deux étant institutrices, mariées a des hommes a [’aise
matériellement” (Condé, 1999: 38), elles se distinguaient par quelque chose: ses maris.

Le mari de Lise, Yves, contrairement au pere de Maryse, courait les jupons: “Yves
était un coureur fini [...] elle adorait son beau négre, tout voltigeur qu’il était” (Condé,
1999: 38). Ce qui attire I’attention de la fagon dont Condé raconte cette histoire, c’est que
ce qui embétait Lise, n’était pas que son mari ne lui soit pas fidéle, mais que cela nuisait
a sa vie sociale: “Lise n’avait jamais pu garder une servante ou une bonne amie excepté
sa mere. Yves avait donné un ventre a chacune” (Condé¢, 1999: 38). C’est quelque chose
d’important a souligner parce que parmi les conséquences de la violence sexuelle a
I’égard des femmes il y a la grossesse non désirée. Nous ne savons pas si les rapports
sexuels d’Yves avec ces femmes étaient consentants, mais cette question de la grossesse
a une relation étroite avec les viols, quelque chose de trop habituel.

En ce qui concerne une femme violée, un sujet qui devient leitmotiv dans la
littérature antillaise, nous trouvons deux cas dans sa famille, celui de sa grand-mére et de
son arriere-grand-meére, qui n’appartenaient pas a la classe moyenne supérieure,
contrairement a la famille de Maryse: “un inconnu avait violenté Elodie dont quinze ans
plus tot un usinier marie-galantais avait violenté la mere” (Condé, 1999: 81). Le viol
apparait comme une chose si courante qui se produit dans toutes les générations de
femmes de la famille de I’écrivaine. Nous pourrions considérer le viol comme une
représentation métaphorique de la violence la plus extréme contre les femmes qui sont
dépeintes comme les victimes les plus innocentes incapables de s’en empécher et qui
voient leur vie changer radicalement.

Ce changement se produit, non seulement par le fait d’étre enceinte, mais aussi
par le trauma psychologique que la violence sexuelle entraine: “toutes les deux avaient
¢été abandonnées avec leur montagne de la vérité et leurs deux yeux a pleurer” (Condé,
1999: 81). Toutefois, non seulement les femmes ont besoin d’un soutien psychologique,
sinon que ces événements peuvent également affecter leurs enfants, ils souffrent aussi
d’un trauma important et ont besoin d’aide. C’est le cas de la mere de Maryse qui, en
voyant la vie qui ont mené les femmes de sa famille, veut éviter de faire les mémes

518



Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
Beatriz Alvarez Palanca

erreurs: “la hantise de ma mere était de tomber la ou elles étaient tombées” (Condé, 1999:
81). Nous pouvons donc considérer que, en quelque sorte, le comportement de la meére de
Maryse peut étre justifié par la peur qu’elle a de finir par mener la méme vie que les
femmes autour d’elle.

Nous pouvons analyser I’histoire que Maryse raconte de sa mére comme une
tentative de comprendre et d’expliquer au lecteur sa fagon d’agir: “ici, il faut peut-étre
que je tente d’ébaucher le portrait de ma mere” (Condé, 1999: 78). “Elle était fille d’une
batarde analphabéte” (Condé, 1999: 79), la mére de Maryse sera marquée par I’histoire
de sa famille parce que son influence prend une importance cruciale “puisque c’est bien
souvent cette communauté qui est intimement liée au vécu de la maternité, mais aussi a
la construction féminine et donc a la constitution du sujet féminin” (Jurney, 2006: 6). Sa
grand-mere était victime d’une vie d’exclusion et de téte baissée, ce qu’elle souligne avec
ces expressions: “oui, misi€¢” et “oui, madanm” (Condé, 1999: 79), donc sa mére était
aussi une victime de ce statut social: “ma mere avait donc grandi, humiliée par les enfants
des maitres, prés du potager des cuisines des maisons bourgeoises” (Condé, 1999: 79).

Cependant, sa mére a lutté pour trouver une vie meilleure et a été 1’une des
premilres enseignantes noires. Maryse croit que sa mere craignait la vie et d’étre
confondue avec une personne ordinaire, c’est-a-dire, que tout ce qu’elle avait accompli
ne soit pas valorisé. Cette peur qui caractérise sa mere peut étre une des raisons pour
lesquelles leur relation n’est pas bonne. Cela se donne parce que sa mere essaie de la
contrdler pour que Maryse réussise dans sa vie comme elle-méme. Néanmoins, ce
comportement est contre-productif parce que, comme Maryse dit: “certains de ses
axiomes me mettaient en fureur” (Condé¢, 1999: 81). Elle pose I’exemple des heures
passées dans la cuisine avec Adélia, la servante: “tu ne feras jamais rien de bon. Les filles
intelligentes ne passent pas leur temps dans la cuisine” (Condé, 1999: 81).

Finalement, le sujet de I’esthétique et la beauté noire est récurrent dans les ceuvres
des femmes de la littérature afrodiasporique. Ceci est représenté en opposition au canon
de beauté blanche. Dans ce récit nous trouvons un chapitre intitulé¢ “The Bluest Eye”,
dans lequel Condé raconte comment une femme blanche incarnait son idéal de beauté
quand elle était petite. Le titre, évidemment, ne semble pas avoir été choisi au hasard
puisqu’il porte le méme nom que le premier roman de 1’écrivaine Toni Morrison dans
lequel la protagoniste, Pecola, est noire et se sent laide, alors elle commence a souhaiter
avoir les yeux bleus, c’est-a-dire qu’elle veut ressembler davantage au canon de beauté
blanche, tout comme Condé. Dans autre chapitre de I’ceuvre, Condé nous raconte un
épisode de son enfance dans lequel, dans I’église du village, elle voit une fille blanche
dont elle devient obsédée et qui scandalise sa mere quand elle lui dit: “je trouve Amélie
la plus belle personne que j’aie jamais vue. [...] C’est mon idéal de beauté! ” (Condé, M.,
1999: 92-93). Cependant, elle précise qu’elle ne I’admirait pas parce qu’elle était blanche,
mais parce que “sa peau rosée, ses yeux clairs et ses cheveux moussants étaient parties
intégrantes de cet ensemble que j’admirais tant” (Condé¢, 1999: 93). C’est probablement
parce que le canon de beauté qu’elle voyait représenté autour d’elle dans la culture
francophone dans laquelle elle a grandi était celui représenté par Amélie.

519



Anales de Filologia Francesa, n° 33, 2025
Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses ceuvres autobiographiques. ..

Condé¢ non seulement s’est toujours sentie laide, comme elle avoue elle-méme:
“A quinze ans, je me regardais dans la glace et me trouvais laide. Laide & pleurer” (Condé,
1999: 131). Les problémes d’amour-propre pour des raisons de pression sociale pour
suivre un modele féminin de beauté est aussi analysé par la théorie féministe: “la société
cherche, encourage, des femmes parfaites [...] mais quand 1’adolescence arrive, elles
craquent parce qu’elles ne sont pas capables de suivre les exigences de leur
environnement tant en mati¢re de réussite scolaire que d’image” (Varela, 2008: 190).
Tandis qu’elle n’avait pas des problémes scolaires, elle avait une pression de la part de sa
famille pour sa beauté, comme elle-méme nous le montre avec le souvenir de cette phrase
que son pere lui dit: “Est-ce que je n’étais pas assez laide et assez noire comme cela? [...]
Si ¢’est un homme que je cherchais, je perdais ma peine” (Condé, 1999: 135). Donc, la
société “rejette ceux qui n’entrent pas dans le modele imposé€” (Varela, 2008: 193), les
femmes doivent étre toutes égales, ce qui peut entrainer une jalousie entre elles, comme
est le cas de Maryse et son amie de Paris: “J’enviais sa beauté, son assurance” (Condé,
1999: 140). Se sentir laide était un probléme pour elle surtout en ce qui concerne le
sentimental, parce qu’elle était une adolescente qui commengait a s’intéresser aux
garcons: “aucun garcon ne tournait plus la téte de mon coté, ce qui me chagrinait, car
j’avais commencé d’apprécier les beaux males” (Condé, 1999: 132). Donc ‘“chaque
femme sait que, pour beaucoup d’autres mérites, elle ne vaut rien si elle n’est pas belle
ou attirante” (Varela, 2008: 194).

Mais aussi, adolescent, elle vient a Paris et fréquente la bourgeoisie antillaise, a
ce moment, elle ne peut s’empécher de se comparer aux autres filles: “Entourée de
mulatresses blondes ou brunes, bouclées ou frisottées, de chabines dorées aux yeux
multicolores, verts, gris ou bleus, j’étais la seule a porter peau noire et cheveux grenés”
(Condé, M., 1999: 138). Maryse est capable de voir la beauté chez les autres, dans leurs
différences, mais jamais sur elle-méme. Cela est dii aux stéréotypes racistes et sexistes
qui lui ont été inculqués sur les corps noirs féminins comme monstrueux et grotesques.

Nous pouvons voir une opposition entre les femmes blanches et noires dans le
courant de la théorie féministe. La raison en est que selon quelques auteurs et analystes,
le féminisme s’est historiquement concentré sur les premieres, laissant de coté les
deuxiémes. Celle-ci est la position de Jabardo (2008), qui souligne que les études de genre
ont commencé a s’avérer insuffisantes car elles essayent d’intégrer dans leurs théories les
femmes qui échappent de toutes les catégories (eurocentriques), parce qu’elles sont
noires, parce qu’elles sont immigrantes et parce qu’elles sont africaines (Jabardo, 2008:
40). Par conséquent, pour parler ce cette auteure, nous devons prendre comme point de
départ le féminisme afro-américain en prenant comme référent des penseurs et des
activistes qui, a partir de coordonnées d’exclusion, de marginalisation et de racisme, ont
parlé des conditions d’oppression des femmes noires (Jabardo, 2008: 42). Pour
comprendre ce mauvais traitement des corps noirs, nous devons étre conscients des
principes idéologiques qui soutiennent le monde occidental moderne, c’est-a-dire sa
nature raciste et d’exclusion de I’autre, de celui qui est différent a I’hégémonique. En ce
sens, les corps noirs prennent la place de “I’autre”. La construction mentale de la féminité

520



Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
Beatriz Alvarez Palanca

et de la beauté est quelque chose qui tourmente ceux qui sont différents, ceux qui ne
correspondent pas, comme c’est le cas de Condé.

L’un des axes du féminisme noir est la déconstruction de la catégorie “universelle”
de la femme. En ce sens, le décodage de la catégorie de la femme a offert aux femmes
noires de nouvelles images dans lesquelles se reconnaitre, et articulé un discours qui les
identifie et en méme temps les différencie des discours féministes hégémoniques
(Jabardo, 2008: 45). Ce qui caractérise ce féminisme noir est de comprendre que
I’inégalité¢ des femmes noires est axée sur le racisme, en particulier, dans le féminisme
noir britannique les féministes ont incorporé des situations et/ou des expériences de
postcolonialisme, de migrations et de déplacements (Jabardo, 2008: 47). Par conséquent,
comprendre la réalit¢ des femmes noires signifie cesser de les voir a partir du prisme de
I’universalisation de la catégorie des femmes blanches dans le féminisme occidental et
inclure de nouveaux paradigmes et variantes qui rendent leur contexte différent: Le
féminisme noir n’est pas un féminisme blanc au visage noir. Les problémes qui affectent
les femmes noires sont spécifiques et essayer de les résoudre ne les rend pas moins noires
(Audre Lorde, 1984: 14).

Cependant, Condé¢ n’est pas seulement exclue de 1’esthétique blanche, mais aussi
de I’esthétique noire, car elle n’a jamais aimé ses traits afro et, par conséquent, dans les
images plus actuelles de 1’auteure, nous constatons qu’elle adopte un style classique et
européen, avec des cheveux courts, pratiquement rasés et portant des pantalons et des
chemises neutres ou le seul souvenir de son héritage africain est la couleur de sa peau.
D’ailleurs, dans son deuxieéme récit autobiographique, La Vie sans fards (2012)
lorsqu’elle est plus agée et vit en Guinée, son environnement 1’oblige a abandonner son
style européen et a adopter les coutumes africaines pour s’intégrer:

Mes nouveaux amis profitaient de ces moments de détente pour me prodiguer des
conseils destinés a me permettre de me sentir plus a 1’aise dans la société
guinéenne: apprendre a parler les langues nationales, remplacer mon afro par des
tresses, éviter les pantalons et porter de préférence des pagnes. Je protestais
vivement a 1’énoncé de pareilles recommandations.

“C’est absurde! ”

“On ne te demande pas de te déguiser en Africaine! plaisantait Hamilcar. On te

demande d’essayer de t’intégrer, au moins en apparence”. (Condé, 2012: 87)

Son rejet d’adopter 1’esthétique africaine est en grande partie di a I’éducation
qu’elle a regue de ses parents. Comme nous 1’avons déja vu, ils se sentent ouvertement
frangais et rejettent leur culture antillaise et africaine. Maryse a di entendre de sa mére
quand elle était petite des choses comme: “Qu’est-ce que j’avais a courir comme une
femme folle sous le soleil? Est-ce que je n’étais pas assez laide et assez noire comme
cela? Je ressemblais a une Kongo” (Condé¢, 1999: 135). Par conséquent, apres avoir passé

toute sa jeunesse a essayer d’accepter son physique et ses traits afro, suivant une
esthétique européenne selon le contexte dans lequel elle avait grandi, quand elle arrive en

521



Anales de Filologia Francesa, n° 33, 2025
Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses ceuvres autobiographiques. ..

Afrique, ils lui demandent de se débarrasser de tout cela. Quelque chose la sépare des
années-lumiere des femmes guinéennes, bien qu’il ne s’agisse pas seulement de
vétements, c’est un élément dans lequel ses différences sont extériorisées: “Elles étaient
pareillement vétues de somptueux pagnes brodés, couvertes de lourds bijoux et coiffées
de volumineux mouchoirs de téte. [...] J’étais femme. Elles étaient femmes et pourtant,
cela ne créait aucun lien entre nous” (Cond¢, 2012: 50).

Dans I’ceuvre de Condé¢, nous pouvons constater qu’elle s’intéresse aux femmes
“centrant de nombreux récits sur des portraits et histoires de femmes [...] en passant par
des récits autobiographiques et des romans dont I’héroine est une femme” (Cond¢, 2012:
66), mais refuse de faire un discours féministe parce qu’elle croit qu’elle “n’a aucune
obligation d’offrir des solutions aux problémes psychologiques de ses personnages ni aux
problémes d’identité du peuple antillais; pas plus qu’elle a le devoir d’étre un modé¢le
féminin ou antillais (Hernandez, 2003: s. p.), sinon qu’elle vise a susciter une
interrogation sur la place de la femme et du monde antillais dans la littérature et le monde,
comme elle-méme avoue a Francoise Pfaft: “j’écris aussi toujours pour provoquer les
gens, pour les obliger a accepter des choses qu’ils n’ont pas envie d’accepter, a regarder
des choses qu’ils n’ont pas envie de regarder. Je crois que c’est cela qui domine dans tous
mes livres: ce besoin de déranger tout le monde” (Pfaff, 2016: 49).

Apres avoir exposé I’analyse des stéréotypes sur les femmes que Condé présente
dans ces deux récits, il faut donc se demander a nouveaux si elle est féministe. Répondre
a cette question est une tache complexe, parce que méme si nous avons identifié¢ des
exemples des situations sexistes et des femmes stéréotypés, Condé a toujours été
identifiée comme féministe par les autres, mais jamais par elle-méme. Elle ne se sent pas
incluse dans le féminisme occidental classique qui exclut tout ce qui n’est pas des femmes
blanches avec des ressources.

Cela nous renvoie inévitablement au féminisme postcolonial®, comme le souligne
Peres (2017) lorsqu’il affirme que le féminisme postcolonial peut étre 1i¢ aux pratiques
politiques et sociales de la lutte antiraciste pour les droits (Peres, 2017: 165). Peres
souligne que cette convergence s’exprime clairement dans le féminisme noir ou le
féminisme chicano aux Etats-Unis, ainsi que dans tous les mouvements féministes
autochtones d’Amérique latine et des Caraibes (Peres, 2017: 165). Cette situation montre
I’'urgence de modifier les discours féministes dans les contextes occidentaux car s’ils
n’acceptent pas d’avoir reproduit différentes formes de racisme épistémique, il n’y aura
pas de décolonisation des féminismes, c’est-a-dire de tout type de hiérarchie ou les
femmes décident de ce qui est le mieux pour le reste des femmes (Peres, 2017: 166).

5 La lutte pour la paix du féminisme postcolonial commence par un programme d’action dans lequel il
valorise et donne aux femmes des espaces de participation égale. Par conséquent, une société engagée dans
la culture de la paix exige de travailler pour qu’il y ait acces a 1’éducation, a la santg, a la justice sociale, a
I’équité entre les sexes, aux droits humains, entre autres. Il s’agit d’une solidarité transnationale, sous des
termes non universalistes, d’une coopération fondée sur la différence, ce qui implique une production de
savoirs décoloniaux et une reconnaissance de la 1égitimité d’autres fagons de penser le féminisme (Peres,
2017: 172).

522



Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
Beatriz Alvarez Palanca

Par conséquent, le féminisme postcolonial émerge comme une réponse a un
féminisme qui a historiquement rendu un secteur de femmes invisible et a tenté d’¢largir
leurs idées, de les utiliser et de les réapproprier dans d’autres contextes radicalement
différents ou leurs idées n’ont pas leur place. L’expérience montre que lorsque nous
essayons de représenter la totalité d’un groupe a partir de positions privilégi€es, une
équivoque est générée qui est celle du discours universalisant. Ce malentendu peut
produire, et en fait produit, une violence connue depuis des siecles, qui est la violence
coloniale (Peres, 2017: 166).

En définitive, Condé peut étre située dans le courant du féminisme postcolonial
car il déconstruit une grande partie des présupposés épistémologiques du féminisme
occidental, combattant la pensée binaire et oppositionnelle, tout en soulignant la nécessité
de repenser les catégories sociopolitiques fondamentales et d’aller au-dela d’une analyse
de genre (Peres, 2017: 170). En ce sens, le féminisme postcolonial implique un
changement de tendance dans I’hégémonie mondiale, surtout culturelle, puisqu’il impose
une “maniere correcte” de comprendre les concepts qui sous-tendent les sociétés (Peres,
2017: 170). De cette facon, la premiére étape consiste a déconstruire les catégories, les
croyances et les valeurs qui agissent comme piliers de cette culture d’exclusion et de
différenciation qu’est I’hégémonie culturelle. L’histoire des femmes, ainsi que celle des
homosexuels, des esclaves, des personnes immigrantes, des noires et, finalement, des
gens marginalisées est I’histoire des individus et des collectifs victimes d’un systéme
oppressif, qui utilise des idées pour attaquer, isoler et soumettre les identités qui remettent
en question 1’ordre hégémonique (Peres, 2017: 170).

Cependant, il est possible d’aller plus loin en qualifiant Condé de féministe,
précisément en raison de son rejet du féminisme hégémonique, rejet qui constitue le
fondement de tous les féminismes décoloniaux développés en Afrique: “Les femmes
africaines reprochent a leurs sceurs occidentales leur ignorance et leur arrogance de
vouloir parler au nom de toutes les femmes” (Rangira, 2001: 84). Les féminismes
décoloniaux critiquent l’incapacit¢é du féminisme hégémonique a comprendre les
particularités des expériences des femmes noires: “Les femmes qui vivent dans les
sociétés coloniales et postcoloniales souffrent d’une triple oppression basée sur la race, la
classe et I’identité sexuelle. Dans ses analyses, le critique féministe doit tenir compte de
la multiplicit¢ d’oppressions a laquelle la femme du ‘tiers monde’ a été soumise”
(Rangira, 2001: 84). Ce contexte justifie une priorit¢ différente pour les femmes
africaines, c’est-a-dire que les problémes politiques, économiques et coloniaux sont
considérés comme plus urgents que les revendications féministes: “Il faut lutter d’abord
contre la dictature, la tyrannie des régimes dictatoriaux, I’impérialisme occidental, avant
de pouvoir plaider pour une meilleure condition féminine” (Rangira, 2001: 83). Toutefois,
la tendance du féminisme occidental a été de généraliser 1’oppression des femmes sans
tenir compte des différences géopolitiques et culturelles.

Bell Hooks, dans son ceuvre Ain t I a Woman: Black Women and Feminism (1981),
souligne que, dés ses débuts, le mouvement féministe a été mené par des femmes blanches
cherchant a mettre fin a I’ oppression sexiste. Cependant, les féministes noires ont constaté

523



Anales de Filologia Francesa, n° 33, 2025
Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses ceuvres autobiographiques. ..

que leurs préoccupations et leurs besoins étaient ignorés. La lutte féministe est devenue
une structure d’exclusion qui ignorait les problémes des femmes de classe sociale
inférieure ou noires. Celles-ci, tout en déplorant le manque de diversité raciale dans le
mouvement, elles n’étaient pas disposées a modifier leur programme pour répondre
efficacement aux demandes de toutes les femmes. Cela a généré une méfiance croissante
parmi les féministes noires, qui ont commencé a voir le féminisme blanc davantage
comme un effort pour consolider les intéréts d’un groupe privilégié que comme un
véritable mouvement de transformation structurelle.

A vpartir d’une position périphérique au sein du féminisme, de nombreuses
féministes noires ont compris que le potentiel radical de I’idéologie féministe était sapé
par des femmes qui, tout en proclamant des fins révolutionnaires, cherchaient en fait a
accéder a la structure de pouvoir du patriarcat capitaliste. Elles dénongaient ’homme
blanc comme impérialiste et raciste, mais leur lutte pour la libération des femmes se
réduisait a obtenir une place dans le systéme tres oppressif qu’elles prétendaient rejeter.
Cela a provoqué une profonde déception chez les féministes noires, qui ont vu comment
le féminisme est devenu un espace dominé par des femmes blanches, racistes et élitistes,
qui se sont appropriées 1’idéologie sans réelle volonté de transformation. Beaucoup ont
fini par quitter le mouvement, désenchantées par un discours qui parlait des femmes
comme d’une force capable de changer le monde, mais qui n’était pas capable de se
changer elles-mémes.

D’aprés Hooks, le féminisme blanc était devenu un forum ou prévalaient les
besoins égocentriques des femmes privilégiées, sans tenir compte du fait que leurs
préoccupations ne coincidaient pas nécessairement avec celles des femmes opprimées.
Cela a conduit de nombreuses intellectuelles et écrivaines africaines et afrodescendantes
a rejeter 1’étiquette de féministes et a chercher leur propre voix pour se défendre: “Pour
pallier les lacunes du féminisme occidental, certaines écrivaines et critiques féministes
africaines ont essayé d’adopter différentes terminologies et d’ébaucher des théories sur
un nouveau courant adapté a la réalité des femmes africaines” (Rangira, 2001: 84). Pour
contrer cette tendance hégémonique, plusieurs théoriciennes ont proposé des termes et
des courants alternatifs au féminisme blanc. Rangira (2001) passe en revue plusieurs de
ces courants alternatifs moins connus, mais indéniablement intéressants dans ce domaine.
Au-dela du “womanism” d’Alice Walker adapté a la réalité africaine par Chikwenye
Okonjo Ogunyemi: “la différence ultime entre une ‘féministe’ et une ‘womanist’ réside
dans la perception que chacune a du mot patriarcat et aussi dans le choix des changements
que chacune doit opérer au sein du systéme patriarcal” (Rangira, 2001: 85); elle souligne
le “Stiwanisme®de Molara Ogundipe-Leslie, qui cherche a éviter la charge négative du
terme féminisme: “elle explique qu’elle a inventé un nouveau terme pour des raisons
d’économie de temps. Elle voulait attirer 1’attention de son auditoire sur ce qui est
important, au lieu de perdre son temps a répondre aux accusations associées

299

continuellement au mot ‘féminisme’” (Rangira, 2001: 85). La proposition d’Ogundipe-

6 “Ainsi a-t-elle créé le mot ‘Stiwa’, un acronyme pour la phrase anglaise: ‘Social Transformation Including
Women in Africa’” (Rangira, 2001: 85).

524



Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
Beatriz Alvarez Palanca

Leslie met I’accent sur la participation des femmes aux changements sociopolitiques en
Afrique, en privilégiant la transformation sociale plutot que la lutte des sexes.

D’autre part, une autre des tendances qui pourraient parfaitement correspondre a
I’idéologie de Condé est le concept d’Africana Womanism développé par Clenora
Hudson-Weems. Celui-ci se présente comme une alternative tant au féminisme
traditionnel qu’au féminisme noir. Selon Hudson-Weems, ce n’est ni une dérivation ni un
complément du féminisme, mais une idéologie créée spécifiquement pour toutes les
femmes d’ascendance africaine: “It necessarily focuses on the unique experiences,
struggles, needs, and desires of Africana women” (Hudson-Weems, 2001: 138). L’une des
différences fondamentales entre I’ Africana Womanism et le féminisme traditionnel réside
dans la hiérarchisation des priorités. Alors que le féminisme blanc met I’accent sur les
questions de genre, I’ Africana Womanism donne la priorité a la race, a la classe, puis au
genre. Dans ce sens, 1’objectif n’est pas seulement I’émancipation des femmes, mais
I’autonomisation de toute la communauté africaine: “We strive for race empowerment;
the feminist, no matter what form of feminism, strives for female empowerment”
(Hudson-Weems, 2001: 138). L’Africana Womanism émerge comme une réponse au
manque de représentation des expériences des femmes africaines dans le féminisme blanc
et noir. Son approche privilégie la communauté, la famille et la lutte collective pour la
justice raciale, plutot que de se concentrer uniquement sur 1’émancipation des femmes
sous un prisme de genre.

La résistance au féminisme traditionnel en Afrique a donc été liée a la perception
qu’il s’agit d’une idéologie imposée par I’Occident: “Etre féministe, c¢’était obéir a des
valeurs occidentales, contraires a celles d’une africanité et d’une ancestralité normées”
(Awondo, Ndengue & Sow: 2022: 116). Cependant, le féminisme africain a développé
ses propres luttes et a réinterprété le concept de féminisme en termes de réalités locales.
Ce contexte nous conduit inévitablement a la théorie de la colonialité d’Anibal Quijano,
qui soutient que des catégories modernes ont été imposées aux sociétés non occidentales
dans le cadre du processus colonial et néocolonial. Cet article rejette 1’idée que 1’ Afrique
serait naturellement antiféministe, mais souligne que dans de nombreux pays aftricains,
étre en faveur des droits des femmes et des minorités sexuelles est immédiatement
assimilé comme une forme d’impérialisme occidental: “€tre en faveur des homosexuels
ou des féministes fait de vous un ‘impérialiste’” (Awondo, Ndengue & Sow: 126). Cette
situation provoque un rejet des luttes féministes et LGTBIQ+ occidentales, soulignant la
nécessité de les adapter aux réalités africaines.

Face a cette situation, nous pouvons nous référer a la position de Bell Hooks, qui
se définissait elle-méme comme féministe mais recevait de nombreuses critiques, car le
mouvement était considéré comme imprégné de racisme. Cependant, la réponse de Hooks
a ces critiques était que ce qui devrait étre remis en question n’était pas son identité
féministe, mais plutdt comment des femmes racistes pouvaient se considérer comme
féministes. Plutdt que d’accepter I’appropriation du terme par celles qui perpétuaient
I’exclusion, elle a choisi de se réapproprier le féminisme dans son sens le plus

525



Anales de Filologia Francesa, n° 33, 2025
Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses ceuvres autobiographiques. ..

authentique: une lutte pour la libération de toutes les personnes, sans distinction de genre,
de race ou de classe, afin d’éradiquer la domination et I’oppression sous toutes ses formes.

3. Conclusion

En somme, toutes ces personnes qui se plongent dans I’aventure de la lecture, de
I’analyse et de la recherche de Maryse Condé¢ et trouvent dans ses ceuvres des traits et des
indices d’une pensée et d’une revendication féministes, ils n’ont pas tort. Cond¢ a toujours
contesté les étiquettes imposées par la société, y compris celle de féministe, comme nous
I’avons déja souligné, elle a exprimé sa méfiance a 1’égard d’un féminisme occidental qui
ne la représente pas. Cependant, 1’analyse de ses ceuvres Le Ceeur a rire et a pleurer
(1999) et La Vie sans fards (2012) révele une préoccupation pour les conditions de vie
des femmes noires dans des contextes postcoloniaux, questionnant les stéréotypes de
genre et dénoncant I’oppression patriarcale. Néanmoins, Condé refusait de s’intégrer
méme a d’autres courants féministes différents qui se sont battus pour faire de ce collectif
un groupe plus hétérogene et plus juste pour toutes les femmes dans le monde. Condé se
présente avant tout comme une femme noire revendiquant le droit d’exister en dehors des
injonctions sociales, sans étre réduite a son apparence physique, a sa vie personnelle ou a
ses choix. De la méme manicre, elle revendique cette liberté pour I’ensemble des femmes.
En ce sens, la position de Condé¢ est cohérente avec le féminisme décolonial, qui rejette
I’imposition d’un féminisme universaliste et revendique les expériences particuli¢res des
femmes noires. Car, comme s’intitule un article de Francgoise Verges, féministe antiraciste,
“toutes les féministes ne sont pas blanches” (2021). Ainsi, plutét que de renier son
caractére féministe, nous pouvons reconnaitre en Maryse Condé une écrivaine dont le
travail est une contribution précieuse en raison de son regard critique et de la
représentation des expériences des femmes noires qui remettent en question les récits
hégémoniques et ouvrent un nouvel espace a d’autres fagons de comprendre la lutte pour
I’émancipation des femmes. Par conséquent, le féminisme doit suivre ce versant dans
lequel les idées hégémoniques blanches et occidentales sont mises de c6té pour faire face
a toutes les réalités du monde, comme 1’a été la réalité de Maryse Condé, qui a di vivre
a une époque ou il lui était difficile de voir sa situation reconnue dans les revendications
féministes.

Références bibliographiques

AGUILAR GARCIA, Teresa. 2008. “El sistema sexo-género en los movimientos
feministas” in Amnis, n° 8, s. p.: <https://doi.org/10.4000/amnis.537> [21/02/2020].

526



Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
Beatriz Alvarez Palanca

AWONDO, Patrick, NDENGUE, Rose & SOW, Fatou. 2022. “Etudier I’anti-genre en
Afrique: un phénomene social orphelin d’un concept, vraiment?” in Politique africaine,
n°® 168(4), 115-133: <https://doi.org/10.3917/polaf.168.0115> [27/06/2023].

BARIL, Audrey. 2007. “De la construction du genre a la construction du ‘sexe’: les théses
féministes postmodernes dans 1’ceuvre de Judith Butler” in Recherches féministes, n°
20(2), 61-90 : <https://doi.org/10.7202/017606ar> [21/02/2020].

BEAUVOIR, Simone de. 1949. Le deuxieme sexe. Tome 1. Paris, Gallimard.

BERNABE, Jean, CHAMOISEAU, Patrick & CONFIANT, Raphaél. 1989. Eloge de la
Créolité. Paris, Gallimard.

BRUGIER, Julie. 2015. “‘Une féministe! Qu’est-ce que c’est que cela?’: penser le
féminisme et 1’écriture féminine dans Moi, Tituba sorcicre... Noire de Salem (1986) et
Célanire Cou-Coupé (2001) de Maryse Cond¢€” in Actes de la Journée d’Etudes de la
SELF XXe-XXle “Ecriture féminine aux XXe et XXle siecles, entre stéréotype et concept”,
s. p.: <https://self.hypotheses.org/publications-en-ligne/ecriture-feminine-aux-xxe-et-
xxie-siecles-entre-stereotype-et-concept/rapports-ambivalents-a-lheritage-feministe-2>

[27/06/2023].

BUTLER, Judith. 1990. Trouble dans le genre. Pour un féminisme de la subversion.
Paris, Editions La Découverte.

CHANCE, Dominique. 2009. “Maryse Condé¢, la parole d’une femme qui ne serait pas la
femme” in Horizons Maghrébins - Le droit a la mémoire, n° 60, 66-77:

<https://doi.org/10.3406/horma.2009.2707> [21/02/2020].

CNRTL. 2012. “Féminité” in Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales:
<https://www.cnrtl.fr/lexicographie/f%C3%A9minit%C3%A9> [21/02/2020].

CONDE, Maryse. 1999. Le Caeur a rire et a pleurer. Paris, Pocket.

CONDE, Maryse. 2012. La Vie sans fards. Paris, Pocket.

CONDE, Maryse. 2015. Mets et merveilles. Paris, JC Lattés.

VIDYA. 2013. “Maryse Condé’s Deconstruction and Reconstruction of the Creole

Identity” in Language in India, vol. 13 (5), 647-654:
<https://www.languageinindia.com/may2013/vidyamarysel.htmI> [25/02/2020].

527



Anales de Filologia Francesa, n° 33, 2025
Maryse Condé, féministe? Une analyse du sujet dans ses ceuvres autobiographiques. ..

HERNANDEZ, Teri. 2003. “La femme dans la littérature antillaise: auteur, personnage,
critique”, s. p..  <https://docdrop.org/download annotation doc/HERNANDEZ-
dPLvILpdf>[23/02/2020].

HOOKS, Bell. 1981. Ain’t I a Woman. Black Women and Feminism. London, Routledge.

HUDSON-WEEMS, Clenora. 2001. “Africana Womanism: The Flip Side of a Coin” in
The Western Journal of Black Studies, n° 25(3), 137-145.

JABARDO, Mercedes. 2008. “Desde el feminismo negro, una mirada al género y a la
inmigracion” in Sudrez, Liliana, Emma Martin & Rosalva Aida Hernandez (eds.).
Feminismo en la antropologia: Nuevas propuestas criticas, San Sebastian, Ankulegi,
39-54.

JURNEY, Florence Ramond. 2006. Voix/es libres: Maternité et identité dans la
littérature antillaise. Birmingham, Summa Publications.

LE MONDE DES LIVRES. 2011. “Pour une ‘littérature-monde’ en frangais” in Le
Monde, s. p.: <https://www.lemonde.fr/livres/article/2007/03/15/des-ecrivains-plaident-
pour-un-roman-en-francais-ouvert-sur-le-monde 883572 3260.html> [26/06/2023].

LORDE, Audre. 1984. Sister Outsider: Essays and Speeches. New York, Crossing Press.

MATSON, Eleanor Frances. 2019. Entre Les Hauts de Hurle-Vent et La Migration des
Ceeurs: La Féminité Créolisée chez Maryse Condé. Theése de doctorat, Whitman College.

PERES, Daniel. 2017. “Feminismo poscolonial y hegemonia occidental: una
deconstruccion  epistemologica” in  Dossiers Feministes, n° 22, 157-177:
<http://dx.doi.org/10.6035/Dossiers.2017.22.10> [26/06/2023].

PFAFF, Frangoise. 2016 [1993]. Entretiens avec Maryse Condé: Suivis d’une
bibliographie complete. Paris, Karthala.

PFAFF, Frangoise. 2016. Nouveaux entretiens avec Maryse Condé: Ecrivain et témoin
de son temps. Paris, Karthala.

PINEAU, Gise¢le. 1995. L espérance-Macadam. Paris, Stock.
RANGIRA, Béatrice Gallimore. 2001. “Ecriture féministe? écriture féminine? Les

écrivaines francophones de I’ Afrique subsaharienne face au regard du lecteur/critique” in
Etudes frangaises, n° 37(2), 79-98: <https://doi.org/10.7202/009009ar> [26/06/2023].

528



Anales de Filologia Francesa, n® 33,2025
Beatriz Alvarez Palanca

REGENT, Frédéric. 2011. “Structures familiales et stratégies matrimoniales des libres de
couleur en Guadeloupe au XVlIlle siecle” in Annales de démographie historique, n°
122(2), 69-98: <https://doi.org/10.3917/adh.122.0069> [26/06/2023].

VARELA, Nuria. 2013. Feminismo para principiantes. Madrid, B de Bolsillo.

VERGES, Francoise. 2017. “Toutes les féministes ne sont pas blanches” in Le Portique,
n° 39-40, s. p.: <https://doi.org/10.4000/leportique.2998> [26/06/2023].

WALKER, Alice. 1983. In Search of Our Mother’s Gardens: Womanist Prose. New
York, Harcourt Brace Jovanovich.

WILLIS, Ellen. 1984. “Radical Feminism and Feminist Radicalism” in Social Text, n°
9/10, 91-118: <https://doi.org/10.2307/466537> [26/06/2023].

529



